
280  

Gerechtigkeit in der Ökonomik, von außen und innen 
betrachtet 

HANS G. NUTZINGER* 

Korreferat zum Beitrag von Christofer Frey 

1. Einleitung 

Christofer Frey hat einen interessanten Bericht darüber geschrieben, wie sich aus Sicht 
der Theologie und der christlichen Sozialethik die „Gerechtigkeit in wirtschaftlicher 
Perspektive“ darstellt. Anders als der Titel nahe legen könnte, geht es nur ganz am 
Rande um Gerechtigkeit in den konkreten wirtschaftlichen Beziehungen, aber auch 
die Wahrnehmung von Gerechtigkeit als Problem der Wirtschaftswissenschaften erfolgt 
aus einer Außenperspektive, sozusagen als Meta-Wahrnehmung. Dies führt nach mei-
ner Einschätzung einerseits dazu, dass der Verfasser teilweise der ökonomietheoreti-
schen Sicht des Gerechtigkeitsproblems und den damit verbundenen Engführungen 
zu sehr entgegenkommt, andererseits aber auch dazu, dass die spezifische ökonomi-
sche Herangehensweise an das Gerechtigkeitsproblem der Leserschaft seines Artikels 
nur unzureichend vermittelt wird. Ich möchte diese generelle Einschätzung im Fol-
genden an einigen aus meiner Sicht zentralen Punkten von Freys Darstellung verdeut-
lichen, wobei ich mich im Wesentlichen an der Reihenfolge orientiere, in der diese 
Fragestellungen jeweils (erstmals) in seinem Beitrag angesprochen werden.  

2. Regelgerechtigkeit versus Ergebnisgerechtigkeit 

2.1 Soziale Gerechtigkeit als Ergebnisgerechtigkeit bei Hayek 

Ganz zu Recht beginnt Frey seine Darstellung mit der zwar etwas extremen, dafür 
aber umso klareren Position von Friedrich August von Hayek, der zufolge Regeln sich 
immer nur auf die Verfahren, nie jedoch auf die Ergebnisse dieser Verfahren beziehen 
sollten. Wenn Hayek dabei, wie Frey zitiert, soziale Gerechtigkeit, auch verstanden als 
Ergebnisgerechtigkeit, „nicht in die Kategorie des Irrtums, sondern in die des Un-
sinns“ verweist, so verbirgt sich hinter dieser unzulässigen Gleichsetzung einer abge-
lehnten normativen Position anderer mit inhaltlichem Unsinn bei gleichzeitiger Ein-
nahme einer unausgewiesenen eigenen normativen Stellung nicht nur die historische 
Erfahrung des Missbrauchs von Gerechtigkeitsargumenten zur Sicherung totalitärer 
Ideologien, die ihm Frey dabei zugute hält. Bei näherer Betrachtung zeigen sich viel-

________________________ 
*  Für hilfreiche Hinweise danke ich Herrn PD Dr. Achim Lerch (Kassel). 

 Nutzinger, Hans G., Dr. rer. pol. habil., Professor für Theorie öffentlicher und privater Unternehmen 
an der Universität Kassel, Fachbereich Wirtschaftswissenschaften, 34109 Kassel, Tel: 0561/804-3065, 
Fax: 0561/804-3088, E-Mail: nutzinger@uni-kassel.de. Hauptarbeitsgebiete: Theorie der Unterneh-
mung, Mitbestimmung und Partizipation, Umweltökonomie und Ökologische Ökonomie, Wirt-
schafts- und Unternehmensethik, Dogmengeschichte, Grundsatzfragen der Wirtschaftspolitik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


zfwu 4/3 (2003), 280-286 281 

mehr eine Reihe normativer Vorentscheidungen Hayeks, die durchaus einer kritischen 
Beleuchtung bedürfen.  

Zweifellos hat Hayek die angesprochene historische Missbrauchsgefahr selber gese-
hen, und sie ist auch heute, in demokratischen Gesellschaften, nicht völlig von der 
Hand zu weisen, denn unbestimmte Schlagworte wie „soziale Gerechtigkeit“ lassen 
sich in der Tat trefflich dazu verwenden, um partikulare Interessen unter dem Deck-
mantel eines bewusst unklar gehaltenen Gemeinwohlbegriffs zu bedienen. Hayeks 
Abscheu vor der Kategorie der Ergebnisgerechtigkeit hat aber noch einen zentraleren 
Grund, auf den Ingo Pies (2003: 20) hinweist: „Aus seiner Sicht verkennt sie [...] die 
Funktion individueller Ungleichheit im gesellschaftlichen Fortschrittsprozess, der in 
allen Bereichen des Lebens auf wettbewerbliche Innovationen angewiesen ist, für die 
es ohne Ungleichheiten keine Anreize gäbe.“ Dies zeigt aber schon die letztlich theo-
retische Unhaltbarkeit von Hayeks Position, denn auch die von ihm postulierten Ge-
rechtigkeitsregeln sind im Hinblick auf bestimmte Ergebnisse – Erleichterung freien 
Markttauschs, Beförderung von Innovationen usw. – formuliert. Die Ausblendung der 
iustitia distributiva bei Aristoteles und die Beschränkung auf Tauschgerechtigkeit (iustitia 
commutativa) sowie die unbedingte Einhaltung rechtlicher Regelungen ohne Rücksicht 
auf etwaige Verletzung intuitiver Gleichheitsvorstellungen bei Hayek dienen ja gerade 
diesem Zweck.  

Damit erweist sich seine Ablehnung von sozialer Gerechtigkeit als ähnlich ergebnis-
orientiert wie die Position seiner Kritiker, die aus theoretischen und praktischen 
Gründen darauf bestehen, dass auch in der modernen Gesellschaft die aufteilende und 
vor allem die staatlich umverteilende Gerechtigkeit (iustitia distributiva et redistributiva) 
ihren Platz haben müssen. Zwei Hauptargumente seiner Kontrahenten beziehen sich 
darauf, dass zum einen nicht alle sozialen Beziehungen nach dem Muster des Tauschs 
gebildet werden können (so dass auch die iustitia commutativa als Gerechtigkeitskriteri-
um nicht ausreicht), und zum anderen verweisen sie insbesondere auf den empirisch 
vielfach belegten Umstand, dass ein von dem Großteil der Bürger(innen) nicht akzep-
tiertes zu hohes Maß an Ungleichheit der Lebenschancen den sozialen Zusammenhalt 
gefährdet und damit an anderer Stelle gerade jene Effizienzverluste hervorruft, die 
man mit der Beschränkung auf Allokationseffizienz glaubte vermeiden zu können.  

2.2 Gerechte Regeln und Tauschparadigma 

Der grundsätzliche Einwand gegen die Beschränkung von Gerechtigkeit auf gerechte 
Regeln – bei dem ebenfalls von Frey erwähnten Robert Nozick als „gerechte Aneig-
nung“ präzisiert – besteht also darin, dass diese Regeln an irgendeiner Stelle wieder 
auf die mit ihnen angestrebten Ergebnisse zurückgeführt werden müssen, also, theo-
logisch gesprochen, „einen Sitz im Leben“ brauchen. Das Insistieren Hayeks und 
vieler anderer Liberaler auf „Regelgerechtigkeit“ hat natürlich den unbestreitbaren 
Vorteil, dass die hierbei stets mit ins Spiel kommenden Ergebnisse in der Regel allge-
meiner und vom jeweils konkreten Fall weniger abhängig, vielleicht sogar „interessen-
neutral“ formuliert werden können. Der damit verbundene Nachteil besteht aber 
darin, dass die abstraktere Ebene, auf der die Ergebnisse im Falle angestrebter Regel-
gerechtigkeit formuliert und angesiedelt werden können, der Vielfältigkeit sozialer 
Beziehungen (über den paradigmatisch stets unterstellten Tausch hinaus) und den 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


282  

konkreten Erfordernissen bestimmter Lebensumstände nicht hinreichend gerecht 
werden. Auch im Liberalismus geht es nicht um die schrankenlose Freiheit eines „iso-
lierten Einzelwesens, sondern die Freiheit, die in einer Gesellschaft möglich ist und die notwendiger-
weise durch Regeln beschränkt werden muss, um die Freiheit der anderen zu schützen“, wie Hayek 
(1979: 22) selbst sagt. Sicherlich sind im Kontext des Freiheitsdiskurses gerade die 
Regeln der Tauschgerechtigkeit von besonderer Bedeutung, aber Gerechtigkeit er-
schöpft sich gleichwohl nicht in der Ermöglichung beiderseitig vorteilhafter Tauschak-
te. Wie steht es etwa um die Ermöglichung materialer Freiheit für einen Menschen, 
der infolge von chronischer Krankheit oder Behinderung nicht am Tauschprozess 
teilhaben kann, weil er aufgrund dieser Einschränkungen seine Arbeitskraft gar nicht 
zum Markte tragen kann? 

Christofer Frey betont richtig Hayeks Voraussetzung, „dass wirtschaftliche Tausch-
prozesse nicht einwandfrei funktionierten, wenn sie ständig von einer politisch-
moralischen Instanz überwacht oder sogar gesteuert würden“ (264). Hayek setzt aber 
implizit auch voraus, dass sich alle sozialen Beziehungen sinnvoll als Markttausch 
konstruieren lassen, andernfalls bliebe, wie das obige Beispiel zeigt, seine Kennzeich-
nung von „sozialer Gerechtigkeit“ als blanker Unsinn, vergleichbar einem „morali-
schen Stein“, vollends unverständlich und unbegründet. 

3. Interessenausgleich allein durch Austausch? 

3.1 Die „sympathy“ bei Adam Smith als Voraussetzung einer disziplinären 
Ökonomik 

Im angelsächsischen Sprachraum, dem ja das Werk von Adam Smith entstammt, ist 
das in Deutschland Ende des 19. Jahrhunderts thematisierte „Adam-Smith-Problem“ 
nie so recht verstanden worden, weil es einen (womöglich fundamentalen) Konflikt 
zwischen der sympathy in der „Theorie der ethischen Gefühle (TEG)“ (1759/1994) 
und dem Eigeninteresse der self-love der handelnden Personen im „Wohlstand der 
Nationen (WN)“ (1776/1978) unterstellt. Wie die Herausgeber der Glasgow Edition der 
Werke und des Briefwechsels von Adam Smith pointiert hervorheben, zielen beide 
Begriffe letztlich auf dasselbe: Die sympathy in der TEG ist nicht einfach mit „Mitleid“ 
oder gar „Altruismus“ zu übersetzen, sie bezieht sich vielmehr auf das – gerade in 
wirtschaftlicher Hinsicht so wichtige – Einfühlungsvermögen der Akteure in die Inte-
ressen anderer, vor allem um sie auf dem Wege beiderseitig wohlfahrtsstiftender Ver-
träge – also wieder typischerweise über Markttausch – in Übereinstimmung mit den 
eigenen Interessen bringen zu können. Gerade die self-love, das Eigeninteresse, veran-
lassen mich zu dieser Art von sympathy, und diese Art der Interessenverknüpfung bil-
det auch den Hintergrund der berühmten Passage über die unsichtbare Hand im WN 
vom Bäcker, Brauer und Metzger.  

Deswegen ist für Smith – wie auch für die Mehrzahl der heutigen Ökonomen – „die 
aristotelisch definierte Tauschgerechtigkeit“ nicht nur „interessanter“, wie Frey (265) 
meint, sondern im Grunde die einzig zulässige Form von verpflichtender Gerechtig-
keit. Nur sie ist, so schreibt Smith (1759/1994: 454), „... jene Gerechtigkeit, deren 
Beobachtung man mit Gewalt erzwingen kann, und deren Verletzung uns der Bestra-
fung aussetzt. [... Diese] Bedeutung des Wortes fällt mit demjenigen zusammen, was 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


zfwu 4/3 (2003), 280-286 283 

Aristoteles und die Schulgelehrten die commutative (ausgleichende) Gerechtigkeit nen-
nen [...], welche darin besteht, dass man sich alles dessen enthält, was einem anderen 
angehört, und dass man alles dasjenige freiwillig tut, wozu man uns mit Fug und Recht 
zwingen könnte.“ Andere Formen der Gerechtigkeit sind vage, willkürlich und von 
persönlichen Wertvorstellungen abhängig, so dass diese keine Allgemeinverbindlich-
keit beanspruchen können, sondern in den Bereich ästhetischer Gefühle und privater 
Tugenden verbannt werden. Die kommutative Ausprägung des Gerechtigkeitsprinzips 
ist konstitutiv für die Loslösung der Ökonomik aus der Moralphilosophie und ihre 
Konstituierung als selbständige Fachwissenschaft (Nutzinger 2000, 2003).  

3.2 Zur Reintegration nicht-kommutativer Gerechtigkeitsaspekte in die Öko-
nomik 

Diese aus ethischer Perspektive kritikwürdige Verengung von Gerechtigkeit auf 
Tauschgerechtigkeit und die damit einhergehende Fokussierung auf Wohlstandsmeh-
rung und Allokationseffizienz zeigen allerdings zunächst einmal nur, was wir auch bei 
vielen anderen Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften im 18. und 19. Jahrhundert 
historisch beobachten können: dass die Ökonomik sich durch Fokussierung auf einen 
oder wenige spezielle Aspekte einer ursprünglich umfassend gesehenen Problematik 
bei gleichzeitiger Ausblendung anderer Gesichtspunkte heranbilden konnte. Die 
Schwierigkeit für die so entstandene Disziplin besteht nun darin, dass sie, angesichts 
lokaler, regionaler, aber vor allem auch weltweiter Verteilungskonflikte einerseits und 
der Herausforderung von fairen Lebenschancen auch für künftige Generationen (vor 
allem im Konzept der „nachhaltigen Entwicklung“) andererseits, diese zunächst aus-
geblendeten materialen Gerechtigkeitsgesichtspunkte wieder auf höherem Reflexions-
niveau in ihre Betrachtungen einbeziehen muss, da sie nicht einfach durch Regeln des 
gerechten Tauschs bearbeitet und vielleicht sogar gelöst werden können, sondern 
zumindest gleichzeitig grundsätzlicher Verteilungsentscheidungen bedürfen, die nicht 
einfach deswegen als „Unsinn“ denunziert werden können, weil das den Ökonomen 
nicht in den Kram passt. 

4. Beziehungsfelder der Gerechtigkeit 

Mit diesem Abschnitt in Christofer Freys Darstellung konnte ich am wenigsten anfan-
gen, denn in der Sprache von Niklas Luhmann, auf die er sich hier einlässt, kommen 
weder handelnde Individuen noch ökonomische Abwägungen zwischen verschiede-
nen Alternativen (Trade-offs) vor, sondern nur Systeme und binäre Codes – eine aus 
ökonomischer Sicht erschreckende Gegenwelt zu den Elementen, aus denen sich 
wirtschaftliche Interaktionen tatsächlich steuern. Selbstverständlich muss die moderne 
Wirtschaft als ein System beschrieben werden – wie Frey (267) konstatiert –, aber 
eben nicht als ein autopoietisches. In der Welt der Ökonomen geht es nicht um die 
Alternativen „Zahlung – Nichtzahlung“, sondern um die Höhe der jeweiligen Zahlun-
gen, und es sind dort auch nicht Systeme, die miteinander kommunizieren, sondern 
ökonomische Akteure, die unter dem Gesichtspunkt ihrer wohlverstandenen Interes-
sen wechselseitig vorteilhafte Verträge schließen. Börsen würde ich auch nicht „als 
Ausdruck der  Selbstreferenz [...] deuten“ (ebd.), sondern als Rückkopplungssysteme, 
die nicht nur das Geschehen auf den Wertpapiermärkten, sondern auch an den Märk-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


284  

ten für Güter und Dienstleistungen verarbeiten und die zudem noch in besonderer 
Weise die Erwartungen der Handelnden in Wirtschaft und Politik widerspiegeln. Nach 
meinem Eindruck trägt der Begriff der „autopoietischen Systeme“ weder zum besse-
ren Verständnis von Wirtschaft noch zu dem der Gerechtigkeit bei. 

5. Integration von Gerechtigkeit in Systeme 

Die allgemeine Idee der Gerechtigkeit konkretisiert sich, wie bereits John Stuart Mill 
(1861, Kap. 5) herausgearbeitet hat, in verschiedenen, nicht immer konfliktfrei mitein-
ander zu vereinbarenden Aspekten (Mill selbst unterscheidet sechs Ausprägungen, für 
unsere Zwecke genügt die an Aristoteles anknüpfende Dreiteilung in kommutative, 
distributive und redistributive Gerechtigkeit). Diese verschiedenen Aspekte dürfen 
aber Mill zufolge nicht gegeneinander ausgespielt werden, da sie immer nur zusammen 
ein „Vollbild“ von Gerechtigkeit ergeben. So ist in Mills Sicht –  wie auch in der Sicht 
von Adam Smith (1759/1994) – das christliche Liebesgebot als eine Reziprozitäts-
norm (etwa im Sinne von Matthäus 7, 12) und damit als eine Ausprägung von Gerech-
tigkeit zu verstehen. 

Die von Christofer Frey hervorgehobene Personalität in diesem Liebesgebot spielt für 
die klassischen und wohl auch für die Mehrzahl der heutigen Ökonomen nur insofern 
eine Rolle, als man den anderen in seiner Besonderheit als einen prinzipiell mir 
gleichwertigen und vor allem ökonomisch zu respektierenden anderen Menschen 
verstehen muss. Auf die konkreten Besonderheiten des jeweils anderen kommt es 
dabei nur insofern an, als ich mich, wenn mir an vorteilhaften Tauschakten gelegen ist, 
auf diese Besonderheiten einstellen sollte, um meine eigenen Interessen sinnvoll mit 
jenen des anderen verknüpfen zu können. Diese Art von Besonderheit lässt sich aber 
ziemlich problemlos in das wirtschaftliche System integrieren – im Kern geht es eben 
nicht um „personale Sympathie“, wie ich oben in Abschnitt 3.1 anhand meiner kurzen 
Skizze zum vermeintlichen „Adam-Smith-Problems“ deutlich gemacht habe, sondern 
um ein vor allem wirtschaftlich motiviertes Einfühlungsvermögen in die vermuteten 
Bedürfnisse und Interessen der anderen mit dem Ziel, zu wechselseitig vorteilhaften 
Vereinbarungen zu gelangen.  

Wichtig ist in diesem Kontext allerdings Christofer Freys Hinweis auf kulturelle Un-
terschiede, die in der Tat in der Ökonomik systematisch zu kurz kommen – ein gerade 
neu erschienener Sammelband „Perspektiven einer kulturellen Ökonomik“ (Blümle et 
al. 2004) versucht die verschiedenen Facetten dieses Problem, vorwiegend durch Wirt-
schaftswissenschaftler(innen) selbst zu bearbeiten –, aber das ist ein generelles Prob-
lem der Ökonomik als einer abstrakten Sozialwissenschaft und in gewisser Weise 
nachrangig gegenüber dem Grundproblem: der unvermeidlichen Ausblendung materi-
aler Gerechtigkeitsfragen als Konstitutionsbedingung moderner Ökonomik und der 
damit verbundenen Schwierigkeit und Notwendigkeit, angesichts lebensweltlicher 
Herausforderungen diese materialen Gerechtigkeitsfragen sozusagen auf höherer E-
bene wieder in den ökonomischen Diskurs einzubeziehen.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


zfwu 4/3 (2003), 280-286 285 

6. Schlussbemerkungen 

Aus Gründen beschränkten Raumes und beschränkter Zeit will ich nicht auf die inte-
ressanten Darstellungen und Überlegungen Christofer Freys zu jenen Ökonomen, wie 
Nozick, Buchanan und Rawls, eingehen, die sich mit Gerechtigkeitsfragen in jeweils 
unterschiedlichen Kontexten beschäftigt haben (merkwürdigerweise geht Frey selbst 
nicht auf den aus meiner Sicht bedeutendsten und auch in der aktuellen Diskussion 
präsentesten Vertreter solcher Überlegungen ein, nämlich den indischen Ökonomie-
Nobelpreisträger Armatya K. Sen). Über sie kann man, grob, doch nicht unfair verein-
fachend sagen, dass Buchanan und Nozick mehr damit beschäftigt sind, in der Tradi-
tion von Adam Smith materiale Gerechtigkeitsfragen aus der Ökonomik hinauszude-
finieren, während Rawls und vor allem Sen derartige Fragen zulassen und nach einem 
Kontext suchen, in dem sie mit der modernen Ökonomik verknüpft werden können. 
Sie alle sehen sich mit den beiden eingangs erwähnten Grundproblemen konfrontiert, 
dass zum einen die Aufstellung von Gerechtigkeitsregeln letztlich nie in Absehung 
von bestimmten Ergebnissen, auf welchem abstrakten Niveau auch immer, erfolgen 
kann, und zum anderen, dass sich die Ökonomik als eine fast ausschließlich um 
Tauschgerechtigkeit zentrierte Wissenschaft systematisch gegen die Einbeziehung 
materialer Gerechtigkeitsfragen sperrt. Diese können zwar auf der praktischen Ebene 
insoweit bearbeitet werden, als die lebensweltliche Verletzung materialer Gerechtig-
keitsnormen, z.B. eine von Menschen als unfair empfundene Behandlung durch ande-
re, dann auch wieder als Effizienzstörung registriert werden kann – aber eben nur auf 
diesem Umweg, der nicht alle „Gerechtigkeitssignale“ aufnehmen kann und auch 
diejenigen, die er aufnimmt, recht häufig verzerrt und verengt.  

Ich stimme Christofer Frey zu, wenn er zum Ende seines interessanten Beitrags fest-
stellt, Gerechtigkeit sei ein Thema der Ökonomie, „weil diese nicht nur nach dem 
idealen Markt mit lediglich interner Regulierung fragen kann und darf, sondern weil 
die vorauszusetzende oder auch nur postulierte Freiheit Regeln kennt, ohne die sie 
sich als reine Willkür selbst zerstören würde (Monopole, Kartelle)“ (278). Mit der 
ersten Hälfte dieses resümierenden Satzes bin ich vollkommen einverstanden, und er 
hätte auch ein ökonomiekritisches Potential, wenn nicht die anschließend gegebene 
Begründung zumindest bei den ordoliberalen Theoretikern, wie Walter Eucken und 
Alfred Müller-Armack, die sich der christlichen Tradition verpflichtet wissen (vgl. 
dazu Nutzinger/Müller 1997), quasi offene Türen einrennen würde. Dass der Markt 
nicht voraussetzungslos operiert, wird in der Ökonomik – vielleicht von einigen angel-
sächsischen Radikalen abgesehen – fast allgemein akzeptiert. 

Gerechtigkeit als Einhaltung vorgegebener Rechtsregeln, die den wohlfahrtsstiftenden 
Tausch ermöglichen und befördern, steht, wie ich in diesem  Kommentar  zu zeigen 
versucht habe,  ganz in der Tradition der Ökonomik als einer aus der Moralphiloso-
phie emanzipierten Fachwissenschaft und ist daher vollkommen mit ihrer Fokussie-
rung auf „Tauschgerechtigkeit“ vereinbar. Das wirkliche Problem beginnt eben genau 
bei demjenigen Begriff, mit dem Christofer Frey seinen Beitrag eingeleitet hat: mit 
sozialer Gerechtigkeit als Ergebnisgerechtigkeit. Da letztere immer wieder zwangsläu-
fig in Konflikt gerät mit den Resultaten eines auch regelgebundenen Austauschprozes-
ses auf Basis rein kommutativer Gerechtigkeit, sind wir am Ende nicht viel klüger als 
zuvor: Wir sehen das lebensweltliche Erfordernis, materiale Gerechtigkeitsfragen stär-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280


286  

ker als bisher in die reale Ökonomie und vor allem in die theoretische Ökonomik mit 
einzubringen, wir erkennen aber zugleich die systematischen Schwierigkeiten, dies 
fachwissenschaftlich zu tun. „Und wieder sehen wir betroffen den Vorhang zu und 
alle Fragen offen“ (Bertold Brecht). 

Literaturverzeichnis 

 

Blümle, Gerold u.a. (2004) (Hg.): Perspektiven einer kulturellen Ökonomik, Münster. 

Hayek, Friedrich August von (1979): Liberalismus, Tübingen. 

Lerch, Achim (2003): Individualismus, Ökonomik und Naturerhalt. Zu den normativen Grund-
lagen der Ökologischen Ökonomik, Marburg. 

 Mill, John Stuart (1861): Utilikarianism. Neudruck London/Glasgow 1962. 
Nutzinger, Hans G/Müller, Eckart (1997): Die protestantischen Wurzeln des Konzepts der So-

zialen Markwirtschaft, in: S. Behrends (Hg.) Ordnungskonforme Wirtschaftspolitik in der 
Marktwirtschaft. Festschrift für Prof. Dr. Hans-Rudolf Peters zum 65. Geburtstag, Berlin: 
27-64. 

Nutzinger, Hans G. (2000): Wirtschaftsethik als methodisches Problem der Ökonomik: Die 
Herausforderung der ökologischen Ökonomie, in: W. Schluchter (Hg.), Kolloquien des 
Max-Weber-Kollegs, VI bis XIV, Erfurt: 77-91. 

Nutzinger, Hans G. (2003): Effizienz, Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit, in: Ders., Regulierung, 
Wettbewerb und Markwirtschaft. Festschrift für Carl Christian von Weizsäcker zum 65. 
Geburtstag, Göttingen: 77-107. 

Pies, Ingo (2003): Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesellschaftspoli-
tik – Der Beitrag F.A. von Hayeks in: Ders./M. Leschke, F.A. von Hayeks konstitutioneller 
Liberalismus, Tübingen: 1-33. 

Smith, Adam (1994): Theorie der ethischen Gefühle, Hamburg; (Englisches Original 1. Aufl. 
London 1759). 

Smith, Adam (1978): Der Wohlstand der Nationen, München; (Englisches Original 1. Aufl., 
London 1776). 

 

 

 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-280

