DIRK QUADFLIEG

Lwischen Hegel,
Wittgenstein und
Derrida

Edition Moderne Postmoderne

[transcript]

‘am 14,02.2026, 14:18:486. https://www.inlibra,com/de/agh - Open Access - |{-) Iz


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dirk Quadflieg
Differenz und Raum

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dirk Quadflieg (Dr. phil.) ist Philosoph und Soziologe. Seine Forschungs-
schwerpunkte sind die moderne Philosophie und Kulturtheorie, insbeson-
dere Sprach- und Texttheorien, neuere franzosische Philosophie und Psy-
choanalyse.

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dirk QUADFLIEG
Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gedruckt mit finanzieller Unterstiitzung
der Deutschen Forschungsgemeinschaft

o0eo

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Dirk Quadflieg

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-812-4

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhaltsverzeichnis

Einleitung: Anfinge in Differenz

a)
b)

Das Ende des Buches — Drei Szenen
Gegenstrebige Fiigungen

Z.UR LOGIK DER GRAMMATIK

a)
b)
c)

a)
b)
¢)

a)
b)

¢)

Modelle einer sprachimmanenten Bedeutungsgenese
Begriff und Negation in der Dialektik

Der Aufschub der différance in der allgemeinen Schrift
Zur Logik der Elementarsitze

Verschiebung der Frage nach dem Wesen
Regelverwendung im Sprachspiel

Von der Spur ohne Ursprung

Das Wesen als Widerspruch

Geschichte und fundamentale Zeitlichkeit
Natiirliche Zeit und die Erinnerung des Geistes

Zeit als Gedichtnis praktischen Handelns
Temporalisation und ultra-transzendentale Erfahrung

DEN RAUM DENKEN

4.
a)
b)
©)

Am Abgrund der Reflexionsphilosophie
Zur Ana-Logik der Re-Markierung
Spiegelungen ohne Vor-Bild

Ur-Teilung und Spekulation

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.

27
27
40
52

63
63
76
91

108
108
124
142

165
168
187
206


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Figuren des Raumes

a) Die absolute Idee und der Kreis

b) Zwischen Struktur und Genese: Chora
¢) Grammatischer Raum und Beispiel

Perspektiven: Die dynamischen Riinder des Denkraumes

a) Zur Moglichkeit eines Denkraumes der Differenzphilosophie
b) Uberwindung der empirisch-transzendentalen Doppelstruktur
c) Das Erbe der Geschichte

Literatur- und Siglenverzeichnis

Danksagung

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.

226
226
250
279

309
320
335
349

361


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Schon in dem Augenblick, in denen ich meine
Notizen machte, eine mechanische Arbeit iibrigens,
schien es mir, daf} das Gesetz, das mich wirklich
interessierte — wenn es ein solches iiberhaupt gibt —,
nicht in einer augenfilligen Verkettung von Ursachen,
nicht in den beschreibbaren Bewegungen oder in den
widerhallenden Worten zu finden ist, obwohl sie
unerhort wichtig sind, leihen doch erst Bewegungen
und Worte unseren Geschichten Fleisch und Blut,
sondern in den sich zwischen den Worten und
Bewegungen 6ffnenden, zufilligen und
unvorhergesehenen Rissen und Abgriinden, in den
Regelwidrigkeiten und Unvollkommenheiten.«

(Péter Nadas, Buch der Erinnerung)

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Anfange in Differenz

»Es muf} gelesen werden zuerst.«
(Jacques Lacan, Encore)

a) Das Ende des Buches — Drei Szenen

Sobald man eine philosophische Theorie in einem Buch zusammenfassen
will, stellt sich die Frage nach dem richtigen Anfang. Ein wissenschaftliches
Buch sollte »von vorne« beginnen und den entwickelten Gedankengang zu
einem — sei es auch vorldufigen — Ende fithren. Wie aber soll man mit einem
Denken beginnen, das selbst weder einen historischen noch einen logischen
Anfang hat? Um der Forderung nach dem richtigen Anfang des Denkens aus-
zuweichen, besteht jedoch immer die Moglichkeit, ihn durch das Hinzufiigen
eines Vorwortes hinauszuzdgern, sich gleichsam innerhalb des Buches auf3er-
halb des Buches zu stellen und so die Grenze des Geschriebenen zu umrei3en.
Das Vorwort wére dann jener Ort, an dem sich die Problematik des Anfan-
gens thematisieren ldsst, wodurch der Anfang zugleich aufgeschoben und als
absoluter bereits in Frage gestellt ist.

Wenn im Folgenden drei so unterschiedliche Denkansétze wie jene He-
gels, Wittgensteins und Derridas in einem gemeinsamen Raum verortet wer-
den und miteinander in Beziehung treten sollen, gibt es fiir ein solches Projekt
aus einem bestimmten Grund keinen einfachen, jedenfalls keinen notwendi-
gen Ausgangspunkt. Gleichwohl muss in irgendeiner Weise begonnen wer-
den. Weil die hier betrachteten Autoren ihrerseits das Problem des Anfangs
vor Augen haben, konnen — ohne weitere Vorworte — drei miteinander kom-
munizierende Anfangsszenen ein Feld des Fragens er6ffnen.

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Erste Szene

»Meine Absicht war es von Anfang, alles dies einmal in einem Buche zusammenzu-
fassen, von dessen Form ich mir zu verschiedenen Zeiten verschiedene Vorstellun-
gen machte. Wesentlich aber schien es mir, da3 darin die Gedanken von einem Ge-
genstand zum anderen in einer natiirlichen und liickenlosen Folge fortschreiten soll-
ten.

Nach manchen mifigliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen
zusammenzuschweiflen, sah ich ein, dal mir dies nie gelingen wiirde.« (WW1, S.
231!

Der Plan, seine Gedanken in einem Buch »zusammenzuschweillen«, so Lud-
wig Wittgenstein im Vorwort zu seinen Logischen Untersuchungen, ist ge-
scheitert. Aber, darauf scheint Wittgenstein Wert zu legen, er bestand von
Anfang an. Die Absicht, ein Buch zu schreiben, steht am Anfang. Nicht das
Buch als materielles Objekt ist »nie gelungen<, denn wiewohl es nicht mehr zu
Wittgensteins Lebzeiten veroffentlicht wurde, liegt es heute in vielfacher Aus-
fithrung vor. Was sich nicht verwirklichen lasst, ist eine bestimmte Eigen-
schaft, ein wesentlicher Charakterzug des Geschriebenen, den Wittgenstein
hier »Buch« nennt, ndmlich »[...] daB darin die Gedanken von einem Gegen-
stand zum anderen in einer natiirlichen und liickenlosen Folge fortschreiten«.
Demnach stellt die soeben angesprochene Forderung des Buches nach einem
Anfang und einem Ende genauer betrachtet eine Forderung nach Ganzheit
dar. Die darin ausgedriickten Gedanken sollen sich vom Anfang bis zum Ende
in einem geschlossenen System ausbreiten — »natiirlich und liickenlos«.

Wenn sie kein »Buch« geworden sind, wenn sie also keinen Anfang und
kein Ende haben, welchen Status haben die Logischen Untersuchungen dann?
Wittgenstein vergleicht die dort versammelten Bemerkungen mit einer »Men-
ge von Landschaftsskizzen«, die »kreuz und quer« ein »Gedankengebiet«
durchmessen und aus unterschiedlichen Perspektiven immer wieder dieselben
oder zumindest dhnliche Landmarken anvisieren. Keine der Skizzen bildet das
Gebiet vollstandig ab, die meisten sind sogar »|[...] verzeichnet, oder uncha-
rakteristisch, mit allen Méangeln eines schwachen Zeichners behaftet« (ebd.).
Erst nach einer gewissen Selektion konnte eine Reihe mehr oder weniger ge-
lungener Zeichnungen so angeordnet werden, dass sie in ihrem Zusammen-

1 Die im ersten Band der Werkausgabe (WW1) zusammengestellten Texte Witt-
gensteins werden wie folgt zitiert: Der Tractatus wird anhand der Satznumme-
rierung, die Philosophischen Untersuchungen anhand des jeweiligen Paragra-
phen wiedergegeben; alle weiteren im Band abgedruckten Texte durch Seiten-
zahlen, die entgegen der iiblichen Verwendung der Siglen mit einem S. gekenn-
zeichnet sind, um Verwechslungen mit den Satznummerierungen des Tractatus
auszuschlieflen.

10

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

spiel ein schwaches Bild der Landschaft vermitteln. »So ist also dieses Buch
eigentlich nur ein Album.« (WW1, S. 232)

Allerdings liegt es nicht an den mangelnden Fahigkeiten des Autors, wenn
sich die philosophischen Gedanken nicht in die gewiinschte Ordnung eines
Buches fiigen. Laut Wittgenstein sind es die Gedanken selbst, die sich auf-
grund einer »natiirlichen Neigung« gegen das Voranschreiten in einer einzi-
gen Richtung sperren und — der anfiéinglichen Absicht des Autors zum Trotz —
die Entstehung eines »guten« Buches verhindern. Die chronologische Folge
des Buches scheint der Natur des philosophischen Gedankens entgegenzuste-
hen, sich rdumlich, in einer Landschaftstopographie ohne festen Haltepunkt
auszubreiten. Auf die Frage, wie vielleicht ein anderer Anfang des Buches
aussehen konnte, antwortet Wittgenstein in einer Notiz aus dem Jahr 1930:

»Wenn ich nicht recht weil3, wie ein Buch anfangen, so kommt das daher, da3 noch
etwas unklar ist. Denn ich mochte mit dem der Philosophie gegebenen, den ge-
schriebenen und gesprochenen Sétzen, quasi den Biichern, anfangen.

Und hier begegnet man der Schwierigkeit des »Alles flieft. Und mit ihr ist vielleicht
iiberhaupt anzufangen.« (WW8, 461)

Zweite Szene

»Eine Erkldrung, wie sie einer Schrifft in einer Vorrede nach der Gewohnheit vor-
ausgeschickt wird [...], scheint bey einer philosophischen Schrifft nicht nur tiberflii-
Big, sondern um der Natur der Sache willen, sogar unpassend und zweckwidrig zu
seyn. Denn wie und was von Philosophie in einer Vorrede zu sagen schicklich wire,
— etwa eine historische Angabe der Tendenz und des Standpunktes, des allgemeinen
Inhalts und der Resultate [...] —, kann nicht fiir die Art und Weise gelten, in der die
philosophische Wahrheit darzustellen sey.« (PhG, 9)

Es scheint, als ob der Systementwurf Hegels, wie er mit der Phdnomenologie
des Geistes und den drei Biichern der Wissenschaft der Logik vorliegt, die
Kriterien eines >Buches< im Sinne Wittgensteins erfiillen wiirde.> Seinem ei-
genem Anspruch nach ist es Hegel gelungen, »das Reich des Gedankens phi-
losophisch d.i. in seiner eigenen immanenten Thétigkeit, oder was dasselbe
ist, in seiner nothwendigen Entwicklung darzustellen [...]J« (WdL 1.1, 10).
Weshalb aber nun diese ritselhaften ersten Sitze der Vorrede der Phdno-
menologie des Geistes, die von sich behaupten, keine Vorrede — jedenfalls
keine nach der Gewohnheit — zu sein? Mehrfach betont Hegel das Bediirfnis

2 Mit Adorno konnte man allerdings einschrianken: »Die Phdnomenologie mag
man zur Not noch als Buch betrachten, die GroBe Logik gestattet es nicht
mehr.« (Adorno, Theodor W.: Drei Studien zu Hegel. Frankfurt a. M. 1963, S.
109)

11

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

der philosophischen Wissenschaft, ohne vorangehende Reflexion »von vorne«
zu beginnen, da alles, was vorweg iiber sie gesagt werden kann — eine Angabe
des Inhalts, der Resultate oder der angewandten Methode —, erst im Rahmen
der eigentlichen Darstellung erarbeitet werden miisse (WdL 1.1, 10 u. 53).
Das trifft in ganz besonderem Maf3e auf »das Reich des Gedankens«, auf die
Denkbestimmungen zu, »[...] von denen wir«, so Hegel, »allenthalben Ge-
brauch machen, die uns mit jedem Satze, den wir sprechen, zum Munde her-
ausgehen« (WAL 1.1, 12). Von den Kategorien des Denkens kdnnen wir uns
nicht distanzieren, wir kénnen sie nicht zum Gegenstand einer Betrachtung
machen, ohne sie im gleichen Moment in Anspruch zu nehmen. In der philo-
sophischen Wissenschaft fallen daher Inhalt und Methode zusammen, die
Explikation der »notwendigen Entwicklung« unserer Denkbestimmungen
muss zugleich die Methode der Darstellung enthalten. Erst wenn die logi-
schen Bestimmungen vollstindig und in ihrem immanenten Zusammenhang
dargelegt worden sind, 14sst sich etwas iiber das methodische Prinzip sagen,
das sie miteinander verbindet. Da also weder der Inhalt der Untersuchung
noch ihr Verfahren als bereits erkannte und benennbare Gegenstinde vorlie-
gen, ist ein Vorwort streng genommen tiberfliissig. Trotzdem kann Hegel of-
fenbar nicht auf eine solche unstatthafte Vorwegnahme verzichten, wie sich
an den zahlreichen Vorreden und Einleitungen zur Phdnomenologie des Geis-
tes und der Wissenschaft der Logik ablesen lasst.

Nun bringt es der angedeutete prozessuale Aufbau des Hegel’schen Sys-
tems nicht nur mit sich, dass sich die untersuchten Denkbestimmungen zu
einem Kreis zusammenfiigen miissen, »der sein Ende als seinen Zweck vor-
aussetzt und zum Anfange hat« (PhG, 18). Er fordert umgekehrt auch eine
sehr sorgfiltige Vorbereitung jenes Anfangs, weil darin bereits das Ende ent-
halten sein muss. Man konnte demnach sagen, die vornehmliche Aufgabe der
Vorreden und der Einleitungen liege darin, alle historischen Irrtiimer tiber die
Natur der philosophischen Betrachtung aus dem Weg zu rdumen. Im Zuge
einer derartigen Sduberung und Entgrenzung soll sich dann der noch unbe-
stimmte Raum offnen, in dem die eigentliche Darstellung tatséchlich »von
vorne« beginnen kann. Damit aber ein solcher entleerter Raum als absoluter
Anfang der logischen Rekonstruktion in Erscheinung treten kann, muss auch
noch die letzte Vorbereitung, die Reflexion iiber den Anfang selbst, ausgestri-
chen werden. Das Vorwort wird sich daher in seiner Funktion zur Sicherung
des Anfangs an der Schwelle des Textes autheben miissen. So kommt Hegel
in seiner Wissenschaft der Logik nach mehr als flinfzig Seiten Erlduterungen
zu der erstaunlichen Einsicht:

»[...] dieB Einfache, das sonst keine weitere Bedeutung hat, diel Leere ist also
schlechthin der Anfang der Philosophie.

12

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

Diese Einsicht ist selbst so einfach, dafl dieser Anfang als solcher, keiner Vorberei-
tung noch weiterer Erkldrung bedarf; und diese Vorldufigkeit von Rdsonnement iiber
ihn konnte nicht die Absicht haben, ihn herbeyzufiihren, als vielmehr alle Vorldu-
figkeit zu entfernen.« (WdL 1.1, 65)

Dritte Szene

»Dies hier (also) wird kein Buch gewesen sein.« (Dis, 11) Der erste Satz, mit
dem Jacques Derrida den Aufsatzband La dissémination erdffnet, scheint
gleich zu Beginn jene Idee des Buches, die laut Wittgenstein ein »natiirliches
und liickenloses Fortschreiten des Gedankens« fordert, zuriickweisen zu wol-
len. GemiB seiner Uberschrift bewegt sich der mit diesem Satz eingeleitete
Text deshalb in einem »Buch-AuBerhalb« (dehors-livre). Bemerkenswert ist
vor allem die Zeitform des ersten Satzes: »wird gewesen sein«, zweites Futur,
es wird sich zeigen, dass der folgende Text zu keinem Zeitpunkt ein Buch
war. Und zugleich deutet das in Klammern vermerkte »also« auf eine gewisse
Notwendigkeit, die erkldren kann, weshalb sich die Gedanken nicht zu einem
Buch zusammenschlieBen, keinen Anfang und kein Ende haben. Der Text
untersteht jedenfalls, wie Derrida im néchsten Absatz verdeutlicht, weder ei-
nem »leitenden Entwurf« noch einer »kontinuierlichen Fortentwicklung«
noch einem »Gesetz« (ebd.).

Doch ist nicht gerade mit der eingeklammerten Schlussfolgerung — (also)
— bereits dem widersprochen, was der Satz zu sagen behauptet? Heif3t nicht:
»Dies hier (also) wird kein Buch gewesen sein«, soviel wie: Am Ende wird
man feststellen, dass der erste Satz nicht der Anfang war? Was allerdings
ebenfalls bedeutet: Dort, wo der Text abbricht, wird es kein absolutes Ende
geben, wird nicht alles gesagt sein, wird ein Rest bleiben. Einer bestimmten
Logik folgend, die offenbar mit der des Buches bricht, muss dieser eigentiim-
liche Satz freilich zu Beginn stehen, um am scheinbaren Anfang sogleich eine
Art notwendiges Scheitern des Ganzen, des Buches, anzukiindigen. Gewiss-
ermaflen wiederholt Derrida die Geste der Hegel’schen Vorrede, die ebenfalls
behauptet: »Dies hier (also) wird keine Vorrede gewesen seing, allerdings ent-
grenzt er sie radikal und dehnt sie auf die gesamte philosophische Betrach-
tung aus. Dazu bedarf es keiner grolen Vorworte. Weil der Satz, »Dies hier
(also) wird kein Buch gewesen sein«, seinen eigenen Kontext zerstort, ihn
ohne Unterlass 6ffnet, l4sst er sich verallgemeinern als: »Es wird kein Buch
gegeben haben¢, oder auch: yDas Buch hat keine Gegenwart, weder eine ver-
gangene noch eine zukiinftige«.

Weshalb aber ist die Idee des Buches, die, wie Derrida in seiner Gramma-
tologie schreibt, »immer auf eine natiirliche Totalitdt verweist« (G, 35), wes-
halb ist diese Idee hinfillig geworden? Wihrend Wittgenstein die Unmog-
lichkeit des Buches mit der Erfahrung begriindet, dass sich die philosophi-

13

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

schen Gedanken nicht in eine einzige Richtung zwingen lassen, sieht Derrida
darin eine Umwilzung von epochalem Ausmal. Seine These vom »Ende des
Buches« wendet sich gegen die Vorstellung, die Bedeutung des Seins lasse
sich in einem geschlossenen System, mit einem bestimmbaren Anfang und
einem bestimmbaren Ende, reprasentieren. Stattdessen muss man von einem
Sprachmodell ausgehen, in dem sich die Bedingung der Moglichkeit des Be-
deutens nicht mehr vollstindig kontrollieren lédsst und das daher als Ausstreu-
ung des Sinns zu denken wire. Entsprechend zeichnet sich das von Derrida
gegen die Logik des Buches in Stellung gebrachte Konzept einer >allgemeinen
Schrift« durch eine fundamentale Diskontinuitit aus:

»Die Idee des Buches, die immer auf eine natiirliche Totalitdt verweist, ist dem Sinn
der Schrift zutiefst fremd. Sie [die Idee des Buches; D.Q.] schirmt die Theologie und
den Logozentrismus enzyklopédisch gegen den sprengenden Einbruch der Schrift
ab, gegen die aphoristische Energie und, wie wir spéter sehen werden, gegen die
Differenz im allgemeinen. Wenn wir den Text vom Buch abheben, dann wollen wir
damit sagen, dal der Untergang des Buches, wie er sich heute in allen Bereichen
ankiindigt, die Oberfliache des Textes bloBlegt.« (G, 35)

b) Gegenstrebige Fiigungen

Um die logischen Voraussetzungen des eigenen Denkens aufzukldren, kennt
die Philosophie vereinfacht gesprochen zwei modellhafte Zugangsweisen: das
System und die Geschichte. Die systematische Ableitung geht von gleichblei-
benden und universellen Strukturen oder Formen der Erkenntnisméglichkei-
ten aus, die sich losgeldst von den je historischen Wissensbestdnden aufzei-
gen lassen miissen. Hat die Vormoderne diese Formen in einer idealen gottli-
chen Ordnung gesucht, findet sie die Moderne in den Kategorien des mensch-
lichen Verstandes. Derart entdeckt sie einen Bereich transzendentaler Bedin-
gungen, die, etwa bei Kant, dem Bewusstsein iiberhaupt zukommen und die
Moglichkeiten jeder Erkenntnis a priori festlegen. Eine solche transzendenta-
le Denkfigur ist jedoch auch dort anzutreffen, wo das Bewusstseinsparadigma
zugunsten einer Analyse der Sprache verlassen wird. Wenn, wie Kant sagt, in
der Tat kategoriale »Begriffe« die Funktionsweise des Verstandes bestimmen,
dann lédsst sich deren logische Konstitution unabhéngig von einem Bewusst-
sein als GesetzméaBigkeit der Sprache verstehen. Denken selbst bleibt auf eine
fundamentale sprachliche Struktur angewiesen, die jeden Erkenntnisakt pré-
formiert. Neben eher logisch-syntaktischen Ansétzen, wie beispielsweise je-
nen von Gottlob Frege oder Bertrand Russell, die auf eine elementare und
formalisierbare Logik des Satzes zielen, kann als eine weitere Spielart der
transzendentalen Sicht auf die Sprache die strukturale Linguistik im An-
schluss an Ferdinand de Saussure angefiihrt werden; auch sie versucht, die

14

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

GesetzmiBigkeiten des sprachlichen Ausdrucks jenseits seines historischen
wie kulturellen Wandels aufzudecken.’

Gegen den universalistischen Anspruch des systematischen Zugangs for-
miert sich in der Moderne eine Kritik im Namen der Geschichte. Sie bezwei-
felt keineswegs die Notwendigkeit allgemeiner Formen der Erkenntnis, wohl
aber deren unbedingte und tiberzeitliche Geltung. Vernunft ist keine anthropo-
logische Konstante, sie hat ihre Grundlage im je geschichtlich konkreten Da-
sein des Menschen. Seine Fahigkeit zur Vernunfteinsicht kann demzufolge als
Resultat einer historischen Entwicklung begriffen werden. Nicht nur Marx’
beriihmtes Diktum, das >Sein bestimmt das Bewusstsein¢, relativiert die sys-
tematische Deduktion der Voraussetzungen des Denkens, indem es sie fiir
eine Analyse der 6konomischen, politischen und kulturellen Hintergriinde des
Wissens 6ffnet. Auch die Phdnomenologie Husserls rekurriert auf einen le-
bensweltlichen »Boden« der Erfahrung, in dem alle Erkenntnisleistungen der
objektiven Wissenschaft griinden.” Insbesondere in der sprachtheoretischen
Wende des 20. Jahrhunderts tritt deutlich zutage, dass die Begriffe, mit denen
die logischen Universalien erfasst werden sollen, ihrerseits einer kulturell wie
zeitlich begrenzten Semantik entstammen. Das wechselseitige Verwiesensein
von logischer Syntax und historischer Semantik ruft so eine im weitesten Sin-
ne hermeneutische Wissenschaft auf den Plan. Sie macht es sich zur Aufgabe,
in der Auseinandersetzung mit der Tradition bzw. mit anderen Kulturen die
interne Verfasstheit des eigenen Horizontes sinnvoller Rede zu verstehen.
Uber die philosophische Hermeneutik von Dilthey, Heidegger oder Gadamer
hinaus widmet sich dann ein ganzes Feld kulturwissenschaftlicher Analysen
der historischen Rekonstruktion von Sinnzusammenhingen, die den jeweili-
gen Rahmen des Wissens vorgeben.

Die Freilegung der unhinterfragten Voraussetzungen des Erkenntnisge-
winns am Leitfaden der Geschichte steht einer systematischen Ableitung al-
lerdings nicht ausschlieend gegeniiber. Sie will vielmehr eine Antwort auf
ein zentrales methodisches Problem der Transzendentalphilosophie geben und
kann insofern als ihre Modifikation gelten. Jede kategoriale Analyse muss
nidmlich erkldren, wie sie eine reine Anschauung von den logischen Bedin-
gungen des Denkens gewinnen kann und woher sie die Gewissheit einer sol-
chen Einsicht nimmt. In der bewusstseinstheoretischen Variante wird dies
iiber eine Riickwendung des denkenden Subjekts auf sich selbst, eine Refle-

3 Vgl Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschatft.
3. Aufl., Berlin/New York 2001, S. 7. Zum »Kantianismus« der analytischen
Sprachphilosophie vgl. Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der
Philosophie. Frankfurt a. M. 1981, S. 18.

4 Vgl. Husserl, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phénomenologie. Gesammelte Schriften Bd. 8, hrsg. von Elisa-
beth Stroker, Hamburg 1992, S. 130ff.

15

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

xion erreicht. Nur als identische Einheit, die sich ihrer selbst iiber die Zeit
hinweg in unmittelbarer Apperzeption gewiss ist, kann das Bewusstsein die
absolute Grundlage der reinen Verstandesbegriffe abgeben. Diesem Selbst-
bewusstsein schreibt Kant das Vermdgen einer »spontanen«, von allen Erfah-
rungen befreiten »Einbildungskraft« zu, in der die Formen des Denkens in
ihrer Reinheit vorgestellt werden konnen. Die unmittelbare Selbstaffektion
des Bewusstseins im Bei-sich-sein des reinen Verstandes verbiirgt so die
Wabhrheit der in der Riickwendung aufgedeckten Bedingungen der Mdoglich-
keit jeder Gegenstandserfahrung. Problematisch fiir diese Begriindung wird
indes die von Kant selbst angefithrte Unbestimmtheit der hochsten syntheti-
schen Einheit, dem »Ich denke«:

»Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das Ding), welches denket, wird nun nichts
weiter als ein transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt = X, welches nur
durch die Gedanken, die seine Pradikate sind, erkannt wird, und wovon wir, abge-
sondert, niemals den mindesten Begriff haben konnen; um welches wir uns daher in
einem bestindigen Zirkel herumdrehen, indem wir uns seiner Vorstellung jederzeit
schon bedienen miissen, um irgend etwas von ihm zu urteilen [.. .

Aufschlussreich an Kants freimiitigem Zugestiandnis ist der »Zirkel, in dem
sich jede Fundierung des Denkens bewegt, wenn sie auf einen letzten Punkt
der Selbstidentitdt abzielt. Die Einheit des Subjekts kann als solche gar nicht
zum Gegenstand einer Erkenntnis werden, da eine Reflexion immer schon
von den Priadikaten ausgehen muss, die ihm zukommen. Oder allgemeiner
ausgedriickt: Das Identische als Grundbestimmung bedarf paradoxerweise
eines Anderen, Differenten, um erkannt werden zu kénnen.

Ausgehend von dieser Aporie ldsst sich die Transzendentalphilosophie
prinzipiell fiir eine historische oder lebensweltliche Betrachtung 6ffnen. Kann
sich das denkende Subjekt der eigenen Voraussetzungen nur beméchtigen,
indem es bereits historisch sedimentierte Begriffe aufnimmt, stellt sich die
Frage, woher diese Begriffe kommen und inwiefern sie — entgegen der Uber-
zeugung Kants — die Moglichkeiten einer Selbsterkenntnis praformieren. An-
statt also die Bedingungen des Wissens auf dem direkten Wege einer Selbst-
reflexion zu sichern, miisste eine Fundierung den Umweg iiber die Geschichte
gehen. Doch auch die historische Rekonstruktion gibt den identitétslogischen
Wabhrheitsbegriff keineswegs preis. Mit dem Ziel einer Wiederaneignung und
Vergegenwirtigung der Grundlagen des Denkens in einer Identitét, sucht sie
nach den materialistisch-gesellschaftlichen oder idealistisch-geistigen Ursa-
chen der historischen Entwicklung. Das Ideal der geschichtlichen Erkenntnis

5 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a. M. 1974, B 404.

16

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

wire es, im Riickgang auf ihre eigenen Urspriinge das Moment der zeitlichen
Vermitteltheit des Wissens zu tilgen.®

Hingegen scheint die sprachtheoretische Reformulierung des transzenden-
talen Projekts der im mentalistischen Reflexionsparadigma angelegten para-
doxen Identititslogik zu entkommen, sofern sie die Sprache nicht als das
Ausdrucksinstrument eines Subjekts begreift und ihr eine gewisse Autonomie
zugesteht. Dazu muss sich die Theoretisierung allerdings vom klassischen
Reprisentationsmodell der Sprache 16sen. Solange die Bedeutung der Begrif-
fe als Reprisentationen einer sprachexternen Wirklichkeit und die logische
Form der Sprache als Abbild der Verstandesorganisation vorgestellt wird,
fuhrt eine Sprachanalyse lediglich das Projekt einer rationalen Erkenntnis-
theorie bzw. Ontologie mit anderen Mitteln fort, ohne deren fragwiirdig ge-
wordenen Primissen aufzugeben. Stattdessen wire Sprache als der einheitli-
che Bereich aufzufassen, in dem der Dualismus von Denken und Sein, Epis-
temologie und Ontologie keine strikte Geltung mehr hat.” Sowohl intellektuel-
le Vorstellungen als auch Tatsachenbestimmungen der Dingwelt konnen nur
in ihrer begrifflichen Benennung erkannt werden.

Auf diese Weise tritt die Bedeutungstheorie das Erbe der soeben holz-
schnittartig skizzierten epistemologischen Konstellation der Moderne an: Sie
muss gewissermaflen die transzendentalen Bedingungen der Moglichkeit der
sprachlich verfestigten Bedeutung aufzeigen und zugleich das historische
Gewordensein der Begriffe beriicksichtigen, die sie zur Freilegung dieser
Voraussetzungen in Anschlag bringt. Da eine so verstandene Sprachphiloso-
phie die Grundlagen der Sinnkonstitution ihrerseits sprachlich artikuliert,
steht sie von Anfang an in dem von Kant angefiihrten identitétslogischen Be-
griindungszirkel. Thn kann sie nicht verlassen, aber sie kann ihm die aporeti-
sche Spitze nehmen, indem sie das darin aufscheinende Moment der Diffe-
renz als methodisch notwendig in Rechnung stellt und das Ideal einer unmit-
telbaren Gewissheit als unhaltbar entlarvt.

Damit wire der Einsatzort der vorliegenden Studie in Grundziigen umris-
sen. Das identitétslogische Paradigma kann sowohl systematisch als auch his-
torisch als erschopft gelten. Mit Hegels spekulativer Dialektik, Wittgensteins
sprachlogischen Untersuchungen sowie der von Derrida verfolgten Dekon-
struktion liegen drei unterschiedliche sprachphilosophische Ansitze vor, die
sich am Motiv einer fundamentalen Differenz orientieren. Hegels Wissen-
schaft der Logik entwirft eine gegen Kants transzendentale Deduktion gerich-
tete Kategorialanalyse, in der die Denkbestimmungen nicht mehr als reine

6 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Human-
wissenschaften. Frankfurt a. M. 1971, S. 271f.

7 Vgl. Pasternack, Gerhard: Reprisentation und Interpretation. In: Sandkiihler,
Hans-Jorg (Hg.): Welten in Zeichen — Sprache, Perspektivitit, Interpretation.
Frankfurt a. M. 2002, S. 169-192; hier S. 174f.

17

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Formen des Verstandes vorgestellt werden, sondern als in die Sprache einge-
lassene Begriffe, die sich nur in ihrem internen Zusammenhang explizieren
lassen. Jeder Begriff muss, um eine Bedeutung zu erhalten, bereits auf andere
Begriffe bezogen sein, und dieses Differenzverhéltnis, von Hegel Negativitét
genannt, versetzt die sprachliche Sinnkonstitution in einen fortschreitenden
Prozess der Ausdifferenzierung, ohne je auf einen letzten unmittelbaren
Grund zu stoBen. Wittgensteins Erstlingswerk, der Tractatus logico-philoso-
phicus, greift ein formales Verstindnis der Logik an, wie es Russell und Frege
vertreten, und zeigt, dass die transzendental angesetzten logischen Elementar-
formen sich weder begriinden lassen noch zum Gegenstand einer sinnvollen
Rede werden konnen. In der Fortfilhrung seiner Arbeiten ab den dreifliger
Jahren skizziert er dann eine eigenstindige pragmatistische Bedeutungstheo-
rie und beschreibt Sprache als Vielzahl von disparaten und nicht verallgemei-
nerbaren Sprachspielen mit je eigenen Gebrauchsregeln. Derrida schlieBlich
gewinnt vor allem in der Auseinandersetzung mit der strukturalistischen Lin-
guistik einen fundamentalen Begriff des Textes bzw. der Schrift, der einzig
auf rein differenziellen Beziehungen der Zeichen basiert und jeder konkreten
Bedeutung vorausgeht. Da es aus seiner Sicht keinen Sinngehalt auBerhalb
des Textes gibt, auf den ein Zeichen verweisen konnte, lehnt er jede Form der
transzendentalen oder ontologischen Begriindung der Sprache in einer letzten
Identitit ab. Wie Derrida anhand von zahlreichen Beispielen nachweist, hat
sich das abendlidndische Denken deshalb immer nur durch den Ausschluss
und die Unterdriickung eines irreduzibel differenten Moments einer Wahrheit
versichern konnen.

Die These der folgenden Betrachtungen lautet, dass die drei Autoren eine
methodisch anspruchsvolle und komplexe Philosophie der Differenz vertre-
ten, die einerseits eine radikale Kritik an iiberlieferten Begriindungsmodellen
liefert und andererseits eine neue Fundierung des Denkens ausgehend von
sprachinternen Prozessen der Bedeutungszuschreibung versucht. Sprache
taucht dabei weder als Reprisentation einer an sich bestehenden Wirklichkeit
auf, noch wird sie auf ein festgefiigtes und abgeschlossenes System von logi-
schen Formen zuriickgefiihrt. Sie ist vielmehr als ein in Bewegung befindli-
ches und prinzipiell offenes Geflecht der Zeichenverweisung zu betrachten,
das einer eigenen Zeitlichkeit folgt und sich deshalb nur im Verlauf darstellen
lasst.

Damit ist ein zentrales methodisches Problemfeld angesprochen, dem sich
Hegel, Wittgenstein und Derrida auf unterschiedliche Weise stellen: Inwie-
fern konnen solche fundamentalen Prozesse der sprachlichen Differenzierung
begrifflich erfasst werden, ohne ihre Bewegung in einer festschreibenden und
statischen Bestimmung sogleich wieder zu verdecken? Dazu bedarf es einer
Explikationssprache, in deren Darstellungsweise sich das Darzustellende wi-
derspiegelt und zum Ausdruck kommt, allerdings nicht mehr wie eine vor-

18

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

gingige substanzielle oder gegenstindliche Einheit, sondern als Sinnzusam-
menhang, der erst mit der fortschreitenden Darstellung entsteht und verstdnd-
lich wird.® Statt der Reprisentation eines stabilen Grundes geht es der Diffe-
renzphilosophie um die Artikulation einer Logik des Prozesses. Diese soll
vorldufig eine grammatische genannt werden, da sie auf die Verhiltnisse der
sprachlichen Elemente untereinander zielt und keine mentalen Vermogen oder
eine Ordnung des Seins abbildet. Im Unterschied zum herkommlichen Ge-
brauch des Ausdrucks »>Grammatik< im Sinne von konkreten Vorschriften, die
festlegen, wie sich in einer bestimmten Sprache wohlgeformte Sitze bilden
lassen, meint die hier angesprochene >Logik der Grammatik¢ die unabdingba-
ren Voraussetzungen flir das Funktionieren von sprachlicher Sinnkonstitution
iberhaupt.

Bevor auf die Schwierigkeiten eingegangen werden kann, die aus den an-
gesprochenen methodischen Implikationen einer sprachimmanenten Herlei-
tung der Bedeutung fiir die Darstellung der von Hegel, Wittgenstein und Der-
rida vertretenen Ansétze entstehen, sei in knapper Form die Beschriankung der
Untersuchung auf gerade diese drei Denker erldutert. Denn schlieBlich, so
konnte man einwenden, lieBen sich eine ganze Reihe von philosophischen
Entwiirfen anfiihren, die insbesondere im 20. Jahrhundert versucht haben, die
aufgezeigte Entgegensetzung von systematischer Ableitung und historischer
Rekonstruktion sprachtheoretisch zu unterlaufen.” Zudem vertreten Hegel,
Wittgenstein und Derrida, trotz aller Ndhe im Grundsitzlichen, bei genauerer
Betrachtung doch eher heterogene, wenn nicht sogar in Teilen widerspre-
chende Auffassungen von der Funktionsweise der Sprache und den Moglich-
keiten ihrer Analyse; insofern scheint eine Kombination ihrer Ansichten we-
nig geeignet, um ein einheitliches Bild einer Differenzphilosophie zu zeich-
nen.

Dem ersten Einwand kann zunichst zugestanden werden, dass sich in der
Tat mehr als die drei hier vorgestellten Positionen aufzihlen lassen, in denen
Sprache sowohl im Hinblick auf ihre Struktur als auch unter dem Aspekt der

8 In diesem Sinne erklédrt auch Adorno in seiner Negativen Dialektik, »[...] warum
der Philosophie ihre Darstellung nicht gleichgiiltig und duflerlich ist sondern ih-
rer Idee immanent« (Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M.
1975, S. 29).

9 Pasternack nennt neben dem »semiologischen Holismus«, der vor allem von
Derrida, aber in gewisser Weise auch von Hegel und Wittgenstein vertreten
wird, den »hermeneutischen Holismus« von Dilthey, Husserl, Heidegger und
Gadamer sowie den »semantischen Holismus«, den etwa Hilary Putnam in sei-
nen spdteren Schriften entwickelt (vgl. Pasternack: Reprisentation und Interpre-
tation, a.a.0., S. 174-186). Als weitere Beispiele lassen sich auch die von Kim-
merle vorgestellten »Philosophien der Differenz« von Gilles Deleuze, Jean-
Francois Lyotard, Luce Irigaray und Julia Kristeva anfithren (vgl. Kimmerle,
Heinz: Philosophien der Differenz. Eine Einfithrung. Wiirzburg 2000, S. 14ff.).

19

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Genese in den Mittelpunkt der philosophischen Betrachtung riickt. Fiir die
Auswahl von Hegel, Wittgenstein und Derrida als Leittheorien spricht indes
gerade ihre Herkunft aus unterschiedlichen Kontexten und Traditionen. Wenn
es gelingt, den im Deutschen Idealismus verankerten Systemdenker Hegel mit
einem der Griindungsviter der angloamerikanischen Analytischen Philoso-
phie sowie der im franzosischen Poststrukturalismus beheimateten Dekon-
struktion in Beziehung zu setzen, dann zeigt man nicht nur eine interne Ver-
bindung zwischen drei Autoren oder ihren Werken auf, sondern zugleich auch
zwischen drei bislang allenfalls partiell miteinander kommunizierenden
Denktraditionen. "

Damit ist bereits ein Hinweis gegeben, weshalb auch der zweite Einwand
die im Folgenden entfaltete Konfiguration von Hegel, Wittgenstein und Der-
rida nicht trifft. Die Studie will keinen Theorievergleich durchfiihren, bei dem
zundchst die drei Werke fiir sich und unabhéngig voneinander vorgestellt und
anschlieBend auf ihre Gemeinsamkeiten hin tiberpriift wiirden. IThr Ziel liegt
vielmehr darin, im Mit- und Gegeneinander der drei Positionen verschiedene
Moglichkeiten eines Denkens der Differenz darzulegen, ohne es auf eine ein-
heitliche Theoriesprache oder Zugangsweise einzuschrinken. Um aber die
Bandbreite der moglichen Konzeptionalisierungen einer sprachtheoretischen
Differenzphilosophie wenigstens in ihren Umrissen exemplarisch zu verdeut-
lichen, sind weiter auseinander liegende Theoriebildungen besser geeignet als
solche, die in einer engen terminologischen, inhaltlichen wie methodischen
Néhe zueinander stehen.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage nach dem Verfahren, das in
einem dreifachen Aufriss die jeweiligen Besonderheiten der Arbeiten von
Hegel, Wittgenstein und Derrida beriicksichtigen kann und gleichwohl an
einer tibergreifenden Problemstellung festhélt. Da die Zusammenfiithrung der
drei Autoren selbst ein methodologisches Interesse verfolgt, sieht sich die
Studie einem vergleichbaren Dilemma ausgesetzt wie die von ihr betrachteten

10 In der Analytischen Philosophie macht sich in jiingster Zeit ein neues Interesse
an Hegel bemerkbar (vgl. den instruktiven Uberblick von Welsch, Wolfgang:
Hegel und die analytische Philosophie. In: Information Philosophie, 2000, Nr. 1,
S. 7-23); ihre Rezeption des Poststrukturalismus kann hingegen als verhalten
charakterisiert werden (vgl. allerdings Garver, Newton/Lee, Seung-Chong: Der-
rida & Wittgenstein. Philadelphia 1994; Wheeler, Samuel: Deconstruction as
Analytic Philosophy. Stanford 2000). Gleiches gilt umgekehrt fiir die Aufmerk-
samkeit, die der Analytischen Philosophie in eher poststrukturalistischen Anst-
zen zuteil wird. Insbesondere die neuere franzésische Philosophie und ihr Um-
feld hat jedoch immer wieder eine kritische Auseinandersetzung mit der He-
gel’schen Dialektik gesucht (dazu exemplarisch den Sammelband von Barnett,
Stuart (Hg.): Hegel after Derrida. London 1998). Aufgrund ihres Anspruchs ei-
ner historisch authentischen Rekonstruktion erweist sich die philologische For-
schung zum Deutschen Idealismus als weitgehend verschlossen gegeniiber neu-
eren Methodendiskussionen.

20

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

Theorien: Die Herleitung ihrer eigenen Methode kann sich streng genommen
erst im Verlauf der Darstellung ergeben. Eine solche Auskunft jedoch scheint
denkbar unbefriedigend, denn ohne einen wie immer auch vagen Vorgriff auf
das zu erwartende Ergebnis lduft die Untersuchung Gefahr, sich ziellos in der
Fiille des Materials zu verlieren. Obwohl also keine adédquate Methode zur
Verfiigung steht, kann man dennoch, dhnlich wie Hegel in seinen Vorreden,
zunidchst einige bekannte methodologische Konzepte abweisen und auf dieser
negativen Folie minimale Kriterien der eigenen Darstellungsweise formulie-
ren.

Das betrifft erstens die Frage nach dem Verstehen von historischen Tex-
ten. Eine traditionelle philologische Interpretation verlangt, nicht nur die
Schriften des betrachteten Autors mdoglichst umfassend zu berticksichtigen,
sondern ebenfalls das Umfeld ihrer Entstehung heranzuziehen, um auf diese
Weise ein historisches Verstandnis fiir das tatsdchlich Gemeinte zu erlangen.
Eng damit verbunden ist die Vorstellung der Beeinflussung durch andere zeit-
gendssische Texte oder zeitlich vorhergehende Denker. Sie ist die Vorausset-
zung, um grofere ideengeschichtliche Entwicklungslinien nachzuvollziehen,
die sich gemil der chronologischen Abfolge der Theorieentwiirfe gliedern.
Nun fiigt sich jedoch die Beziehung zwischen Hegel, Wittgenstein und Derri-
da keiner kontinuierlichen zeitlichen Folge, so als bilde die Dialektik den
Ausgangspunkt einer Uberlegung, die iiber die logische Sprachanalyse ver-
mittelt schlieBlich in die Dekonstruktion miindet. Dariiber hinaus orientiert
sich eine philologische Interpretation an dem Ideal einer urspriinglichen Auto-
rintention, deren Wahrheit es wiederherzustellen gilt. Sie gehért demnach
noch in jenes identitéitslogische Dispositiv, gegen das sich die Differenztheo-
rie wendet und das hier in Frage steht. Eine historisch-philologische Rekon-
struktion, die Hegel, Wittgenstein und Derrida entweder in die Stufenfolge
einer kontinuierlichen Entwicklung einordnet oder jeden Denker getrennt und
allein aus seinem eigenen Kontext heraus verstehen will, scheint daher wenig
geeignet, um eine differenztheoretische Konstellation zu beschreiben.'!

Im Gegensatz zu einer historisierenden Betrachtung kdnnte man die hier
versuchte Zusammenfithrung von unterschiedlichen Theorieentwiirfen mit
einem Ausdruck Jacob Taubes als eine »gegenstrebige Fiigung«'? bezeichnen.

11 Damit soll einer historisch-philologischen Rekonstruktion nicht jede Berechti-
gung abgesprochen sein. Wo sie allerdings mit dem Anspruch auftritt, die
Wahrheit eines Textes ergriinden zu konnen, ist sie mit dem Verweis auf die
Unhaltbarkeit ihres identitédtslogischen Geschichtsverstindnisses abzulehnen.

12 Taubes tibersetzt mit dieser gegliickten Wendung ein Fragment von Heraklit,
das in der Ubertragung von Diels lautet: »Sie verstehen nicht, wie es auseinan-
der getragen mit sich selbst im Sinn zusammengeht: gegenstrebige Vereinigung
wie die des Bogens und der Leier.« (Diels, Hermann: Die Fragmente der Vorso-
kratiker. Nach der von Walther Kranz hrsg. achten Auflage, Hamburg 1957, S.

21

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Mit ihrer Hilfe sollen Korrespondenzen zwischen thematisch dhnlichen As-
pekten der drei Ansitze hergestellt werden, unabhéngig davon, ob die Auto-
ren sich explizit aufeinander bezogen haben. Eine Fiigung erlaubt es, in nicht
pejorativer Weise >anachronistisch< vorzugehen. Die Beziehungen, die sie
zwischen den drei Denkern hervorbringt, folgen keiner geschichtlichen Zeit,
sie bewegen sich eher in den rdumlichen Dimensionen der Nihe und der Fer-
ne. Ein solcher Interpretationsraum existiert indes nicht vor der durchgefiihr-
ten Analyse und ldsst sich nicht wie ein vorhandenes Methodegeriist {iber die
untersuchten Textausschnitte legen. Er 6ffnet sich erst in den spezifischen
Differenzen, die im Verlauf der Studie zwischen den drei Positionen, im Kon-
trast ihrer Einstellungen zu einem gemeinsamen thematischen Bereich, her-
ausgearbeitet werden. Diese besondere Interpretationsweise, die ausgehend
von thematischen Uberschneidungen nach den Abstinden fragt, lasst sich als
ein »Denkraum« charakterisieren.”> Und da die Suche nach einem anderen
Darstellungsverfahren zugleich als Leitfaden der Betrachtung dient, muss
anhand von Hegels, Wittgensteins und Derridas Entwiirfen einer sprachtheo-
retischen Differenzphilosophie selbst gezeigt werden, inwiefern sie ein Den-
ken des Raumes vorbereiten.

Greift der erste methodologische Komplex das Problem der Geschichte
auf, ldsst sich in einem zweiten Schritt nach den systematischen Vorausset-
zungen der Darstellung fragen. Ein rein systematischer Zugang, etwa in Form
eines Theorievergleichs, geht gewohnlich von einem Dritten aus, in dem sich
die zu vergleichenden Werke treffen. Dies kann entweder ein zugrunde lie-
gender gemeinsamer Gegenstand sein oder auch eine allgemeine und umfas-
sende Theorie bzw. Metatheorie, die es erlaubt, die betrachteten Werke in
einen vorgegebenen Gesamtrahmen einzuordnen und sie als verschiedene
Ausformungen eines groffen Ganzen wahrzunehmen. Nach dem bisher Gesag-
ten jedoch kann sich die Freilegung eines Denkraumes zwischen Hegel, Witt-
genstein und Derrida nicht vorab auf einen bereits bekannten Gegenstand oder
eine ausgearbeitete Theorie berufen. Als ein gemeinsames Thema kann sich
das Differenztheorem erst im Kontrast der Positionen zueinander erweisen.
Zudem richtet sich ein Vergleich in erster Linie an den Ubereinstimmungen,

26f., Frag. 51) Zu Taubes vgl. Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige
Fugung. Berlin 1987.

13 Der Begriff des Denkraumes kommt ebenfalls in der von Dieter Henrich ange-
stolenen Konstellationsforschung zum Einsatz, wird dort allerdings auf eine his-
torisch begrenzte und homogene Konstellation von Personen und Theorieent-
wiirfen angewendet (vgl. Stamm, Marcelo: Konstellationsforschung — Ein Me-
thodenprofil: Motive und Perspektiven. In: Muslow, Martin/ders. (Hg.): Kon-
stellationsforschung. Frankfurt a. M. 2005, S. 31-73). In Abgrenzung dazu be-
zeichnet der Denkraum hier eine Pluralitit von Positionen, die sich weder auf
eine fest umrissene Zeitspanne reduzieren lassen noch notwendigerweise auf-
einander Bezug nehmen miissen.

22

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

den identischen Momenten aus und liest die Unterschiede, zumindest wenn
sie unvereinbar scheinen, als Chiffre fiir ein Scheitern der Gegeniiberstellung.
Dementgegen setzt die Situierung in einem Denkraum die Differenzen pro-
duktiv ein. Nicht die Verringerung der Abstéinde und die Reduktion auf ein
einheitliches Prinzip wire das Ziel. Vielmehr gilt es, gerade die Verschieden-
heiten festzuhalten, damit die Reichweite und Vielgestaltigkeit der Differenz-
philosophie in den Blick kommen kann.

Gleichwohl bestreitet das anvisierte Verfahren keineswegs gewisse the-
matische Ahnlichkeiten und partielle Uberschneidungen zwischen den analy-
sierten Ansidtzen. Das schlechterdings Unvergleichbare liele sich tiberhaupt
nicht in Beziehung setzen. Die Untersuchung orientiert sich deshalb an einer
Reihe von Fragekomplexen, die sich aus dem skizzierten Einsatzort einer
sprachtheoretischen Differenzphilosophie ergeben, und stellt fur jeden dieser
Komplexe nacheinander einschligige Texte oder Textstellen von Hegel,
Wittgenstein und Derrida zusammen, die darauf eine Antwort geben konnen.
Der Aufbau der einzelnen Kapitel folgt somit einerseits einer gemeinsamen
thematischen Leitfrage und erlaubt es andererseits, in den Unterabschnitten
auf die Besonderheiten des jeweiligen Denkens einzugehen. Im Wechsel der
Perspektiven konnen die jeweils vorhergehenden Konzeptionen als Kontrast-
folie benutzt werden, von der sich die Position des aktuell behandelten Theo-
retikers abheben und konturieren ldsst. Auf diese Weise entsteht im Verlauf
der Darlegung ein komplexer werdendes Netz von Ahnlichkeiten und Unter-
schieden, Nihe- und Distanzverhiltnissen, das schrittweise den Raum eines
Differenzdenkens zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida aufspannt.

Ein solches Vorgehen fordert allerdings den Verzicht auf den Anspruch,
die einzelnen Werke in der Gesamtheit ihrer eigenen Entwicklung vorzustel-
len. Die Zuspitzung auf bestimmte Fragekomplexe fithrt zwangsldufig zu ei-
ner Fokussierung der Interpretation und riickt zuweilen Aspekte, Textstellen
oder Begriffe in den Vordergrund, die in einer Einzelbetrachtung vielleicht als
nebensédchlich oder vernachldssigenswert erscheinen wiirden. Insofern haftet
der »gegenstrebigen Fiigung« — das Syntagma bringt es bereits zum Ausdruck
— unleugbar eine gewisse Gewalttdtigkeit an. Macht man sich jedoch klar,
dass auch eine philologisch-historische Auslegung, die im Namen des Autors
zu sprechen glaubt, sich einer nicht minder gewalttitigen Geste bedient, wenn
sie die Wahrheit eines Textes als ihren Besitz reklamiert, dann lisst sich das
hier gewidhlte Vorgehen zumindest insofern rechtfertigen, als es die Forde-
rung nach authentischer Wiederherstellung des urspriinglich Intendierten auf-
gibt. Die Er6ffnung eines Denkraumes hat weder eine systematische noch
eine historische Begriindung des Denkens im Namen der Wahrheit zum Ziel.
Sie will zeigen, inwiefern beide Begriindungsstrategien notwendigerweise
intern aufeinander verwiesen bleiben und dass sich ihre Verstrickung nicht
einseitig auflosen ldsst. Zwischen ihnen klafft eine Liicke der Kontingenz

23

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

oder Unbestimmtheit.'* Das aber bedeutet, die Bezugnahme auf die Texte der
Uberlieferung kann deren Bedeutung nicht so wiederherstellen, wie sie »ur-
spriinglich« und >wirklich« gemeint waren. Jede Interpretation ist daher, wie
Adorno sagt, »prinzipiell Uberinterpretation«."> Eine Aufficherung des von
Hegel, Wittgenstein und Derrida vertretenen Differenzdenkens kann diesem
Moment des Uneinholbaren Rechnung tragen, wenn sie die drei Theorien als
gegenstrebige Fligung eines offenen Denkraums interpretiert und auf diese
Weise dem Differenten einen Ausdruck verschafft, ohne es auf einen identi-
schen Begriff oder gemeinsamen Grund bringen zu wollen.

In Anlehnung an diese vorldufige Charakterisierung des Denkraumes
gliedert sich die Studie in zwei grofle Teile. Der erste Teil beschéftigt sich
hauptsdchlich mit den verschiedenen Modellen, die es ermoglichen sollen,
eine sprachimmanente Bedeutungstheorie jenseits des Reprisentationsmodells
zu konzipieren (1. Kapitel). Daran schlie8t sich die Frage nach dem Verbleib
der Wesensdimension an (2. Kapitel). Da die Zeichen ihre Bedeutung nicht
mehr durch die Referenz auf eine sprachexterne Welt erhalten, muss geklart
werden, auf welche andere Grundlage sie sich stiitzen konnen. Innerhalb ihres
eigenen Deutungsrahmens sind Wittgenstein, Hegel und Derrida der Uber-
zeugung, dass sich der Vorgang der Sinnkonstitution nur noch als ein reiner
Prozess der Differenzierung beschreiben ldsst. Die Bewegung, auf der die
Sprache autbaut, korreliert aber mit einer fundamentalen Zeitlichkeit. Inwie-
fern sich diese Zeitbetrachtung von der Vorstellung einer linear verlaufenden
Geschichte abhebt, thematisiert das 3. Kapitel.

Der zweite Teil der Untersuchung sucht dann vor dem Hintergrund der im
ersten Teil erarbeiteten grammatischen Logik der Sprache nach den methodi-
schen Konsequenzen, die daraus fiir eine Philosophie der Differenz folgen.
Ausgehend von der Kritik, die Derrida, Wittgenstein und Hegel gegen das
mentalistische Reflexionsparadigma vorbringen, entwickeln sie jeweils ande-
re philosophische Darstellungsweisen, in denen die Prozessualitit der Sprache
selbst zum Ausdruck kommen kann (4. Kapitel). Dabei stiitzen sie sich auf
eine eigentiimliche Selbstreferenzialitdt der Sprache: Die syntaktische Form
der begrifflichen Vermittlung transportiert ein tiberschieBendes Moment der
Differenz, das sich semantisch nicht einholen 14sst. Was sich auf diesem We-
ge artikuliert, ohne gegenstindlich zu werden, ist jedoch nichts anderes als die
fundamentale Zeitlichkeit der Bedeutungskonstitution. Wie im 5. Kapitel dar-
gelegt wird, lédsst sich diese Zeitigung des sprachlichen Prozesses in Begriffen

14 Die Einsicht in die Unbestimmtheit der Griindungskategorien ist laut Gerhard
Gamm zentral fiir die Philosophie des 20. Jahrhunderts insgesamt geworden
(vgl. Gamm, Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbestimmten als
Ausgang aus der Moderne. Frankfurt a. M. 1994, S. 22).

15 Vgl. Adorno, Theodor W.: Der Essay als Form. In: ders.: Noten zur Literatur.
Gesammelte Schriften Bd. 2, Frankfurt a. M. 1974, S. 9-33; hier S. 10.

24

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGE IN DIFFERENZ

des Raumes explizieren. Als vorausgehende Bedingung aller begrifflichen
Erkenntnis 6ffnet die immanente Zeitlichkeit der Sprache einen ebenso logi-
schen wie historischen Raum. Weil dieser Raum den Horizont der sinnvollen
Rede absteckt, bestimmt er zugleich die Konzepte, mit denen sich Geschicht-
liches aneignen und verstehen ldsst.

Eine mit »Perspektiven« tiberschriebene Schlussbetrachtung greift ab-
schlieBend erneut die in der Einleitung angerissenen Uberlegungen zum Kon-
zept des Denkraumes auf und zeigt im Riickblick auf die gesamte Studie, in-
wieweit eine Differenzphilosophie im Anschluss an Hegel, Wittgenstein und
Derrida den Gegensatz von System und Geschichte zu iiberwinden vermag.

25

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Logik der Grammatik

»Die Logik der Grammatik erzeugt Texte allein in der
Abwesenheit referenzieller Bedeutung, aber jeder Text
erzeugt einen Referenten, der das grammatische
Prinzip unterminiert, dem er seine Konstitution
verdankt.«

(Paul de Man, Allegories of Reading)

1. Modelle einer sprachimmanenten
Bedeutungsgenese

a) Begriff und Negation in der Dialektik

Auch aus der Distanz von fast zweihundert Jahren betrachtet, ist uns die He-
gel’sche Dialektik heute nicht weniger ritselhaft als den Zeitgenossen.' Die-
ses Fazit, das Dieter Henrich bereits 1976 zieht, ldsst sich auf zwei Weisen
verstehen: Entweder als Aufforderung, die Distanz zu nutzen und die Grund-
sdtze des dialektischen Denkens in ihrem historischen Kontext zu rekonstruie-
ren, oder aber als eine Absage an jeden Versuch einer endgiiltigen Klidrung
und somit als eine potenzielle Offnung der Textarbeit fiir gegenwirtige Pro-
blemlagen. Obwohl Henrich in seinen eigenen Arbeiten an der ersten Alterna-
tive festhilt, liegen zwischenzeitlich, aus unterschiedlichen Richtungen moti-
viert, fruchtbare Interpretationen des Hegel’schen Denkens aus der Sicht der

1  »Was ist Dialektik? Diese Frage, bezogen auf die besondere Bedeutung des
Wortes, die Hegel ihm gab, ist bisher ohne Antwort geblieben. Nicht einmal ein
Verfahren, wie sich eine Antwort finden lasse, hat allgemeine Zustimmung ge-
funden.« (Henrich, Dieter: Hegels Grundoperation. Eine Einleitung in die »Wis-
senschaft der Logik«. In: Guzzoni, Ute u.a. (Hg.): Der Idealismus und seine Ge-
genwart. Festschrift fiir Werner Marx, Hamburg 1976, S. 208-230; hier S. 208f.)

27

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

neueren Sprachphilosophie vor, die sich eher der zweiten Lesart zuordnen
lassen.” Ohne fiir sich in Anspruch zu nehmen, eine >eigentliche« Intention
des Autors Hegel wiederzugeben oder die historische Bedeutung seiner
Schriften zu erfassen, leistet die sprachphilosophische Perspektive mehr als
eine Ubersetzung der Hegel’schen Texte in unsere Zeit. Wenn deren ur-
spriinglicher Sinngehalt in der Tat dunkel und fragwiirdig bleibt, kann eine
konsequente Auslegung im Rahmen der gegenwirtigen Sprachtheorie sie viel-
leicht sogar besser verstehen als eine historisierende philologische Rekon-
struktion.

Ankniipfungspunkt fiir eine Lektiire Hegels am Leitfaden der Sprache bie-
tet die zentrale Stellung des »>Begriffs¢ fiir die spekulative Dialektik. Dieser
steht, schematisch gesprochen, zwischen der Sache und dem Denken, der
Substanz und dem Subjekt, er ist deren Vermittlung, in der »alle Wahrheit
ihre Existenz hat« (PhG, 12). Schon in der Phdnomenologie des Geistes erhilt
die Philosophie die Aufgabe, die Wirklichkeit immanent aus dem Begriff zu
explizieren. Allerdings scheint es nicht angemessen, Hegels >Begriff« vor-
schnell mit »Ausdruck« oder >Zeichen< zu iibersetzen. Das verbieten nicht al-
lein die Ausfiihrungen zum Zeichen in der Enzyklopddie (§ 458), sondern
ganz allgemein die Dignitit, mit der Hegel den Ausdruck >Begriff< belegt. Zu
klaren wire deshalb, inwiefern die Rede vom >Begriff« eine sprachanalytische
Lesart der Dialektik legitimiert oder ob sie nicht doch tiber den Rahmen einer
Bedeutungstheorie hinausreicht. Immerhin verwirft Hegel offenbar ein Refe-
renzmodell der Sprache, wenn er die Wahrheit an den Begriff delegiert, statt
sie in einer unmittelbaren Anschauung oder einem transzendentalen Subjekt
zu suchen. Eine dem Begriffsgefiige immanente Analyse bedarf jedoch einer
eigenen Form der Reflexivitdt, die es erlaubt, die Entstehung von Bedeutung
ohne Rekurs auf eine auBersprachliche Sphére zu erlautern. Hegel findet sie in
einem Bewegungsmoment, das er absolute Negativitit oder doppelte Nega-
tion nennt. Thre Funktionsweise und ihre Zusammenspiel mit dem Begrift-
lichen gilt es in diesem Abschnitt aufzuzeigen.

Obwohl der »Begriff« und die Bewegung der Negation im Herzen der He-
gel’schen Dialektik stehen, ist es erstaunlich, welche Schwierigkeiten es be-
reitet, beide Konzepte zum Gegenstand der Betrachtung zu machen. Grund
dafiir ist ihre fundamentale Stellung: Begriff und Negation bilden den Rah-
men, in dem iiberhaupt etwas erscheinen kann; entsprechend problematisch
wird die Rede iiber diesen Rahmen, den wir immer schon voraussetzen miis-
sen und deshalb nicht wie einen Gegenstand unter anderen einfach betrachten

2 Vgl. beispielsweise Stekeler-Weithofer, Pirmin: Hegels Analytische Philoso-
phie. Die Wissenschaft der Logik als kritische Theorie der Bedeutung. Pader-
born u.a. 1992; Grau, Alexander: Ein Kreis von Kreisen. Hegels postanalytische
Erkenntnistheorie. Berlin 2001; Schubert, Alexander: Der Strukturgedanke in
Hegels »Wissenschaft der Logik«. Konigstein 1985.

28

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

konnen. Wo der Begriff zum Objekt wird, hat er bereits seine Eigenart als
»Bedingung der Moglichkeit von ...< verloren. Das ist es, in anderen Worten,
was Hegel in der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes als das Problem
der Absolutheit anspricht; mit dem Absoluten ldsst sich nicht »wie aus der
Pistole geschossen¢ einfach beginnen (PhG, 24). Jedenfalls nicht in einer
Weise, als sei es bereits in all seinen Facetten durchsichtig erkannt, denn ent-
weder man betrachtet das Absolute als Gegenstand und hat es bereits durch
eine externe Betrachtung aus seiner vermeintlichen Absolutheit herausgeholt,
oder man muss behaupten, im Absoluten stehe jeder Teil fiir das Ganze, das
aber heif3t »sein Absolutes fiir die Nacht ausgeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kiihe schwarz sind [...]« (PhG, 17).

Der Begriff steckt also nicht nur den Rahmen der dialektischen Darstel-
lung ab, er ist als das Absolute zugleich deren Ziel. Weil er alles umfasst und
kein Auflerhalb kennt, gibt es allerdings keine privilegierte Beobachterposi-
tion mehr, von der aus man sich ihm von auflen ndhern konnte. Ein Metho-
denproblem steht somit am Anfang der Dialektik: Wie lédsst sich in der abso-
luten Immanenz des Begriffs dennoch ein wahres Wissen iiber ihn erlangen?
Hegels Antwort lautet: Wenn es nicht mehr das reflektierende Subjekt ist, das
den Ausgangspunkt des Wissens darstellt, sondern der absolute Begriff (man
kann an dieser Stelle tibersetzen: das Begriffssystem im Ganzen), dann muss
sich der Begriff aus sich selbst heraus verstehen, er muss sich duBern. Der
Philosophie kommt lediglich die Aufgabe zu, die »Selbstbewegung des Be-
griffs« darzustellen und im Verlauf der Darstellung die logischen Bedingun-
gen dieses Prozesses nachzuvollziehen. Und »[...] das wodurch sich der Be-
griff selbst weiter leitet, ist das [...] Negative, das er an sich selbst hat; dif3
macht das wahrhaft Dialektische aus« (WdL 1.1, 39).

Diese erste Rohskizze zusammenfassend ldsst sich festhalten: Dialektik ist
die Selbstexplikation des absoluten Begriffs durch die Bewegung der Nega-
tion. Das bedarf weiterer Erlduterungen, die sich zunichst auf die Vorreden
der Phdnomenologie des Geistes und der Wissenschaft der Logik beschrianken
werden, da sich hier die wenigen Stellen finden, an denen Hegel direkt {iber
den Begriff und die Negation als solche spricht. Die dort gefundenen Charak-
terisierungen umreiflen einen Problemhorizont, den es in analoger Weise bei
Derrida und Wittgenstein aufzusuchen gilt und der dann im folgenden Kapitel
anhand einer Lektiire der Wesenslogik weiter vertieft werden soll.

Die bekannte Vorrede der Phdnomenologie des Geistes nimmt eine Son-
derstellung ein, da sie auch als eine Vorrede in das Gesamtsystem der speku-
lativen Dialektik gelesen werden kann. Im Gegensatz zur Einleitung ndmlich
ist von den Gestalten des Geistes, die schlieBlich das eigentliche Thema der
Phénomenologie ausmachen, erstaunlich wenig die Rede. Vielmehr geht es
Hegel hier um einen richtigen Einstieg in die Wissenschaft, was sich — wie
auch in den Vorreden zur Logik — besonders durch die Zuriickweisung der

29

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

traditionellen Trennung von Gegenstand und Methode bemerkbar macht. Die
Geste dieser Vorreden ist somit vor allem eine kritische: Sie will keine In-
haltsangabe oder methodische Kldrung des folgenden Textes vorwegnehmen,
sondern gleichsam einen Raum schaffen, in dem sich die Selbstdarstellung
des Begriffs tiberhaupt erst vollziehen kann. Wiederkehrender Angriffspunkt
der Zuriickweisung ist eine bestimmte Verbindung von Empirismus und For-
malismus, hinter der sich eine starre Dichotomie von Inhalt und Form, Sein
und Denken, Objekt und Subjekt usw. verbirgt. Man macht es sich zu einfach,
so Hegel, wenn man die Wissenschaft schlicht auf der vorhandenen »Menge
von Material, nimlich dem schon Bekannten und Geordneten« aufbaut, von
dort aus die »Sonderbarkeiten und Kuriosititen« betrachtet und dann dem
Bekannten zuordnet (PhG, 16). Damit unterstellt man allem ein und dieselbe
Idee, die sich in den mannigfaltigen Gestalten identisch wiederholt; doch
»[d]ie fiir sich wohl wahre Idee bleibt in der That nur immer in ihrem Anfang
stehen, wenn die Entwicklung in nichts als in einer solchen Wiederholung
derselben Formel besteht« (ebd., 17). In einer derartigen Trennung von Form
und Inhalt 14sst sich die Immanenz des Begriffs nicht fassen.

Auch das Wesen der Sprache, das Begriffliche selbst, ist Opfer einer Se-
paration, bei der man die Ebene der reinen Bedeutung von dem an sich sinn-
losen Lautzeichen abhebt. Hegel hélt dagegen, dass die Eliminierung des
scheinbar Uberfliissigen, dem sinnlosen Laut- oder Wortzeichen, gerade das
Wesentliche des Begriffs verdeckt: seine Differenz in sich, die gleichzeitig
die Moglichkeit einer Reflexion und damit eine Selbstbeziehung oder »Sub-
jektivitiat« er6ffnet. Man verfehlt das, was man eigentlich ausdriicken will,
sofern »[...] von reinen Begriffen, dem Seyn, dem Einen u.s.f. von dem, was
die Bedeutung ist, allein gesprochen wird, ohne den sinnlosen Laut noch hin-
zuzufiigen. Aber durch dil Wort wird eben bezeichnet, da3 nicht ein Seyn
oder Wesen oder Allgemeines tiberhaupt, sondern ein in sich reflectirtes, ein
Subject gesetzt ist.« (PhG, 21)

yBegriff« wire demnach weder die Seite der reinen Bedeutung noch jene
des bloBen Wortes allein, sondern gerade ihre Beziehung. Die Verschieden-
heit des Zeichens von dem Bezeichneten macht eine Reflexion notwendig, in
der die vom »sinnlosen Laut« verschiedene Sache erst zur Erscheinung kom-
men kann. Diese reflexive Grundstruktur des Begrifflichen nennt Hegel »Sub-
jekt< oder in der bekannteren Formulierung aus der Phdnomenologie des
Geistes, dass die »Substanz ebenso sehr als Subjekt« gedacht werden miisse
(PhG, 18). Subjektivitit, so wie Hegel sie versteht, meint eine bestimmte
Form der Selbstbeziehung, die Moglichkeit, das Objekt seiner selbst zu wer-
den. Subjektivitit wird also nicht im einfachen Gegensatz zu einer Objektivi-
tat gedacht, vielmehr gehort das Objekt bereits in die Selbstbeziehung der
Subjektivitit, es ist darin »aufgehoben«, d.h. zugleich aufbewahrt und der
einfache Gegensatz aufler Kraft gesetzt. In der absoluten Immanenz des Be-

30

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

grifflichen, die keine Welt aufler ihrer selbst kennt, bedeutet >Objektivititc im
Sinne des Allgemeinen und Wahren fiir Hegel letztlich immer Subjektivitat
als Selbstbeziehung (PhG, 18).

Gleichwohl scheint die Rede von der Subjektivitit des Begriffs (oder des
Absoluten)’ paradox: »Jene Anticipation, daB das Absolute Subject ist, ist
[...] nicht nur nicht die Wirklichkeit dieses Begriffs, sondern macht sie un-
moglich, denn jene setzt ihn als ruhenden Punkt, diese aber ist die Selbstbe-
wegung.« (PhG, 21) Das Absolute als Subjekt hat keine »Wirklichkeit«, so-
lange Wirklich-Sein als ein gleichbleibender, ruhiger Zustand verstanden
wird. Subjektivitit steht fiir einen Prozess, sie ist immer Selbstbewegung und
nur >wirklich¢, solange sie nicht still steht. Deutlich wird dies an einem weite-
ren Zitat aus der Vorrede der Phdnomenologie des Geistes:

»Indem der Begriff das eigene Selbst des Gegenstandes ist, das sich als sein Werden
darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subject, das unbewegt die Accidenzen tragt, son-
dern der sich bewegende und seine Bestimmungen in sich zuriicknehmende Begriff.
In dieser Bewegung geht jenes ruhende Subject selbst zu Grunde; es geht in die Un-
terschiede und Inhalt ein, und macht vielmehr die Bestimmtheit, das heif3t, den un-
terschiednen Inhalt wie die Bewegung desselben aus, statt ihr gegeniiberstehen zu
bleiben. Der feste Boden, den das Résonniren an dem ruhenden Subjecte hat,
schwankt also, und nur diese Bewegung selbst wird der Gegenstand.« (PhG, 42f.)

Hegel nimmt hier eine regelrechte Umarbeitung der philosophischen Termi-
nologie vor. Gegen die Vorstellung vom Subjekt als dem archimedischen
Punkt des Denkens, das nicht zuletzt durch die kantischen Kritiken diesen
exponierten Platz erhalten hat, bringt er eine fundamentale Bewegung ins
Spiel. Wenn schon von Subjektivitdt die Rede sein soll, dann nur noch in der
Bestimmung von Selbstbeziiglichkeit und Bewegung; darin aber geht die bis-
herige Vorstellung vom Subjekt als dem ruhenden Pol, der seinem Gegen-

3 Eine pauschale Gleichsetzung von >Begriff« und »Absolutemc« bleibt allerdings
problematisch, da Hegel den Ausdruck >Begriff< selbst in verschiedener Weise
gebraucht — ohne dies freilich immer offen zu legen. In der Einleitung zur Logik
beispielsweise wird zwischen dem »seienden Begriff« und dem »Begriff als Be-
griff« unterschieden, beide sollen den »ganzen Begriff« bilden (WdL 1.1, 45).
Waihrend im ersten Fall der Begriff als Bezeichnung der Realitdt erscheint,
nennt der zweite die immanente Selbstbeziehung des Begriffsgefiiges. Weil He-
gel an dieser Textstelle den gesamten ersten Teil seiner Logik, die so genannte
robjektive Logik¢, mit dem seienden Begriff assoziiert, wird etwa die von Hei-
degger vorgenommene Zuspitzung des >Begriffs< auf die »Absolutheit in ihrer
Parusie zu sich selbst« nicht allen Textstellen gerecht (vgl. Heidegger, Martin:
Hegels Begriff der Erfahrung. In: ders.: Holzwege, 7. Aufl., Frankfurt a. M.
1994, S. 115-208; hier S. 197).

31

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

stand gegeniiber duflerlich ist, »zu Grunde« und wird selbst zu einer Unter-
scheidung innerhalb des Begriffs »Subjekt<.*

Wie sehr Hegel das Reich des Begriffs als genuin sprachliches versteht,
macht sich an der eigentiimlichen Parallelisierung von Subjekt und grammati-
schem Subjekt in der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes bemerkbar.
Die angefiihrte Uminterpretation des Subjektbegriffs im Sinne einer Bewe-
gung ldsst auch den priadikativen Satz nicht unberiihrt. Fiir gewdhnlich er-
scheint jedes Priadikat wie eine Bestimmung an einem fixen (Satz-)Subjekt,
einem Etwas, das >aulerhalb« des Satzes Bestand hat. In der dialektischen
Perspektive aber findet das Subjekt seinen Grund in der Bewegung des Satzes
selbst, es besitzt keine feste Einheit unabhingig von der Pradikation. Wie zu-
vor der Begriff des Subjekts erfihrt die Form des Urteilssatzes eine analoge
Umformulierung. Die Subjekt-Pradikat-Einteilung des Satzes, in dem sich die
beiden Glieder getrennt und #uBerlich einander gegeniiberstehen und eine
Sache oder Eigenschaft repriasentieren, wird durch ein »spekulatives« Satz-
verstdndnis ersetzt, in dem sich die Satzglieder gegenseitig konstituieren
(PhG, 43).> Um die Bedeutung des Satzsubjekts zu kliren bedarf es keiner
Referenz auf einen auBersprachlichen Bereich des Seins.® Die Sprache stellt
kein Sammelsurium von Namen dar, die den Sachen aufgeprégt sind als seien
sie »Reihen verschlossener Biichsen mit ihren aufgehefteten Etiketten in einer
Gewiirzkramerbude« (PhG, 38). Das scheinbar stabile Subjekt des Satzes ist
tatséchlich ein in der Bewegung der Prddikation konstituiertes, genauer: es
»ist< eben jene Bewegung als Selbstbeziehung der Sprache.

Natiirlich kann das nicht heiflen, jeder einzelne Satz erzeuge seinen Inhalt
ex nihilo und stets aufs Neue. Wie aber unter derartigen Vorzeichen ein Inhalt

4 Diese Arbeit am Begriff 16st die bekannten Bedeutungen nicht auf, vielmehr
wird der alte Bedeutungshorizont um die bereits in ihm angelegten Aspekte er-
weitert und bleibt in der neuen Fassung enthalten — er ist darin aufgehoben. He-
gels Aufmerksamkeit gilt deshalb ausschlieBlich den immanenten Beziigen, die
das vorliegende Begriffssystem aus sich heraus zuldsst: »Worauf es deswegen
bey dem Studium der Wissenschaft ankommt, ist die Anstrengung des Begriffs
auf sich zu nehmen. Sie erfordert die Aufmerksamkeit auf ihn als solchen, auf
die einfachen Bestimmungen [...], denn diese sind solche reine Selbstbewegun-
gen, die man Seelen nennen konnte, wenn nicht ihr Begriff etwas hoheres be-
zeichnete als diese. [...] Sich des eigenen Einfallens in den immanenten Ryth-
mus der Begriffe entschlagen, in ihn nicht durch Willkiir und sonst erworbene
Weisheit eingreiffen, diese Enthaltsamkeit ist selbst ein wesentliches Moment
der Aufmerksamkeit auf den Begriff.« (PhG, 41f.)

5 Ausfiihrlich wird auf Hegels Urteilslehre im 4. Kapitel eingegangen.

6 Alexander Grau charakterisiert Hegels Bedeutungstheorie daher als »semanti-
schen Holismus« (vgl. Grau: Kreis von Kreisen, a.a.0., S. 15). Auch Gadamer
weist darauf hin, dass mit dem spekulativen Satz eine eigene Bedeutungstheorie
verbunden ist: »Der spekulative Satz ist nicht so sehr Aussage als Sprache.«
(Gadamer, Hans-Georg: Die Idee der Hegelschen Logik. In: ders.: Gesammelte
Werke Band 3, Tiibingen 1987, S. 65-86; hier S. 83)

32

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

gedacht werden kann, der in verschiedenen Urteilen als identischer erscheint,
eroffnet den Problemhorizont der hier verfolgten Frage und muss sich im wei-
teren Fortgang der Untersuchung erweisen. Zunéchst hilt Hegel lediglich fest,
dass sich der Begriff nicht durch eine Reduktion auf eine reine Bedeutung
erkldren lésst, ebenso wenig wie der Urteilssatz eine duflerliche Aneinander-
reihung von Représentationen darstellt. Wenn weiterhin die Substanz als Sub-
jekt gedacht werden soll, Subjektivitidt aber nur noch eine Bedeutungszu-
schreibung innerhalb des Satzgefiiges meint, dann ist bereits angedeutet, in-
wiefern die spekulative Dialektik grundsétzlich als Semiologie angesprochen
werden kann.’

Bevor auf die Vorreden und die Einleitung der Wissenschaft der Logik
eingegangen wird, soll eine erste Annéherung an das bereits erwidhnte Bewe-
gungsmoment der Negation im Rahmen der Vorrede der Phédnomenologie des
Geistes versucht werden. Das ist aus Sicht einer strengen Hegel-Philologie
insofern erklarungsbediirftig, als man werkgeschichtlich eine starke Aufwer-
tung des Negationsbegriffs im Ubergang zur Wissenschaft der Logik ver-
zeichnen kann. Der Textkorpus der Phdnomenologie steht daher den frithen
Jenaer Systementwiirfen niher, in denen die Negation noch nicht den gleichen
zentralen Stellenwert hat wie in den spéteren Schriften.® Allerdings trifft die-
ser Befund nicht fiir die Vorrede der Phdnomenologie zu, da sie inhaltlich
bereits Themen der spiteren Wissenschaft der Logik vorwegnimmt — etwa in
der Rede von der »ungeheuren Macht des Negativen«.

Eine der ritselhaftesten Beschreibungen dieser »Macht des Negativen«
lautet:

»Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das furchtbarste, und
das Todte fest zu halten, das, was die grofite Krafft erfodert. [...] Aber nicht das
Leben, das sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern
das ihn ertrdgt, und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine
Wahrheit nur, indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht
ist er nicht, als das Positive, welches vom Negativen wegsieht [...], sondern er ist

7 Dennoch kommt Dieter Henrich in Bezug auf die Wissenschaft der Logik zu
dem Schluss, bei der dort dargestellten Entwicklung handele es sich trotz allem
nicht um eine Bedeutungstheorie, sondern eine »Ontologie substanzieller Sub-
jektivitdt«. Aus der hier angedeuteten Perspektive der Phdnomenologie féllt es
jedoch schwer, die von Henrich bemiihte Trennung zwischen Ontologie und Be-
deutungstheorie fiir die Dialektik im Ganzen aufrecht zu erhalten. Dagegen
spricht im tibrigen auch Hegels eigene Einordnung der objektiven Logik, welche
die Stelle einer Ontologie »ersetzen« soll (WdL 1.1 48; vgl. Henrich, Dieter:
Hegel im Kontext. Frankfurt a. M. 1971, S. 156).

8 Vgl. dazu die aufschlussreiche Studie von Bonsiepen, Wolfgang: Der Begriff
der Negativitit in Hegels Jenaer Schriften. Bonn 1977.

33

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bey ihm verweilt.
Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Seyn umkehrt.« (PhG, 27)

Ebenso wie in der Sprache der Laut oder das Wort gegeniiber der reinen Be-
deutung als tiberfliissig erscheinen, so scheint auch das Negative nur das De-
rivat eines Positiven zu sein. Im Gegensatz zum lebendigen Geist steht es in-
sofern fiir den Tod. Aber der denkende Geist arbeitet selbst nur mit Begriffen,
in denen das Bezeichnete an sich abwesend ist. Ein Name oder ein sinnloser
Laut kann erst als Zeichen fungieren, wenn er auf etwas Anderes und Abwe-
sendes verweist. Dieses Andere, auf das ein Zeichen deutet und das aus dem
Zeichen erst ein Zeichen macht, wird durch die Bezeichnung in seiner Prisenz
und Anwesenheit negiert. Wie der Psychoanalytiker Jacques Lacan in Anleh-
nung an Hegel sagt, geht die Sprache als Symbolsystem daher mit einem »ur-
spriinglichen Mord am Ding« einher.” Jeder sprachliche Zugang zur Welt ist
notwendigerweise mit einer Inversion verbunden, in der die reine Anwesen-
heit in eine Abwesenheit, die Positivitit in eine Negativitit verkehrt wird.

Da Hegel den Begriff absolut setzt, kann das darin Bezeichnete, die Sache
selbst, immer nur durch eine Negation vermittelt erscheinen. Der Tod der rei-
nen Anwesenheit steht in der Tat am Ursprung der Sprache. Entsprechend
besteht die eigentliche Tétigkeit des Denkens gerade in der Negativierung, in
der Unterscheidung und Trennung: »Die Thitigkeit des Scheidens ist die
Krafft und Arbeit des Verstandes, der verwundersamsten und grofBten, oder
vielmehr der absoluten Macht.« (PhG, 27) Um sich in seiner Funktionsweise
zu erfassen, muss der Geist folglich bei seiner eigenen Negativitdt »verwei-
len«. Er ist paradoxerweise nur bei sich selbst, wenn er sich von sich selbst
unterscheidet — »indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet,
wie Hegel sagt. In der Begriffssprache ist dies durchaus keine unmogliche
Forderung, weil die negative Beziechung zwischen dem Zeichen und dem Be-
zeichneten als Form erneut zum Gegenstand einer sprachlich Bezeichnung
werden kann.

Damit ist allerdings noch nichts iiber die »Zauberkraft« gesagt, die aus der
Negativitdt den Schein eines Positiven, aus dem sinnlosen Laut eine Bedeu-
tung macht. In ihrer fundamentalen Negativitit verweist die Sprache stets auf
ein Anderes, das sich selbst wiederum nur sprachlich erfassen lisst. Der abso-
lute Begriff, so wie Hegel ihn dann im dritten Teil der Wissenschaft der Logik
versteht, bildet ein System aufeinander verweisender Zeichen, denen keine
Substanz vorausgeht. Um die Bedeutung eines spezifischen Begriffs zu be-
stimmen, muss man ihn von anderen Begriffen abgrenzen, er muss sich von
ihnen unterscheiden. Was als die Substanz oder der Bedeutungsgehalt eines

9 Lacan, Jacques: Freuds technische Schriften. Das Seminar, Buch 1. 2. Aufl.,
Berlin 1990, S. 223.

34

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Zeichens erscheint, ist also tatséchlich das Produkt der Beziehungen zwischen
den Begriffen. Auf die Gesamtheit der Sprache bezogen kann Hegel dieses
negative Verhiltnis eine Selbstbeziehung des Begriffs nennen, seine Subjek-
tivitdt. Bedingung fiir die »Sichselbstgleichheit« des im Begriff Bezeichneten
ist die Vermittlung mit anderen Begriffen in einer Bewegung der Negativitt
(PhG, 40). Diese »Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst« be-
ginnt laut Hegel mit einer »reinen einfachen Negativitit, sie ist

»[...] die Entzweyung des Einfachen, oder die entgegensetzende Verdopplung, wel-
che wieder die Negation dieser gleichgiiltigen Verschiedenheit und ihres Gegensatz-
es ist; nur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Andersse-
yn in sich selbst — nicht ihre urspriingliche Einheit als solche, oder unmittelbare als
solche, ist das Wahre.« (PhG, 18)

Die erste im Zitat genannte Konsequenz der Negationsbestimmung leuchtet
ein: Die scheinbare Einfachheit des Bezeichneten ist in der Bezeichnung ent-
zweit. Da der Begriff auf einen anderen Begriff verweist, gegen den er sich
bestimmt, verdoppelt sich die Negation und wird zu einer Gegensatzbezie-
hung, in der die eine Seite die andere ausschliefit. Es handelt sich dabei je-
doch nicht um eine »gleichgiiltige Verschiedenheit«, denn beide Glieder des
Gegensatzes bleiben konstitutiv aufeinander angewiesen. Erst in einer Nega-
tion des gegensitzlichen Verhiltnisses zu einem anderen Begriff kann sich
eine Gleichheit mit sich selbst, vermittelt {iber das Andere herstellen. Im Pro-
zess der doppelten Negation findet deshalb eine Reflexion statt, in der das
Andere, Entgegengesetzte zu einem konstitutiven Teil des Selben wird. Was
sich darin reflektiert, ist allerdings nicht der urspriingliche Bedeutungsgehalt
eines konkreten Begriffs. Er stellt, als ein Glied der Gegensatzbestimmung,
lediglich ein Moment im Verlauf des Negationsprozesses dar. Das Wabhre,
von dem Hegel am Ende des Zitates spricht, zielt dagegen auf die Bewegung,
auf die Selbstbeziehung des Begriffs in der Form einer doppelten Negation.
Man kann sich die schwierige Figur der doppelten Negation verdeutli-
chen, indem man sie gegen die negative Aussageform abhebt'’: Wihrend eine
zweifache Negation in der klassischen Aussagenlogik die Verneinung einer
negativen Aussage und lediglich die hoherstufige Anwendung eines Operators
bedeutet, steht die Verdopplung der Negation bei Hegel fiir eine Form der
sprachlichen Selbstreferenz. Anstatt einen bereits bestehenden oder behaupte-
ten Sachverhalt zu verneinen, ist Negativitét der Titel fiir eine reflexive Diffe-
renzbeziehung, auf deren Grundlage iiberhaupt erst Bedeutungen entstehen.
Jede konkrete Bestimmung ist bereits das Produkt einer doppelten Negation,

10 Vgl. Henrich: Hegels Grundoperation, a.a.O., S. 214ff.; und Theunissen, Mi-
chael: Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik. Frankfurt
a. M. 1980, S. 154ff.

35

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zugleich Unterscheidung von anderen Bestimmungen und Aufhebung der
Beziehung auf Anderes in einer Selbstbeziehung. Negativitit im dialektischen
Sinne bedarf keiner erneuten Anwendung auf sich selbst, sie tritt stets als ver-
doppelte auf.'' Als eine dem Begrifflichen immanente Bewegung lisst sich
Negativitdt nicht wie eine bloBe Form betrachten, die losgelost von ihrem
jeweiligen Inhalt existiert, oder wie eine Methode, die in immer gleicher Wei-
se auf alle moglichen Gegenstinde angewendet werden kann.'? Die Frage,
was die Negation negiert, ist folglich schon falsch gestellt. Negativitit als
Bewegungsprinzip des Begriffs wohnt schlichtweg allen Bedeutungen inne,
sie bestimmt das Sein als solches, sofern es begriffen wird.

Um die Arbeit der Negation weiter zu veranschaulichen und ihre Folgen
fiir eine dialektische Bedeutungstheorie ermessen zu konnen, muss man indes
in Hegels Wissenschaft der Logik einsteigen, und zwar insbesondere in die
Wesens- und die Begriffslogik. Da beiden im Fortgang der Studie ein eigener
Abschnitt gewidmet werden soll, geht es an dieser Stelle lediglich darum,
einen ersten problemorientierten Zugang zur Wissenschaft der Logik zu eroft-
nen.

Das spezifische Programm der Logik ldsst sich zunéchst in Abgrenzung
zur Phdnomenologie verdeutlichen. Diese sollte in einem ersten Entwurf die
Wissenschaft von der Erfahrung des BewufStseins heiflen und zeichnet ent-
sprechend dieser Vorgabe ausgehend vom sinnlichen Bewusstsein des erfah-
renen »Hier und Jetzt« — iiber zahlreiche Zwischenstufen — den Weg zu einer
uiberindividuellen Konstitution des Geistes und einem »absoluten Wissen«
nach, das den Gegensatz von Bewusstsein und Gegenstand tiberwindet. Im
Unterschied zur Logik aber behilt die Phdnomenologie auch dort die Perspek-
tive des Bewusstseins bei, wo sie es mit dem umfassenden Konzept des Geis-
tes Uiberschreitet. Allerdings entdeckt der Geist im absoluten Wissen den Be-
griff als »das reine Element seines Daseins« und weist damit eine Moglichkeit
aus, wie sich die Bewusstseinsperspektive endgiiltig verabschieden ldsst. Die
Logik stellt sich dieser Aufgabe, indem sie die >reinen< Denkbestimmungen

11 »Die negative Selbstbeziehung [...] ist gar nicht anders denkbar denn als diese
verdoppelte vermittelt-unmittelbare Beziehung auf Anderes, in der sich Selbst-
beziehung, Selbstunterscheidung und Beziehung auf Anderes durchdringen und
bedingen.« (Riihle, Volker: Spekulation und Dekonstruktion. Die Darstellbarkeit
von Negativitdt im Blick auf Hegel und Derrida. In: Philosophisches Jahrbuch,
1993, Jg. 100, Nr. 1, S. 22-38; hier S. 33)

12 So lautet eine mehrfach von Hegel gegen Kant vorgebrachte Kritik, dieser habe
die »Triplicitit« der dialektischen Bewegung zwar erkannt, aber zugleich immer
wieder verdeckt, indem er sie zu einem leblosen Schema degradiert (PhG, 36;
WdL 1.1, 40; WAL II, 247). In diesem Zusammenhang kann man ebenfalls fra-
gen, ob Henrichs Rede von einer »autonomen Negation« einem solchen Forma-
lismus nicht zumindest Vorschub leistet (vgl. Henrich: Grundoperation, a.a.O.,
S.214).

36

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

einzig aus der Sprache selbst herleiten will. Dazu betrachtet Hegel das in der
Sprache »niedergelegte« logische Geriist der kategorialen Formen. Um sie
aufzudecken, bedarf es keiner speziellen Abstraktion, es sind jene aus der
alltaglichen Sprache bekannten »[...] Denkbestimmungen, von denen wir
allenthalben Gebrauch machen, die uns in jedem Satze, den wir sprechen,
zum Munde herausgehen« (WdL 1.1, 12).

Mit der Verschiebung des philosophischen Programms in den Bereich des
rein Begrifflichen tritt die Methodenfrage, deren endgiiltige Kldrung die Phd-
nomenologie mit einem Verweis auf die Logik herauszogert, erneut auf den
Plan. Weil es aber aus der Sicht Hegels fiir diese Form der sprachimmanenten
Analyse noch gar keine Methode gibt, gehort ihr Nachweis in die logische
Abhandlung als solche (WAL 1.1, 37). Fiir die Integration der Methodenfrage
in die Darstellung ldsst sich vor allem ein systematisches Argument anfithren:
Der Gegenstand der Untersuchung, die logische Struktur der in der Sprache
verankerten allgemeinen Kategorien des Denkens, begriindet tiberhaupt erst
die Moglichkeit einer wahren begrifflichen Darstellung. Sie vorab als Metho-
de anzugeben, hiele demnach nichts anderes, als bereits den Ergebnissen der
erst noch auszufithrenden Herleitung des Logischen vorwegzugreifen. Dage-
gen ist Hegel der Uberzeugung, dass die kategorialen Denkbestimmungen in
der Sprache ein systematisches Geflecht bilden, in dem sich die Begriffe
selbst weiterentwickeln und mit Notwendigkeit von einer Bestimmung zur
nichsten iiberleiten."” Zwischen der Methode und dem Inhalt der Darstellung
besteht deshalb kein Unterschied: »[...] — denn es ist der Inhalt in sich, die
Dialektik, die er an ihm selbst hat, welche in fortbewegt.« (WdL 1.1, 38) Da-
mit ein solches Unternehmen ein Minimum an Glaubwiirdigkeit erhilt, muss
jedoch zumindest angegeben werden, wo es ansetzt und in welche Richtung
es fortschreiten soll. Hierzu kann Hegel sich auf drei Voraussetzungen beru-
fen:

Erstens impliziert die These von der fehlenden Methode nicht zwangslau-
fig, dass alle bisherigen theoretischen Anstrengungen vergebens waren und
rundweg abgelehnt werden miissten. Die »frithere Metaphysik und Logik«
sind zwar, wie Hegel sich ausdriickt, wie die »leblosen Knochen eines Ske-
letts in Unordnung durcheinander geworfen, tatsachlich aber als »eine hochst
wichtige Vorlage, ja eine nothwendige Bedingung, dankbar anzuerkennende
Voraussetzung anzusehen [...]J« (WdL 1.1, 10). Die dialektische Logik bewegt
sich also nicht jenseits der philosophischen Tradition, auf einem vollstindig
neuen Terrain, sie nimmt deren Ergebnisse kritisch auf, bringt sie in eine neue
Anordnung und versucht sie in ihr eigenes System zu integrieren. Wie Theu-

13 Vgl. Fulda, Hans Friedrich: Hegels Dialektik als Begriffsbewegung und Darstel-
lungsweise. In: Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philoso-
phie Hegels. Frankfurt a. M. 1978, S. 124-174.

37

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

nissen feststellt, bilden Darstellung und Kritik in der Hegel’schen Logik eine
genuine Einheit, da die Kritik an der »vormaligen Metaphysik« zugleich der
Darstellung des Logischen dient und umgekehrt."*

Zweitens versteht Hegel sein Unterfangen als eine Arbeit an den vorhan-
denen Begriffskategorien, was er in der zweiten Vorrede zur Wissenschaft der
Logik explizit im Sinne einer Analyse der bestehenden sprachlichen Struktu-
ren verstanden wissen will, denn »[d]ie Denkformen sind zunichst in der
Sprache des Menschen herausgesetzt und niedergelegt [...]J« (WAL 1.1, 10).
Aus diesem Grund kann auf eine eigene philosophische Terminologie oder
Formalsprache weitgehend verzichtet werden. Das System der Begriffe muss
aus der Sprache, und zwar so, wie sie historisch vorliegt, herausgearbeitet und
von seiner bewusstlosen Anwendung befreit werden. Das Material der logi-
schen Untersuchung ist uns gewissermaflen zu nah und vertraut, sodass wir
seine eigentliche Funktionsweise nicht mehr bemerken. Das Bekannte aber
ist, wie Hegel zu Recht feststellt, nicht zwangslaufig auch schon das Erkannte
(PhG, 26; WdL I.1, 12).

SchlieBlich zeichnen die Uberlegungen der Phdnomenologie des Geistes
mit der Figur der selbstreferenziellen Negation ein dialektisches Prinzip vor,
das es erlaubt, den Bedeutungsgehalt der Begriffe als das Resultat einer kom-
plexen sprachinternen Verkniipfung zu verstehen. Wenn sich die Negativitét
nicht nur als ein brauchbares Verfahren zur Bedeutungsanalyse, sondern zu-
gleich als die »eigene Fortbestimmung des Begriffs« und der »Gang der Sa-
che selbst« erweist, dann miisste sich in der Darstellungsweise die wahre dia-
lektische Methode zeigen (WdL 1.1, 38f)). Das Beweisziel der Logik liegt
demnach in einem systematischen Durchgang durch den internen Zusammen-
hang der begrifflichen Kategorien, an dessen Ende die methodischen Bedin-
gungen der Darlegung aus ihrem Inhalt selbst hervorgehen sollen.

In der Kurzform lauten die drei genannten Voraussetzungen, auf die sich
die Wissenschaft der Logik stiitzen kann: philosophische Tradition, Sprache
als System des Begriffs und Negation im Sinne eines sprachlichen Selbstbe-
zuges. Eine genauere Betrachtung des ersten Punktes wiirde zutage fordern,
dass tatsdchlich auch die beiden anderen mehr oder weniger Modifikationen
oder Fortfiihrungen von aufgenommenen Gedanken darstellen.”> Die von He-
gel vorgeschlagene dialektische Logik, die sich auf das Zusammenspiel von
Begriff und Negation beruft, miisste sich also selbst als das Produkt einer his-

14 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.0O., S. 61ff. Theunissen bleibt allerdings
skeptisch, ob es Hegel tatsdchlich gelingt, die »vormalige Metaphysik« in der
kritischen Darstellung aufzuheben (S. 88).

15 Hierher gehoren neben Hegels Auseinandersetzung mit Kant, Fichte, Leibniz
und Spinoza auch seine zahlreichen Riickgriffe auf Motive der antiken Dialektik
(vgl. dazu Gadamer, Hans-Georg: Hegel und die antike Dialektik. In: ders.: Ge-
sammelte Werke Bd. 3, Tiibingen 1987, S. 3-28).

38

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

torischen Entwicklung begreifen konnen. Auch sie wire, gemil dem Diktum
aus der Rechtphilosophie, eine Philosophie, die »ihre Zeit in Gedanken er-
fasst«. '

Versieht man den so ausgewiesenen Rahmen der logischen Darstellung
mit hermeneutischen Vorzeichen, dann zeichnet sich als Grundlage der He-
gel’schen Logik ein Sprachmodell ab, bei dem die ontologische und die epis-
temologische Ebene in einem Funktionsganzen aufgehen. Beide sind vermit-
telt im Begriff, das heifit im weitesten Sinne im System der Sprache. Das »ho-
here logische Geschift« besteht darin, im uniiberschaubaren Geflecht der
Sprache die »festeren Knoten« der begriftlichen Verkniipfung auszumachen
(WdL 1.1, 15). Allerdings geht es dabei nicht um eine tabellarische Ordnung
von aufgenommenen Begriffen, so als wolle man ein Inhaltsverzeichnis oder
ein Register erstellen (ebd., 39). Was die Darstellung zu durchlaufen sucht, ist
vielmehr die allgemeine Regelhaftigkeit der Verkniipfungen, aus der heraus
sich erst die konkrete Bedeutung der Knotenpunkte ergeben kann. In der
Netz-Metaphorik ist eine Semantiktheorie angelegt, die nicht mehr auf der
festen Beziehung zwischen einem Zeichen und dem von ihm Bezeichneten
beruht, sondern die Signifikation auf die durch Negation geregelte Beziehung
der Begriffe untereinander verlagert. Die Sache selbst bestimmt sich durch die
formale Beziehung der Begriffe und nicht, weil ihr eine >urspriingliche Ein-
heitc entspricht. Die logische Struktur der Verkniipfung, die den Worten ihre
Bedeutung verleiht, kann Hegel daher mit der Grammatik in Verbindung
bringen:

»Wer dagegen einer Sprache méchtig ist und zugleich andere Sprachen in Verglei-
chung mit ihr kennt, dem erst kann sich der Geist und die Bildung eines Volkes in
der Grammatik seiner Sprache zu fithlen geben; dieselben Regeln und Formen haben
nunmehr einen erfiillten, lebendigen Werth. Er kann durch die Grammatik hindurch
den Ausdruck des Geistes iiberhaupt, die Logik, erkennen.« (WdL 1.1, 41)

In den grammatischen Regeln und Formen zeigt sich demnach die Logik ei-
nes Begriffssystems. Erstaunlicherweise nennt Hegel im Zitat den Vergleich
mit einer anderen Sprache als Voraussetzung flir den Blick aufs eigene
grammatische System und deutet somit wenigstens implizit an, dass im Rah-
men einer anderen Grammatik auch eine andere Logik denkbar wére. In einer
strengen Auslegung miisste man sogar sagen: Nur in der spezifischen Diffe-

16 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts.
Nach der Edition von Johannes Hoffmeister, Hamburg 1999, S. 16; und Simon,
Joseph: Philosophie und ihre Zeit. Bemerkungen zur Sprache, zur Zeitlichkeit
und zu Hegels Begriff der absoluten Idee. In: Scheer, Brigitte/Wohlfart, Giinter
(Hg.): Dimensionen der Sprache in der Philosophie des Deutschen Idealismus.
Wiirzburg 1982, S. 11-39.

39

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

renz zu einer anderen Logik konnen die eigenen logischen Voraussetzungen
erfahrbar werden. Man strapaziert das Zitat sicherlich {iber seinen Kontext,
wollte man darin eine ausgemachte Position Hegels sehen. Gleichwohl weist
das angedeutete Kontrastverfahren einen Weg, wie sich die Eigenheiten von
Hegels dialektischer Logik hervorheben lassen. Etwa indem man den skizzier-
ten Problemhorizont der Wissenschaft der Logik, die immanente Freilegung
sprachlich strukturierter Denkbestimmungen, in Beziehung setzt zur Dekon-
struktion von Jacques Derrida oder dem Logikverstindnis von Ludwig Witt-
genstein. Das zuletzt angesprochene Motiv der Grammatik kann in beiden
Fillen als Uberleitung dienen.

b) Der Aufschub der différance in der alilgemeinen Schrift

Hegels Einsicht, dass sich Philosophie immer schon im Rahmen der tiberlie-
ferten Tradition bewegt und dort ihren eigentlichen Ort und ihr Material vor-
findet, trifft in einem radikalisierten MaBe fiir das Denken von Derrida zu.
Die von ihm entwickelte Dekonstruktion ldsst sich zundchst als eine Praxis
der >Lektiire< verstehen, das heil3t als eine Weise der Interpretation und Kom-
mentierung anderer Texte.!” Dabei werden philosophische oder auch andere
Werke in ihrem Aufbau und ihrer Argumentationsstruktur rekonstruiert, um
sie im gleichen Zuge mit im Text selbst vorgefundenen Begriffen, Konzeptio-
nen oder Vorstellung von innen heraus zu kritisieren bzw. dekonstruieren.
Derridas kritische Lektiiren zielen in erster Linie auf theoretische Diskur-
se, die sich selbst nach Mafigabe der Identitétslogik durch die Riickfiihrung
auf einen letzten gewissen Grund absichern wollen. Eine solche Begriin-
dungsinstanz aber, so Derridas These, l4sst sich nie vollstindig bestimmen.
Die Unbestimmtheit des Grundes liegt nicht in einer mangelnden begriffli-
chen Klarheit dieses oder jenes Textes, die sich durch eine eindeutigere Aus-
drucksweise beheben liefle, sie hat vielmehr strukturelle Ursachen. Aus der
Perspektive der Dialektik kann man dies mit der fundamentalen Negativitit
der sprachlichen Vermittlung erkliren: Jeder Begriff bedarf eines Anderen,
auf das er verweist, um er selbst sein zu kénnen. Insofern hat der Rekurs auf
eine identische Einheit, sei es eine Substanz oder das Subjekt, in der sich eine
Theorie zu begriinden sucht, immer schon ein Negationsverhiltnis zur Bedin-
gung. Die Behauptung von der absoluten Unbedingtheit einer letzten Instanz
(Idee, Sein, Subjekt, Bewusstsein etc.) muss deren Bedeutung in einem Be-
griff erfassen und in Relation zu anderen Begriffen setzen. Eine Kritik an den
identitdtsphilosophischen Pramissen der traditionellen Wissenschaft kann

17 Oder wie Emil Angehrn biindig formuliert: »Dekonstruktion ist ein spezifischer
Modus der Textlektiire.« (Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion.
Untersuchungen zur Hermeneutik. Weilerswist 2003, S. 234)

40

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

deshalb darauf insistieren, dass es erstens keine Erkenntnis ohne sprachliche
Benennung gibt und dass zweitens die Bedeutung der Begriffe eine Negativi-
tat oder Differenz voraussetzt.

Es scheint nun, als wiirde die Dekonstruktion mit den beiden von Derrida
eingefiihrten Konzepten der »allgemeinen Schrift« und dem Neologismus
différance eine dem dialektischen Doppel von Begriff und Negation ver-
gleichbare Struktur zur Freilegung sprachimmanenter Bedingungsverhiltnisse
der Sinnkonstitution entwerfen. Aufgabe des folgenden Abschnitts wird es
daher sein, das Zusammenspiel dieser beiden Begriffe ausgehend von Derri-
das Grammatologie zu kliren. Als Einstieg kann indes ein Zitat aus der Auf-
satzsammlung Randgdnge der Philosophie dienen, in dem ein weiterer cha-
rakteristischer Aspekt des dekonstruktiven Denkens angesprochen wird. Fiir
Derrida tritt die Identitétsphilosophie ndmlich stets in der Gestalt einer »Me-
taphysik der Prisenz« auf, da sich die Selbstgleichheit der Begriindungsin-
stanz in einer unmittelbaren Gegenwirtigkeit eines Anwesenden, des Seins
oder des Bewusstseins, zu erkennen geben muss. Aus dieser intrinsischen
Zusammengehorigkeit von Identitdt, Prasenz und Wahrheit aber geht eine
verengte Sicht auf die Sprache und insbesondere auf das Zeichen hervor:

»Indem die Metaphysik das Sein als Prisenz bestimmte (als Prasenz in Gestalt des
Objektes oder als Selbstprasenz von der spezifischen Art des BewuBtseins), konnte
sie das Zeichen nur als einen Ubergang behandeln. Eine solche Behandlung wurde
sogar ein untrennbarer Teil ihrer selbst. Und sie hat den Begriff des Zeichens nicht
etwa nachtriglich affiziert — sie hat ihn konstituiert.« (Rg, 94)

Ebenso wie die Dialektik wendet sich die Dekonstruktion gegen die »vormali-
ge« Metaphysik, allerdings hat der Name >Metaphysik< bei Derrida eine ver-
schiedene Konnotation. Ahnlich ist seine Reichweite: Er spannt sich hier wie
dort von der Antike bis zur Gegenwart und meint eine auf Platon zuriickge-
hende dualistische Weltsicht, die zwischen der Sphire der Ideen und dem
Seienden, der Seele und dem Korper sowohl eine strikte Trennung als auch
eine eindeutige Hierarchie errichtet hat. Wahrend Hegel diesen Dualismus fiir
ein abstraktes und duBerliches Denken verantwortlich macht, das er insbeson-
dere in der kantischen Transzendentalphilosophie am Werke sieht, geht es
Derrida immer wieder darum, das Andauern metaphysischer Oppositionsver-
hiltnisse auch dort nachzuweisen, wo sie bereits als iiberwunden gelten — bei-
spielsweise noch in der Hegel’schen Dialektik. Die Folie dafiir bildet die im
Zitat genannte Vorstellung des Zeichens, das im Gegensatz zur Priasenz des
Sinns immer als dessen Derivat und sekunddre Reprisentation wahrgenom-
men wurde (G, 25).

Als Beleg fiir seine weitreichende These fiihrt Derrida eine mit Platons
Phaidros einsetzende Abwertung der Schrift an. Seit der Antike gilt die

41

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Schrift und das geschriebene Zeichen als »zweitrangige und instrumentelle
Funktion«, der das »lebendige Wort« der gesprochenen Sprache vorausgeht
(G, 19). Das geschriebene Wort iiberliefert lediglich ein »totes Wissen«, das
dem Schreibenden als Erinnerungsstiitze dient. Ein wahres Erkennen hin-
gegen bedarf der »lebenden und beseelten« Rede, »[...] von der man die ge-
schriebene mit Recht wie ein Schattenbild ansehen kann«.'® In der Schrift
wird der Sinn von seinem Ursprung abgeldst, und das sogar in doppelter Wei-
se, denn auch die miindliche Rede ist nicht der eigentliche Ort, an dem Sinn
entsteht. Wie Aristoteles sagt, ist die Stimme ebenfalls nur ein Zeichen fiir die
»in der Seele hervorgerufenen Zustinde«, und die Schrift bildet diese ersten
Zeichen wiederum mit anderen Zeichen ab.' Doch weil die Stimme der le-
bendigen Seele niher steht als das tote Schriftzeichen, wird dem gesproche-
nen Wort der Status eines natiirlichen Ausdrucks eingerdumt. Eine Einsicht in
die Innerlichkeit der »Seelenzustinde«, die am Reich der Ideen teilhaben,
kann es deshalb nur in der Reduktion der &uBerlichen Zeichenvermittlung
geben. Insofern geht die Zentrierung des Denkens auf den /ogos, das verniinf-
tige Wort, notwendigerweise mit einem »Phonozentrismus«, einem Vorrang
der Stimme vor dem geschriebenen Zeichen einher (G, 25).

Wie Derrida in verschiedenen seiner Texte zeigen kann, reicht die alte
metaphysische Konstellation aus Logozentrismus und Phonozentrismus ins-
geheim noch bis in jene modernen Philosophien, die explizit eine Uberwin-
dung der traditionellen Dualismen anstreben. Husserls Phanomenologie etwa
situiert die Bedeutung im »Ausdruck«, der vom bloBen »Anzeichen« zu un-
terscheiden wire, und findet einzig im Ausdruck die Moglichkeit einer sinner-
fiillten Rede, in der die Bedeutung in einer »lebendigen Gegenwart« bewusst
werden kann (SP, 46ff.).2° Aber auch Heidegger, dessen radikale Kritik an der
metaphysischen Tradition die Dekonstruktion teilt, bleibt Derrida zufolge in
dieser Konstellation befangen, wenn er das Sein als ein »Urwort« behandelt,
das vor allen anderen Worten vor-verstanden und unabhéngig von seiner kon-
kreten Bezeichnung als »Stimme des Seins« vernommen wird (G, 38f.).*!

Dariiber hinaus kann Derrida seine These ebenfalls anhand von genuin
sprachtheoretischen Konzeptionen untermauern, wie etwa der strukturalen
Linguistik Ferdinand de Saussures, Roman Jakobsons und Luis Hjelmslevs

18 Vgl. Platon: Phaidros. Samtliche Werke Bd. 2, hrsg. von Ursula Wolf, 2. Aufl.,
Hamburg 2000, 276a. Zu Derridas Auslegung des Phaidros vgl. insbesondere
Platons Pharmazie (Rg, 73ff.).

19 Vgl. Aristoteles: Peri hermeneias. Philosophische Schriften Bd. 1, Hamburg
1995, 16a.

20 Zu Husserls Unterscheidung von Ausdruck und Anzeichen vgl. Husserl, Ed-
mund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band, I. Gesammelte Schriften Bd. 3,
hrsg. v. Stroker, Elisabeth, Hamburg 1992, S. 30ff.

21 Gleichwohl hebt Derrida die »Ambiguitédt der Heideggerschen Stellung zur Me-
taphysik der Prasenz und zum Logozentrismus« hervor (G, 41).

42

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

(G, 49ff), dem ethnologischen Strukturalismus (SuD, 422ff.) oder der
Sprechakt-Theorie von John L. Austin und John R. Searle (Ltd). Zwar scheint
in reinen Sprachtheorien die strikte Entgegensetzung von Idealem und Rea-
lem aufgehoben, bei genauerem Hinsehen wiederholt sie sich jedoch im Be-
griff des Zeichens selbst. Fiir die Linguistik etwa setzt sich das Zeichen aus
dem kontingenten Zeichenkorper, dem Signifikanten, und einer dahinterlie-
genden ideellen Bedeutung, dem Signifikat, zusammen. In dieser fiir den Zei-
chenbegriff konstitutiven Unterscheidung kann es Sinnverstehen lediglich
jenseits des Signifikanten, in einer Gegenwart des Signifikats geben. Obwohl
die moderne Linguistik den Weg fiir eine umfassende Semiologisierung der
Erkenntnistheorie bereitet, interpretiert sie den Wert des Zeichens nach wie
vor im Rahmen der metaphysischen Uberlieferung:

»Der Begriff des Zeichens impliziert immer schon die Unterscheidung zwischen
Signifikat und Signifikant, selbst wo diese (Saussure zufolge) letzten Endes nichts
anderes sind als zwei Seiten ein und desselben Blattes. Unangetastet bleibt somit die
Herkunft aus jenem Logozentrismus, der zugleich ein Phonozentrismus ist: absolute
Nihe der Stimme zum Sein, der Stimme zum Sinn des Seins, der Stimme als Ideali-
tdt des Sinns.« (G, 25)

Mit anderen Worten: Der Logos mag seit der Antike als Wort gedeutet wor-
den sein, aber nie im Sinne eines Zeichens, das auf etwas Anderes verweist,
sondern nach dem Vorbild der Stimme, die sich unmittelbar selbst affiziert,
indem sie sich im Sprechen vernimmt. Hinter dem Primat der Stimme und der
Gegenwart steht ein Wahrheitsbegriff, der sich auf den absoluten Wert der
Identitdt beruft. Das Zeichen sieht sich deshalb immer dem Verdacht ausge-
setzt, nicht das abzubilden, was ist, weil es sich notwendigerweise in einer
Stellung der Nachtréglichkeit und der Differenz zu dem befindet, was es be-
zeichnet. Will die sprachliche Vermittlung trotzdem einen Anspruch auf
Wahrheit erheben, muss sie sich eines Zeichenbegriffs bedienen, in dem diese
strukturelle Differenz zwischen dem Zeichen und dem Bezeichneten so weit
wie moglich verschwindet. Von allen sprachlichen Ausdrucksformen aber
erlaubt allein das gesprochene Wort eine unmittelbare Selbstversicherung,
eine Identitét des »Sich-sprechen-horens« (SP, 106f.).

Um dieses metaphysische Erbe aufzubrechen, das sich bis in die zeitge-
nossische Sprachtheorie hinein fortsetzt, greift Derrida nun auf die durch Pla-
ton und Aristoteles entwertete Form des Zeichens, die Schrift, von der noch
Saussure behauptet, sie sei »dem inneren System der Sprache fremd«*, zu-
riick. Dabei ist es genau jenes Moment des Abgeleiteten, Nachtraglichen und
Sekundiren, das den Begriff der Schrift fiir eine Kritik am Identitéits- und Ur-

22 Vgl. Saussure: Grundfragen, a.a.O., S. 28.

43

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sprungsdenken attraktiv erscheinen ldsst. Den identitdtslogischen Vorausset-
zungen der Sprachphilosophie, so die Uberlegung, kann man nur entrinnen,
wenn man die sprachliche Bedeutungskonstitution in einer Struktur fundiert,
die in sich selbst die Vorstellung eines urspriinglich Ersten bestreitet. Davon
ausgehend sucht Derrida nach einer Moglichkeit, das Verhéltnis von gespro-
chener Rede und Schrift umzukehren. Allerdings geht es ihm erklartermafen
»[...] weder um eine Rehabilitierung der Schrift im engeren Sinne noch um
die Umkehrung eines evidenten Abhéngigkeitsverhéltnisses« (G, 98).

Derrida hat folglich etwas anderes vor Augen als die empirisch vorhande-
ne Schrift, wenn er behauptet: »Es hat den Anschein, als ob die Schrift die
Sprache begreifen wiirde (in allen Bedeutungen des Wortes).« (G, 17) Die
Formel fiir ein solches Begreifen entnimmt er der aristotelischen Bestimmung
der Schrift: Sie ist, wie es in Peri hermeneias heif3t, das Zeichen des Zeichens,
oder wie man in einer linguistischen Terminologie sagen konnte, der Signifi-
kant des Signifikanten.” Mit Hilfe dieser Formel soll sich das linguistische
Sprachmodell, das auf dem Dualismus von Signifikat und Signifikant aufbaut,
umgehen und sogar erklédren lassen:

mSignifikant des Signifikant< beschreibt im Gegenteil die Bewegung der Sprache —
in ihrem Ursprung [...]. Das Signifikat fungiert darin seit je als Signifikant. Die
Sekundaritit, die man glaubte der Schrift vorbehalten zu kénnen, affiziert jedes Si-
gnifikat im allgemeinen, affiziert es immer schon, das hei3t, von Anfang, von Beginn
des Spiels an. Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Si-
gnifikanten entkdme, welches die Sprache konstituiert [...].« (G, 17)

Jenseits des historisch-empirischen Erscheinens verschiedener Schrifttechni-
ken, die dem gesprochenen Wort nachfolgen, zielt der von Derrida angefiihrte
Schriftbegriff auf eine grundlegende Struktur der sprachlichen Sinnkonstitu-
tion.* Wie bei Hegel gesehen, kann sich die Erkenntnis auf keine unmittelba-

23 »Es sind also die Laute, zu denen die Stimme gebildet wird, Zeichen der in der
Seele hervorgerufenen Vorstellungen, und die Schrift ist wieder ein Zeichen der
Laute. Und wie nicht alle dieselbe Schrift haben, so sind auch die Laute nicht
bei allen dieselben. Was aber durch beide an erster Stelle angekiindigt wird, die
einfachen seelischen Vorstellungen, sind bei allen Menschen dieselben, und
ebenso sind es die Dinge, deren Abbilder die Vorstellungen sind.« (Aristoteles:
Peri hermeneias, a.a.0., 16a)

24 Allerdings sollte dem Eindruck entgegengetreten werden, Derrida sei der allei-
nige »Urheber« jenes Diskurses iiber die Schrift. Fast zeitgleich mit Grammato-
logie publiziert beispielsweise Philippe Sollers einen Band mit dem Titel L écri-
ture et [’expérience des limites, in dessen programmatischer Einleitung explizit
der Entwurf einer »Theorie des gesamten Denkens ausgehend von einer Praxis
der Schrift« gefordert wird (vgl. Sollers, Philippe: L’écriture et I’expérience des
limites. Paris 1968, S. 8-13). Auch Michel Foucault und Roland Barthes expe-
rimentieren in den sechziger Jahren mit einem Konzept der écriture, um damit

44

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

re Gewissheit berufen, die nicht bereits durch den Begriff vermittelt wire.
Ubertrigt man diesen Befund auf die linguistische Unterscheidung des Zei-
chens, dann geht dem Signifikanten kein Signifikat als ein in urspriinglicher
Gegenwart gegebener ideeller Bedeutungsgehalt voraus. Oder anders ausge-
driickt: Jedes Signifikat stellt immer schon das Produkt aufeinander verwei-
sender Signifikanten dar. Erst in der spezifischen Differenz der Signifikanten
konnen »Sinn- oder Signifikats-Effekte« entstehen, in ihrem Verhéltnis zu-
einander wire jeder Sinn vermittelt.”> Als Schrift bedarf Sprache weder der
Referenz auf ein ihr duflerliches Sein noch basiert sie auf der internen, strikten
Trennung zwischen einer »ideellen< Ebene der Bedeutung und dem >materiel-
len< Signifikanten. Die Schrift als umfassendes System sprachlicher Welter-
schlieBung verkettet Zeichen urspriinglich mit anderen Zeichen. Sie bilden ein
Geflecht oder eine Textur, in der die Bedeutung eines Wortes wie in einem
Lexikon durch den Verweis auf weitere Worte bestimmt wird, ohne je den
Verweisungszusammenhang der Zeichen zu verlassen.

Auch das Motiv des Todes, das Platon mit der Schrift in Verbindung
bringt und in Hegels Rede von der Negativitit angedeutet ist, nimmt Derrida
fur sein Konzept der Schrift auf. Es gehort zu den charakteristischen Eigen-
schaften der Schrift — auch im herkémmlichen Verstindnis —, dass AuBerun-
gen eines Autors tiber dessen Tod hinaus lesbar bleiben. Insofern muss die
Moglichkeit des Todes, die Abwesenheit des Subjekts, in der Schrift immer
mitgedacht werden, und zwar nicht als eine Ausnahme, sondern als strukturel-
le Bedingung.”® Derridas Argument dafiir lautet: Weil es prinzipiell méglich
ist, einen Text ohne Wissen um den Urheber und die Umsténde seiner Entste-
hung zu lesen, nennen diese Parameter keine notwendigen Voraussetzungen
fiir den Sinn einer Schrift (Ltd, 25f.).>” Ebenso wenig wie die Anwesenheit
eines Signifikats oder Referenten bedarf die Schrift also eines schreibenden
oder sprechenden Subjekts, um bedeuten zu konnen. »Die eigentiimliche Ab-
wesenheit des Subjekts«, so Derrida, »ist auch die Abwesenheit der Sache

dem Sprachverstindnis der zeitgendssischen Literatur gerecht zu werden (vgl.
dazu Quadflieg, Dirk: Unterschreitungen. Foucault, Derrida, die Literatur und
die allgemeine Schrift. In: Brink, Margot/Sollte-Gresser, Christiane: Ecritures.
Denk- und Schreibweisen jenseits der Grenze von Literatur und Philosophie.
Tubingen 2004, S. 113-123; und ders.: Roland Barthes: Mythologe der Massen-
kultur und Argonaut der Semiologie. In: Moebius, Stephan/ders. (Hg.): Kultur.
Theorien der Gegenwart. Wiesbaden 2006, S. 17-29).

25 Vgl. Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques: Jacques Derrida — Ein Portrait.
Frankfurt a. M. 1994, S. 42.

26 Vgl. ebd., S. 58ff.

27 Wie Derrida in einer Debatte mit Searle betont, darf man dieses Argument aller-
dings nicht so verstehen, als sei die Abwesenheit des Autors oder des >Senders«
eine notwendige Bedingung. Aus der Moglichkeit seiner Abwesenheit folgt nur,
dass seine Anwesenheit nicht notwendig ist (Ltd, 80f.). Das gilt im Ubrigen
auch umgekehrt fiir die Seite des Lesers oder yEmpféngers< (ebd., 25f.).

45

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

und des Referenten.« (G, 121) Das wiederum soll nicht heiflen, es gibe tiber-
haupt keine Subjekte oder Referenten. Beide bleiben jedoch konstitutiv auf
ein System der Verweisung angewiesen, in dem sie erst >als solche« begriffen
und erkannt werden konnen. Der Name »>Schriftc steht daher fiir eine allge-
meine Bedingungsstruktur, von der das Erscheinen jeder konkreten Bedeu-
tung abhéngt.

So gesehen liegt der Schluss nahe, die Schrift sei total oder absolut, ver-
gleichbar dem »absoluten Begriff< Hegels. Allerdings vermeidet Derrida diese
Attribute, da sich die »Totalitét« der aufeinander bezogenen Zeichen durch
eine konstitutive Offenheit auszeichnet.”™ Zwar nennt er die Schrift >allge-
meing, doch weil das Geflecht der Signifikanten an keiner Stelle in einer letz-
ten Instanz verankert ist — sei es ein transzendentales Subjekt, ein ideeller Be-
deutungsgehalt (von Derrida »transzendentales Signifikat« genannt) oder eine
der Sprache duBerliche Realitit —, 1dsst es sich prinzipiell nicht abschliefen.
Die allgemeine Struktur der sprachlichen Bedeutungseinschreibung erdffnet
gleichsam einen beweglichen Horizont des Sinnverstehens. Die Welt selbst
kann insofern als ein »Raum der Einschreibung« und als »rdumliche Distribu-
tion von Zeichen« gedacht werden (G, 78).

Freilich scheint die Umkehrung des Verhiltnisses von gesprochener Rede
und Schrift vorerst nur in der Abgrenzung von den dargelegten metaphysi-
schen Restbestéinden der modernen Sprachtheorie plausibel. Die Konzeptuali-
sierung sprachlicher Sinnkonstitution am Leitfaden des Modells der Schrift
setzt einen Kontrapunkt zum Phonozentrismus der Phanomenologie, der
Hermeneutik und der Linguistik, die weiterhin einem identitétslogischen
Denken verpflichtet bleiben. Ein Schriftmodell der Sprache erlaubt es grund-
sdtzlich, die tberlieferten Hierarchisierungen der abendldndischen Philoso-
phie zu unterlaufen und eine Weise des Verstehens zu entwerfen, in der
Wabhrheit nicht mehr auf die Werte der Identitét, der Gegenwart oder des Ur-
sprungs beschrinkt wird. Auf das entscheidende Problem aber, wie innerhalb
des rein differenziellen Verweisungsgefiiges der Zeichen iiberhaupt relativ
stabile Bedeutungen entstehen konnen, wenn die Sprache kein Abbild der
Dinge und die Schrift kein Abbild der gesprochenen Sprache meint, gibt es
bislang keine Antwort.

Entscheidende Hinweise fiir die Ausarbeitung einer »>Grammatologie< im
Sinne einer Wissenschaft der Schrift entnimmt Derrida der strukturalen Lin-
guistik Saussures, auch wenn diese selbst zweifellos einem Phonozentrismus
anhingt. Dennoch stellt sie ein Schema zur Verfiigung, mit dem sich der Pro-
zess der Bedeutungskonstitution allein aus der Verkettung der Signifikanten

28 Lediglich an einer Stelle in der Grammatologie ist im Zusammenhang der
Schrift von einem »totalen System« die Rede, »[...] von dem wir sagen koénnen,
daf3 es fiir alle nur erdenklichen Sinnbesetzungen offen steht. Wir miissen von
der Moglichkeit dieses totalen Systems ausgehen« (G, 80).

46

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

erldutern ldsst. Zwei von Saussure herausgestellte Wesensziige des Zeichen-
systems greift die Dekonstruktion auf: Erstens, die Beziehungen zwischen
Signifikat und Signifikant sind arbitrdr, d.h. »unmotiviert¢, und zweitens, der
Wert eines Zeichens ergibt sich ausschlieSlich aufgrund von differenziellen
Bestimmungen.” Derrida hilt an den beiden Thesen fest, deckt jedoch in ih-
ren Implikationen die Notwendigkeit auf, die Ordnung der Zeichen als Schrift
auszudriicken (G, 77ff.).

Arbitraritét heiflt zunichst nichts anderes, als dass zwischen einem Bedeu-
tungsgehalt und dem zugehorigen Signifikanten keine lineare, natiirliche und
unverdnderliche Zuordnung besteht. Diese Heterogenitit des Zeichens gegen-
tiber dem Bezeichneten beschreibt eine irreduzible Bedingung des Zeichens
als solchem. Das Zeichen muss sich notwendigerweise von dem Bezeichneten
unterscheiden, sonst wire es kein Zeichen, sondern die Sache selbst; der
Verweis auf Anderes gehort wesentlich zum Zeichensein. Saussure erhebt
deshalb die Arbitraritit des Zeichens zum ersten Grundsatz seiner Linguistik.
Angesichts der aufgezeigten Umwertung des traditionellen Zeichen- und
Sprachmodells durch Derridas Konzept der Schrift stellt sich die Frage, in-
wiefern die von Saussure betonte konstitutive >Arbitraritdt« weiterhin die
Funktionsweise des Zeichens erkliren kann. Zunichst sieht es so aus, als ob
im System der Schrift eine solche Diskontinuitdt zwangsldufig verschwinden
miisste, da den Signifikanten keine autonomen Signifikate vorausgehen.

In Grammatologie entwickelt Derrida indes ein umgekehrtes Argument:
Wenn das Zeichen in der Tat in keiner natiirlichen Beziehung zu seinem In-
halt steht, wenn es nicht von sich aus reprisentiert, dann bedarf es offenbar
einer wie immer auch gearteten Vereinbarung (institution) tiber die Verbin-
dung des Zeichens mit seiner Bedeutung (G, 78). Eine solche Vereinbarung
basiert jedoch nicht auf einer Ubereinkunft zwischen sprechenden Individu-
en.’ Intersubjektive Verstandigung iiber einzelne Wortbedeutungen setzt be-
reits den Horizont einer funktionierenden Sprache und damit eine fundamen-
tale »Vereinbarung« des Zeichenverweises voraus. Derrida schldgt nun vor,
die Voraussetzungsstruktur, in der die Relationen zwischen den Zeichen insti-
tutionalisiert sind, als eine »Einschreibung« oder »Inschrift« zu interpretieren:

29 Vgl. Saussure: Grundfragen, a.a.O., S. 140ff.

30 Insofern unterscheidet sich die Dekonstruktion in fundamentaler Weise von der
»Theorie des kommunikativen Handelns< von Jiirgen Habermas. Zwar depoten-
ziert das Interaktionsmodell den traditionellen Subjektbegriff, es baut jedoch
grundsitzlich auf der Anwesenheit von sprachbegabten Individuen auf, die in
Interaktion miteinander treten und sich tiber Geltungen verstidndigen (vgl. Ha-
bermas, Jirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, Frankfurt a. M.
1981, S. 386).

47

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Wenn Schrift >Inschrift< und vor allem dauerhafte Vereinbarung von Zeichen be-
deutet (was den alleinigen, irreduziblen Kern des Schriftbegriffs ausmacht), dann
deckt die Schrift im allgemeinen den gesamten Bereich der sprachlichen Zeichen.
[...] Die Idee der Vereinbarung selbst, also die Arbitraritét, kann vor der Moglich-
keit der Schrift und auerhalb ihres Horizontes nicht gedacht werden.« (G, 78)

Indem Derrida auf den konventionellen Schriftbegriff rekurriert und ihn als
»eine dauerhafte Vereinbarung von Zeichen« deutet, kann er von der Arbitra-
ritidt des Zeichens, die eine Vereinbarung verlangt, auf die Notwendigkeit der
Einschreibung in einem grundlegenden Sinne schlieBen. Und wihrend Saus-
sure in den Schriftzeichen nicht mehr als ein Abbild der Phoneme sieht, zieht
Derrida eine entgegengesetzte Konsequenz aus der Arbitraritét: »Es ist die
Eigenttimlichkeit des Zeichens, nicht Abbild zu sein.« (G, 79)

Weitreichender noch fiir die systematische Ausbuchstabierung einer Se-
miologie am Leitfaden der Schrift sind Derridas Folgerungen aus dem zwei-
ten Grundsatz Saussures, dem differenziellen Charakter des Zeichens. Dem
Cours de linguistique générale zufolge besteht das System der Sprache aus-
schlielich aus Differenzen, denen keinerlei »positive Einzelglieder« voran-
gehen.?! Das Zeichensystem im Ganzen entsteht einzig aus den Differenzver-
hiltnissen, in denen sich die Bedeutung eines einzelnen Zeichens durch die
Abgrenzung von anderen konstituiert. Auf diese Grundeinsicht des Struktura-
lismus, die gegenseitige Herstellung vom Ganzen und den Teilen in der Struk-
tur, baut auch der Schriftbegriff der Dekonstruktion auf, allerdings unterwirft
sie die Differenz einer eigenen Auslegung:

»Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder ein System eingeschrieben,
worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die
anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein
Begriff, sondern die Moglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und
-systems tiberhaupt.« (Rg, 40)

Weshalb fiihrt Derrida hier im Unterschied zur Differenz (différence) eine
neue Schreibweise, eine andere Differenz, die différance ein? In einer ersten
Anndherung lasst sich festhalten, dass die konkreten Differenzierungen, die
ein Sprachsystem erlaubt, die etablierten Beziehungen zwischen gegebenen

31 Saussure stellt fest, »daf§ es in der Sprache nur Verschiedenheiten gibt. Mehr
noch: eine Verschiedenheit setzt im allgemeinen positive Einzelglieder voraus,
zwischen denen sie besteht; in der Sprache aber gibt es nur Verschiedenheiten
ohne positive Einzelglieder. Ob man Bezeichnetes oder Bezeichnendes nimmt,
die Sprache enthélt weder Vorstellungen noch Laute, die gegeniiber dem sprach-
lichen System préexistent wiren, sondern nur begriffliche und lautliche Ver-
schiedenheiten, die sich aus dem System ergeben.« (Saussure: Grundfragen,
a.a.0., S. 143f)

48

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Zeichen meint. Da die Glieder des Systems laut Saussure nicht unabhingig
von ihren Relationen existieren, gibt es in der Sprache urspriinglich nur Diffe-
renzen. Diese allerdings sind, wie Derrida zu Recht moniert, »nicht vom Him-
mel gefallen« (ebd.). Man kann solche Differenzen in einem vorliegenden
Sprachsystem beschreiben und klassifizieren, ihre Funktionsweise und ihre
Dynamik, ihr »Spielg, erfasst man auf diese Weise nicht.

Mit dem Kunstwort différance will Derrida das produktive >Spiel< der
Differenzierungsbewegung als Bedingung von den mehr oder weniger taxi-
nomischen Differenzen innerhalb des bestehenden Systems abheben. Dabei
steht das in die différence eingeschobene >a< jedoch nicht nur fiir einen reinen
Willkiirakt des Autors Derrida. Der Einschub folgt durchaus einer gewissen
Logik und verweist auf ein ganzes >Biindel«< von Implikaten, die sich mitein-
ander verflechten, ohne auf eine einzige Bedeutungsdimension hinauszulau-
fen (Rg, 32).

Zunichst zieht die Ersetzung des Buchstabens »e« durch ein >a< keinen
Unterschied in der franzosischen Aussprache nach sich, stellt allerdings einen
sichtbaren Eingriff in das Schriftbild dar, wodurch die von Derrida initiierte
Kritik am Phonozentrismus zum Tragen kommt. Weiterhin weist die différan-
ce auf zwei unterschiedliche Bedeutungsebenen hin, die das franzosische
Verb différer aufgrund seiner Herkunft aus dem lateinischen differre anklin-
gen ldsst. Zum einen im Sinne eines zeitlichen Aufschubs oder einer Verzoge-
rung, was Derrida »Temporisation« bzw. »Temporalisation« nennt, zum an-
deren in der herkdmmlichen Bedeutung von >nicht identisch sein< oder An-
dersheit, was einen Abstand, man konnte auch sagen, eine » Verrdumlichung«
impliziert.”> Damit im Substantiv différence die beiden Seiten des differre
nicht verloren gehen, bedarf es einer entsprechenden Markierung (Rg, 37).%*
Das eingeschobene >a< erinnert in diesem Fall sowohl an das Partizip Présens
(différant), wodurch die différance grammatisch eine aktive Form bekommt,
als auch an andere Substantivbildungen mit der Endung -ance, die im Franzo-
sischen vielfach weder Aktivitit noch Passivitét induzieren. > Temporalisation<
und >Verrdumlichung« bilden insofern eine medial Form, die Differenzen

32 Das franzosische Wort temporisation bedeutet wortlich »Verzégerung<. Um den
zeitlichen Aspekt dieses Aufschubs hervorzuheben, benutzt Derrida die Be-
griffsbildung >Temporalisation<. Obwohl dies aus seinen Ausfiihrungen nicht
immer klar hervorgeht, hat es den Anschein als sei mit »Temporisation< gleich-
sam eine Gesamtbewegung angesprochen, deren Momente >Temporalisation«
und »Verrdumlichung« (espacement) sind: »Und wir werden sehen [...], inwie-
fern diese Temporisation auch Temporalisation und Verrdumlichung ist [...].«
(Rg, 36)

33 Das gilt insbesondere fiir das deutsche Wort »Differenz<, weshalb différance hier
als Neographismus beibehalten wird.

49

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch reinen Aufschub produziert und sich dennoch erst nachtréaglich und
negativ an ihren Effekten zeigt.**

Weder aktiv noch passiv, weder Ursprung noch Effekt, weder Existenz
noch Wesen bricht die différance mit den kategorialen Oppositionen der Me-
taphysik. Als reine Bewegung des Aufschubs, des Umwegs, der Verrdumli-
chung und Verzeitlichung nennt sie die notwendige Bedingung dafiir, dass ein
Zeichen bezeichnen kann. Damit sich tiberhaupt etwas bestimmen und erken-
nen ldsst, muss man auf Begriffe zuriickgreifen, und das heifit auf Unterschei-
dungen und Differenzierungen. Die Differenzen des Sprachsystems aber ha-
ben keinen anderen Grund auflerhalb der Sprache. Sie setzen lediglich eine
gewisse Absténdigkeit, eine Aufspreizung der Gegenwart voraus. Konnte man
die différance bildlich darstellen, wire sie der weille Raum zwischen den ge-
schriebenen Buchstaben oder das zeitliche Auseinanderliegen gesprochener
Laute, ein leeres Zwischen, das fiir jede sprachliche AuBerung, geschrieben
oder gesprochen, konstitutiv ist. Deshalb kann nicht nur die différance selbst
niemals »>als solche< in einer Gegenwart erscheinen, sie verhindert zugleich
jede Anwesenheit oder Prisenz. In der Sprache als Netz aufeinander verwei-
sender Signifikanten gibt es aus strukturellen Griinden stricto sensu keine
Gegenwart:

»Die differance bewirkt, da3 die Bewegung des Bedeutens nur méglich ist, wenn
jedes sogenannte >gegenwirtige< Element, das auf der Szene der Anwesenheit er-
scheint, sich auf etwas anderes als sich selbst bezieht, wihrend es das Merkmal
(marque) des vergangenen Elements an sich behdlt und sich bereits durch das
Merkmal seiner Beziehung zu einem zukiinftigen Element aushéhlen 146t [...]. Ein
Intervall muf3 es von dem trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses
Intervall[,] das es als Gegenwart konstituiert, muf} gleichzeitig die Gegenwart in sich
selbst trennen [...]. Dieses dynamisch sich konstituierende, sich teilende Intervall ist
es, was man Verrdumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-
Werden des Raumes (Temporisation).« (Rg, 42)

Wie Geoffrey Bennington bemerkt, geht ein solches Denken der Schrift und
der différance nicht in einer Sprachphilosophie auf, weil die Schrift den Hori-
zont des Seins tiberhaupt erdffnet und deshalb keinen Gegenstand neben an-
deren meint.*> Entsprechend kann die Sprache als Schrift nicht zum Objekt

34 Zur medialen Form der différance siche Mersch, Dieter: Negative Medialitit.
Derridas Différance und Heideggers Weg zur Sprache. In: Journal Phinomeno-
logie, Nr. 23, 2005, S. 14-22; hier S. 19f.

35 Vgl. Bennington: Derrida, a.a.0., S. 35. »Das geschriebene Sein« heif3t ein Ka-
pitel der Grammatologie, das sich vornehmlich mit den von Hegel und Heideg-
ger vorgeschlagenen Bestimmungen des Seins befasst (G, 35ff.). Trotz ihrer
vielfaltigen Unterschiede entdeckt Derrida in beiden Ansdtzen die Ausléufer ei-
ner Metaphysik der Prisenz im Sinne eines >Phono-Logo-Zentrismus«.

50

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

einer speziellen Wissenschaft werden. Ebenso wenig hat différance blof} die
Bedeutung >Bewegung der Signifikation<, denn sie hebelt bei genauer Be-
trachtung die gesamte Begrifflichkeit, in der die Signifikation bisher gedacht
wurde, aus den Angeln (G, 28f.). Als »Verrdumlichung« und »Verzeitlichung«
geht sie jeder Bedeutung voraus. Die différance ist daher, wie Derrida sagt,
streng genommen auch kein Begriff oder Wort, in ihren Implikationen zeigt
sich vielmehr die Bewegung der Begriffsentstechung selbst, ohne thematisch
zu werden. Im Hinblick auf die leitende Frage nach der Moglichkeit einer
sprachimmanenten Bedeutungsgenese steckt Derrida mit der skizzierten Kon-
zeption von Schrift und différance demnach einen dhnlich fundamentalen
Rahmen ab wie Hegel mit dem Begriff und der Negation.

Gleichwohl sei an dieser Stelle auf eine grundsétzliche Schwierigkeit in
der Hegel-Lektiire Derridas hingewiesen: Wihrend er selbst die différance als
einen Gegenbegriff zur Aufhebung (und damit zur Negation) verstanden wis-
sen will, scheint er die Parallele zwischen Schrift und Begriff nicht zu se-
hen.*® Wiederholt »iibersetzt« Derrida den Hegel’schen >Begriff« als Signifikat
oder ideelle Bedeutung, was zumindest Hegels Selbstverstandnis aus der Vor-
rede der Phéinomenologie widerspricht (Rg, 114).*” Dort wird, wie im vorigen
Abschnitt zitiert, ausdriicklich der »sinnlose Laut« — in Derridas Terminolo-
gie: der Signifikant — als notwendiges Moment des Begriffs genannt (PhG,
21). Zwar klingt in der Lautlichkeit des Begriffs ein Privileg der gesproche-
nen Sprache an und somit jener Phonozentrismus, den Derrida als charakteris-
tisch fiir die metaphysische Reduktion des Zeichens anfiihrt. Daraus ldsst sich
jedoch nicht ohne weiteres die Schlussfolgerung ziehen, die Dialektik 16se
insgesamt das Zeichen zugunsten des Begriffs (im Sinne einer ideellen Be-
deutung) auf, wie Derrida in seiner Interpretation einiger Paragraphen der
Enzyklopddie, in denen Hegel auf das Zeichen eingeht, meint belegen zu kon-
nen (Rg, 112ff.).**

36 »Konnte man die différance definieren, so miisste man sagen, dal3 sie sich der
Hegelschen Aufhebung iiberall, wo sie wirkt, als Grenze, Unterbrechung und
Zerstorung entgegenstellt.« (Pos, 86) Derrida schrinkt die Gegenbewegung zur
Aufhebung allerdings ein auf »[...] die Hegelsche Aufhebung, so wie sie in ei-
nem bestimmten Diskurs interpretiert wird, denn es versteht sich von selbst, daf3
der zweifache Sinn von Aufhebung anders ausgelegt werden kénnte« (Ebd.).

37 Besonders deutlich wird diese Lesart in der Publikation Glas. Dort heif3t es in
Bezug auf Hegel: »Die Sache (der Referent) ist aufgehoben im Zeichen: erho-
ben, vergeistigt, verherrlicht, einbalsamiert, verinnerlicht, idealisiert, benannt,
da der Name das Zeichen vollendet. Im Zeichen wird der (dulere) Signifikant
aufgehoben durch die Bedeutung (signification), durch den (idealen) bedeuteten
Sinn, die Bedeutung (i. Org. deut.), den Begriff.« (Derrida, Jacques: Glas. Miin-
chen 2006, S. 12f.)

38 Zu Derridas Rezeption der Hegel’schen Dialektik vgl. den hilfreichen Uberblick
von Baptist, Gabriella/Lucas, Hans-Christian: Wem schlédgt die Stunde in Derri-

51

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Da es hier nicht um die direkten Bezugnahmen geht, die sich in den
Schriften Derridas auf die Hegel’sche Dialektik finden, soll damit lediglich
angedeutet sein, dass es iiber die expliziten Abgrenzungen hinaus Korrespon-
denzen zwischen Dekonstruktion und Dialektik gibt, die es aufzunehmen gilt.
Die Aufgabe der Studie besteht darin, verschiedene Moglichkeiten eines
sprachimmanenten Differenzdenkens aufzuzeigen und kontrastierend mitein-
ander in Beziechung zu setzen. Dazu soll im nun folgenden Abschnitt mit der
Sprachphilosophie Wittgensteins eine dritte Position eingefiihrt werden.

c) Zur Logik der Elementarsitze

Grundsétzlich sieht sich jede Auseinandersetzung mit der Sprachphilosophie
Wittgensteins mit der Schwierigkeit eines heterogenen und dezentralisierten
»Werkes«< konfrontiert. Bereits der zu Lebzeiten verdffentliche Tractatus logi-
co philosophicus, aber insbesondere die posthum herausgegebenen Texte tre-
ten in ihrer dueren Form meist als Zusammenstellung von kiirzeren aphoris-
tischen Bemerkungen auf, die sich allenfalls partiell zu einem durchgiangigen
Argumentationsgang fligen. Mehr noch als dies bei Hegel und Derrida der
Fall ist, ldsst sich deshalb hier der Kommentar von einer Interpretation kaum
trennen.

Wenngleich der bei Hegel aufgedeckte Problemhorizont einer sprachin-
ternen Bedeutungstheorie in weitaus starkerem MaBle den Einsatzpunkt des so
genannten Spitwerks beschreibt (gemeint sind die Uberlegungen Wittgen-
steins ab den dreiBiger Jahren), sollen zunéchst einige zentrale Uberlegungen
des Tractatus aufgegriffen werden. Die dort von Wittgenstein vertretenen
»Abbildtheorie« der Sprache scheint zwar auf den ersten Blick hinter die bei
Hegel und Derrida artikulierte Kritik am metaphysischen Sprachbegriff zu-
riickzufallen, sie beinhaltet jedoch einige Besonderheiten, die fiir das Ver-
stindnis der spiteren Sprachspielkonzeption Wittgensteins von Bedeutung
sind und deren spezifische Ausrichtung erhellen. Dariiber hinaus bewegt sich
gerade die Frithschrift mit ihrem Fokus auf eine einheitliche logische Struk-
tur, die Sprache und Welt gleichermaflen zukommt, in einer einzigartigen
Weise »quer< zu den bei Hegel und Derrida aufgezeigten sprach- und zeichen-
theoretischen Uberlegungen. Dieser Kontrast erlaubt es, die zuvor skizzierten
Positionen in Abgrenzung zu Wittgensteins Konzept der logischen Elementar-
sdtze schérfer zu konturieren.

Trotz aller Verschiedenheit zur Dialektik und zur Dekonstruktion kreist
auch der Tractatus um die zentrale These, dass »die Grenzen meiner Sprache
die Grenzen meiner Welt bedeuten«, die Welt also letztlich sprachlich struk-

das »Glas«? Zur Hegelrezeption und Kritik Jacques Derridas. In: Hegel-Studien,
Bd. 23, 1988, S. 139-179.

52

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

turiert ist (WW1, 5.6). Das verkniipft Wittgensteins Ausfithrungen grundsitz-
lich mit der Leitfrage dieses Kapitels. In einer ersten schematischen Annéhe-
rung lasst sich der Tractatus als eine Antwort auf das Problem der Vermitt-
lung von Sprache und Welt verstehen. Allerdings bedeutet der konstatierte
gleiche »Umfang« von Sprache und Welt nicht notwendigerweise deren abso-
lute Korrelation. Wittgenstein stellt deshalb die Frage, welche Bedingungen
erfiillt sein miissen, damit wahre Aussagen tiber die Welt moglich sind. Seine
Antwort scheint naheliegend und einfach: Sprache und Welt miissen eine ver-
gleichbare logische Struktur besitzen, in der sie sich >abbilden< konnen
(WW1, 4.032f.). Damit sind einige weitreichende Konsequenzen verbunden,
die es genauer anzuschauen gilt.

Die Anfangssitze des Tractatus sind auf den ersten Blick verwirrend und
scheinen sich in der Vielzahl der eingefiihrten Begrifflichkeiten im Kreise zu
drehen. Tatsdchlich aber entwerfen die mit den Ordnungszahlen 1. und 2.
durchnummerierten Sétze eine hochst schematische Struktur der Welt. Dieser
entspricht eine gleichartige Strukturierung der Sprache, die in den Sdtzen 3.
und 4. sowie ihren Unterpunkten entfaltet wird. Gemal der postulierten Dop-
pelstruktur setzt sich die Welt aus Tatsachen zusammen (»Die Welt ist die
Gesamtheit der Tatsachen [...J«, WW1, 1.1); die Tatsache wiederum besteht
aus Sachverhalten, und der Sachverhalt meint ein Verhéltnis von Gegenstin-
den (WW1, 2f.). In Entsprechung dazu setzt sich die Sprache aus Sitzen zu-
sammen, diese lassen sich ihrerseits in Elementarsitze zerlegen, und der Ele-
mentarsatz ist eine Verkettung von Namen oder Worten (WW1, 4.001, 4.21 u.
4.22)

Aufmerksamkeit verdient in dieser formalen Anordnung vor allem die
mittlere Ebene, die der Sachverhalte bzw. der Elementarsitze, weil darin eine
fundamentale Schwierigkeit jeder Referenztheorie der Sprache aufgefangen
wird: Wenn jedem Gegenstand ein Wort entspricht, welchen Status haben
dann die logischen Verkniipfungen der Worte im Satz? Sie referieren auf kei-
ne »Wirklichkeit¢, dennoch stellen sie eine notwendige Bedingung der Aussa-
ge dar. Zur Beschreibung der Wirklichkeit reicht es nicht aus, eine Liste aller
Gegenstiande zu erstellen. Eine Beschreibung unserer Welt, so wie sie tatséch-
lich ist (Wittgensteins »Tatsachen<), miisste vor allem die moglichen Bezie-
hungen der Gegenstinde untereinander beriicksichtigen.*” Dies leistet Witt-
gensteins Formalisierung auf der Ebene der Sachverhalte, denen auf der Seite
der Sprache die Elementarsétze entsprechen.

39 Eine tabellarische Aufstellung beider Reihen findet sich bei Grayling, Anthony
C.: Wittgenstein. Freiburg i. Br./Basel/Wien 1999, S. 46.

40 Entgegen unserem Alltagsverstindnis umfasst Wittgensteins Tatsachenbegriff
auch alle moglichen, aber nicht unbedingt verwirklichten Tatsachen. Das liegt in
seiner Definition des Gegenstandes begriindet, fiir den die Moglichkeit, in ver-
schiedenen Sachverhalten vorzukommen, wesentlich ist (WW1, 2.0123).

53

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

In einem kithnen Sprung lédsst sich auch die Einteilung von Hegels Wis-
senschaft der Logik in Seins-, Wesens- und Begriffslogik in den Rahmen die-
ses Schemas einordnen (WdL 1.1, 44ff.). Wiahrend sich die Seinslogik mit der
Sphire des Gegenstindlichen beschiftigt, operiert die Begriffslogik vornehm-
lich auf der Ebene der Urteile und logischen Schliisse, also der Sitze. Beide
bediirfen einer Vermittlung in der Wesenslogik, die das behandelt, was das
Sein bestimmt, aber selbst nicht mehr gegensténdlich ist. Hegel nennt dies
Reflexionsbestimmungen, die man sich vorléufig als rein logische Beziehun-
gen vorstellen kann.*!

In den Augen der beiden zuvor skizzierten Ansétzen konnte die von Witt-
genstein postulierte Strukturisomorphie von Welt und Sprache allerdings nur
bestehen, wenn sie erstens statt auf einem schematischen Formalismus auf
einem wechselseitigen Verhiltnis der Ebenen aufbaut und sich zweitens die
implizite Zeichentheorie nicht in der Abbildung einer logischen Form er-
schopft. Im Folgenden soll gezeigt werden, inwiefern sich der erste, an der
Hegel’schen Dialektik geschulte Anspruch einldsen lédsst, der zweite, an Der-
rida orientierte, indes nur bedingt. Damit soll keineswegs ein Werturteil ge-
fallt, sondern eine Positionierung der drei Ansétze in einem gemeinsamen
Denkraum vorbereitet werden. Wéhrend die angedeutete Analogie zu Hegels
Logik einen Weg fiir die Interpretation der mit 2. durchnummerierten Bemer-
kungen des Tractatus weisen kann, lassen sich die in den Sétzen mit den Ord-
nungszahlen 3. und 4. versammelten Thesen im Sinne einer Semiologie aus-
legen. Schlielich koénnen die in den letzten Abschnitten des Tractatus gezo-
genen radikalen Konsequenzen den Einsatzpunkt der spiteren Sprachspiel-
konzeption Wittgensteins vorzeichnen, die dann im nichsten Kapitel themati-
siert wird.

Liest man die apodiktisch vorgetragenen Sétze des Tractatus als Antwor-
ten auf nicht ausgesprochene Fragen, miisste die oberste Frage Wittgensteins
lauten: Was ist die Welt? Der erste Satz des zweiten Abschnitts beantwortet
die Eingangsfrage dann so: Die Welt sind alle bestehenden Sachverhalte
(WW1, 2), und fiihrt damit jene >mittlere< Strukturebene ein, der die Vermitt-
lerfunktion zwischen Tatsachen und Gegenstidnden zufillt. Offen bleibt, wel-
chen Status die in den Sachverhalten in Beziehung gesetzten Dinge oder Ge-
genstdnde erhalten. Handelt es sich hierbei lediglich um &uflere Bezichungen
von an sich existierenden Substanzen, oder konstituieren sich die Gegenstén-
de erst in ithrem Verhiltnis zueinander, d.h. im Sachverhalt? Hegels Phdno-
menologie hat dies, wie gezeigt, mit der Formel »Substanz ebenso wie Sub-
jekt< grundlegend im zweiten Sinne entschieden. Es gibt keine Substanz, die
nicht, um sie selbst zu sein, bereits in Beziehung zu Anderem stehen wiirde.
Wittgenstein vertritt offenbar eine ganz dhnliche Auffassung, wie diese gera-

41 Zu den Reflexionsbestimmungen der Wesenslogik siche das folgende Kapitel.

54

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

dezu dialektische Wendung zeigt: »Das Ding ist selbsténdig, insofern es in
allen moglichen Sachlagen vorkommen kann, aber diese Form der Selbstén-
digkeit ist eine Form des Zusammenhangs mit dem Sachverhalt, eine Form
der Unselbstandigkeit.« (WW1, 2.0122)

Gegenstdnde haben kein unabhédngiges materielles Bestehen an sich und
tauchen dariiber hinaus in verschiedenen Zusammenhéngen auf. Thre Existenz
und ihre Selbigkeit ist vielmehr wesentlich durch samtliche Sachverhalte be-
stimmt, in denen sie moglicherweise erscheinen koénnen (WW1, 2.011f)).
Dennoch hilt Wittgenstein daran fest, dass Gegenstande einfach sind und da-
her die Substanz der Welt bilden (WW1, 2.02f.). Versteht man diese Behaup-
tung nicht ontologisch, sondern als eine logische Bedingung, dann steht Ge-
genstidndlichkeit lediglich fiir eine Form. Wittgenstein stellt gleichsam eine
Definition auf: Die kleinsten, nicht weiter zerlegbaren Einheiten der Welt
heiflen Gegenstinde, was immer sie tatséchlich sein mogen, auch wenn sie bei
ndherer Betrachtung nur in Abhéngigkeit von komplexeren Verhéltnissen
existieren. In den Worten des Tractatus: »Die Substanz der Welt kann nur
eine Form und keine materielle Eigenschaft bestimmen. Denn diese werden
erst durch die Sétze dargestellt — erst durch die Konfiguration der Gegenstén-
de gebildet.« (WW1, 2.0231)

Wittgensteins trennt offenbar strikt zwischen einer »substanziellen< Form
und den Inhaltsbestimmungen, die sich aus dem Zusammenhang der Sitze
ergeben. Damit liuft die gesamte Uberlegung des Tractatus Gefahr, die alten
metaphysischen Gegensitze von Form und Inhalt, Substanz und Akzidenz,
Bestehendem und Wechselndem usw. zu reproduzieren. Zu den wesentlichen
Einsichten von Hegels Dialektik gehort hingegen, dass eine reine Form zur
Bestimmung des Seins nicht ausreicht, weil sie, sobald sie selbst expliziert
werden soll, wie jedes andere endliche Dasein auch, nur im Verhiltnis er-
scheinen kann (WdL 1.1, 123f.). Im Wechsel von der Inhalts- zur Formbe-
trachtung und der daran notwendigerweise anschlieBenden inhaltlichen Be-
stimmung der Form liegt das Bewegungsmoment der Dialektik. Wittgenstein
sieht das von Hegel aufgezeigte Problem, er stellt ebenfalls fest, dass die Sub-
stanz als Form ihrerseits >Form und Inhalt< ist, schldgt jedoch einen anderen
Losungsweg vor. Statt sie in Prozessualitit zu iiberfithren, hilt er an der Mog-
lichkeit einer reinen Form a priori fest, indem er ihr den Status eines >logi-
schen Urbildes< zugesteht (WW1, 3.3 15).* Das fordert allerdings einen recht

42 In diesem Sinne lédsst sich Wittgensteins Frithschrift auch als eine Variante der
Transzendentalphilosophie kantischer Provenienz lesen, allerdings, wie Apel
feststellt, als ein »Grenzfall¢ der transzendentalen Sinnkritik, da das logische
Form-Apriori selbst auBlerhalb der sinnvollen Rede situiert wird (vgl. Apel,
Karl-Otto: Transformationen der Philosophie. Band 1: Sprachanalyse, Semiotik,
Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1973, S. 2344f.).

55

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

hohen Preis, wie man ausgehend von der im Tractatus vorgeschlagenen Theo-
rie des Zeichens sehen kann.

Zentral fiir Wittgensteins Semiologie ist sein spezieller Begriff des Bildes:
Jedes Bild, so die These, hat mit dem Abgebildeten eine Form gemeinsam,
sonst konnte tiberhaupt kein Abbildungsverhéltnis entstehen (WW1, 2.18). In
Ubertragung auf die Sprache scheint diese These jedoch nicht haltbar, denn
was hitte das Wort fiir eine gemeinsame Form mit dem bezeichneten Gegen-
stand?* Nun zielt Wittgensteins Vermittlungsbemiihen von Sprache und Welt
nicht auf die Ebene von Gegenstand und Wort, sondern, wie bereits angedeu-
tet, auf jene von Sachverhalt und (Elementar)Satz.** Auf dieser Ebene ist eine
Form-Isomorphie durchaus denkbar: Ein Satz kann das Verhéltnis der Gegen-
stinde im Sachverhalt abbilden, er projiziert sie, wie Wittgenstein sagt
(WW1, 3.12 u. 3.21). Ebenso wie Gegenstinde in einem Sachverhalt eine
komplexe Bezichung eingehen, sind auch die Sitze, die diesen Komplex be-
schreiben, intern mit den Sétzen iiber die Bestandteile des Komplexes ver-
bunden (WW1, 3.24).

Namen hingegen sind laut Wittgenstein »Urzeichen« und wie die Gegen-
stinde nicht unabhingig von den moglichen Sdtzen, in denen sie verwendet
werden, analysierbar. Auch dies muss rein definitorisch verstanden werden,
da der Name mit dem Gegenstand keine logische Form teilt und ihn nicht ab-
bilden kann. Dass der Tractatus damit zumindest keine naive Referenztheorie
der Bedeutung vertritt, ist von grolem Interesse fiir den hier verfolgten Pro-
blemhorizont. Wittgenstein sieht deutlich, welche Folgen das fiir eine Semio-
logie hat: »Die Bedeutung von Urzeichen kdnnen durch Erlduterungen erklért
werden. Erlduterungen sind Sitze, welche die Urzeichen enthalten. Sie kon-
nen also nur verstanden werden, wenn die Bedeutung dieser Zeichen bekannt
sind.« (WW1, 3.263)

Die zirkuldre Struktur, in der sich eine immanenten Kldrung von sprachli-
cher Bedeutung immer schon befindet, haben Hegel und Derrida in gleicher
Weise gesehen. Sie ergibt sich zwangsldaufig, wenn der Horizont der Welt mit
jenem der Sprache zusammenflieBt und keinen Blick auf die Sprache von
»auBlen¢ zuldsst. Dem scheint allerdings die wiederholt im Tractatus auftau-
chende Formulierung zu widersprechen, dass Bild bzw. Satz und Wirklichkeit
miteinander »verglichen< werden (WW1, 2.223 u. 4.05). Die Annahme eines

43 Vgl. dazu auch Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. In: ders.: Weg-
marken. 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 177-202; hier S. 182ff. Auf das Na-
heverhiltnis von Wittgenstein und Heidegger weisen sowohl Apel als auch
Rentsch hin (vgl. Apel: Transformationen, a.a.O., S. 225ft.; und Rentsch, Tho-
mas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen zu den
Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart 1985).

44 »Ein Sachverhalt ist, was einem Elementarsatz entspricht, falls er wahr ist.«
(Wittgenstein, Ludwig: Briefe. Frankfurt a. M. 1980, S. 89 [Brief an Russell
vom 19. August 1919]).

56

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

solchen Vergleichs muss insofern irritieren, als sie erstens eine strikte und
eindeutige Trennung von Sprache und Welt, zweitens die Mdoglichkeit einer
nicht-sprachlichen Wahrnehmung der Welt voraussetzt. Wiirde beides zutref-
fen, dann bliebe Wittgensteins umstidndliche Konzeption der >Urzeichen<
vollkommen unklar — das Zeichen kénnte ganz einfach als »Vertretung« einer
sinnlichen Wahrnehmung definiert werden. Allerdings wiirde die Annahme,
das Zeichen sei lediglich der Platzhalter einer sinnlichen Wahrnehmung, die
Semiologie zwangldufig in einer Theorie des wahrnehmenden Subjektes fun-
dieren. Dagegen aber spricht sich der Tractatus sehr eindeutig aus: »Das den-
kende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht.« (WW1, 5.631)*

Zur Kldrung der Unstimmigkeit bleibt eine andere, alternative Deutung
des geforderten Vergleichs von Satz und Wirklichkeit. Im Satz 3.14 sagt
Wittgenstein ndmlich, »das Satzzeichen ist eine Tatsache«, und fiigt erldu-
ternd hinzu, dass nur Tatsachen einen Sinn ausdriicken konnen (WWI,
3.142). Damit aber unterlduft er eine streng dichotome Scheidung von Spra-
che und Welt, Satz und Tatsache; ein Vergleich von Satz und Wirklichkeit
bedeutet also nicht notwendigerweise, Sprachliches mit Nicht-Sprachlichem
zu vergleichen.*® Vielmehr transformiert Wittgenstein den Dualismus von
Sprache und Welt in das Innere der Zeichentheorie, indem er den Sinn, den
Ausdruck oder das >Symbol« eines Satzes vom Zeichen als dem »sinnlich
Wahrnehmbaren<« und rein »Willkiirlichen< abhebt (WW1, 3.31ff., 3.32ff)).
Unschwer erkennt man darin die linguistische Unterscheidung zwischen Si-
gnifikat und Signifikant wieder. Entgegen der Prognose Derridas gehen sie
hier jedoch kein eindeutiges Verhiltnis der Unterordnung ein, in dem der Si-
gnifikant in einem Primat des phonetischen Ausdrucks verschwinden wiirde.
Wittgensteins Ausfiithrungen scheinen im Gegenteil sogar in erster Linie das
geschriebene Zeichen vor Augen zu haben. Zwar enthilt der Satz 3.143 den
Hinweis, die Schrift verschleiere den Tatsachencharakter des Satzes, aber die
folgende Bemerkung nennt als das Wesen des Satzes seine raumliche Anord-
nung — und damit genau jene Dimension, die der Phonozentrismus laut Derri-
da unterschlagt.

45 Im Satz 4.1121 spricht Wittgenstein auch von der >Gefahr einer unwesentlichen
psychologischen Untersuchungc.

46 Einige Kommentatoren sehen jedoch eine Dimension der Wirklichkeit, die un-
abhingig von der Sprache bleibt, als grundlegend fiir die Argumentation des
Tractatus an (vgl. bspw. Grayling: Wittgenstein, a.a.0., S. 132). Da Wittgen-
stein aber auBer dem (sprachlichen) Satz keine Alternative zur Erkenntnis der
Wirklichkeit angibt, darf man vermuten, dass jede Beziehung zur Welt letztlich
sprachlicher Natur sein muss. Die terminologische Trennung zwischen Sprache
und Wirklichkeit wird dadurch keineswegs iiberfliissig — sie ist die notwendige
Voraussetzung, um iiber die Wahrheit eines Aussagesatzes entscheiden zu kon-
nen.

57

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Trotzdem kommt auch Wittgensteins frithe Semiologie nicht ohne eine
Reduktion des Zeichenbegriffs aus, nur betrifft diese in einer eigentiimlichen
Bewegung beide Seiten des Zeichens gleichermaBien. Der Signifikant muss
reduziert werden, weil er aufgrund seiner willkiirlichen Festlegung Gefahr
lauft, mehrere Bedeutungen zu haben und deshalb Irrtiimer zu produzieren.
Das lésst sich vermeiden, indem man eine formale Zeichensprache einfiihrt,
die vollkommen eindeutige Zuordnungen gewéhrleistet (WW1, 3.325). Auf
Seiten des Signifikats, in Wittgensteins Terminologie: dem Symbol, findet
ebenfalls eine Reduktion statt, weil der Tractatus die Bedeutung eines Zei-
chens allein auf seine logisch-syntaktische Funktion einschrinkt. Entschei-
dend ist die logische Grammatik, welche die Stellung eines Zeichens im Satz
bestimmt, und nicht seine vermeintlich autonome Bedeutung auBerhalb der
Verwendung im Satz. In Entsprechung zum Verhiltnis von Gegenstand und
Sachverhalt erhdlt das Zeichen seinen Sinn durch alle moglichen logischen
Satzverkniipfungen, in denen es sinnvoll gebraucht werden kann. Folglich
kann Wittgenstein sagen: »Wird ein Zeichen nicht gebraucht, so ist es bedeu-
tungslos.« (WW1, 3.328) An die Stelle des von Derrida monierten Vorrangs
des Signifikats tritt hier ein absolutes Primat der syntaktischen Form, hinter
dem die Bedeutung des Zeichens zuriicktritt: »In der logischen Syntax darf
nie die Bedeutung eines Zeichens eine Rolle spielen; sie muf} sich aufstellen
lassen, ohne dal dabei von der Bedeutung eines Zeichens die Rede wire, sie
darf nur die Beschreibung der Ausdriicke voraussetzen.« (WW1, 3.33)

Die im Zitat vorausgesetzte »Beschreibung der Ausdriicke« bezieht sich
dabei auf die Festlegung bestimmter Variablen. Wenn Wittgenstein bei-
spielsweise >p< und »q< als Zeichen fiir eine Satzvariable wéhlt, dann ist zwar
die Beschreibung dieser Zuordnung eine Voraussetzung fiir das Verstindnis
aller Notationen, in denen >p< oder »>q< vorkommen; ihr Inhalt oder ihre Be-
deutung jedoch bleibt ohne Relevanz fiir die logische Form, in der sie gesetzt
sind. Aus dieser Konstellation entwickelt Wittgenstein nun die bekannten
»Wabhrheitstafeln« des Tractatus, mit deren Hilfe sich die moglichen Wahr-
heitswerte der so genannten Elementarsétze bestimmen lassen (WW1, 4.3f.).
In solchen Tabellen kann unabhéngig vom jeweiligen Inhalt abgelesen wer-
den, unter welchen Bedingungen eine logische Syntax insgesamt wahr oder
falsch ist.

Folgt man dem Tractatus, dann lésst sich das semiologische Problem of-
fenbar im Rekurs auf eine fundamentale grammatisch-syntaktische Logik
verabschieden. Wie aber ist das moglich? Ist denn nicht auch die logische
Verkniipfung der inhaltsleeren Ausdriicke letztlich ein Zeichen und bedarf
einer Bedeutungstheorie? Wittgenstein verneint dies. Der Grundgedanke des
Tractatus ist, »[...] daB die logischen Konstanten nicht vertreten. Daf} sich die

58

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Logik der Tatsachen nicht vertreten ldsst.« (WW1, 4.0312)47 Die logischen
Bedingungen, die den Sétzen und den Sachverhalten gemeinsam sind, kénnen
selbst nicht zum Gegenstand einer sinnvollen Rede werden, weil man dazu
einen Standpunkt »auBerhalb der Welt< einnehmen miisste. Sétze iiber die Lo-
gik sind entweder tautologisch oder kontradiktorisch; beides aber fithrt an die
Grenzen der Bezeichnungsfunktion: »Tautologie und Kontradiktion sind die
Grenzfille der Zeichenverbindung, ndmlich ihre Auflosung.« (WW1, 4.466)
Deshalb kann sich die logische Form im Satz nur »zeigen< oder »spiegelng, sie
kann nie selbst zum Inhalt einer Bezeichnung werden:

»Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm.
[...]

Was sich in der Sprache ausdriickt, kénnen wir nicht durch sie ausdriicken.
Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit.

Er weist sie auf.« (WW1, 4.121)

Eine solche Abkopplung der hochsten Formgesetze aus dem Bereich des Sag-
baren erinnert auffallend an das platonische deloun, das »Sich-zeigen< oder
»Offenbaren< des Allgemeinen.*® Gegen eine vorschnelle Einordnung der
»Spiegelungs in die platonische Metaphysik spricht indes zumindest die kon-
sequente Weigerung Wittgensteins, mehr iiber die logischen Formen zu sa-
gen, als einige Hinweise auf deren Erscheinen zu geben. Was man erkennen
kann, sind »interne Eigenschaften< oder >interne Relationen< der Sétze, {iber
die sich in formalen Begriffen reden ldsst. Doch ihre Existenz ist nicht sinn-
voll zu beweisen, weil jeder Beweis die logische Form bereits in Anspruch
nehmen muss und folglich tautologisch sein wird (WW1, 4.122ff.). Welche
internen Relationen eine Sprache konkret zulédsst, muss sich am jeweils aktu-
ellen Zeichensystem zeigen: »Wenn wir die logische Syntax irgendeiner Zei-
chensprache kennen, dann sind bereits alle Sétze der Logik gegeben.« (WW1,
6.124)

Statt also hinter den logischen Formen universale Ideen zu vermuten,
kénnte man den Tractatus, dhnlich wie Derridas Dekonstruktion, als ein Den-
ken der Offenheit interpretieren, da lediglich gesagt wird, dass es logische
Formen geben muss, damit die Sprache als Zeichensystem funktioniert.”” Wie
eine solche logische Syntax im Einzelnen aussieht, kann sich nur im Ge-
brauch der jeweiligen Sprache selbst zeigen. Freilich strapaziert eine derartige

47 Vgl. auch McGuinness, Brian: Der Grundgedanke des Tractatus. In: Schulte,
Joachim (Hg.): Texte zum Tractatus. Frankfurt a. M. 1989, S. 32-48.

48 Vgl. etwa Platon: Theaitetos. Samtliche Werke Band 3, hrsg. von Ursula Wolf,
34. Aufl., Hamburg 2004, 185c-e.

49 Laut Derrida lasst sich auch die différance nicht sinnvoll in Worten fassen, ohne
ihre Funktion zu verschleiern (Rg, 40).

59

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Deutung den Tractatus tiber seinen Wortsinn hinaus und liest ihn bereits im
Hinblick auf die spiteren Uberlegungen Wittgensteins. Aber soviel kann doch
schon gesagt werden: Die logische Form oder formale Grammatik, die den
Gebrauch der Sprache und somit die Bedeutung der Zeichen regelt, wird auch
in der Sprachspielkonzeption stets ein Bedingungsverhiltnis meinen, das sich
selbst einer endgiiltigen Explikation entzieht.

Aus der dargelegten Theorie der logischen Formen zieht Wittgenstein nun
einige weitreichende Konsequenzen fiir die Philosophie. Bereits in der Mitte
des Textes tauchen erste Bemerkungen tiber die Aufgabe der Philosophie auf.
Diese soll, so heifit es dort, die »Gedanken logisch kliren, sie gleichsam aus
ihrer alltdglichen Verschwommenheit in eine eindeutige Sprache {ibersetzen.
Ihr Ziel liegt nicht in der Darstellung der logischen Syntax, sondern in einer
Begrenzung des Denkbaren (WW1, 4.111ff.). Weil Wittgenstein neben der
Logik auch den gesamten Bereich der Ethik, der Asthetik sowie iiberhaupt die
Frage nach dem Sinn der Welt »transzendental< nennt und auflerhalb der Welt
situiert, lassen sich im Rahmen des beschriebenen Sprache-Welt-Verhiltnis-
ses zu derartigen Themen keine sinnvollen Aussagen formulieren (WW1,
6.4ft.). Anders ausgedriickt, verifizierbare Sitze sind streng genommen nur
im Bereich der Naturwissenschaften moglich:

»Die richtige Methode der Philosophie wire eigentlich die: Nichts zu sagen, als was
sich sagen 146t, also Sétze der Naturwissenschaft — also etwas, was mit Philosophie
nichts zu tun hat —, und immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sagen woll-
te, ihm nachzuweisen, daf er gewisse Zeichen in seinen Sitzen keine Bedeutung
gegeben hat.« (WW1, 6.53)

Abgesehen von dieser drakonischen Begrenzung der Philosophie ergibt sich
daraus ein schwerwiegendes methodisches Problem fiir die Sétze des Tracta-
tus selbst: Entweder es handelt sich hierbei um Sitze {iber die logische Form
der Sprache, dann sind sie unzuléssig, weil diese nicht sinnvoller Gegenstand
einer Signifikation werden kann. Oder sie sind, weil sie Aussagen iiber die
Welt im Ganzen versuchen, im tiberlieferten Sinne metaphysisch und deshalb
ebenfalls ohne verifizierbare Bedeutung. Der Status des Tractatus ist daher
ein hochst eigenartiger, denn er sagt etwas, von dem er zugleich behaupten
muss, dass es sich nicht sinnvoll sagen ldsst. Dementsprechend versteht Witt-
genstein seinen eigenen Text dann am Ende blof als eine Art Leiter, die der
Leser benutzen muss, um sie danach zu iiberwinden: »Meine Sitze erldutern
dadurch, daB sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt,
wenn er durch sie — auf ihnen — iiber sie hinausgestiegen ist. (Er muf} sozusa-

60

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

gen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.)« (WW1,
6.54)>°

Gewiss ist Wittgenstein kein Dialektiker, aber handelt es sich nicht doch
unverkennbar um eine Bewegung der »Authebung«? Der gesamte Text des
Tractatus soll sich an seinem Ende aufheben, er muss gleichzeitig gewusst
und doch aufler Kraft gesetzt werden — so, als wiirde sich der Text in einer
finalen Geste gleichsam selbst durchstreichen.’' Das mag zwar zunichst kon-
sequent erscheinen, transformiert tatsédchlich jedoch nur das Problem. Denn
die Moglichkeit dieser Geste der Durchstreichung kann mit den im Tractatus
zur Verfiigung gestellten Mitteln nicht mehr gedacht werden.

Vor dem Hintergrund einer sprachimmanenten Bedeutungsgenese, wie sie
bei Hegel und auch bei Derrida angelegt ist, erscheint die Frithschrift Witt-
gensteins als eine hochst ambivalente Position. Grundsitzlich teilt sie die An-
sicht, dass die Sprache als funktionierendes Zeichensystem bereits bestehen
muss und dass man nur innerhalb des jeweiligen logischen Horizontes eines
solchen Systems sinnvoll zwischen wahren und falschen Aussagen unter-
scheiden kann. Das von Derrida angefiihrte Modell der allgemeinen Schrift, in
der die Verweisstruktur miteinander verkniipfter Signifikanten Bedeutungsef-
fekte produziert, ist dem frithen Wittgenstein in dieser Radikalitdt indes
fremd. Die Annahme einer Substanz der Welt — der logischen Form a priori —
lasst sich aus seiner Sicht nicht bestreiten, da andernfalls der Sinn eines Sat-

50 James Conant und Cora Diamond haben eine bemerkenswerte Interpretation
dieses Paradoxes vorgelegt. Demnach wire Wittgensteins Schlussbemerkung, in
der die Sdtze des Tractatus als unsinnig erkannt werden, im Sinne einer Lese-
anweisung zu verstehen. Indem der Leser Wittgensteins Versuche aktiv nach-
vollzieht, innerhalb der Sprache die Grenzen der Sprache zu artikulieren, und
dabei bemerkt, weshalb diese Grenze des Sinns nicht selbst sinnvoll begriindet
werden kann, erhdlt er dennoch — gleichsam im Scheitern — eine Erlduterung
dieser Grenze. Diese performative Dimension erlaubt weiterhin einen neuen
Blick auf das Verhiltnis der Frithschrift zu den spiteren Uberlegungen zur Spra-
che als einer Praxis (vgl. Conant, James: Elucidation and Nonsense in Frege and
early Wittgenstein. In: Crary, Alice/Read, Rupert (Hg.): The New Wittgenstein.
New York 2000, S. 174-217; Diamond, Cora: Ethics, imagination and the
method of Wittgenstein’s Tractatus. In: Crary/Read: New Wittgenstein, a.a.O.,
S. 149-173).

51 Im Sinne von Derrida konnte man daher sagen, dass Wittgenstein seinen eige-
nen Text mit Anfithrungszeichen versieht, denn »[...] In-Anfiihrungszeichen-
Setzen heifit stets: durchstreichen.« (Derrida, Jacques: Vom Geist. Heidegger
und die Frage. Frankfurt a. M. 1988, S. 81) Diese Geste des Durchstreichens, bei
der das Durchgestrichene dennoch lesbar bleibt, wird auch fiir Wittgenstein
notwendig, da er auf eine Begriffssprache angewiesen ist, die aufgrund ihrer
Tradition den vorgebrachten Argumenten zuwiderlduft (vgl. Gendlin, Eugene
T.: Was geschieht, wenn Wittgenstein fragt: »Was geschieht, wenn...?« In:
Schneider, Hans Julius/Krof3, Matthias (Hg.): Mit Sprache spielen. Die Ordnun-
gen und das Offene nach Wittgenstein. Berlin 1999, S. 119-135; hier 199f.).

61

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zes von der Wahrheit eines anderen Satzes abhidngen miisste (WW1, 2.0211).
Vor einer solchen Konsequenz, die an Derridas Signifikanten-Kette erinnert,
schreckt Wittgenstein zuriick und sieht stattdessen die Wahrheit eines Satzes
einzig in der Struktur der Elementarsitze fundiert. Deren Sinn aber muss sich
yzeigen< und darf in keinem weiteren Verhdltnis der Abhingigkeit zu anderen
Sdtzen stehen. Die Wahrheitsbedingungen selbst, ihre interne Struktur oder
ihre Moglichkeit, verbannt Wittgenstein aus dem Horizont des Wissens, weil
alle Aussagen iiber die Logik als solche notwendigerweise tautologisch oder
widerspriichlich werden.

Genau hier aber liegt der Einsatzpunkt der Hegel’schen Logik. Thr geht es
um die Freilegung jener logischen Verkniipfungen, die sich nicht jenseits der
Bedeutung der Begriffe befinden, sondern aus ihrem Inhalt selbst hervorge-
hen.*” Hegel und Derrida wissen um die Paradoxien einer Analyse, die sich in
die Bedingungsverhiltnisse der Wahrheit selbst vorwagt. Sie wenden daher
das vom formal-logischen Standpunkt gesehen Widerspriichliche, das Nicht-
identifizierbare und Differente um in ein Prinzip selbst: hier die doppelte Ne-
gation und dort die différance. Der Wittgenstein des Tractatus sieht und um-
kreist den Ort dieser Prinzipien, weicht jedoch einer inhaltlichen Bestimmung
aus. Vom Primat der logischen Widerspruchsfreiheit geleitet, verzichtet er auf
jede weitere Spezifizierung der logischen Formen und versucht das Nicht-
Sagbare durch ein »Schweigen« anzuzeigen (WW1, 7).

Unabhingig von biographisch-historischen Griinden, die den Autor Witt-
genstein bewegt haben mogen, seine Auffassungen zu Beginn der dreifliger
Jahre zu revidieren, lasst der eigentiimliche Schluss des Tractatus selbst das
Bediirfnis nach weiteren Untersuchungen entstehen. Die letzten Sitze stellen
nicht nur das Gesagte wieder in Frage; im Bild von der Leiter ist dariiber hin-
aus ein performativer Aspekt der Sprache angedeutet, der einen anderen Zu-
gang zum Wesen der logischen Formen erdffnen kann.

52 »Mit dieser Einfithrung des Inhalts in die logische Betrachtung sind es nicht die
Dinge, sondern die Sache, der Begriff der Dinge, welcher Gegenstand wird.«
(WAL L1, 17)

62

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

2. Verschiebung der Frage nach dem Wesen

a) Regelverwendung im Sprachspiel

Bevor in diesem Abschnitt Wittgensteins Antwort auf die Wesensfrage, wie
er sie vor allem mit dem Begriff der Regelverwendung in den Philosophi-
schen Untersuchungen gibt, zum Thema wird, soll anhand des so genannten
Big Typescript sowie der Manuskripte aus der Zeit um 1930 ein Einblick in
die zentralen Revisionen des Tractatus gegebene werden, die ausschlagge-
bend fiir die spezifische Ausrichtung des gesamten Spatwerks bleiben.

Eine erste und deutliche Verdnderung der eigenen Auffassungen findet
sich in der Textsammlung Komplex und Tatsache, die vermutlich Anfang der
dreiBiger Jahre entstanden ist (BT, 509ff.).! In den drei kurzen Abschnitten
dieser Abhandlung steht nicht weniger in Frage als die gesamte grundlegende
Welt-Sprache-Struktur des Tractatus, d.h. die beiden parallelen Reihen Tatsa-
che — Sachverhalt — Gegenstand und Satz — Elementarsatz — Name. Der erste
Abschnitt von Komplex und Tatsache widmet sich dem Gebrauch des Tatsa-
chenbegriffs. Im Tractatus entsteht durch die strikte Trennung der beiden
Strukturreihen der Eindruck, es gébe eine Welt jenseits des Satzes, die wir mit
diesem auf anderem Wege vergleichen konnten. Lediglich die Bemerkung
iiber den Tatsachencharakter des Satzzeichens bringt die Gegeniiberstellung
der zwei »Welten< ins Wanken. In einer unorthodoxen Lesart kann man aus
der Verbindung von »Das Satzzeichen ist eine Tatsache« und »Nur Tatsachen
konnen einen Sinn ausdriicken« auf einen fundamentalen Satzcharakter der
Tatsachen schlieBen (WW1, 3.14ff.).> Komplex und Tatsache bestitigt diese
Lesart, sofern Wittgenstein hier »Tatsache« nur noch im Sinne einer Tatsa-
chenaussage oder -behauptung verstanden wissen will: »Auf eine Tatsache
hinweisen heiBit, etwas behaupten, aussagen.« (BT, 510)°

1 Komplex und Tatsache wird nach der Textfassung zitiert, die im Anhang des Big
Typescript wiedergegeben ist. Der erste der dort aufgefiihrten drei Abschnitte
bildet den Anhang 1 der Philosophischen Bemerkungen (WW2, 302f.). Das im
Anhang der Philosophischen Grammatik abgedruckte Textkonvolut mit glei-
chem Titel wurde von dem Herausgeber um fiinf Abschnitte erweitert (WW4,
1991f.). Die gemeinsamen Textteile weisen jedoch in allen drei Publikationen
keine nennenswerten Unterschiede auf.

2 Wollte man dagegen behaupten, eine Tatsache miisse nicht zwangsldufig eine
Satzstruktur besitzen, miisste man dem Tractatus einen riesigen blinden Fleck,
wenn nicht gar ein vollstdndiges Verfehlen des Themas vorwerfen, da in keiner
Weise erklirt wird, wie eine Tatsache anders als durch einen Satz erfasst werden
kann.

3 Weiterhin stellt Wittgenstein im Big Typescript klar, was der im Tractatus ge-
forderte Vergleich von Satz und Wirklichkeit bedeuten soll: »Wenn das Wort
»Ubereinstimmung mit der Wirklichkeitc gebraucht wird /werden darf/, dann

63

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Das scheinbar problematische Verhiltnis von Satz und Tatsache riihrt aus
der irrefithrenden Vorstellung, der Name werde mit dem Gegenstand mittels
einer Denotation verbunden. Man glaubt deshalb, alle Namen im Satz durch
eine hinweisende Geste auf den Gegenstand ersetzen zu konnen. Wittgenstein
begriindet seine Zuriickweisung dieser Vorstellung mit einem bemerkenswer-
ten Gegenbeispiel:

»Dies [die hinweisende Geste; D.Q.] ist aber nicht die normale Art der Anwendung
des Namens; fiir sie ist es wesentlich, daf3 ich nicht vom Namen auf ein Zeichen der
Gebérdensprache zuriickgreifen kann. Wenn ndmlich N aus dem Zimmer geht und
spdter ein Mann ins Zimmer tritt, so hat — wie wir den Namen >N« gebrauchen — die
Frage Sinn, ob dieser Mann N ist, ob dieser Mann derselbe ist, der vorhin das Zim-
mer verlassen hat.« (BT, 511)*

Das implizite Argument gegen eine denotative Bedeutung des Namens beruft
sich auf die Moglichkeit, einen Namen in der Sprache zu wiederholen. Wel-
ches Kriterium entscheidet, ob der bezeichnete Gegenstand jenem Namen
entspricht, der ihm zuvor in einer hinweisenden Erkldrung gegeben wurde?
SchlieBlich tauchen die Dinge in unterschiedlichsten Zusammenstellungen
auf, sie verdndern sich in der Bewegung im Raum usw., ohne zu einem ande-
ren Gegenstand zu werden. Eine vollstindige Synthese aller moglichen Er-
scheinungsweisen aber kann eine einzige hinweisende Geste gar nicht leisten.
Was sich jedoch problemlos wiederholen lésst, ist offenbar der Name selbst,
das einfache Zeichen. Folglich schldgt Wittgenstein vor, die Bedeutung des
Zeichens von den Regeln seiner Anwendung her zu verstehen: »Die Bedeu-
tung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache.« (WW1, § 43) Das Krite-
rium, ob ein Name >N« tatsdchlich einem Gegenstand entspricht, liefert nicht
der Gegenstand, sondern allein die regelgerechte Anwendung des Wortes.
Obwohl auch der Tractatus der syntaktisch-logischen Verwendung des
Zeichens eine zentrale Rolle zugesteht, interessiert er sich dennoch in erster
Linie fiir eine einheitliche, fiir alle Zeichen gleichermaflen giiltige logische
Form, die sich im Satz zeigen muss (WW1, 3.327). Die erste und wichtigste
Veranderung gegeniiber der Frithschrift betrifft daher den Status dieser logi-
schen Form; sie wird nunmehr durch eine Vielzahl von moglichen Regeln
ersetzt: »Und so kommt es, dal das Wort »Name« und das ihm entsprechende
»Gegenstand« die Uberschrift fiir eine Unzahl verschiedener /verschiedene/

nicht als metalogischer Ausdruck, sondern als Teil eines Kalkiils, als Teil der
gewohnlichen Sprache.« (BT, 143)

4 Zitate aus dem Big Typescript werden gemdf3 der dortigen Textgestaltung wie-
dergegeben. Worter in serifenloser Schrift sind im Originalmanuskript gewellt
unterstrichen, Varianten werden durch Schrigstriche angezeigt.

64

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Regelverzeichnisse ist /einer Legion verschiedener Regelverzeichnisse ent-
spricht/.« (BT, 511)

Eng damit verbunden sind drei weitere Verschiebungen in Wittgensteins
philosophischem Programm. Erstens gibt er die transzendentale Stellung der
logischen Form zugunsten eines sprachimmanenten Regelbegriffs auf. Auf
diese Weise wird die eigentiimliche Selbstauthebung des Tractatus im
Schlussdiktum, das jede Aussage itiber das Wesen der Logik fiir ungiiltig er-
klart, vorerst gebannt. Wenn man aber keine sich durchhaltende logische
Struktur der Sprache mehr voraussetzen kann, greift zweitens die im Tracta-
tus vorgenommene Reduktion aller AuBerungen auf ein formales Symbolsys-
tem zu kurz. Eine Untersuchung der logisch-grammatischen Regeln muss sich
vielmehr auf die gesamte Alltagssprache ausweiten: »Die Philosophie hat es
mit den bestehenden Sprachen zu tun und nicht vorzugeben, daf sie von einer
abstrakten Sprache handeln miisse.« (BT, 60)° Beide Aspekte zusammen wei-
sen drittens die vom Tractatus nahegelegte Vorstellung zuriick, die gesuchte
logische Grammatik sei eine Wesensdimension >hinter< den Sitzen, die es
durch Riickfithrung der alltdglichen Sprache auf eine einfache logische Struk-
tur aufzudecken gilt. In der verdnderten Auffassung dagegen ist das Wesentli-
che das ganz Offenkundige, es ist nur deshalb nicht sichtbar, weil es gleich-
sam zu offensichtlich, zu bekannt ist: »Die philosophisch wichtigsten Aspekte
der Dinge /der Sprache/ sind durch ihre Einfachheit und Alltdglichkeit ver-
borgen. (Man kann es nicht bemerken, weil man es immer (offen) vor Augen
hat.)« (BT, 283)

Diese Geste findet sich ebenfalls in Hegels Logik, sowohl in der Rede
vom Bekannten, das nicht notwendigerweise auch schon erkannt ist, als auch
im Hinweis darauf, dass nichts bekannter sei als die Sprache, wie sie uns
»zum Munde herausgeht¢, also in ihrem tatsdchlichen und alltiglichen Ge-
brauch (WdL 1.1, 12). Ein weiteres Moment lisst Wittgensteins Uberlegungen
ebenfalls ndher an Hegels Ansatz heranriicken: Wihrend die Frithschrift die
Bedeutung eines Ausdrucks hinter seine logische Form zuriickstellt, zeichnet
sich mit dem Perspektivwechsel auf die Anwendungsregeln der Alltagsspra-
che eine Riickkehr der >inhaltlichen« Seite der Bezeichnung ab. Die im vor-
hergehenden Abschnitt erlduterte Auflosung des Signifikats in einer formel-
haften Darstellung lédsst sich nur begriinden, wenn Bedeutung auf die Werte
»wahr — falsch< begrenzt und auf ein Set von allgemeinen logischen Verkniip-
fungen (>und¢, >oder¢, >wenn/dann< usw.) zuriickgefithrt wird. Eine in der
Sprache selbst artikulierte Anwendungsregel hingegen lédsst sich nicht unab-

5 Wie Ishiguro feststellt, beschrénkt sich die im Tractatus entwickelte Theorie des
Satzes auf Tatsachenaussagen und bleibt gegeniiber einem nicht unerheblichen
Teilbereich der natiirlichen Sprache, etwa Fragen, Befehlen oder Ausrufen,
blind (vgl. Ishiguro, Hidé: Namen. Gebrauch und Bezugnahme. In: Schulte:
Texte zum Tractatus, a.a.0., S. 96-135, hier S. 97).

65

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

hingig vom dem Begriff verstehen, auf den sie zutrifft — mehr noch: die spe-
zifische Regel ist in gewisser Weise nichts anderes als die Bedeutung des Zei-
chens. In dieser Hinsicht also &ndert sich die Semiologie Wittgensteins dann
doch in entscheidender Weise. Das gilt es, an einigen Abschnitten des Big
Typeskript zu verdeutlichen, bevor die Begriffe Spiel und Regel, wie sie in
den Philosophischen Untersuchung erscheinen, betrachtet werden sollen.

Dank der nunmehr in der Wiener Ausgabe zuginglichen Manuskriptban-
den aus den Jahren 1929 bis 1932 lasst sich die »Wende« im Denken Wittgen-
steins genauer nachvollziehen.’ Da es nicht zum Ziel der vorliegenden Unter-
suchungen gehort, eine philologische Rekonstruktion des umfangreichen Ma-
terials durchzufiihren, sollen hier lediglich Eckpunkte der Wende problem-
orientiert ynacherzéhlt« werden.

Nach dem Tractatus steht Wittgenstein vor folgender Schwierigkeit: Der
Versuch, Sprache und Welt in einer Theorie der logischen Formen zu vermit-
teln, darf als gescheitert gelten, weil er entweder auf einen metaphysischen
Formbegriff oder eine Psychologie der Wahrnehmung hinauslduft. Der frithe
Wittgenstein glaubt dieser schlechten Alternative entgehen zu kénnen, indem
er beide Seiten aus verschiedenen Griinden rigoros aus der philosophischen
Betrachtung ausklammert. Das Verbot, weiter nach dem Sinn der logischen
Form zu forschen und sich einzig auf die Wahrheitsfunktion der Sitze zu be-
schrianken, fiihrt jedoch zu der Frage, was »Wahrheit« dann tiberhaupt noch
bedeuten kann, und damit erneut in die Semiologie. Vieles deutet darauf hin,
dass Wittgenstein in der Zeit der Wiederaufhahme seiner philosophischen
Tétigkeit genau diese offene Frage beantworten mochte und dazu eine Reihe
von Erklarungsansdtzen fiir das Verhiltnis von Zeichen und Bezeichnetem
gleichsam ausprobiert.’

Neben der bereits zitierten Auseinandersetzung mit den Aporien der De-
notation denkt Wittgenstein in dieser Phase auch iiber eine »phédnomenologi-

6 Der Streit, ob Wittgensteins Werk eher als eine Einheit verstanden werden muss
oder sich in mehrere voneinander deutlich getrennte Phasen unterteilt, soll an
dieser Stelle nicht diskutiert werden. Konsens ist ohne Zweifel, dass die Philo-
sophischen Untersuchungen deutliche Verdnderungen gegeniiber dem Tractatus
aufweisen. In Frage steht also vor allem, wie diese Verdnderungen einzuschét-
zen sind: als eine Verschiebung innerhalb des im Frithwerk abgesteckten Rah-
mens oder als ein eigenstindiger Neuansatz. Wolfgang Kienzler, ein Vertreter
der zweiten Lesart, spricht von einer »Wende« im Denken Wittgensteins, die
sich in etwa auf das Jahr 1931 datieren ldsst. Seine lesenswerte Forschungsarbeit
enthilt einen Uberblick iiber die verschiedenen Positionen der Diskussion (vgl.
Kienzler, Wolfgang: Wittgensteins Wende zu seiner Spitphilosophie 1930-
1932. Eine historische und systematische Darstellung. Frankfurt a. M. 1997, S.
15f1).

7 Das Big Typeskript versammelt im Kapitel >Bedeutung« in loser Reihenfolge
mehrere alternative Theorieansitze, wie Bedeutung entsteht, und zeigt deren De-
fizite auf (BT, 31ff.).

66

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sche« Grundlegung der sprachlichen Bedeutungszuschreibung nach. Obwohl
er den Begriff yPhidnomenologie« unabhéngig von der gleichnamigen Methode
Husserls entwickelt, will er damit ein vergleichbares Problem 16sen: Wie ldsst
sich eine Theorie der Wahrnehmung ohne metaphysische oder psychologische
Priamissen entwerfen? Im Gegensatz zu Husserl aber beschrinken sich Witt-
gensteins Uberlegungen auf einige vage Bemerkungen und beschiftigen sich
schlieBlich vor allem mit dem Nachweis, dass eine phdnomenologische Be-
griindung sprachlicher Bedeutung letztlich doch in die Metaphysik und somit
in eine »Sackgasse« fithrt (WAS, 134).

Im Kern geht es Wittgenstein nach wie vor um die im Tractatus verfolgte
Frage, wie sich der Wahrheitswert eines Satzes feststellen ldsst. Mit Hilfe
einer Phinomenologie soll dabei die prinzipielle Moglichkeit einer aktuellen
Wahrnehmung der Welt geklart werden. Man kénnte nun meinen, mit dem
phanomenologischen Ansatz bewege sich Wittgenstein endgiiltig aus einer
sprachimmanenten Analyse heraus und beschreite den vormals abgelehnten
Weg einer Psychologie der Wahrnehmung. Eigentiimlicherweise aber will er
die Phanomenologie auf die Grammatik der Sprache anwenden: »Dann wire
also die Phdnomenologie die Grammatik der Beschreibung derjenigen Tatsa-
chen, auf denen die Physik ihre Theorien aufbaut.« (WA1, 5.) Dadurch bleibt
jedoch, wie Wolfgang Kienzler zu Recht feststellt, der Einsatz dieser >Phi-
nomenologie< im hochsten Mafle zweideutig: Aus den Bemerkungen Wittgen-
steins geht nicht eindeutig hervor, ob sie eine Art Theorie der unmittelbaren
Wahrnehmung meint oder eine Begriffsklarung auf der Ebene des Sinns, also
eine logisch-grammatische Analyse.®

Fir die erste Alternative sprechen wiederkehrende Reflexionen iiber ver-
schiedene Moglichkeiten zur Darstellung des »Gesichtsraums¢, ein bereits im
Tractatus genanntes Konzept, das den visuellen Rahmen fiir eine Beschrei-
bung des gegenwirtig Gegebenen abstecken soll (WW1, 5.633). Allerdings
zeigt sich schnell, dass es recht abenteuerlicher Hilfskonstruktionen bedarf,
um eine Abbildung der im Gesichtfeld wahrgenommenen Phinomene zu er-
kldaren, ohne dabei psychologisch oder bewusstseinstheoretisch zu argumen-
tieren.” Nimmt man die zweite Bedeutung hinzu, die Wittgenstein der Phi-
nomenologie gibt, die grammatische Analyse der Begriffe, entpuppt sich der
Vorschlag als vollends paradox: Eine >phdnomenologische Sprache« miisste,

8 Vgl Kienzler: Wittgensteins Wende, a.a.0O., S. 112.

9 In den Philosophischen Bemerkungen schliagt Wittgenstein beispielsweise vor:
»lch konnte ja z.B. die Gesichtsbilder plastisch darstellen, etwa in verkleinertem
MaBstab durch Gipsfiguren, die ich nur so weit ausfiihre, als ich sie wirklich ge-
sehen habe, und den Rest etwa durch eine Farbung oder Ausfithrungsart als un-
wesentlich bezeichnen.« (WW2, 97). Das letzte Wort ist verriterisch: Ohne ru-
dimentédre Bezeichnungsfunktion kénnte auch ein Gipsmodell der Wirklichkeit
nichts darstellen.

67

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

wie es in den Manuskripten heifit, eine Beschreibung sein, die das beschreibt,
was beim Lesen der Beschreibung vor sich geht« (WAS, 134). Das aber impli-
ziert einen Zeichenbegriff, in dem der Signifikant unmittelbar mit dem Signi-
fikat zusammenfillt — was streng genommen den Begriff des Zeichens und
somit die Sprache insgesamt suspendieren wiirde.

Den Widerspriichlichkeiten seines eigenen phanomenologischen Projektes
widmet Wittgenstein dann im Big Typeskript ein eigenes Kapitel, das eine fiir
die Spétschriften richtungweisende Losung vorschligt: »Die Untersuchung
der Regeln des Gebrauchs unserer Sprache, die Erkenntnis dieser Regeln und
tbersichtliche Darstellung, 1duft auf das hinaus, d.h. leistet dasselbe, was man
oft durch die Konstruktion einer phénomenologischen Sprache leisten
/erzielen/ will.« (BT, 295) Selbstkritisch vermerkt er deshalb in den Manu-
skripten, die Annahme, eine Phdnomenologie kénne auf eine eigenstindige
Sphére zwischen den Phanomenen und ihrer sprachlichen Darstellung zugrei-
fen, sei eine »fixe Idee« und eine »Sackgasse« (WAS, 134/BT, 295). Aller-
dings, wie Wittgenstein betont, eine »bedeutungsvolle Sackgasse«, in der sich
in symptomatischer Weise der Irrtum des metaphysischen Denkens zeigt, das
Aussagen iiber Wahrnehmungen durch eine Feststellung der Existenz des
Wahrgenommenen verifizieren will: »Die Konfusion entsteht hier dadurch,
dafl wir glauben, iiber das Vorhandensein oder Nichtvorhandensein eines Ge-
genstandes (Dinges) [...] entscheiden zu miissen [...].« (BT 295)

Was Wittgenstein sich von einer Phdnomenologie erhofft hatte, war die
Moglichkeit, Sitze ausgehend von einer >primédren Sprache< zu verifizieren.
Im Vergleich zur formalen Logik des Tractatus gibt es in diesem Punkt zwar
eine Strukturanalogie, sofern beide Ansdtze die Vermittlung von Sprache und
Welt in einer Art Fundamentalsprache — einer logischen bzw. phinomenolo-
gischen — suchen. Wihrend aber die Frithschrift die Existenzfrage aus gutem
Grund ausklammert, fiihrt das phanomenologische Projekt sie wieder ein und
damit zwangslaufig zuriick zu einer strikten Trennung von Sprache und Welt.
Die Selbstkorrektur im Big Typeskript kann von daher wie eine »Wende« in
die andere Richtung verstanden werden, hin zu einer endgiiltig innersprachli-
chen Klarung des Weltbegriffs. Das eigentliche Ziel, zu dem die phdnomeno-
logische Beschreibung eingefithrt wurde, ldsst sich nur durch die »Untersu-
chung der Regeln des Gebrauchs unserer Sprache« erreichen, und diese Ge-
brauchsregeln finden sich weder in einer auf Formeln reduzierten Symbol-
sprache noch in der unmittelbaren Wahrnehmung der Phdnomene, sondern
allein in der Sprache des Alltags (WW2, 52).

Die Alltagssprache als neuer Ausgangspunkt der philosophischen Refle-
xion erfordert dariiber hinaus ein neues begriffliches Instrumentarium, um die
vielfdltigen situativen >Logiken« zu fassen, in denen Worte ihre spezifische
Bedeutung erhalten. Der Begriff des Gebrauchs oder der Anwendung kann
differenzierter als Anwendung einer Regel verstanden werden. In engem Zu-

68

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sammenhang mit dem Regelbegriff fithrt Wittgenstein dann das Motiv des
Spiels bzw. des Sprachspiels ein: »[...] die Sprache funktioniert als Sprache
nur durch die Regeln, nach denen wir uns in ihrem Gebrauch richten. (Wie
das Spiel nur durch Regel funktioniert.)« (BT, 139) Wie jedes andere Spiel ist
auch das Sprachspiel durch eine bestimmte Anzahl von Regeln definiert, die
lediglich in den Grenzen des jeweiligen Spiels und nicht in der gesamten
Sprache gelten. Mit dem Ineinandergreifen von Regel und Spiel ist bereits das
Grundgeriist der Philosophischen Untersuchungen aufgestellt. Aber sowenig
der Tractatus eine erschopfende Aufzahlung der logischen Formen geben
kann, weil sie in eine unzugingliche >transzendentale« Sphire gehoren, kon-
nen die Untersuchungen eine umfassende Darstellung aller Sprachspiele lie-
fern, weil diese eine prinzipiell offene und in steter Bewegung befindliche
Vielzahl bilden: »Und diese Mannigfaltigkeit ist nichts Festes, ein fiir allemal
Gegebenes; sondern neue Typen der Sprache, neue Sprachspiele, [...] entste-
hen und andre veralten und werden vergessen.« (WW 1, § 23)

Konsequent erldutert Wittgenstein deshalb den Begriff »Sprachspiel< in
den Untersuchungen ausschlieBlich an Beispielen, die neben verschiedenen
Satzarten (etwa Frage, Befehl, Behauptung) vor allem Handlungen nennen:

»[...] Beschreiben eines Gegenstandes nach dem Ansehen, oder nach Messungen —
Herstellen eines Gegenstandes nach einer Beschreibung (Zeichnung) —

[...]

Eine Geschichte erfinden; und lesen —

Theater spielen —

Reigen singen —

Ritsel raten —

[...]J« (WW1, § 23)

Die Liste unterstreicht, dass die Herleitung der Bedeutungskonstitution weder
einer Erkenntnistheorie bedarf noch auf sprachliche Zeichen beschrinkt
bleibt. Jede Wahrnehmung oder Handlung kann als ein Sprachspiel betrachtet
werden, auch wenn sie tatsdchlich nicht primér auf sprachlichen Vorgéngen
basiert. Der Spielcharakter der Sprache macht aus jedem Satz gleichsam einen
Spielzug oder eine Titigkeit im weitesten Sinne.'® Damit ldsst sich umgekehrt
jede Handlungsabfolge auch als Satz verstehen. Wenn man sich nun vorstellt,
was alles in die angedeutete Liste der Sprachspiele aufgenommen werden

10 Der von Wittgenstein betonte Handlungscharakter der Sprache hat John L. Aus-
tin zu seiner »Theorie der Sprechakte« inspiriert (Austin, John L.: Zur Theorie
der Sprechakte (How to do things with words). 2. Aufl., Stuttgart 1979). Jean-
Frangois Lyotard beruft sich ebenfalls — wenngleich in génzlich verschiedener
Ausrichtung — auf Wittgenstein, um den pragmatischen Aspekt der Sprache her-
vorzuheben (vgl. Lyotard, Jean-Frangois: Das postmoderne Wissen. Wien 1999,
S. 36ft.).

69

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

miisste, dann wird verstidndlich, weshalb Wittgenstein den Reichtum der
Sprachspiele fiir prinzipiell unabschlieBbar und verinderlich halt."!

Darin unterscheiden sich Wittgenstein und Derrida auf der einen, von He-
gel auf der anderen Seite: Wéhrend die Wissenschaft der Logik eine umfas-
sende und zusammenhingende Bestimmung der begrifflichen Kategorien lie-
fern will, halten die beiden Erstgenannten eine solche systematische Freile-
gung fiir unmoglich, da sie die Offenheit und Veranderlichkeit der Sprache
zwangslaufig verfehlen muss. Was wiederum nicht heifit, man koénne iiber die
begrifflichen Bestimmungen tiberhaupt nichts sagen; nur miissen solche Ana-
lysen stets in einem (historischen) Kontext situiert sein.'” Weiterhin gilt es,
deutlich zwischen der Ablehnung einer einheitlichen logischen Struktur und
einer »Wesensdimension«< der Sprache zu unterscheiden. Denn selbstverstind-
lich wird mit Konzepten wie der »allgemeinen Schrift« und der différance oder
dem Sprachspiel und der Regel etwas Allgemeines und Wesentliches tiber die
Entstehung von Bedeutung und somit auch von Welt gesagt. Nur handelt es
sich hierbei um »Wesensbestimmungen¢, die dem traditionellen Wesensbe-
griff im Sinne eines festen und letzten Grundes entgegenlaufen.

Die damit verbundene Schwierigkeit sicht Wittgenstein sehr deutlich, et-
wa wenn er in den Philosophischen Untersuchungen einen fiktiven Kritiker
sagen lésst:

»Du machst dir’s leicht! Du redest von allen moglichen Sprachspielen, hast aber
nirgends gesagt, was denn das Wesentliche des Sprachspiels, und also der Sprache,
ist. Was allen diesen Vorgéngen gemeinsam ist und sie zur Sprache, oder zu Teilen
der Sprache macht. Du schenkst dir also gerade den Teil der Untersuchung, der dir
selbst seinerzeit am meisten Kopfzerbrechen gemacht hat, namlich den, die allge-
meine Form des Satzes und der Sprache betreffend.« (WW1, § 65)

Der Einwand scheint berechtigt. Wie kann man von solchen >Spielenc< reden,
ohne zu sagen, was ein Spiel im Allgemeinen ausmacht? Allerdings liegt die
Pointe der Spielkonzeption gerade darin, dass mit dem Begriff des >Spiels<
eine allgemeine Charakterisierung gegeben werden kann, obwohl den einzel-
nen >Spielen¢, wie Wittgenstein sagt, »[...] gar nicht Eines gemeinsam ist,
weswegen wir fiir alle das gleiche Wort verwenden [...J« (WW 1, § 65). Was
die vielfiltigen Sprachspiele zusammenhilt, sind gewisse Ahnlichkeiten oder
»Verwandtschaften¢, vergleichbar denen zwischen Familienmitgliedern. Sol-

11 Vgl. Savigny, Eike von: Wittgensteins »Philosophische Untersuchungen«. Ein
Kommentar fiir Leser. Band I: Abschnitte 1 bis 315. 2. Aufl., Frankfurt a. M.
1994, S. 60.

12 Wittgenstein driickt das wie folgt aus: »Wir reden von dem raumlichen und zeit-
lichen Phénomen der Sprache; nicht von einem unrdumlichen und unzeitlichen
Unding.« (WW1, § 108).

70

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

che >Familiendhnlichkeiten< kénnen den eigentiimlichen Zusammenhalt der
Spiele untereinander sehr gut verdeutlich, denn wie in einer grofen Familie
miissen nicht alle Mitglieder die gleichen Merkmale teilen, um ein Ensemble
zu bilden (ebd., § 67)."

Aus einem weiteren Grund kann der Spielbegriff keine strenge Allge-
meinheit bezeichnen, benennt er doch auch in seiner gewshnlichen Verwen-
dung kein einheitliches Wesen der darunter gefassten Erscheinungen. Im § 66
der Untersuchungen fordert Wittgenstein deshalb seinen Kritiker auf, sich alle
moglichen Abldufe zu iiberlegen, die wir normalerweise als >Spiel« bezeich-
nen. Man wird feststellen, dass es zwar gewisse Klassen von Spielen gibt,
doch kein wirklich einheitliches Merkmal oder Wesen. Alles, was sich iiber
ein »Spiel« sagen ldsst, wire, dass es gewisse Regeln besitzt, aber niemals
vollstandig von diesen Regeln bestimmt wird: »Man kann sagen, der Begriff
»Spiel« ist ein Begriff mit verschwommenen Réndern.« (Ebd., § 71) Ein nicht
weiter geregelter Bezirk der Offenheit oder Unbestimmtheit ist fiir jedes Spiel
absolut notwendig und — wiirde dies nicht dem traditionellen Verstidndnis des
Terminus entgegenlaufen — »wesentlich«. Ein tatséchlich vollstindig geregel-
tes Spiel wire kein Spiel mehr, sondern ein blo3 mechanischer und determi-
nierter Ablauf. Und umgekehrt gilt ebenfalls: Ohne ein Minimum an Regulie-
rung wiirden wir statt von einem Spiel von rein kontingenten Prozessen spre-
chen.

Inwiefern der Spielbegriff an ihm selbst >zeigt(, was mit ihm beschrieben
wird, soll Thema eines spéteren Kapitels werden. Vorerst geht es darum, die
Funktion von Spiel und Regel fiir die Bedeutungskonstitution vorzustellen.
Entscheidend dafiir ist die Offnung der Perspektive, mit der Wittgenstein in
den Untersuchungen die Sprachspielkonzeption weit tiber den Rahmen der
gesprochenen oder geschriebenen Sprache hinaus auf alle Formen menschli-
chen Handelns ausdehnt bzw. sprachliche Bedeutungszuschreibungen selbst
als Praxis verstehen will. Vor dem Hintergrund einer solchen totalen Ausdeh-
nung des Sprachbegriffs kann man — wie schon bei Hegel und Derrida festge-
stellt — auch von Wittgenstein behaupten, er sei streng genommen kein
Sprachwissenschaftler.'* Weiterhin impliziert der Begriff des Spiels selbst
eine gewisse Regulierung, die jedoch nie absolut und endgiiltig sein kann.
Worte und Sitze erhalten ihre Bedeutung aus den Anwendungsregeln, die
innerhalb eines bestimmten Sprachspiels fiir sie gelten — Wittgenstein nennt
das ihre »Grammatik<. Je nach Sprachspiel aber kann dasselbe Wort unter-
schiedlichste Bedeutungen annehmen, weil es mehrere Regeln zu seiner An-

13 »Was das Begriffswort anzeigt, ist allerdings eine Verwandtschaft der Gegen-
stinde aber diese Verwandtschaft mufl keine Gemeinsamkeit einer Eigenschaft
oder eines Bestandteils sein. Sie kann die Glieder kettenartig verbinden, so daf3
eines mit einem anderen durch Zwischenglieder verwandt ist [...].« (WW4, 75)

14 Vgl. Kienzler: Wittgensteins Wende, a.a.0., S. 17.

Al

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

wendung gibt. Aufgrund dieses Umstands gewinnt die Philosophie fiir Witt-
genstein {iberhaupt erst ihr eigentliches Aktionsgebiet: Indem sie die Begriffe
auf ihre alltdgliche Anwendung zuriickfiihrt, soll sie Missversténdnisse aus-
rdumen, die entweder aus einer uniibersichtlichen Grammatik oder der Vor-
stellung hervorgehen, Worte wiirden etwas von der Sprache Unabhingiges
und >Tiefes< ausdriicken."

Unklar bleibt indes, wie eine Regel einem Wort oder Zeichen eine Bedeu-
tung verleihen kann. Einer ersten Intuition folgend konnte man Anwendungs-
regeln auf eine Vereinbarung der Sprecher zuriickfithren. Dagegen spricht die
briiske Zurtickweisung des »denkenden, vorstellenden Subjekts< im Tractatus.
Ob sie allerdings auch nach der Wende bestehen bleibt, miisste geklart wer-
den. Zudem lebt der Regelbegriff ebenso wie der Begriff des Spiels fiir Witt-
genstein von einer gewissen Offenheit oder Vagheit. Insofern muss es prinzi-
piell moglich sein, die Sprache auch entgegen der Regel zu benutzen. Von der
Weise, wie eine Regel institutionalisiert wird, hidngt deshalb ab, wie man
tiberpriifen kann, ob eine Regel richtig befolgt wurde. Zur Erlduterung des
Regelbegriffs kann sich Wittgenstein allerdings auf keine Meta-Regeln beru-
fen, ohne in einen infiniten Regress zu geraten. Seine eigenen Reflexionen
sehen sich daher gezwungen, »[...] das Wort >Regel< zu verwenden, ohne
notwendig erst die Regel {iber dieses Wort zu tabulieren« (BT, 57).

Die Frage nach der Stellung des Subjekts ldsst sich zweifellos ganz im
Sinne der frithen Schriften beantworten. Dem denkenden, handelnden und
wollenden Subjekt kommt nach wie vor keine explizite Schliisselstellung zu,
es tritt stets hinter der Sprache zuriick.'® Spitestens mit dem Konzept des
Sprachspiels integriert Wittgenstein alle Handlungen, die normalerweise jen-

15 »Die Philosophie stellt alles blof hin, und erklart und folgert nichts. — Da alles
offen daliegt, ist auch nichts zu erkldren. Denn, was etwa verborgen ist, interes-
siert uns nicht. >Philosophie« kénnte man auch das nennen, was vor allen neuen
Entdeckungen und Erfindungen moglich ist.« (WW1, § 126)

16 Dass sogar subjektive Empfindungsdaten durch sprachliche Konventionen gere-
gelt werden, verdeutlicht Wittgenstein mit einem Gleichnis: »Angenommen, es
hitte Jeder eine Schachtel, darin wire etwas, was wir »Kéfer« nennen. Niemand
kann je in die Schachtel des Andern schaun; und Jeder sagt, er wisse nur vom
Anblick seines Kifers, was ein Kéfer ist.« (WW1, § 293) Eine solche Dimen-
sion subjektiver Innerlichkeit, auf die nur der Einzelne einen Zugriff hitte, wie
auf den Kiéfer in der Schachtel, »gehort iiberhaupt nicht zum Sprachspiel; auch
nicht einmal als ein Etwas: denn die Schachtel kénnte auch leer sein. — Nein,
durch dieses Ding in der Schachtel kann >gekiirzt werden¢; es hebt sich weg,
was immer es ist« (ebd.). Bartley konstatiert hingegen einen »radikalen Subjek-
tivismus« im Spéatwerk Wittgensteins, da — so das Argument — in der Gebrauchs-
theorie alle Sprachspiele als »von Menschen geschaffen< betrachtet werden (vgl.
Bartley, William W.: Wittgenstein, ein Leben. Miinchen 1993, S. 147f.)). Eine
solche Argumentation schliet jedoch vorschnell von der Notwendigkeit einer
Sprachgemeinschaft auf einen starken Subjektbegriff, der keine logische Vor-
aussetzung fiir die Existenz eines Sprachspiels ist.

72

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

seits der Sprache angesiedelt sind (etwa Denken, Anschauen, Wollen, Fiihlen,
etc.), in die sprachliche Betrachtung. Das soll nicht bedeuten, es géibe >nur
Sprache« und keine Sprechenden. Die Philosophischen Untersuchen machen
gleich zu Beginn deutlich, dass eine Sprache nie ohne einen historisch-
kulturellen Hintergrund, die jeweilige >Lebensform«, gedacht werden kann:
»[...] eine Sprache vorstellen heil3t, sich eine Lebensform vorstellen.« (WW1,
§ 19) Anders aber als Hegels >Geist< erhilt die Lebensform nicht den Status
eines »GroBsubjekts¢, sondern scheint eher als ein Grenzbegriff zu fungie-
ren."”

Die Absage an ein vermogenstheoretisches Subjekt erschwert allerdings
die Erlduterung des Regelbegriffs erheblich. Wie ldsst sich eine Vereinbarung
der Regel vorstellen, ohne bereits eine sprachliche Verstdndigung — und somit
Regelverwendung — in Anspruch zu nehmen? Und wie kann man wissen, ob
man der Regel folgt, wenn es keine auBersprachliche Instanz gibt, an der sich
eine Ubereinstimmung mit der Regel {iberpriifen lisst? Inwiefern eine »>Ver-
einbarung« auch ohne die Voraussetzung von selbstbewussten Subjekten ge-
dacht werden kann, zeigt Derridas Konzept der allgemeinen Schrift. Fiir Witt-
genstein spitzt sich die Problematik auf ein Paradox zu: »[...] eine Regel
konnte keine Handlungsweise bestimmen, da jede Handlungsweise mit der
Regel in Ubereinstimmung zu bringen sei.« (WW1, § 201) Um es ein wenig
deutlicher zu formulieren: Wenn jede Handlung regelgeleitet ist, kann die
ausgefiihrte Handlung nicht zugleich der MaBstab fiir die richtige Regelan-
wendung sein. Es gibe dann, so Wittgenstein weiter, »weder Ubereinstim-
mung noch Widerspruch«, da sich Handlung und Regel nicht miteinander
vergleichen lassen — sie sind immer schon identisch.'®

Das Paradox beruht jedoch auf dem Missverstindnis, dass >einer Regel
folgen< heifit, eine Regel zu deuten, was bereits ein Vorverstindnis der durch
die Regel gegebenen Bedeutung beinhaltet. Einige Paragraphen zuvor stellt
Wittgenstein dementsprechend fest: »Die Deutungen allein bestimmen die
Bedeutung nicht.« (WWI1, § 198) Eine Erklarung der Regelbefolgung iiber
eine Deutung fiihrt zu keiner befriedigenden Antwort, weil jede Deutung er-
neut gedeutet werden konnte und es letztlich der Willkiir des Einzelnen iiber-
lassen bliebe, die Reihe der Deutungen zu beenden. Abgesehen davon, dass
damit dem autonomen Willen eines Subjekts eine zentrale Rolle zufallen
wiirde, widerspricht es auch der Grammatik des Ausdrucks >einer Regel fol-

17 »mDie« Lebensform ist die jeweilige, »in< der wir jetzt leben, ohne sie zugleich
»adiquat< vorstellen zu konnen.« (Simon, Joseph: Lebensformen. Uberginge
und Abbriiche. In: Liitterfelds, Wilhelm/Roser, Andreas (Hg.): Der Konflikt der
Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache. Frankfurt a. M. 1999,
S. 190-212; hier S. 196)

18 Zur Interpretation des kryptischen Wortlautes von § 201 vgl. die erhellenden
Verweise in Savigny: Kommentar, Bd. I, a.a.O., S. 248ff.

73

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gen¢, wenn die Regel nach Belieben interpretierbar wire.'” In den Worten
Wittgensteins: »Es kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel
gefolgt sein.« (WW1, § 199)%

Eine gewisse kollektive Geltung ist demnach irreduzibel fiir den Regelbe-
griff. Gleichwohl sind Vertrags- oder Verstiandigungstheorien nicht selten mit
schweren Hypotheken belastet. Selbst dort, wo sie das autonome, vernunftbe-
gabte Subjekt nicht voraussetzen (etwa in der Theorie des kommunikativen
Handelns von Jiirgen Habermas)*', sehen sie sich mit dem Vorwurf konfron-
tiert, in einem reinen Verstdndigungsparadigma wiirden Wahrheitsfragen an
Mehrheitsentscheidungen delegiert. Wittgenstein zitiert ein solches Gegenar-
gument, um seine eigene Sicht auf die Frage nach der Regelbefolgung zu ver-
deutlichen: »So sagst du also, daB8 die Ubereinstimmung der Menschen ent-
scheidet, was richtig und falsch ist?«< — Richtig und falsch ist, was Menschen
sagen; und in der Sprache stimmen die Menschen iiberein. Dies ist keine
Ubereinstimmung der Meinung, sondern der Lebensform.« (WW1, § 198)

Fiihrt man die Richtigkeit einer Aussage auf eine Vereinbarung zuriick, so
der Einwand, relativiert dies den Wert der Wahrheit selbst. Wittgensteins
Antwort auf diesen Vorwurf lautet: Richtig und falsch sind Kriterien, die nur
innerhalb eines sprachlichen Zusammenhanges einen Sinn haben; sie betref-
fen eine konkrete Aussage vor dem Hintergrund eines bereits bestehenden
Sprachgefiiges (das, was Menschen j>sagen<). Die Sprache als Ganzes aber
kann weder richtig noch falsch sein, weil sie tiberhaupt erst den Rahmen ab-
steckt, in dem die Anwendungsregeln fiir »richtig< und >falsch« getroffen wer-
den konnen. >Ubereinstimmung¢ heiBt also nicht, sich explizit iber Wahr-
heitskriterien zu verstindigen oder zufillig die gleiche Meinung dariiber tei-
len, sondern meint eine fundamentale Ubereinstimmung im Sinne eines ge-
meinsamen Horizontes oder, in der Terminologie der Philosophischen Unter-
suchungen, einer gemeinsamen Lebensform.?

Statt von Verstindigung spricht Wittgenstein bezeichnenderweise dann
von einem )»stindigen Gebrauch¢, einer »Geflogenheit< oder >Institution<
(WWI1, § 198f.) und verweist somit auf Bereiche, die erstens eine sozial-

19 Regelbefolgen und Interpretation, so Lawn, schlieBen sich daher fiir Wittgen-
steins gegenseitig aus (vgl. Lawn, Chris: Wittgenstein and Gadamer. Towards a
Post-Analytic Philosophy of Language. London/New York 2004, S. 75).

20 In dieser Feststellung liegt bereit der Kern des so genannten >Privatsprachen-
Arguments< der Philosophischen Untersuchungen, mit dem gezeigt wird, dass es
keine Sprache geben kann, die nur von einer einzigen Person verstanden wird
(§§ 243-315). Vgl. dazu die ausfithrlichen Uberlegungen von Kripke, Saul:
Wittgenstein tiber Regeln und Privatsprache. Frankfurt a. M. 1987, S. 74ff.

21 Vgl. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, a.a.O., S. 147ff.

22 In Uber Gewifheit nennt Wittgenstein dies auch ein »Weltbild«: »[...] der iiber-
kommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch unterschei-
de« (WW8, 139).

74

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

historische Dimension beinhalten, zweitens eine gewisse Dauerhaftigkeit be-
sitzen und die drittens jenseits einer willentlichen Aneignung, sei sie indivi-
duell oder kollektiv, liegen. Der scheinbar harmlose Satz: »Darum ist >der
Regel folgen« eine Praxis« (WW1, § 202), wiederholt folglich nicht nur den
Tétigkeitscharakter aller Sprache, er situiert die Regel dariiber hinaus in einer
nahezu unbewussten Sphére der Habitualitdten: »Ich folge der Regel blind.«
(WW1, § 219) Obwohl Wittgenstein in den Untersuchungen keine weitere
Erlauterung seines Begriffs der »Lebensform« gibt, ldsst er sich mit Husserls
Konzeption der >Lebenswelt« vergleichen. Beide zielen auf jenen nicht im
Ganzen hinterfragbaren Bereich der gemeinschaftlich geteilten und sedimen-
tierten Verhaltensmuster, Werturteile, Definitionen usw., ohne die keine Ver-
stindigung funktionieren wiirde.”> Auf die Frage nach dem Grund, weshalb
man einer Regel folgt, kann man in der Tat nur antworten: »So handle ich
eben.« (WW1, § 217)

Hiermit st6t die Argumentation der Untersuchungen auf einen >harten
Felsen, an dem sich der Spaten zuriickbiegt«: »Das Hinzunehmende, Gegebe-
ne — konnte man sagen — seien die Lebensformen«. (WW1, § 217 u. S. 572)
Als Losung der zentralen Problematik, wie Regelanwendungen Bedeutung
festschreiben kénnen, scheint die Antwort trivial, verweist sie doch alle weite-
ren Fragen an die konkrete Sprache, in der die Regeln immer schon in be-
stimmter Weise festgelegt sind. »Wir konnen eben auch hier nicht begriinden
(auBer (etwa) biologisch oder historisch) und /sondern/ (kénnen) nur be-
schreiben, wie das Wort >Regel< gebraucht wird.« (BT, 367)** Aus der Sicht
Wittgensteins muss der Versuch, die Regelhaftigkeit des Sprachgebrauchs im
starken Sinne zu begriinden, notwendigerweise scheitern, weil die Kriterien
der Begriindung selbst immer schon aus einem bereits bestehenden Horizont,
einer gemeinsamen Lebensform stammen, die im Ganzen nicht zum Gegen-
stand einer Betrachtung werden kann.”” Die Annahme, man kénne eine We-

23 yLanguage-acquisition is essentially a social affair. In following a rule I am
habituated to do as others in my linguistic community do.« (Lawn, Christopher:
Wittgenstein, history and hermeneutics. In: Philosophy & Social Criticism,
2003, Bd. 29, Nr. 3, S. 281-295; hier 284) Zum Begriff der Lebenswelt bei Hus-
serl vgl. Husserl: Krisis der europdischen Wissenschaften, a.a.O., S. 105ff.

24 Die Grundlosigkeit der Regeln lédsst sie zu reinen Tatsachen werden. Dies ent-
spricht dem Verhiltnis von Signifikant und Signifikat bei Saussure: »Obgleich
Bezeichnetes und Bezeichnung, jedes fiir sich genommen, lediglich differentiell
und negativ sind, ist ihre Verbindung ein positives Faktum. Und zwar ist das so-
gar die einzige Art von Tatsachen, die in der Sprache moglich sind [...].« (Saus-
sure: Grundfragen, a.a.0., S. 144)

25 Oder wie Welsch formuliert: »Der Riickgang durch diverse Begriindungsebenen
fiihrt zuletzt auf eine Schicht, die man nicht mehr begriinden oder durchstoflen
kann, weil sie fiir das Begriinden selbst so elementar ist, daf} sie in jedem Be-
grindungsversuch ihrerseits in Anspruch genommen wiirde — so daf3 das analy-
tische Instrumentarium sich hier >zuriickbiegt« und Rekursivitit der Analyse

75

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sensdimension der Sprache und damit der Welt aufdecken, wird — wie schon
im Tractatus — erneut als metaphysisch zuriickgewiesen.

Dass Wittgenstein mit der Riickfithrung der Bedeutung auf die jeweilige
Lebensform keineswegs den Bereich der Sprache verlésst, ergibt sich aus der
denkbar weiten Ausdehnung des Sprachspielkonzeptes. Die Wende des Spit-
werkes besteht indes vor allem darin, den philosophischen Blick weg von
einer Erkldrung und hin zu einer reinen Beschreibung zu lenken. Eigentiim-
licherweise >verbietet« der gefundene Zusammenhang von Spiel, Regel und
Lebensform jede allgemeine Frage nach dem Ursprung von Bedeutung und
verweist sie stattdessen auf die je konkrete Grammatik eines historisch-
empirischen Sprachsystems. Sprachen bilden gleichsam ihren eigenen Kon-
text, indem sie selbst jene Anwendungsregeln transportieren, die den Begrif-
fen ihren Sinn geben.*® Solche kontextuellen Regelungen lassen sich nur be-
schreiben, aber nicht in einer letzten Instanz begriinden.

Eine Absage an allgemeine Wesensaussagen iiber das Seiende heift je-
doch nicht, auf jede Form einer »Wesensanalyse« verzichten zu miissen. Im
Gegenteil stellen Wittgensteins Spétschriften geradezu die Aufgabe, im Rah-
men der aufgezeigten Begrifflichkeiten das je eigene grammatische Geflecht
der sprachlichen Zusammenhinge freizulegen, denn: »Das Wesen ist in der
Grammatik ausgesprochen.« (WW1, § 371) Bevor Ansitze zu einer solchen
Analyse bei Wittgenstein selbst verfolgt werden, sollen jedoch zunichst die
Antworten Derridas und Hegels auf die Wesensproblematik zu Wort kom-
men.

b) Von einer Spur ohne Ursprung

Wie man an Wittgensteins Konzeption des Sprachspiels sehen kann, ver-
schiebt sich in einer rein sprachimmanenten Betrachtung die Wesensbestim-
mung auf die Frage nach der Anwendungsregel eines Wortes, im weiteren
Sinne nach seiner >Grammatik<. Die Wesensfrage korreliert so mit jener nach
der Moglichkeit des Zeichens, auf eine Bedeutung zu verweisen. Innerhalb
von Derridas Konzept der allgemeinen Schrift wire demnach zu klédren, wie
trotz der aufschiebenden Bewegung der différance relativ stabile Sinneinhei-
ten entstehen konnen. Weil im Schriftmodell der Sprache Zeichen stets auf
andere Zeichen verweisen und sich rein relational in ihrer Differenz zueinan-
der bestimmen, muss Derrida darlegen, inwiefern die offene Verweisstruktur

bzw. Reflexion eintritt.« (Welsch, Wolfgang: Vernunft. Die zeitgendssische
Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft. Frankfurt a. M.
1996, S. 411)

26 Dagegen behauptet Grayling: »Ganz aufler Zweifel jedenfalls scheint zumindest
zu stehen, daf} der richtige Gebrauch der Sprache von etwas bestimmt wird, das
unabhdngig von der Sprache ist [...].« (Grayling: Wittgenstein, a.a.O., S. 131)

76

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

einen identischen Bedeutungseffekt produzieren kann, der prinzipiell einer
Wiederholung fahig ist. Im dekonstruktiven Zeichenbegriff stehen sich damit
zugespitzt gesprochen zwei widerspriichliche Anforderungen gegeniiber: Ei-
nerseits soll sich das sprachliche Verweisungsgefiige, die Schrift, auf der
Grundlage einer unabschlieBbaren Differenzierungsbewegung, der différance,
konstituieren, andererseits bedarf es wenigstens minimaler Einheiten, die sich
durch die Zeit hindurch als identische erweisen, um eine Wiederholung der
Bedeutungseffekte zu ermdglichen.

Wittgensteins Regelbegriff beinhaltet ein dhnliches Dilemma. Eine Regel
muss in gewissen Grenzen verbindlich sein, sie darf aber nicht in einen kausa-
len Automatismus oder eine beliebig deutbare >Privatregelung¢ tibergehen.
Indem Wittgenstein die Regelanwendung in einer Lebensform, einem ebenso
habitualisierten wie verdnderlichen Gebrauch, verankert, beschrinkt er die
Aufgabe der Philosophie auf eine Deskription der je schon vorhandenen >logi-
schen Grammatik< einer konkreten Sprache. Die Dekonstruktion begniigt sich
hingegen nicht mit einer Beschreibung des Gegebenen. Zwar wiirde Derrida
Wittgensteins Diktum zustimmen, dass es keine Metaregeln fiir die Regeln
der Bedeutungszuschreibung gibt (Ltd, 234). Trotzdem miisste es moglich
sein, einige notwendige Bedingungen fiir die Entstehung von Bestimmungen
und Identifikationen im System der Sprache anzugeben. Solche Bedingungen
werden ihrerseits stets abhidngig bleiben von ihrer Artikulation, da auch Der-
rida keinen Standpunkt auBlerhalb der Sprache kennt, von dem aus sich die
Moglichkeitsbedingungen unverstellt anschauen lieBen. Folglich kénnen die
in diesem Zusammenhang angefiihrten Schemata nie einen reinen oder abso-
luten Ursprung der Bedeutung bezeichnen.”’

Wie bereits im letzten Kapitel gezeigt, setzt Derrida die Schrift einer je-
den Vereinbarung voraus, die den Verweis eines Signifikanten regeln und auf
Dauer stellen konnte. Diese Voraussetzungsstruktur gilt es nun zu prézisieren.
In der Grammatologie verbindet Derrida — darin dem spéten Wittgenstein sehr
nahe — zunichst seinen Schriftbegriff mit dem des Spiels, in dem sich Offen-
heit und Regulierung, Determination und Freiheit iiberkreuzen: »Die Herauf-
kunft der Schrift ist die Heraufkunft des Spiels [...]«, heifit es apodiktisch
gleich zu Beginn der Argumentation (G, 17). Aber auch Derrida wihlt den
Spielbegriff mit Bedacht. Wenn namlich der Signifikant im Verweisgefiige
der Schrift erst das Signifikat produziert, verliert das System der Bedeutungs-
zuschreibung jeden festen Halt in einem wie immer gearteten Auflerhalb. Die

27 Das ist, in etwas anderer Terminologie, das entscheidende Problem des Anfangs
von Hegels Wissenschaft der Logik. Die Bewegung zwischen Sein und Nichts,
Anwesenheit und Abwesenheit, in der Sein und Nichts erst als solche erschei-
nen, muss sich immer schon ereignet haben: »Was die Wahrheit ist, ist weder
das Seyn, noch das Nichts, sondern dafl das Seyn in Nichts, und das Nichts in
Seyn, — nicht tibergeht, — sondern iibergegangen ist.« (WdL 1.1, S. 69)

77

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Zirkulation der Zeichen kennt prinzipiell keine Grenze und lésst sich weder
durch eine transzendentale Reflexion noch eine empirische Anschauung end-
giiltig binden. Weshalb die Bedeutung eines Zeichens dennoch keine beliebi-
ge ist, wird noch zu zeigen sein. Mit Spiel ist jedenfalls jenes Zusammenwir-
ken der Signifikanten angesprochen, das an die Stelle der ideellen Signifikate
tritt. Es setzt eine Bewegung der Entgrenzung des metaphysischen Diskurses
in Gang, weil es mit dem transzendental fundierten Signifikat zugleich auch
den Wert der Gegenwirtigkeit selbst in Frage stellt: »Spie/ wire der Name fiir
die Abwesenheit des transzendentalen Signifikats als Entgrenzung des Spiels,
das heiBit als Erschiitterung [...] der Metaphysik der Prasenz.« (G, 87)

Derart befreit das Spiel die Schrift und das Zeichen von ihrer metaphysi-
schen Bindung an das gesprochene Wort und jede ideelle Bedeutung; es ist
die Voraussetzung dafiir, dass die Schrift selbst zum »Ursprung« der Sprache
und die aufeinander verweisenden Signifikanten zum >Ursprung< der Bedeu-
tung werden koénnen (G, 77). Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen
Rollentausch, bei dem die hierarchische Ordnung zwischen gesprochener
Sprache und Schrift, Signifikat und Signifikant einfachen umgekehrt wiirde,
vielmehr dekonstruiert diese Umstellung zwangslaufig den Begriff des Ur-
sprungs als solchen. Denn beide Werte, der Signifikant und die Schrift, verlie-
ren keineswegs ihren Charakter des >Supplementdren<, Abgeleiteten oder
Zweiten. Indem dieses Zweite zum Anfang wird, erhdlt man einen Ur-
sprungsbegriff, der nicht mehr auf eine letzte Einfachheit oder eine vergange-
ne Prisenz zielt, und sich daher einer vollstindigen Aneignung entzieht.

Zur Bezeichnung des Ursprungs, der dennoch keine Ursprung im strengen
Sinne sein kann, tibernimmt Derrida nun den Begriff der »Spur< (frace), wie
ihn zuvor bereits Emmanuel Lévinas eingefiihrt hat (G, 123).”® Die eingangs
dargelegten gegenldufigen Anforderungen des Schriftkonzepts, zugleich rein
differenziell zu sein und dennoch stabile Bedeutungseinheiten zu produzieren,
konnen mit Hilfe des Spurbegriffs naher erléutert werden:

28 Zu den vielfdltigen Beziehungen zwischen Derrida und Lévinas vgl. Moebius,
Stephan: Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer poststruktu-
ralistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. Frankfurt a. M./New
York 2003, S. 81ff. Der Rekurs auf die Spur findet sich bereits — wenngleich
weniger zentral — in Heideggers Anaximander-Aufsatz (vgl. Heidegger, Martin:
Der Spruch des Anaximander. In: ders.: Holzwege, a.a.O., S. 321-373; hier S.
365). Auch Gadamer bedient sich des Spur-Begriffs, um die Vorstellung abzu-
weisen, in der Sprache bilde sich das Seinsgefiige ab. In den >Bahnen« der Spra-
che, so Gadamer, wird »[...] die Ordnung und das Gefiige unserer Erfahrung
selbst erst und stets wechselnd formiert. Die Sprache ist die Spur der Endlichkeit
[...].« (Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik. 6. Aufl., Tiibingen 1990, S. 461)

78

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

»Noch bevor er mit der Einkerbung der Gravur, der Zeichnung oder dem Buchsta-
ben, einem Signifikanten also, in Verbindung gebracht wird, der im allgemeinen auf
einen von ihm bezeichneten Signifikanten verweist, impliziert der Begriff der
Schrift(graphie) — als die allen Bezeichnungssystemen gemeinsame Moglichkeit —
die Instanz der vereinbarten Spur (trace instituée).« (G, 81)

Die Spur darf jedoch ihrerseits nicht als der »Abdruck« von irgendetwas, das
einmal anwesend war und nun abwesend ist, verstanden werden, sie entzieht
sich der Opposition von Anwesenheit und Abwesenheit (Ltd, 89). Wiirde es
nicht eine ganze Begrifflichkeit verwirren, konnte man sie als den »Ursprung
des Ursprungs«< bezeichnen, der selbst jedoch auf eine »Nicht-Urspriinglich-
keit< zuriickgeht: »Die Spur ist nicht nur das Verschwinden des Ursprungs,
sondern besagt hier [...], daB der Ursprung nicht einmal verschwunden ist,
daB3 die Spur immer nur im Riickgang auf einen Nicht-Ursprung sich konstitu-
iert hat und damit zum Ursprung des Ursprungs gerit.« (G, 108) Derartige
Uberlegungen zu einem sich entziehenden oder abwesenden Ursprung sind —
etwa durch Heidegger® — bekannt und stellen gewissermaBen die unvermeid-
liche Folge eines jeden strengen Denkens der Immanenz dar. Gleichwohl
bleibt fraglich, ob die Ursprungsdimension der Spur neue Einsichten in die
Herkunft der Bedeutung liefert. Denn auch die Spur folgt einer gewissen
»Vereinbarung« (institution), von der Derrida zuvor behauptet, sie sei nur im
Rahmen der allgemeinen Schrift denkbar (G, 78).

Die Beweisfithrung scheint also zirkuldr, da die Schrift das »>Vereinba-
rungsmodell« ermdglichen soll, selbst aber mit der »Spur< eine solche Verein-
barung impliziert. Zu einem Argument wird dies erst, wenn die instituierte
Spur als Bedingung fiir stabilisierte Bedeutungszuschreibung schlechthin auf-
tritt. Sie konnte dadurch den Gegensatz von Institution und Natur unterlaufen,
auf dem jedes intersubjektive Modell der Vereinbarung aufbaut; die »verein-
barte Spur« miisste dann ebenfalls als »Spur einer Vereinbarung« oder »nicht-
urspriinglicher Ursprung einer Vereinbarung< gelesen werden. Und genau
diese Bewegung entfaltet die Grammatologie auf nur wenigen Seiten. Zu-
ndchst, indem sie die Spur an das Motiv der Differenz bindet: »Die vereinbar-
te Spur 146t sich ohne den Gedanken an die Retention der Differenz in einer
Verweisstruktur nicht denken, in der die Differenz als solche erscheint und
damit einen gewissen Spielraum zwischen den erfiillten Termen freigibt.« (G,
82)

Das Zitat beschreibt mit anderen Worten die bekannte Bewegung der dif-
férance, des Aufschubs, bei der die Signifikanten nur deshalb bedeuten oder

29 Vgl. u.a. Heidegger, Martin: Vom Wesen des Grundes. In: ders.: Wegmarken. 3.
Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 123-175; hier S. 174f. Zur Kritik dieser Ur-
sprungsfigur durch Foucault vgl. Quadflieg, Dirk: Das Sein der Sprache. Fou-
caults Archédologie der Moderne. Berlin 2006, S. 92ff.

79

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Bedeutungseffekte produzieren, weil sie endlos aufeinander verweisen, d.h. in
einem differenziellen Netz — einer »Textur< — eingeschrieben sind. Was Derri-
da hier in phinomenologischer Terminologie als >Retention der Differenz«
anspricht, verdeutlicht den Prozess des Differenzierens selbst, den Riickgriff
auf ein Abwesendes, das die Struktur des Zeichenverweises erméglicht, und
zwar ohne ein gegenwirtiges Anwesendes. Die Differenz als solche meint den
Zwischen- oder Spielraum, das Spiel zwischen Abwesenheit und Anwesen-
heit, das konstitutiv fiir jede Bezeichnung ist. In der Bezeichnung ist das Be-
zeichnete immer abwesend und kann daher blof3 als Spur in Erscheinung tre-
ten. Das steckt bereits in Hegels These von der Negativitdt des Begriffs, in der
die Sache an sich negiert und zum Resultat einer dialektischen Negationsbe-
wegung wird. In diesem Sinne schreibt Hegel in der Phdnomenologie des
Geistes: »[...] was vorher die Sache selbst war, ist nur noch eine Spur.« (PhG,
24) Deshalb kommt der Spur auch keine relative Identitét zu, sie ist vielmehr
rurspriinglich« different. Der Ursprung der Bedeutung wird selbst zur Diffe-
renz (G, 65).

Wie aber lassen sich Identifikationen denken, die aus einer Differenz her-
vorgehen? Spur besagt zunichst, dass es konstitutiv eines Anderen bedarf,
damit tiberhaupt Bestimmungen entstehen konnen, und dass diese notwendige
Beziehung auf Anderes stets die absolute Selbstdndigkeit des so Konstituier-
ten verhindert. Wenn es aber die spezifischen Relationen zu anderen Begrif-
fen sind, die einem Begriff seine Bedeutung geben, dann garantiert eben jenes
Geflecht von Differenzen eine gewisse transitorische Gleichheit seiner Be-
stimmung in der Zeit. Der Spurbegriff stellt den Versuch dar, das identisch
Erscheinende von der Differenz, genauer miisste man sagen, von der différan-
ce her zu denken:

»An dieser Stelle setzen das Erscheinen und die Tétigkeit der Differenz eine ur-
spriingliche Synthese voraus, der keine absolute Einféltigkeit mehr vorangeht. Sie
wire also die urspriingliche Spur. Ohne in der minimalen Einheit der zeitlichen Er-
fahrung festgehalten zu werden, ohne eine Spur, die das Andere als Anderes im
Gleichen festhilt, kénnte keine Differenz ihre Arbeit verrichten und kein Sinn in
Erscheinung treten. Es geht hier nicht um eine bereits konstituierte Differenz, son-
dern, vor aller inhaltlichen Bestimmung, um eine reine Bewegung, welche die Diffe-
renz hervorbringt.« (G, 109)

Ein relativ stabiles System aus jreinen< Differenzen wire unméglich, wenn
nicht das je Andere auch als Anderes >festgehalten< werden konnte. Wie das
Zitat weiterhin deutlich macht, geht es dabei keineswegs um ein bereits be-
stehendes Nebeneinander von unabhingigen Elementen. Erst in der Bewe-
gung der Differenzierung realisieren sich die Elemente als andere. Sinn, Be-
deutung, Bestimmung kann es allerdings nur geben, sofern das in Bewegung

80

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

befindliche Geflecht Spuren aufweist, die eine »minimalen Einheit der zeitli-
chen Erfahrung« in der Differenz zu Anderem erméglichen. Weil die différan-
ce gewissermafen nur Andersheit »produziert(, kann es sich bei der syntheti-
schen Leistung nicht um das duflerliche Zusammenfiigen bestehender Einheit
handeln. Insofern setzt jede Identifikation des Gleichen eine Synthese des
Differenten, eine Spur voraus.

Obwohl es naheliegt, das synthetisierende Moment der Spur dem Auf-
schub der différance entgegenzusetzen, wire dies ebenso unzulédssig wie eine
Entgegensetzung von Spiel und Regel in der logischen Grammatik Wittgen-
steins. Beide Paare beschreiben ein wechselseitiges Implikationsverhiltnis
und keine Opposition.*® Derrida behauptet sogar: »Die (reine) Spur ist die
différance.« (G, 109) Eine Bedeutung, die innerhalb eines differenziellen
Verweisungsgefiiges entsteht, kann prinzipiell niemals absolut festgelegt wer-
den. Dennoch funktioniert sie nur als Bedeutung, solange sie auf Anderes
verweist, also nie sie selbst ist, und in ihrer Relationalitit wiederholt werden
kann. Was aber sollte diese »minimale Einheit der zeitlichen Erfahrung si-
chern, wenn nicht das jeweilige Spiel der Differenzen? Allerdings schrénkt
Derrida die Gleichsetzung von Spur und différance ein: Nur die >reine< Spur
ist die différance, ihr jeweiliges besonderes Erscheinen indes ermdglicht es,
eine begriffliche Unterscheidung einzufiihren und zu stabilisieren. Die Per-
spektive der Spur zielt, so konnte man sagen, auf eine Selbigkeit, die nur in
ihrer irreduziblen Beziehung (Differenz) zu Anderem erscheint und daher die
Spuren dieser Andersheit immer in sich tragt: »Spur< versucht diese Ver-
flochtenheit zu nennen, das Andere-im-Selben, das die Bedingung des Selben
selbst und vielleicht die allgemeinste Formulierung dessen ist, was wir hier zu
begreifen suchen.«’!

Sofern sie auch als »Spur des Anderen< verstanden werden kann, erfiillt
sie gewissermaflen eine Erinnerungsfunktion. Allerdings nicht in Bezug auf
eine vergangene Anwesenheit oder Gegenwart, sie erinnert nicht etwas, das
einmal dagewesen wire und nun verschwunden ist. Die Bewegung der Erin-
nerung oder Wiederholung wird vielmehr zur Bedingung fiir das Erscheinen
des Erinnerten. Abgesehen von den zahlreichen Stellen, an denen Derrida die
mit der Spur angesprochene Zeitlichkeit auf die phinomenologische »Reten-
tion< verweist (SP, 62; G, 82; Rg, 42), ldsst sich diese spezielle Gedéchtnisfi-
gur ebenfalls anhand von einigen grundlegenden Einsichten Freuds verdeutli-
chen und konkretisieren. In seinem Text Freud und der Schauplatz der Schrift

30 »Komplementir zur >Spur< benennt die >différance< den fortwdhrenden Auf-
schub, die Unmdoglichkeit, im Hinausgehen iiber jede bestimmte Realisierung
zur Deckung mit sich und mit der Sache zu gelangen.« (Angehrn: Interpretation
und Dekonstruktion, a.a.0., S. 290)

31 Bennington/Derrida: Derrida, a.a.0., S. 84.

81

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zeigt Derrida dariiber hinaus, in welchem Verhiltnis die Spur zum Bewusst-
sein steht.

Den Ankniipfungspunkt fiir Derridas Lektiire bildet ein frither, eher phy-
siologischer Text Freuds, der Entwurf einer Psychologie von 1895. In den
dort versammelten Uberlegungen zur >Bahnung¢ einer neuronalen >Gedicht-
nisspur< sieht Derrida Ansétze vorgezeichnet, um den Ursprung der psychi-
schen Organisation mit Hilfe des Spurbegriffs zu erkldren (SuD, 308). Schon
Freud steht vor der Schwierigkeit, wie aus neuronalen und quantitativen Bah-
nungen Empfindungsqualitidten und schlieBlich das Phanomen des Bewusst-
seins iiberhaupt entstehen konnen.””> Aus der Sicht Derridas gibt Freud zwei
sich ergdnzende Antworten: Zunichst fithrt er die Qualititen des Bewusst-
seins auf ein differenzielles Verhiltnis der neuronalen Bahnen zuriick und
zeigt dann, dass sich diese Differenzialitit, in der die qualitativen Empfindun-
gen entstehen, nur als zeitliche Periode, als Verzeitlichung denken ldsst (SuD,
314). Eine Gedichtnisspur wiirde demnach lediglich die Differenz zwischen
neuronalen Bahnungen aufzeichnen und kein singuldres Datum.

Ein weitaus groBeres Problem bei der Erklirung des Bewusstseins stellt
sich allerdings in der Frage, wie der »psychische Apparat« konstruiert sein
muss, damit er sowohl offen fiir neue Eindriicke bleibt als auch dauerhafte
Spuren aufbewahren kann. Ohne tiefer in die Uberlegungen Freuds einzustei-
gen, der das Gedéchtnisphdnomen durch einen Vergleich mit einem so ge-
nannten »Wunderblock« veranschaulicht, lassen sich vorab zwei bekannte
Modelle der Erinnerung ausschlieBen: Das Gedéchtnis ist weder wie eine
Wachstafel konstruiert, in die alle Eindriicke dauerhaft eingeritzt werden,
noch wie eine Schiefertafel, von der man alle Aufzeichnungen restlos wegwi-
schen kann.* Im ersten Modell néimlich kénnte nichts vergessen werden, im
zweiten dagegen bestiinde die stindige Gefahr eines vollstindigen Gedécht-
nisverlustes.

Da Freud die Empfindungsqualititen differenziell bestimmt, muss sich
kein >urspriingliches< Energiequantum, sondern ein bestimmtes Verhiltnis
von Erregungsstofen wiederholen, damit eine Empfindung erinnert werden
kann: »Nach der psychologischen Erfahrung hingt das Gedéchtnis, d.h. die
fortwirkende Macht eines Erlebnisses ab von einem Faktor, den man die Gro-
Be des Eindrucks nennt, und von der Haufigkeit der Wiederholung desselben
Eindrucks.«** Die Gedichtnisspur meint daher keine einmal angelegte und

32 Vgl. Freud, Sigmund: Entwurf einer Psychologie. In: ders.: Aus den Anfdngen
der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Flie, Abhandlungen und Notizen aus
den Jahren 1887-1902. Hrsg. von Marie Bonaparte u.a., Frankfurt a. M. 1962, S.
316ff.

33 Vgl. Freud, Sigmund: Notiz iiber den Wunderblock. In: ders.: Studienausgabe
Bd. 111, hrsg. von Alexander Mitscherlich u.a. Frankfurt a. M. 2000, S. 365-369.

34 Freud: Entwurf, a.a.0., S. 309.

82

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

standig fortbestehende neuronale Bahnung, die einen dufleren Reiz reprasen-
tiert. Eine Bewusstwerdung verlduft nicht in einer kausalen Kette von einem
urspriinglichen Reiz iiber das Gedichtnis zur bewussten Empfindung. Sie
vollzieht sich in umgekehrter Richtung gemif3 einer »Logik« der Nachtréig-
lichkeit: Erst in der Wiederholung der Differenz erhilt eine Empfindung oder
Wahrnehmung ihre Qualitdt und tritt somit iberhaupt erst als Empfindung
oder Wahrnehmung auf. Freud geht schlieBlich so weit, dass er sogar auf die
Annahme von Quantititen verzichtet und die bewusste Empfindung allein aus
ihrem Verhéltnis zu Anderem ableitet: »Das BewuBtsein gibt uns, was man
Qualitdten heifit, Empfindungen, die in groBer Mannigfaltigkeit anders sind
und deren Anders nach Beziehungen zur Auflenwelt unterschieden wird. In
diesem Anders gibt es Reihen, Ahnlichkeiten u. dgl., Quantititen gibt es ei-
gentlich darin nicht.«*’

Auf die sich anschlieBende »ungeheure Schwierigkeit(, welcher Art diese
Differenzbeziehungen sind, wenn nicht quantitativer, antwortet Freud, es
miisse sich dabei um zeitliche und diskontinuierliche Perioden handeln. Man
kann sich dies wie einen primitiven Morse-Code vorstellen: Dabei setzt sich
eine Information (die Empfindungsqualitit) allein aus den variablen Abstédn-
den zwischen einem Ton (hier einem Erregungsstofl) zusammen. Entschei-
dend ist die Lange der Unterbrechungen, die Verschiedenheiten der Periode
zwischen gleich bleibend geringen Energiequanten und nicht die Ubertragung
unterschiedlich groBer Reize.*®

Fiir Derrida liegt das Verdienst der Psychoanalyse Freuds in diesem
Schema einer allgemeinen Nachtréglichkeit, in der sich eine Empfindungs-
qualitét einzig aufgrund von zeitlichen Zwischenrdumen, in einer Verzeitli-
chung bildet (SuD, 323f.). Ist man weiterhin bereit, eine solche Nachtraglich-
keit als das wesentliche Merkmal der Schrift im Allgemeinen anzusehen,
dann lédsst sich Freuds Modell des psychischen >Apparates< in eine Theorie
der Textualitit umschreiben. Die Textualisierung der Psyche verindert aller-
dings die spiter von Freud entworfene Topik in einschneidender Weise.?’
Dem Bewusstsein als Text steht kein unbewusster Text an einem anderen Ort

35 Ebd., S. 317; vgl. auch SD, 313.

36 »Die Annahme geht aber weiter, dafl die Wahrnehmungsneuronen unféhig sind,
Quantitdten [...] aufzunehmen, dafiir sich die Periode der Erregung aneignen,
und dal3 dieser ihr Zustand von Affektion durch die Periode bei geringster Quan-
tititserfiillung [...] das Fundament des BewuBtseins ist.« (Freud: Entwurf,
a.a.0., S. 319)

37 Obwohl Freuds zahlreiche >skriptuale« Metaphern Derridas Lesart unterstiitzen,
iibersieht er keineswegs den metaphysischen Gesamtrahmen, in den die Psycho-
analyse eingelassen ist: »Der Freudsche Begriff der Spur muf3 also radikalisiert
werden und aus der Metaphysik der Prisenz, die ihn noch (insbesondere in den
Begriffen des Bewulltseins, des Unbewuftseins, des Gedéchtnisses, der Realitit,
das heifit auch in einigen weiteren) festhalt, herausgeldst werden.« (SuD, 348f.)

83

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gegeniiber. Derrida begreift vielmehr das Unbewusste strukturell als die we-
senhafte Nachtriglichkeit eines jeden bewussten Textes (SuD, 323). Was die
Urspur oder Gedéchtnisspur aufbewahrt, bewegt sich jenseits einer bewussten
Aneignung, es ist eine bestimmte zeitliche Periode, ein Aufschub der Diffe-
renz, ohne die keine bewusste Wahrnehmung moglich wire. Insofern werden
sich die Effekte der Spur niemals vollstindig von einem Bewusstsein kontrol-
lieren lassen, da sie gleichsam der blinde Fleck sind, von dem aus man {iber-
haupt zu denken vermag.

Zwei Aspekte verdeutlicht der Exkurs zu Derridas Freud-Lektiire: Er kann
zum einen veranschaulichen, inwiefern die allgemeine Schrift, die différance
und die Spur nicht von einem Bewusstsein abhidngen, da sie dessen Bedin-
gungen diktieren. Bewusstsein, das sich wesentlich durch die Fahigkeit des
Gedichtnisses auszeichnet, kann es nur in der beschriebenen Struktur der
Nachtrdglichkeit oder des zeitlichen Aufschubs geben. Zweitens aber macht
die Spur als >Gedachtnisspur¢, die eine Wiederholung der Differenz impli-
ziert, eine Reihe von Schwierigkeiten im Denken der différance sichtbar, die
in den engeren Bereich einer Semiologie zuriickfithren. Die Anwesenheit des
Wahrgenommenen oder Empfundenen kann ausgehend vom allgemeinen
Schema der Nachtréglichkeit als ein »Simulacrum« der Spur interpretiert wer-
den, das verléschen muss, um wiederholt zu werden:

»Da die Spur kein Anwesen ist, sondern das Simulacrum eines Anwesens, das sich
auflost, verschiebt, verweist, eigentlich nicht stattfindet, gehort das Verloschen zu
ihrer Struktur. [...] Paradox an einer solchen Struktur ist, in der Sprache der Meta-
physik, jene Umkehrung des metaphysischen Begriffs, die den folgenden Effekt
produziert: das Anwesende wird zum Zeichen des Zeichens, zur Spur der Spur. Es
ist nicht mehr das, worauf jede Verweisung in letzter Instanz verweist.« (Rg, 53)

Im Vergleich zu Wittgensteins Riickfithrung der Regel auf eine soziokulturel-
le Lebensform oder den Brauch entspringt Derridas Spurbegriff einer rein
strukturellen Uberlegung zu den impliziten Bedingungen einer sprachimma-
nenten Bedeutungsgenese. Zwar betont auch Derrida, dass die Spur eine Di-
mension der Vorgingigkeit, des >Immer-schon« beinhaltet, schreckt aber da-
vor zuriick, diese vorschnell in eine historische Vergangenheit zu iibersetzten,
weil die Dekonstruktion des Ursprungs die Vorstellung der linearen Ge-
schichte ebenfalls nicht unangetastet lasst.*®

In den frithen Texten Derridas taucht die historische Dimension der Spur
allenfalls in der Figur der Wiederholung auf, bleibt aber gegeniiber dem Mo-
tiv der différance unterbelichtet. Soviel steht jedoch fest: Die Wiederholung
einer »>Bedeutungsspur« wird, da sie eine zeitlich differenzierende Bewegung

38 Siehe dazu das 3. Kapitel.

84

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

meint, niemals eine absolut identische sein kénnen. Und doch kann Derrida
nicht bestreiten, dass es relativ stabile semantische Felder gibt, deren Andau-
ern Voraussetzung fiir das Funktionieren einer jeden Sprache und selbst noch
fur deren Dekonstruktion ist. Wie ist aber eine Wiederholung des Zeichens
moglich, wenn sich seine Bedeutung erst in der Wiederholung bildet?

Eine in mehrfacher Hinsicht aufschlussreiche Antwort bieten die in Limi-
ted Inc. zusammengefassten Auseinandersetzungen Derridas mit der Sprech-
akttheorie von John L. Austin und der sich daran entziindenden Debatte mit
John R. Searle. Dieser Text verdient eingehende Aufmerksamkeit, nicht nur
weil Derrida hier mit der >lterabilitdt« eine Wiederholungsfigur vorstellt, die
zugleich eine Differenz enthélt, sondern weil er sich dariiber hinaus auf eine
Theoriesprache einlésst, die jener Wittgensteins ndher kommt als es die im
Umfeld der Grammatologie entfaltete Terminologie vermag. Aufhinger fiir
den Eingangsaufsatz Signatur, Ereignis, Kontext ist die ebenso zentrale wie
problematische Stellung des Begriffs der Kommunikation in zahlreichen
Sprachphilosophien. Jede Theorie der Kommunikation muss bereits in der
Formulierung ihres eigenen Anliegens auf einen gesicherten Sinn des Begriffs
yKommunikation« zuriickgreifen, sie muss voraussetzen, dass sich der »Sinn¢
selbst kommunizieren lidsst, da andernfalls ihr Vorhaben zum Scheitern ver-
urteilt wére (Ltd, 15). Als Theorie geht sie deshalb immer schon von der
Moglichkeit einer kommunizierbaren Bedeutung aus, die sie zu begriinden
vorgibt.

Man kann diese paradox anmutende Voraussetzungsstruktur jedoch ein-
schrianken, indem man die Geltung der Bedeutung — und natiirlich auch dieje-
nige der Kommunikation — auf einen Kontext begrenzt. In gewisser Weise
charakterisiert diese Strategie Wittgensteins Sprachspielkonzept, in der jedes
Wort seine Bedeutung allein aus den Anwendungsregeln eines spezifischen
Kontextes erhélt. Und wenn die Spur in der allgemeinen Schrift die Bedeu-
tung eines Signifikanten an die umgebende Verweisstruktur binden, liegt es
dann nicht nahe, sie ebenfalls im Sinne eines Kontextes zu verstehen? Freilich
hat sich Derrida diese Terminologie nie zu Eigen gemacht, er verwirft sie je-
doch nicht sogleich. Seine Vorbehalte gegen den Kontextbegriff, wie er nor-
malerweise in der Sprachtheorie gebraucht wird, richten sich allerdings gegen
den Versuch, mit Hilfe der Beriicksichtigung des Kontextes eine Kontrolle
tiber mogliche Mehrfachbedeutungen einzelner Zeichen zu erlangen. Ein
Wort erhélt seine Bedeutung dann nicht durch den Bezug auf einen oder meh-
rere Referenten, es wird vollstindig durch den Zusammenhang seiner Ver-
wendung bestimmt. Um einen Kontext zu erschlieBen, miissten jedoch die
dort auftauchenden Bedeutungen bereits bekannt sein. Dadurch verschiebt
sich fiir Derrida die Frage nach der Bedeutungsbestimmung lediglich auf die
Frage, ob es einen eindeutig bestimmbaren Kontext gibt (Ltd, 17).

85

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Die Moglichkeit eines »absolut bestimmten Kontextes< kann Derrida vor
dem Hintergrund seines Konzepts einer allgemeinen Schrift zuriickweisen.
Gleichwohl muss er aufzeigen, wie sich die differenziellen Bedeutungsspuren
im Text trotz ihrer Ursprungslosigkeit wiederholen lassen. Dazu entfaltet er
eine Beweisfithrung, die dem )Privatsprachen-Argument« Wittgensteins struk-
turell verwandt ist. Wie gesehen, liegt es laut Wittgenstein im Begriff der Re-
gel selbst, dass diese nicht ein einziges Mal von einem einzigen Menschen
angewendet werden kann — was immer dort zur Anwendung kommt, es wire
jedenfalls keine Regel (WW1, § 199). Ahnliches gilt fiir die Schrift, sie muss
lesbar bleiben, selbst wenn ihr Empfinger abwesend ist oder stirbt:

»Sie [die Schrift; D.Q.] muBl wiederholbar — iterierbar — sein in absoluter Abwesen-
heit des Empféngers oder der Gesamtheit der empirisch bestimmbaren Empfanger.
Diese Iterabilitit — (iter, nochmals, kommt von itera, anders im Sanskrit, und alles
Folgende kann als Ausbeutung dieser Logik gelesen werde, die die Wiederholung
mit der Andersheit verkniipft) strukturiert das Zeichen [margue] der Schrift selbst,
tibrigens ganz gleich, um welchen Schrifttypus es sich auch handeln mag [...].«
(Ltd, 24)

Mit der hier angekiindigten >Logik der Iterabilitét< soll sich also die bislang
offene Frage beantwortet lassen, wie eine notwendige Wiederholbarkeit des
Zeichens mit der konstitutiven Andersheit im Spurbegriff zusammen passt.
Dazu rekurriert Derrida auf den Begriff des Codes im Sinne einer Regelung,
die eine identifizierende Wiederholung des Zeichens zulédsst. Da jeder Code
auch ohne die Anwesenheit seines Empfiangers funktionieren muss, kann es
streng genommen keinen >strukturell geheimen Code«< geben, er muss sich,
um Code zu sein, wiederholen lassen oder iterierbar sein.

Aus der eigentiimlichen Kombination von Code und Iteration zieht Derri-
da nun zwei >paradoxe Konsequenzen«: »[...] die Durchschlagung der Autori-
tit des Codes als geschlossenes Regelsystem; gleichzeitig die radikale Zersto-
rung jedes Kontextes als Protokoll des Codes.« (Ltd, 25) Die »Autoritit des
Codes als geschlossenes Regelsystem« wird durch die Werte der différance
und der Spur unterminiert, weil diese eine irreduzible Differenz in das System
einfiihren, die selbst nicht mehr regel- und kontrollierbar ist. Jede signifikante
Einheit des Codes wird erst durch die Iterabilitdt ihrer Differenz zu anderen
Einheiten identifizierbar und kann deshalb niemals in eine reine Selbstidenti-
tdt tibergehen. Die in der Iteration konstituierte Einheit einer signifikanten
Form, so Derrida, bedarf jedoch weder eines Referenten noch eines Signifi-
kats, um wiederholbar zu sein (ebd., 29). Dadurch aber kénnen sie prinzipiell
mit jedem Kontext — >real< oder semiotisch — brechen.

Ein Zeichen bleibt auch dann lesbar, wenn die Umstinde seiner Nieder-
schrift vollkommen unbekannt sind (etwa bei einem anonymen Text), und es

86

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

ist ebenfalls méglich, ein Zeichen aus einem semiotischen Kontext (einer Ket-
te von Verweisungen) in einen anderen Kontext zu verpflanzen, ohne den
Zeichencharakter notwendigerweise zu zerstdren. Die Moglichkeit einer sol-
chen Verpflanzung — Derrida spricht auch von einer >Aufpfropfung« [greffe]
(Ltd, 27) — wire aber einmal mehr keine zufillige oder nebensdchliche, sie
gehort zur Struktur des Zeichens. Da es nur in einer »Verrdumlichung« oder
yLiicke< der différance erscheint, bleibt es stets von den anderen Zeichen ge-
trennt und somit prinzipiell abtrennbar. Gleichwohl ist damit nicht gemeint,
das Zeichen habe eine Bedeutung unabhingig von jedem Kontext; es gibt
allerdings keinen Kontext, der die »eigentliche« oder »urspriingliche< Bedeu-
tung eines Zeichens festlegt.”

Zusammenfassend weist Signatur, Ereignis, Kontext drei verbreitete Vor-
stellungen der Kommunikationstheorie dariiber zuriick, wie das Zeichen iden-
tifiziert und wiederholt werden kann: Fiir Derrida findet das Zeichen seine
Bestimmung weder in seiner Verbindung zu einem ideellen Bedeutungsgehalt
oder einem auflersprachlichen Referenten noch einem vollstéindig geregelten
Code, noch einem Kontext. Es gilt jedoch, Derridas Argumentationsgang sehr
genau zu folgen, denn er spricht diesen drei Erkldrungsmodellen keineswegs
jegliche Berechtigung ab. Er hilt sie allerdings fiir metaphysisch vorbelastet
und daher nicht ausreichend, um das Wesen der Bedeutung erfassen zu kon-
nen. Selbstverstiandlich bestreitet die Dekonstruktion nicht, dass Ausdriicke je
nach Kontext verschiedene Bedeutungen annehmen konnen, dass es gewisser
Codes, Regeln oder Konventionen bedarf, damit Sprache iiberhaupt funktio-
niert, dass es schlieBlich sogar Fille von >Referenz¢ gibt (Ltd, 228f.).* Zur
Erklarung des Wesens der Signifikation aber reichen sie nicht aus, weil sie die
Sprache jeweils auf einen strikt eingegrenzten Bereich reduzieren miissen.
Kurz: Zwar werden Referenz, Code und Kontext nicht kategorisch ausge-
schlossen, ihr Fehlen stellt jedoch eine »>strukturelle Moglichkeit< des Zei-

39 Insofern kann Derrida mit Nietzsche sagen, jeder Begriff sei urspriinglich meta-
phorisch, wodurch allerdings der Begriff der Metapher, tiberhaupt das Verhilt-
nis von Begriff und Metapher im traditionellen Sinne zerstort wird (vgl. Nietz-
sche, Friedrich: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne. In:
ders.: Kritische Studienausgabe Bd. 1, hrsg. von Giorgio Colli u. Mazzino Mon-
tinari, 2. Aufl., Miinchen/Berlin/New York 1988, S. 873-890; hier S. 879f.; und
Derridas Text Die weifSe Mythologie, Rg, 229-290).

40 Die Kritik von David Wood, »Derrida cannot handle the idea of context«, greift
deshalb bei weitem zu kurz. Mit der bloBen Behauptung, >die menschliche Welt
der Handlungen und Wahrnehmungen sei kein Text, sondern ein Kontext¢, hat
man Derridas diffizile Argumentation keineswegs entkréftet (vgl. Wood, David:
The Deconstruction of Time. Atlantic Highlands, NJ 1989, S. 305). Die Ver-
wechslung von Aussagen tiber die Nicht-Urspriinglichkeit von Signifikat, Kon-
text, Subjekt, Geschichte usw. mit der These vom absoluten Verschwinden die-
ser GroBen gehort zu den zentralen Missverstidndnissen der Debatte um die sog.
Postmoderne.

87

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

chens dar und kann daher in der Erklirung der Bedeutungsgenese nicht unbe-
riicksichtigt oder ausgeschlossen bleiben.

Dennoch spricht Signatur, Ereignis, Kontext iiber das Gegenkonzept der
Iterabilitdt eher ex negativo, obwohl es doch, wie es an einer Stelle heif3t, ein
»Gesetz¢ darstellt, folglich auch explizierbare positive >GesetzmiBigkeitenc
aufweisen miisste’":

»Diese strukturelle Moglichkeit, des Referenten oder Signifikats (und somit der
Kommunikation und ihres Kontextes) beraubt zu werden, macht, wie mir scheint,
jedes Zeichen [marque], auch ein miindliches, ganz allgemein zu einem Graphem,
das heif3t, wie wir gesehen haben, zur nicht-anwesenden restance eines differentiel-
len Zeichens [marque différentielle], das von seiner vorgeblichen >Produktion< oder
seinem Ursprung abgeschnitten ist. Und ich werde dieses Gesetz sogar auf jede >Er-
fahrung« im allgemeinen ausdehnen, gesetzt, es gibt keine Erfahrung reiner Gegen-
wart, sondern nur Ketten differentieller Zeichen [marques].« (Ltd, 29)

Nun also, nach der Schrift, der différance und der Spur, ein weiterer Term: die
restance, ein Neologismus, den man, so der Vorschlag des Ubersetzers Wer-
ner Rappl, ein wenig holprig mit »verdndertes Zuriickbleiben< ins Deutsche
iibertragen konnte.*” Uniibersehbar ist der Anklang an die différance, deren
Endung auf -ance, das wurde bereits betont, sowohl Aktivitit als auch Passi-
vitdt beinhaltet. Die Frage ist berechtigt, ob durch eine weitere Wortschop-
fung das eigentliche Problem der Iteration, das Mit- und Gegeneinander von
Andersheit und Wiederholung, gelost oder doch nur ein weiteres Mal ver-
schoben wird. Es hat in der Tat den Anschein, als vertrete restance lediglich
die Aufgabe der Spur, denn wie diese zielt sie auf ein Bleibendes, das sich
ausschlieBlich in der Verdnderung herstellt.

Erstaunlicherweise aber begniigt sich Signatur, Ereignis, Kontext mit die-
ser einzigen Nennung. Erst die kritische Wiederaufnahme des Zitats durch
Searle ist Anlass fiir Derrida, in seiner mit Limited Inc. abc ... iiberschriebe-
nen (und nicht ganz von Polemik freien) Antwort auf Searle erneut auf das
Moment der restance in der Iteration einzugehen. In seinem Artikel Reitera-
ting the Differences wirft Searle Derrida vor, dieser habe die Féhigkeit eines
jeden Textes, in Abwesenheit eines Autors zu bedeuten, falschlicherweise mit
der Notwendigkeit einer Wiederholbarkeit des Zeichens zusammengebracht.
In der Folge entstehe deshalb eine Konfusion von Permanenz und Iterabilitét,

41 Bennington weist darauf hin, dass das Gesetz bei Derrida nicht mit der Regel bei
Wittgenstein gleichgesetzt werden kann, weil die Regel auf eine Beherrschbar-
keit des Kontextes zielt, die das hier angesprochene Gesetz verneinen muss (vgl.
Bennington/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 104f.).

42 Vgl. die Anmerkung des Ubersetzers in Ltd, S. 241f.

88

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

die das gesamte Argument von Signatur, Ereignis, Kontext bestimme.” Ge-
gen diese Lesart wiederum wendet Derrida ein, man verfehle gerade den Ein-
satz der restance, wenn man sie, wie Searle, mit yPermanenzc« iibersetzt — und
in der Tat bedarf es kaum eines Neologismus, um >Permanenz« addquat zum
Ausdruck zu bringen (Ltd, 86f.).** In Signatur, Ereignis, Kontext ist dariiber
hinaus von einer »nicht-anwesenden restance< die Rede und somit von einer
Zuschreibung, die der Vorstellung von einer andauernden, substanziellen Pra-
senz entgegenlduft. Bevor er selbst die restance mit der Spur in Verbindung
bringt, erldutert Derrida seine eigene Aussage wie folgt:

»Die Iterabilitit setzt eine minimale restance voraus (wie auch eine minimale,
wenngleich begrenzte Idealisierung), damit die Selbst-Identitdt in, quer durch und
selbst hinsichtlich der Veranderung [altération] wiederholbar und identifizierbar ist.
Denn die Struktur der Iteration, ein weiterer entscheidender Zug, impliziert gleich-
zeitig ldentitdt und Differenz. [...] Die Iterabilitdt eines Elements spaltet a priori
seine eigene Identitdt, ohne zu beriicksichtigen, daB sich diese Identitdt nicht anders
bestimmen, abgrenzen kann als in der differentiellen Bezichung mit anderen Ele-
menten, und trigt die Marke dieser Differenz.« (Ltd, 89)

Ohne eine »minimale Idealisierung« im differenziellen Gefiige konnte es keine
Wiederholung geben, und erst in der paradoxen Gleichzeitigkeit von Identitdt
und Differenz wird das signifikante Element identifiziert, markiert und in der-
selben Bewegung seiner (absoluten) Identitit mit sich selbst a priori beraubt —
diese Bedingung nennt Derrida >Iterabilitit.*’ Die restance ist eine Streich-
marke dieses anfinglichen Verlustes und erlaubt paradoxerweise gerade des-
halb eine neuerliche Markierung oder Wiedereinzeichnung [re-marque] in die

43 »This confusion of permanence with iterability lies at the heart of his [Derridas;
D.Q.] argument [...].« (Searle, John R.: Reiterating the Differences. A reply to
Derrida. In: Glyph. Johns Hopkins textual Studies, Heft 1, 1977, S. 198-208;
hier S. 200)

44 In einem Interview greift Derrida spéter erneut das Begriffsfeld des Wortes reste
auf und erklért: »Das Wort reste, so wie ich es schreibe, ist dem deutschen Wort
Rest [1.0rg. deutsch] in der Bedeutung von >Uberbleibsel¢, Abfall oder Spur ni-
her als dem Wort bleiben [i.0rg. deutsch] im Sinne von Permanenz. Der Rest
»ist« nicht, da er nicht das ist, was in der Stanze, der Substanz oder der Stabilitit
fortbesteht. Was ich restance nenne, verindert nicht mehr das Sein oder die Pri-
senz von Sein. Es deutet auf eine Wiederholung oder vielmehr eine Iterabilitéit
hin, die nicht mehr vom Sein oder Seienden ausgeht.« (Derrida, Jacques: Aus-
lassungspunkte. Gesprache. Wien 1998, S. 325)

45 Gasché unterscheidet zwischen Iteration im Sinne einer empirischen Wiederho-
lung und Iterabilitit als deren Moglichkeitsbedingung: »In order not to mistake
this possibility for the always accidentally occurring repetition of common sen-
se, Derrida calls it not iteration but iterability [...].« (Gasché, Rodolphe: The
Tain of the Mirror. Derrida and the Philosophy of Reflection. Cambridge
(Mass.)/London 1986, S. 212)

89

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

signifikante Struktur. Inwiefern eine solche Re-Markierung den Platz des tra-
ditionellen Reflexionsbegriffs einnehmen kann und ihn zwangsldufig ver-
schiebt, soll im zweiten Teil thematisiert werden; an dieser Stelle gilt es fest-
zuhalten, dass es keine différance ohne Spur, keine Iteration ohne restance
geben kann. Und dennoch beschreiben die Spur und die restance nicht einfach
die Bedingung der Moglichkeit einer Identitét, denn sie sind zugleich die Be-
dingung der Unmoglichkeit einer absoluten und reinen Identitét (G, 248). In-
sofern konnte das angesprochene Gesetz der Iterabilitdt mit Bennington ge-
sprochen lauten: »Die Bedingung der Moglichkeit eines Phanomens stellt zu-
gleich die Bedingung der Unméglichkeit seiner Reinheit dar.<* Weil es je-
doch unvorhersehbare Folgen zeitigt, ist die Wirkung dieses Gesetzes selbst
keine >gesetzmiBige«; es wire vielmehr im Sinne eines >Gesetzes unent-
scheidbarer Kontamination«< zu denken (Ltd, 99).

Zweifellos geht Derrida mit einer solchen paradoxen Bedingungsstruktur
iiber den Regelbegriff Wittgensteins hinaus, dessen Funktion es ist, trotz feh-
lender Metaregeln eine kontextdependente Ordnung aufzustellen. Dennoch
sind sich beide an dieser Stelle nidher als es auf den ersten Blick scheinen
mag. Nicht nur, weil Wittgensteins Absage an ein gemeinsames Wesen aller
Sprachspiele notwendigerweise den Regelbegriff skontaminiert< und ihn einer
allgemeinen Explikation immer wieder entziechen muss. Auch Derrida weist
wiederholt auf eine geradezu ypragmatische« Ausrichtung der Grammatologie
hin.*” Pragmatisch deshalb, weil die Grammatologie nicht behauptet, sie wiir-
de die Regeln der Sprache, ihren jeweiligen grammatischen, semantischen,
rhetorischen, soziokulturellen usw. Kontext, in dem sie auftaucht, ex nihilo
erfinden oder verindern. Vielmehr stellt sie eine >Strategie« dar, die es er-
laubt, in den immer schon gegebenen Mdoglichkeiten der Sprache zu »handeln«
und zuweilen den Spielraum der Moglichkeiten (wieder) zu er6ffnen. Damit
es aber tiberhaupt einen solchen Spielraum gibt, bedarf es notwendigerweise
relational stabilisierter Bestimmtheiten:

»Das, was man die »Objektivitit« nennt, zum Beispiel die wissenschaftliche (an die
ich in einer gegebene Situation fest glaube), besteht nur innerhalb eines extrem gro-
Ben, alten, stark verankerten, in einem Netz von Konventionen (zum Beispiel denen
der Sprache) stabilisierten oder verwurzelten Kontextes, der nichtsdestoweniger ein
Kontext bleibt.« (Ltd, 211)

46 Vgl. Bennington/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 283.

47 Um dem pejorativen Beiklang von »pragmatisch¢ zu entgehen, spricht Derrida in
Psyché von einer pragrammatologie: »Ouvert a une autre pensée de I’envoi, des
envois, cette pragrammatologie devrait chaque fois tenir compte de la situation
des marques, en particulier des énoncés, de la place des destinateurs et des des-
tinataires, du cadrage et du découpage socio-historique, etc.« (Derrida, Jacques:
Psyché. Invention de I’autre. Bd. 1, Paris 1998, S. 381)

90

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

»Wenn ich von grofler Stabilitét spreche, so um zu unterstreichen, dafl diese seman-
tische Schicht weder urspriinglich noch ahistorisch [...] ist. Diese Stabilisierung ist
relativ, auch wenn sie manchmal so grof3 ist, daf} sie unverrtickbar und permanent
erscheint. Sie ist das Augenblicksergebnis einer langen Geschichte von Kriftever-
hiltnissen [...].« (Ebd., 223f.)

Ausgehend von der Frage nach der Herkunft der Spur und dem, was in einer
differenziellen Bestimmung »iibrig bleibt« (der restance), wird man bei Derri-
da frither oder spéter an einen Bereich der Geschichte verwiesen. Bevor ge-
nauer untersucht wird, was es mit dieser Geschichtlichkeit auf sich hat, sei
vermerkt, dass Derrida der »stabilisierten semantischen Schicht« keinen Na-
men gibt, nicht einmal einen neuen Namen. Denn letztlich wird man dariiber
nicht mehr sagen konnen als bereits mit der eingefithrten Terminologie aus-
gedriickt ist. Auch das >Netz der Konventionen¢, der »>stabilisierte Kontext«
bleibt immer abhéngig von einer trace différantielle, jenem Zusammenspiel
von différance und Spur vor der Unterscheidung von Identitdt und Differenz
(Ltd, 224). Insofern kommt die Kette der dekonstruktiven Begrifflichkeiten
hier an ein Ende, sie st6B3t, um mit Wittgenstein zu sprechen, auf jenen »harten
Felsen, an dem sich der Spaten zuriickbiegt< — allerdings nicht, wie das Bild
suggeriert, weil man an eine letzte Substanz, ein festes und unzerstorbares
Wesen gelangt, sondern weil jedes weitere Vordringen entweder in einer tran-
szendentalphilosophischen Wende oder einer teleologischen Geschichtsspe-
kulation miinden miisste. Beide Alternativen aber liegen sowohl Derrida als
auch Wittgenstein fern. Es wundert daher kaum, wenn Derrida in einer ganz
dhnlichen Geste seine Aufgabe in erster Linie darin sieht, die komplexen kon-
ventionellen Strukturen, die stets Ausdruck von »gesellschaftlich-institutionel-
len Machtbeziehungen« sind, nur aufzudecken — die »Dekonstruktion¢ selbst
wire vor aller Theoretisierung die fortwdhrende Auto-Destabilisierung des
Kontextes durch die Iteration, das Gesetz der Kontaminierung (Ltd, 227).

c) Das Wesen als Widerspruch

Es gilt nun, ein zentrales Motiv vom Anfang dieses ersten Teils wieder aufzu-
nehmen, die selbstbeziigliche Negation bei Hegel. Sowohl Wittgenstein als
auch Derrida stellen Modelle zur Verfiigung, die es erlauben, den Prozess der
Signifikation unabhéngig von einer Referenz auf AuBersprachliches zu be-
schreiben. Fiir beide verschiebt sich die Frage nach dem »Wesen« deshalb in
einen im weitesten Sinne geschichtlichen Bereich: Die Lebensform hier und
die stabilisierten Spuren bzw. ein Netz der Konventionen dort. Wie aber be-
antwortet Hegel die Frage nach dem Wesen? Bereits dargestellt wurde, dass
sich die Selbstbestimmung des Begriffs auf das immanente Bewegungsprinzip
einer doppelten Negation zuriickfithren lasst. Als Wesensmerkmal muss diese

91

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Negationsbewegung bedingungslos sein, was jedoch nicht heif3t, sie sei ohne
jede Voraussetzung. Auf dieser wichtigen Unterscheidung beruht Hegels
»Lehre vom Weseng; in ihr zeigt sich, wie der begriffliche Differenzierungs-
prozess sich seine eigenen Voraussetzungen jsetzt< und absolut unbedingt
wird. Die Darstellung dieser Selbstsetzung {ibernimmt im Text der Logik der
erste Abschnitt der »Lehre vom Weseng, der im folgenden kursorisch rekon-
struiert werden soll. Da die gedoppelte Negation von ihrer reinen Struktur her
eine Spiegelung, also eine >Reflexion« beschreibt, sind die Wesensbestim-
mungen zugleich solche der Reflexion und ist das Wesen als »Reflexion in
ihm selbst« zu verstehen (WdL 1.2, 244).

Gleichwohl ist die Bezeichnung >Reflexion« irrefithrend, soweit damit ei-
ne Aktivitdt des Bewusstseins assoziiert wird. Wie anfiéinglich betont, bewegt
sich die gesamte Wissenschaft der Logik jenseits der Bewusstseinsphiloso-
phie. Dass dies auch und insbesondere fiir die Reflexionsbestimmungen gilt,
macht ihre Einordnung in die so genannte >objektive Logik< deutlich. In der
Einleitung umreifit Hegel deren Aufgabe wie folgt:

»Die objective Logik tritt [...] an die Stelle der vormaligen Metaphysik, als welche
das wissenschaftliche Gebdude tiber die Welt war, das nur durch Gedanken ausge-
fiihrt seyn sollte. [...] Aber die Logik betrachtet diese Formen [die reinen Denkfor-
men, D.Q.] frey von jenen Substraten, den Subjecten der Vorstellung, und ihre Natur
und Werth an und fiir sich selbst.« (WdL 1.1, 48£.)*

Wenn Hegel im Rahmen der Logik von »Reflexion« spricht, rekurriert er nicht
auf die Fahigkeit menschlicher »Subjekte<, denen allein normalerweise Refle-
xivitdt zugesprochen wird. Reflexiv nennt Hegel den Prozess der Negation
innerhalb des sprachlichen Verweisungsgefiiges; die Moglichkeit zur Refle-
xion kommt daher den Denkformen »an und fiir sich selbst zu.*

48 Die robjektive Logik¢, das macht der Zusammenhang des Zitates deutlich, will
vor allem die alte Ontologie tiberwinden. Insofern ist es zumindest irrefiithrend,
wenn etwa Taylor weiterhin pauschal von »Hegels Ontologie« spricht (vgl. Tay-
lor, Charles: Hegel. Frankfurt a. M. 1978, S. 299). Auch Horstmann benutzt die
Formulierung »Hegels Ontologie«, allerdings mit der erlduternden Einschrin-
kung, dass damit eine Konzeption gemeint sei, in der das Objekt je nur durch
den Begriff bestimmt werden kann (vgl. Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und
Relation. Hegel, Bradley, Russell und die Kontroverse iiber interne und externe
Beziechungen. Konigstein 1984, S. 65f.).

49 Vgl. dazu auch Iber, Christian: Metaphysik absoluter Relationalitit. Eine Studie
zu den beiden ersten Kapiteln von Hegels Wesenslogik. Berlin/New York 1990,
S. 243f. In der Wendung >an und fiir sich selbst« steckt bereits die Reflexivitit
dieser Formen: Sie sind Substanz (an sich) nur soweit sie sich selbst gegen An-
deres bestimmen (fiir sich). Diese Moglichkeit der Selbstbestimmung verleiht
dem Begrifflichen insgesamt einen Subjektcharakter.

92

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Erstaunlicherweise aber erdffnet Hegel seine Ausfithrungen zur Wesens-
struktur mit einer Betrachtung des Scheins. Die kurze Einleitung, in der zuerst
das Wesen und dann das Sein als Schein gekennzeichnet werden, um schlief3-
lich in die Reflexion iiberzugehen, ist jedoch weit mehr als ein dialektischer
Taschenspielertrick.”® An ihr verdeutlich sich in priignanter Form, vor wel-
chem Problem die Logik eigentlich steht. Thr fehlt ndmlich sowohl die Riick-
bindung an eine auBlersprachliche Wirklichkeit als auch die Gewissheit einer
transzendentalen Anschauung. Sie muss daher die Bedingungen der Bedeu-
tungsgenese rein aus den Begriffsverhéltnissen ableiten, und das heifit im Fal-
le des Wesensbegriffs, allein aus den Ergebnissen der vorhergehenden Logik
des Seins. Wenn es zwischen Sein und Wesen einen Unterschied gibt — und
daran besteht fiir Hegel von Beginn an keinerlei Zweifel’' —, muss das Wesen,
unabhingig davon, was unter den Seinsbestimmungen genau zu verstehen ist,
sich von diesen »wesentlich« unterscheiden. Rein negativ betrachtet wire das
Wesen daher ein Schein, der Gegenbegriff zum Sein: »Das Wesen ist aber das
an und fur sich aufgehobene Seyn; es ist nur Schein, was ihm [dem Sein;
D.Q.] gegeniibersteht.« (WAL 1.2, 244) Eine solche erste Anndherung bleibt
jedoch unbefriedigend, da das Scheinhafte fir gew6hnlich auch das »Unwe-
sentliche< bedeutet. Der Versuch, den Begriff »Wesen« durch eine semanti-
sche Abgrenzung gegen das Sein zu fassen, verstrickt sich somit gleich zu
Anfang in einen Widerspruch.

Das negative Verhiltnis von Sein und Wesen muss deshalb mit Blick auf
die Seinslogik genauer untersucht werden. Bereits dort wird das endliche Da-
sein bestimmt als »die erste Negation der Negation, da es kein Etwas ohne
ein Anderes geben kann. Damit iiberhaupt Etwas als Etwas erscheinen kann,
muss es sich auf ein Anderes beziehen und, um es selbst sein zu kénnen, den
Unterschied negieren (WdL 1.1, 102ff.). Diese Negationsbewegung des Seins
nennt Hegel auch »Ubergehen in Anderes¢, weil die sprachliche Bestimmung
eines Seienden auf eine AuBerlichkeit verweist. Wenn aber bereits die Seins-
bestimmungen mit Negationen arbeiten, wird fraglich, ob man das Wesen in
gleicher Weise als Negation, in diesem Fall des Seins insgesamt, begreifen
kann. Gegen die erste negative Bestimmung des Wesens lieBe sich zudem
einwenden, sie sei noch eine Unterscheidung innerhalb des Seins, zwischen
wesentlichem und unwesentlichem Dasein: »Der Unterschied von Wesentli-

50 Wolfle etwa bezeichnet dieses erste Kapitel als eine >Ubergangsstufe«, die »aus
dem strengen Gang der Logik auszuscheiden« wire, da sie fiir die iibrige We-
senlogik lediglich untergeordnete Bedeutung habe (vgl. Wolfle, Gerhard: Die
Wesenslogik in Hegels Wissenschaft der Logik. Versuch einer Rekonstruktion
und Kritik unter besonderer Beriicksichtigung der philosophischen Tradition.
Stuttgart/Bad Cannstatt 1994, S. 194).

51 »[...] Ens begreift sowohl Seyn als Wesen unter sich, fiir welchen Unterschied
unsere Sprache gliicklicherweise den verschiedenen Ausdruck gerettet hat.«
(WdL L1, 48f.)

93

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

chem und Unwesentlichem hat das Wesen in die Sphire des Daseins zuriick-
fallen lassen; indem das Wesen, wie es zunidchst ist, als unmittelbar seyendes,
und damit nur als Anderes bestimmt ist gegen das Seyn.« (WdL 1.2, 245)

Um die Wesensdimension hinreichend von der des Seienden abzugrenzen,
ohne sie wie ein »Etwas«< zu behandeln, bietet sich indes ein eleganter Ausweg
an: Man muss das Wesen als die Beziehung der Negation innerhalb des Seins
selbst verstehen. Oder anders ausgedriickt: Da das Sein selbst nur in der Ver-
mittlung durch Negationsbeziehungen erscheint, ist ihm die Negativitit we-
sentlich. Dem Wesen als Relationsform liegt kein seiendes Substrat mehr zu-
grunde und es geht auch nicht in Seiendes iiber. Offenbar hat Hegel diesen
Weg vor Augen, wenn er das Wesen als die »absolute Negativitit des Seins<
ansetzt (ebd.). Erst zu Beginn der Wesenlogik also erhilt Hegel jenes Konzept
der Negation, die Henrich als »autonom« bezeichnet.>

Die Einftihrung des Scheinbegriffs dient allerdings nicht allein dem Nach-
weis, dass sich die Bedeutungsbestimmung des Wesens, denkt man sie unre-
flektiert in den Begrifflichkeiten des Seins, in Widerspriiche verstrickt. Um-
gekehrt konnen nunmehr aus der Sicht des Wesens in seiner Funktion als ab-
soluter Negativitdt alle Bestimmungen der Seinslogik >scheinbar< genannt
werden, weil sie die eigentliche Natur der Negationsbewegung noch nicht zu
denken vermochten. Trotzdem wechselt damit die Zuschreibung >Schein¢
nicht einfach vom Wesen auf das Sein tiber. In auffilliger Weise zieht sich
eine nicht pejorative Semantik des Scheins weiterhin quer durch die gesamte
Wesenslogik.” Positiv gewendet vermag das Scheinen etwas auszudriicken,
was der bislang von Hegel eingesetzten Begriffsprache nicht gelingt: Die Be-
ziehung des Negativen auf sich selbst ist nimlich kein Ubergehen in ein ande-
res Seiendes mehr, sondern nur noch das »Scheinen seiner in sich selbst< oder
eben Reflexion (WdL 1.2, 249).

Es ist bemerkenswert zu sehen, wie Hegel den Begriff »Wesen< zu Beginn
des zweiten Buchs der Logik einzig durch eine fortschreitende Freilegung der
darin enthaltenen Bedeutungen einfiihrt. Denn unabhéngig von allen weiteren
inhaltlichen Ausfiillungen impliziert der Wesensbegriff traditionellerweise ein
Absehen vom empirischen Dasein der Gegenstinde. Gleichwohl hat die Me-
taphysik, um mit Heidegger zu sprechen, entgegen dieser Bedeutungsimplika-

52 Obwohl, wie Henrich sagt, Hegel seine »>Grundoperation< am Anfang der We-
senslogik am besten darlegt, muss sie bereits in den fritheren Teilen am Werk
sein (vgl. Henrich: Grundoperation, a.a.O., S. 223ff)). Diese Einsicht sollte je-
doch nicht iiber die hochst unterschiedlichen Formen hinwegtiuschen, in denen
Negativitit tatsdchlich innerhalb der Hegel’schen Logik auftaucht (vgl. Henrich,
Dieter: Formen der Negation in Hegels Logik. In: Horstmann: Dialektik, a.a.O.,
S. 213-229).

53 Das veranlasst Theunissen zu der Schlussfolgerung: »Demnach ist die ganze
objektive Logik eine Logik des Scheins.« (Theunissen: Sein und Schein, a.a.O.,
S.77)

94

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

tion das Wesen des Seins zumeist im Sinne eines Seienden gedacht, und zwar
entweder als erstes oder hochstes Seiendes.>* Dagegen mochte Hegel der Dif-
ferenz von Sein und Wesen zu ihrem Recht verhelfen, selbst auf die Gefahr
hin, aus Sicht der »vormaligen Metaphysik« widerspriichliche Aussagen zu
produzieren. Im weiteren Verlauf der Wesenslogik wird sich dann sogar er-
weisen, dass der Widerspruch selbst den eigentlichen Grund des Wesens
ausmacht. Vorerst aber verfahrt Hegel mit dem Ausdruck >Reflexion< nach
dem gleichen Muster wie zuvor mit dem des Wesens. Die Reflexion im Sinne
einer absoluten Negativitidt kann sich nicht mehr auf ein vorgiangiges Subjekt
bezichen. Sie stellt eine reine »Bewegung von Nichts zu Nichts, und dadurch
zu sich selbst zuriick« dar (WdL 1.2, 250). Dennoch impliziert die Ruckkehr
der Negation, dass sie von irgendwoher gekommen sein muss. Da dieses >Ir-
gendwoher« ebenfalls ein Negatives (Nichts) sein soll, setzt sich die Reflexion
offenbar selbst voraus.

Als Ergebnis wire eine solche Auffassung von der Reflexion jedoch alles
andere als aussagekriftig. Hegel stellt daher versuchsweise die Uberlegung
an, was passiert, wenn man statt einer reinen Selbstvoraussetzung hier das
Sein einsetzt und die Reflexion sich selbst ein unmittelbares Sein voranstellt.
Aber weil dieses vorausgesetzte Sein nicht aus der Reflexionsbewegung her-
vorgeht, muss es wie ein Gegebenes aufgenommen werden und bleibt der
Reflexion duBerlich.”® Schematisch haben sich damit zwei extreme Bedeu-
tungsvarianten fiir die Reflexionsbewegung ergeben: Die erste geht von ei-
nem Nichts, die zweite von einem unmittelbaren Sein aus (WdL 1.2, 255).
Beide greifen je auf ihre Weise zu kurz. Wihrend die sich selbst setzende Re-
flexion inhaltsleer bleibt, nimmt die duere Reflexion das Sein als gegebenes,
ihr gegeniiber Anderes und Fremdes auf und verdeckt so die Eigenheit der
Wesensdimension.’® Es bedarf mithin eines dritten Reflexionsbegriffs, in dem
die Beziehung auf Anderes zugleich eine Spiegelung auf sich selbst enthilt.
Die erste Definition der Reflexion als ein »Scheinen in sich selbst« muss daher
korrigiert und nunmehr als ein »Scheinen in Anderes< betrachtet werden (ebd.,
272).

54 Vgl. Heidegger, Martin: Identitdt und Differenz. 11. Aufl., Stuttgart 1999, S. 52.
Heidegger vertritt jedoch die Ansicht, auch Hegel selbst gehore uneingestanden
noch in diese Tradition.

55 So etwa bei Kant: »Jene Reflexion, der Kant das Aufsuchen des Allgemeinen
zum gegebenen Besondern zuschreibt, ist [...] gleichfalls nur die dussere Refle-
xion, die sich auf das Unmittelbare als auf ein gegebenes bezieht.« (WdL 1.2,
254)

56 »In dieser Stufe der Entwicklung des logischen Reflexionsbegriffs zeichnet He-
gel das Bild »unserer Reflexiong, die dadurch charakterisiert ist, dafl sie von ei-
nem ihr gegeniiber Unabhédngigen ausgeht, das sie zu bestimmen (insofern: zu
negieren) sucht.« (Hackenesch, Christa: Die Logik der Andersheit. Eine Unter-
suchung zu Hegels Begriff der Reflexion. Frankfurt a. M. 1987, S. 223)

95

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von der Struktur her entsteht dadurch eine Figur, die in die Ndhe von
Derridas Spur-Begriff riickt: Um eine Selbstheit herzustellen, bedarf es kons-
titutiv eines Anderen, das als Anderes im Selben festgehalten wird. Auch in
Hegels Konzept der Negativitit ist dies prinzipiell angelegt, da sie eine Be-
ziehung auf Anderes einschliefit, dessen Negation die Grundlage einer jeden
Identitdt ausmacht. Als Motor der Bedeutungsentstehung muss die so verstan-
dene Reflexivitit allerdings ein Resultat vorweisen. Tatsdchlich geht ihr
Nichts voraus, doch als Riickkehrbewegung erweckt sie den Anschein eines
ihr vorhergehenden, unmittelbaren Seins. Diese paradox anmutende Struktur
fasst Hegel als die beiden Momente des Wesens: »[...] die an sich seyende
Negativitdt und die reflectirte Unmittelbarkeit [...] sind somit die Momente
des Wesens selbst [...].« (WdL 1.2, 248)

Beide Momente des Wesens werden durch eine contradictio in adiecto
beschrieben: Eine seiende Negativitit ist ebenso wenig rein negativ wie eine
reflektierte Unmittelbarkeit unmittelbar. Aber auch die Substantive, Negativi-
tdt und Unmittelbarkeit, stehen in einem Widerspruch zueinander. Die zwei
Seiten des Wesens bilden so einen eigentiimlichen doppelten Widerspruch, in
dem sie sich ihrer Form nach ineinander spiegeln, ohne vollstindig identisch
zu sein. Als Form, in der das Sein erscheinen kann, l4sst sich Negativitit in
der Tat im Sinne einer Bewegung verstehen, deren Resultat die scheinbare
Unmittelbarkeit des Anwesenden ist. Und umgekehrt gehort es zum Wesen
des sprachlich erfassten Seins, dass es in seiner unmittelbaren Anwesenheit
abwesend ist und als solches nur in einer Reflexionsbewegung, in einer Nega-
tivitit existiert. Die zweifache Struktur des Wesens, die an sich seiende Nega-
tivitdt als Beziehungsform sowie die reflektierte Unmittelbarkeit als deren
Resultat, nennt zwei Momente eines einzigen Prozesses der sprachlichen Ver-
mittlung.

Aus dieser allgemeinen Strukturbeschreibung des Wesens lassen sich nun
konkretere Bedingungen ableiten. Dazu setzt Hegel sie mit jenen Reflexions-
bestimmungen in Beziehung, die in der philosophischen Tradition seit Aristo-
teles in Form von >allgemeinen Denkgesetzen« vorliegen und normalerweise
in Grundsétzen ausgedriickt werden. Gemél der beiden Momente des Wesens
miissen diese Sitze daraufhin iiberpriift werden, ob es ihnen gelingt, die
Selbstbeziiglichkeit der absoluten Negativitit darzustellen. Dazu reicht jedoch
eine inhaltliche Analyse ihrer Bedeutung nicht aus. Hegel betrachtet sie des-
halb als semantisch-syntaktische Selbstverhiltnisse, in denen sich die allge-
meine Form der Bedeutungskonstitution im Inhalt der Aussage widerspiegeln
muss:

»Die Reflexionsbestimmungen dagegen sind nicht von qualitativer Art. Sie sind sich

auf sich beziehende und damit der Bestimmtheit gegen Anderes zugleich entnom-
mene Bestimmungen. Ferner indem es Bestimmtheiten sind, welche Beziehungen an

96

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sich selbst sind, so enthalten sie insofern die Form des Satzes schon in sich. Denn
der Satz unterscheidet sich vom Urtheil vornemlich dadurch, daf in jenem der Inhalt
die Beziehung selbst ausmacht, oder daf3 er eine bestimmte Beziehung ist.« (WdL 1.2,
259)

Gleichwohl birgt gerade die Satzform die Gefahr, dem grammatischen Sub-
jekt ein Seiendes zu unterlegen. Wird beispielsweise der Satz der Identitét in
die Formel »A=A< oder >Alles ist sich selbst gleich« gegossen, ist damit ledig-
lich ein Inhalt ausgedriickt, aber keine Selbstbeziiglichkeit des Satzes. Hegels
Antwort auf dieses Dilemma lautet: Statt solche Denkgesetze phrasenhaft
nebeneinander zu stellen, wire ihr Verhiltnis untereinander, ihre gegenseiti-
gen Abhingigkeiten und Widerspriiche zu erliutern (ebd., 260).”

Hegel hat hier jenes Problem vor Augen, das auch Wittgenstein nach dem
Tractatus bearbeitet. Logische Elementarsétze, in denen die reine Form der
Bedeutungskonstitution niedergelegt sein sollen, bleiben sinnlos, solange sie
nicht in einen gréBeren sprachlichen Kontext (ein Sprachspiel) eingeordnet
werden. Wittgensteins Frithschrift verweist die logische Form deshalb an den
Satz selbst zuriick: »Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie
spiegelt sich in ihm.« (WW1, 4.121) Allerdings sagt Wittgenstein lediglich,
dass es solche Elementarsitze geben muss. Thre Ableitung oder Begriindung
hélt er fiir undurchfiihrbar, weil die logischen Formen selbst transzendental
sind und ihre Darstellung entweder in Tautologien oder Widerspriiche fiihrt.
Uber eine solche bloBe Feststellung aber geht Hegels Wesenslogik hinaus,
indem sie versucht, gerade aus den widerspriichlichen Verhéltnissen noch
eine immanente Formbestimmung abzuleiten.

Verortet der Tractatus die fundamentalen logischen Verhéltnisse in der
Syntax, so arbeitet sich die Wissenschaft der Logik zunichst an den {berlie-
ferten Denkgesetzen ab. Bereits die aristotelische Wesensanalyse ruht auf drei
axiomatischen Grundsitzen: dem Satz der Identitit, dem Satz des Wider-
spruchs und dem Satz des ausgeschlossenen Dritten.”® Wie schon Aristoteles
beginnt Hegel mit der Identititsbehauptung, dass sich die Mannigfaltigkeit
des Seienden immer auf ein einziges, gleichbleibendes Wesen beziehen muss.
Im Hinblick auf die Neuinterpretation des Wesens als eine reflexive Negativi-
tit gilt es zu kldren, ob der Satz: »Das Wesen ist also einfache Identitdt mit
sich«, nach wie vor zutrifft (WdL 1.2, 260). Einerseits behilt er weiterhin Giil-

57 TIber verweist in diesem Zusammenhang auf die bereits in der Phdnomenologie
angelegte Theorie des >spekulativen Satzes< und sieht in der Wesenslogik die
traditionelle Axiomatik der Grundsétze in einem »bewegten System von Sétzen«
aufgehoben (vgl. Iber: Metaphysik, a.a.0., S. 264).

58 Vgl. Aristoteles: Metaphysik. Philosophische Schriften Bd. 5, 1003a, 20 —
1012a, 30. Hegel erweitert diese Trias um den Satz des zureichenden Grundes,
der auf Leibniz zuriickgeht (vgl. dazu auch Iber: Metaphysik, a.a.O., S 253ff.).

97

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

tigkeit, da die beiden Momente des Wesens, >an sich seiende Negativitit< und
sreflektierte Unmittelbarkeit¢, einen einzigen Prozess beschreiben, insofern
»identisch¢ sind. Andererseits gibt es keine Negationsbeziechung ohne einen
Unterschied, allerdings nicht zwischen zwei vorhandenen Gegenstianden, son-
dern als >reiner, absoluter Unterschied« (ebd., 262).

In einer Anmerkung verdeutlicht Hegel diese paradoxe Zusammengehd-
rigkeit von Identitdt und Unterschied am tautologischen Ausdruck >A=A«.
Fillt man diesen ndmlich mit einem beliebigen Substantiv, wird man zwar
stets eine wahre Aussage erhalten, aber sicherlich nicht behaupten wollen,
damit sei etwas »Wesentliches< iiber den betreffenden Gegenstand ausgesagt.
Hegels Beispiele (eine Pflanze ist — eine Pflanze; Gott ist — Gott) sind in der
Tat >langweilige« Wortklaubereinen. Doch eben jenes Moment der Langewei-
le verweist auf eine reflexive Struktur des Satzes selbst. Der bloBe Anfang —
»A ist...< — evoziert bereits ein Anderes, durch welches das A eine bestimmte
Bedeutung erhalten miisste:

»Es liegt also in der Form des Satzes, in der die Identitdt ausgedriickt ist, mehr als
die einfache, abstracte Identitit; es liegt diese reine Bewegung der Reflexion darin,
in der das Andere nur als Schein, als unmittelbares Verschwinden auftritt; A ist, ist
ein Beginnen, dem ein Verschiedenes vorschwebt, zu dem hinausgegangen werde
[...]. Die Form des Satzes kann als die verborgene Nothwendigkeit angesehen wer-
den, noch das Mehr jener Bewegung zu der abstracten Identitéit hinzuzufiigen.«
(WAL 1.2, 264)

Bei einer genaueren Betrachtung zeigt sich, dass die Form des Satzes sogar in
der Tautologie notwendigerweise >mehr«< als nur eine Identititsfeststellung
ausdriickt. Gegen den Satz der Identitét 14sst sich deshalb kritisch einwenden,
er zerstore gerade den reflexiven Vorschein des Anderen, wenn er an dessen
Stelle ein Selbes einsetzt. Trotzdem bewahrt auch die einfache Identitétsaus-
sage noch jenes »Mehr¢, das man gleichsam an der enttduschten Erwartung
ablesen kann. Hegel fasst den Unterschied zwischen der Form des Satzes und
seinem propositionalen Gehalt auch als jenen zwischen »sagen< und »meinenc:
Die »ausgesprochene Wahrheit< in der Identitétsbehauptung >sagt< etwas ande-
res, als damit gemeint war (ebd., 263; 265).”

Mit dem expliziten Rekurs auf den semantischen Gehalt der Sitze, liber-
haupt der auffilligen Haufung von Ausdriicken wie >Redes, »sagens, >spre-
chen< usw. in den Anmerkungen, weist Hegel selbst den Weg fiir eine Inter-
pretation der Wesenslogik am Leitfaden der Sprache. Im Gegensatz zur Logik

59 Wenn Hegel hier von einem »Mehr« spricht, bezieht sich dies auf die Form des
Satzes. Auf die behauptete Identitit bezogen sagt der Satz zugleich auch »weni-
ger¢, ndmlich die Unmdoglichkeit einer absoluten Identitét, die er eigentlich in-
tendiert.

98

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

des Seins, die laut Stekeler-Weithofer den >objektstufigen< Gebrauch der
Sprache verhandelt, treten mit der Wesenlogik die grammatischen Vorausset-
zungen fiir sinnvolles Sprechen in den Vordergrund.®® Da das Sein nur be-
grifflich verstanden werden kann, liegt das »Wesen der Dinge< in den logi-
schen Beziehungen, die eine Aussage mit dem Ausgesagten, die grammati-
sche Form mit dem Inhalt verkniipfen. Das folgt bereits aus der Grundiiber-
zeugung der Dialektik, nach der die Fortbestimmung des Begriffs zugleich die
Bewegung der Sache sein soll.

Aus einer sprachtheoretischen Sicht ldsst sich der »Vorschein des Ande-
ren< dann als die Verweisstruktur der sprachlichen Aussage konkretisieren:
Jedes Zeichen verweist als solches auf ein Anderes, das darin Ausgesagte. In
der Struktur des Zeichenbegriffs, des >etwas als etwas, ist dies in fundamen-
taler Weise angelegt.’' Deshalb kann es in der Wesensanalyse, in der die Lo-
gik des Verweisens selbst thematisiert wird, auch kein >Ubergehen in Ande-
res¢, keinen tatsdchlichen Wechsel in die Sphére einer unmittelbaren Realitit
geben, ohne die Verweisstruktur zu zerstéren. Sogar in der Identitétsaussage,
die doch eigentlich nur die Selbstgleichheit einer Sache konstatieren will,
scheint die Beziehung auf Anderes in der grammatischen Form auf. Das An-
dere aber, das iiber ihren Inhalt hinausgeht, ist nur der Unterschied selbst:
»Der Unterschied ist die Negativitit, welche die Reflexion in sich hat; das
Nichts, das durch das identische Sprechen gesagt wird [...].« (WdL 1.2, 265)

Ausgehend vom Mangel des Identitdtssatzes muss nun der Unterschied als
die interne Beziehung einer jeden Identifizierung betrachtet werden. Sofern er
die reine Form einer Beziehung meint, nennt Hegel ihn >absoluten Unter-
schied«. Er ist die notwendige Bedingung fiir jedes Selbstverhiltnis: Ohne
Differenz, ohne Negativitit ldsst sich keine Identitit bezeichnen. Will man
den im Satz der Identitdt enthaltenen Unterschied in einem Grundsatz ausdrii-
cken, lidsst er sich zunidchst als Satz der Verschiedenheit formulieren: »Alle
Dinge sind verschieden, oder: Es gibt nicht zwey Dinge, die einander gleich
sind.« (Ebd., 270)*> Wihrend die Identititsaussage lediglich ihrer Form nach
einen Unterschied artikuliert, versucht der Satz der Verschiedenheit den Un-

60 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Analytische Philosophie, a.a.O., S. 228ff. Die
begriiBenswerte Loslosung der dort vorgeschlagenen Interpretation von einer
immanenten Exegese des Hegel’schen Textes spart allerdings die Figur der
selbstbezliglichen Negativitit aus, wenn sie die Wesenslogik allein in den Be-
griffen einer Verstindigungstheorie rekonstruiert.

61 Zu diesem Zeichenbegriff vgl. u.a. Husserl: Logische Untersuchungen, Bd. 2/1,
a.a.0., S. 30ff.; und Heidegger, Martin: Sein und Zeit. 17. Aufl., Tibingen 1993,
S. 68 u. 76ff.

62 Zu Hegels Satz der Verschiedenheit gibt es keine Entsprechung in der aristoteli-
schen Axiomatik. Aus der Sicht der dargelegten Bewegung ldsst er sich aber als
eine Modifikation des Identitéitssatzes lesen und erfiillt dadurch vor allem die
Funktion einer Uberleitung zum Satz vom Widerspruch.

99

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

terschied auch inhaltlich zu beriicksichtigen. Insbesondere die zweite Variante
stellt laut Hegel eine Verbesserung gegeniiber der Identitdtsbestimmung dar,
weil sie das Gleiche mit dem Ungleichen zusammenbringt: Jedes sich selbst
gleiche Ding ist ungleich gegen anderes. Dennoch bleibt die Beziehung der
Ungleichheit darin eine &uBerliche, sie ist noch nicht als das bestimmende
Moment des Unterschieds, den die Identitdt an sich selbst hat, erkannt. Der
Begriff der Verschiedenheit reicht also nicht aus, um das Zusammenspiel von
Identitdt und Unterschied zu verstehen. Erst wenn die Ungleichheit als ein
wesentliches Moment der Gleichheit erscheint, kommt man der Form der Ne-
gativitdt als Reflexion und Selbstbeziehung niher. Dazu tiberfiihrt Hegel die
Verschiedenheit in ein Gegensatzverhiltnis. »Es ist somit die Bestimmung
vorhanden, da3 beyde Momente, die Gleichheit und die Ungleichheit, in Ei-
nem und demselben verschieden, oder daB3 der auseinanderfallende Unter-
schied, zugleich eine und dieselbe Beziehung ist. Somit ist sie in Entgegenset-
zung tibergegangen.« (Ebd., 271)

Um die angesprochene Einheit von Gleichheit und Ungleichheit, Identitit
und Differenz angemessen darzustellen, steht der Wesenslogik allerdings
noch nicht jener sprachtheoretische Rahmen zur Verfiigung, den Hegel an-
schlieBend mit der Logik des Begriffs entwickelt. Die verhandelten logischen
Beziehungsformen konnen jedoch bereits im Vorgriff auf die spiteren Aus-
fithrungen interpretiert werden. Es geht Hegel gewissermaflen darum, eine
geeignete Beschreibung fiir das Verhiltnis von Sein und Begriff zu finden.
Der Begriff soll das Sein bestimmen, wobei es weder als Grundlage vorausge-
setzt werden kann, noch beide Seiten in einer einfachen Identitit zusammen-
fallen diirfen, da jedes Bestimmungsverhiltnis eine Unterscheidung oder Ne-
gativitdt erfordert. Wie sich am Satz der Verschiedenheit nachweisen lasst,
erfiillt aber die bloBe Tatsache der Ungleichheit noch keine bestimmende
Funktion. Dazu bedarf es einer Entgegensetzung zu genau einem Anderen.
Hegel verdeutlicht ein solches Verhiltnis an der Opposition von Positivem
und Negativem (WdL 1.2, 273). Das Positive und das Negative bilden einen
internen Gegensatz, bei dem die eine Seite nicht ohne die jeweils andere aus-
kommt.”> Sie bestimmen einander, indem sie sich gegenseitig ausschlieBen:
»An sich positiv oder negativ sind sie also nicht ausser der Beziechung auf an-
deres, sondern dal diese Beziehung und zwar als ausschlieende, die Bestim-
mung oder das Ansichseyn derselben ausmacht; hierin sind sie es also zu-
gleich an und fiir sich.« (WdL 1.2, 275)

63 Wie Schmidt bemerkt, bleibt offen, ob Hegel mit der positiven und der negati-
ven Seite austauschbare Funktionsstellen meint oder ihnen jeweils eine spezifi-
sche Eigenschaft zuschreibt. Die Enzyklopddie gibt Hinweise auf die erste Les-
art, die Logik hingegen legt die zweite nahe (vgl. Schmidt, Klaus J.: G.W.F. He-
gel: Wissenschaft der Logik — Die Lehre vom Wesen. Ein einfithrender Kom-
mentar. Paderborn 1997, S. 73f.).

100

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Formal entspricht der Gegensatz dem gesuchten Selbstverhiltnis, das zu-
gleich ein Verhiltnis auf Anderes sein soll und sich durch den Ausschluss, die
Negation des Anderen an ihm selbst bestimmt. Die Bewegung des Ausschlus-
ses kommt beiden Seiten gleichermallen zu, sie beschreibt daher eine >identi-
sche Beziehung« (WdL 1.2, 276). Dennoch bleibt die so hergestellte Selbst-
stindigkeit des Positiven und des Negativen fundamental widerspriichlich,
weil sie gerade das ausschlieBen muss, was als ihr Anderes zugleich die Be-
dingung ihres selbststédndigen Bestehens wire (WdL 1.2, 279).

Versteht man, wie dies hier vorgeschlagen wird, die Reflexionsbestim-
mungen als eine fortschreitende Freilegung von logischen Beziehungen, die
notwendige Bedingung fiir eine sprachimmanente Konstitution von Bedeu-
tung sind, dann lautet das Ergebnis der beiden betrachteten Abschnitte zur
Identitit und zum Unterschied stark vereinfacht: Weder Identitit noch absolu-
ter Unterschied konnen alleine erkldren, wie Bedeutungen ohne Referenz auf
ein vorausgesetztes Sein zustande kommen bzw. Negativitit eine reflektierte
Unmittelbarkeit erzeugt. Daher wendet sich Hegel der Verschiedenheit und
dem Gegensatz als zwei Mischformen zu, in denen Identitit und Unterschied
Momente eines relationalen Gefiiges bilden. Analysiert man eine Entgegen-
setzung nur im Hinblick auf die darin enthaltene Beziehung der Entgegenge-
setzten, dann tritt als ihr fundamentales Merkmal der Widerspruch hervor.

Mit der Kategorie des Widerspruchs erreicht Hegels Reflexionslogik ihren
eigentlichen Hohepunkt, denn in sich widerspriichlich sind sowohl die Identi-
tits- als auch die Unterschiedsrelationen. Das sich bislang Durchhaltende ist
demnach der Widerspruch selbst; in ihm sind Identitdt und Unterschied ge-
trennt vereint. In der Betrachtung des Widerspruchs zeigt sich allerdings ein
weiterer Aspekt, der in den bisherigen Schritten verdeckt geblieben ist. Insbe-
sondere die am Gegensatz nachvollzogenen Konstitutionsbewegungen vermit-
teln den Eindruck, als wiirden sich zwei gegensétzliche Momente wechselsei-
tig zur Erscheinung bringen. Diese dualistische Konzeption gipfelt im gegen-
seitigen Ausschluss des Positiven und des Negativen. Doch ein solches >rast-
loses Verschwinden der Entgegengesetzten< wire, wie Hegel konstatiert, in-
haltlich betrachtet gleich »Null< (WdL 1.2, 280). Der Gegensatz beschreibt
eine reine Form, deren Inhaltsseite, statt sich durch die Form zu bestimmen,
»zu Grunde geht« (ebd., 281). Oder anders ausgedriickt: Wenn sich semanti-
sche Einheiten durch ihren wechselseitigen Ausschluss konstituieren, macht
das jede stabile Bedeutung zunichte.

Im Abschnitt iiber den Widerspruch muss Hegel daher zeigen, in welcher
Weise eine widerspriichliche Beziehung dennoch eine stabile Einheit zu stif-
ten vermag. Den Weg dazu weist er mit einem Wortspiel: Das >zu Grunde
gehen« des Inhalts in der Entgegensetzung bedeutet wortlich: »Er findet seinen
wahren Grund«. Dieser Grund des Entgegengesetzten ist ihre »identische Be-

101

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

ziehung«, der Widerspruch, in dem alle Reflexionsbestimmungen begriindet
sind:

»Wenn nun die ersten Reflexionsbestimmungen, die Identitét, die Verschiedenheit
und die Entgegensetzung, in einem Satze aufgestellt worden, so sollte noch vielmehr
derjenige, in welche sie als in ihre Wahrheit tibergehen, nemlich der Widerspruch, in
einen Satz gefalit werden: Alle Dinge sind an sich selbst widersprechend, und zwar
in dem Sinne, daf} dieser Satz gegen die iibrigen vielmehr die Wahrheit und das We-
sen der Dinge ausdriicke.« (WdL 1.2, 286)

Die Frage aber bleibt, ob der Widerspruch als >Grund« mehr ist als eine reine
logische Form. Gegen einen abstrakten Formalismus wendet sich Hegel im
anschlieBenden Grundkapitel. Dort treten nacheinander die dialektischen Be-
zichungen zwischen Form und Wesen, Form und Materie sowie Form und
Inhalt auf. In der ersten Paarung, Form und Wesen, geht es darum, die Form
als die Bewegung des Wesens im Ganzen aufzuzeigen: »Die Form ist daher
das vollendete Ganze der Reflexion [...].« (Ebd., 296) Eine Form aber ist
immer Form eines Anderen, sie setzt als Form die Materie voraus. Umgekehrt
lasst sich von der Materie nur in ihrer bestimmten Form reden. Keine der bei-
den Seiten kann demnach einseitig als Grund ihrer Relation dienen; erst im
Inhalt sind Form und Materie vermittelt. Sprachphilosophisch ausgedriickt:
Die Inhalts- oder Bedeutungsdimension verliert man nicht, selbst wenn man
eine rein formale Theorie der Semantik aufzustellen versucht. Der Begriff
bleibt stets eine Form, die sich auf einen Inhalt bezichen muss. Denn selbst-
verstindlich ist die Rede von einer »Form« nicht ohne Inhalt (Bedeutung) und
die Rede von einem Inhalt nicht formlos.**

Was aber heifit das fiir den Grund? Einerseits, dass eine formale Logik,
wie sie beispielsweise Wittgenstein im Tractatus vorschwebt, eine inhaltliche
Seite ausklammert, die nicht minder »grundlegend« ist. Sobald man vermeint-
lich reine Formbeziehungen aufzeichnen will — und sei es auch in der hochab-
strakten Weise einer Formalsprache — muss man bereits deren Bedeutung,
also eine minimale inhaltliche Bestimmung voraussetzen. Andererseits er-
weist sich das Wesen des Grundes damit als immer schon vorbestimmt, da es
keine vollstindig unbestimmte (von allem Inhalt gereinigte) Form geben
kann. Im néchsten Argumentationsschritt fragt Hegel dementsprechend nach
dem >bestimmten Grund« (ebd., 302). Von einem inhaltlichen Grund, so kann
man vorerst festhalten, ldsst sich erst im Hinblick auf ein Begriindetes spre-
chen. Abstrakt aber l4sst sich eine Grundbeziehung nicht herleiten: »Wie sie
[Grund und Begriindetes; D.Q.] sich wirklich, d.h. im einzelnen Fall, verhal-

64 Man kann dies als eine Ubersetzung von Kants beriihmten Satz iiber das Ver-
héltnis von Begriff und Anschauung in die Sphére des Begriffs selbst verstehen
(vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 75).

102

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

ten, dif} ist eine der Grundbeziechung und dem Inhalte selbst, dusserliche Be-
stimmung; es ist ein Drittes, was ihnen die Form von Grund und Begriindetem
gibt.« (WAL 1.2, 311)

Damit etwas der Grund eines anderen sein kann, bedarf es einer »ur-
spriinglichen Verkniipfung«, die sich nicht als abstrakte Formel angeben lésst
(ebd., 314). Ebenfalls ungeniigend wire eine blof inhaltliche Begriindung,
etwa wenn man das FlieBen eines elektrischen Stromes durch die Elektrizitat
»begriindet.”> Weil weder die rein formale noch die rein inhaltliche Begriin-
dung ausreicht, fithrt Hegels Grundbestimmung letztlich zuriick auf den je-
weils gegebenen Bestand von formalen wie semantischen Verkniipfungen,
das heiBt auf die Ebene von Sitzen und Aussagen.®® Nur im Gesamtsystem
wohlgeformter Aussagen kann eine inhaltliche Bestimmung zum Grund einer
anderen werden. Welcher Inhalt »im einzelnen Fall< zum Grund eines anderen
werden kann, ldsst sich nicht mehr auf der Ebene der Wesensreflexion kli-
ren.”” Thre Aufgabe liegt vielmehr darin, die Struktur von Begriindungsver-
héltnissen tiberhaupt zu fassen. Diese nennt Hegel dann auch nicht mehr
»Grund¢, sondern Bedingungen (WdL 1.2, 314ff)). Die urspriingliche Ver-
kniipfung von formal-semantischen Einheiten (Urteilen), in denen der Zu-
sammenhang des mannigfaltigen Daseins erst als solcher erscheinen kann,
muss deshalb als Bedingung angesprochen werden.®®

Mit dem Bedingungsverhiltnis nihert sich die Wesenslogik jenem Punkt,
an dem das Wesen als selbstbeziigliche Negation in seiner Unbedingtheit
sichtbar wird. Die widerspriichliche Voraussetzungsstruktur der Reflexion
erweist sich als der wesentliche Grund; sie ist die Bedingung dafiir, dass
iberhaupt Etwas in Erscheinung treten kann. Von dieser Bedingung selbst
aber kann man nicht mehr sagen, sie sei nochmals durch etwas anderes be-
dingt. Einen endlosen Regress in einer Kette von immer neuen Bedingungen
gibt es nur in der Sphire des Daseins (und hier wiirde man nach Hegel dann

65 Solche inhaltlichen Begriindungen sind bei ndherem Hinsehen tautologisch:
Elektrizitiat bedeutet nichts anderes als das FlieBen eines Stromes. Hegel selbst
fithrt das Beispiel der Anziehungskraft an, die als »Begriindung« der Planeten-
bewegung gegeben wird (WdL 1.2, 304).

66 »Der Grund ist eine Verkniipfung (Einheit) von unterschiedenen Elementen
(Sétzen, Aussagen) auf der Ebene eines theoretischen, >inneren< Wesens, etwa
einer modellartigen Wesenserkldrung in ihrer Projektion auf einen Phanomenbe-
reich, oder auch eines Systems praktischer Uberzeugungen.« (Stekeler-
Weithofer: Hegels Analytische Philosophie, a.a.0., S. 255)

67 »As Hegel shows, such a unity [i.e. a unitary ground; D.Q.] cannot be achieved
in a logically satisfactory manner within a logic of essence or reflection but only
in the logic of the Concept or Notion, since only here can the determination of
interdetermination by self-determination be completed.« (Gasché: Tain of the
Mirror, a.a.0., S. 141)

68 Hegel legt diese Bedingungen dann in der Urteilslehre der Begriffslogik dar
(sieche dazu das 4. Kapitel).

103

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

besser von Griinden sprechen). Die reflexive Negativitit ist eine Bedingung
des Daseins, als solches jedoch >absolut unbedingt< (WdL 1.2, 316ff.)

In gewisser Weise kommt damit die Wesenslogik an ein vorldufiges Ende
— oder besser: zuriick an den Anfang, da Hegel das »wahrhaft Unbedingte« mit
der Sache an sich selbst gleichsetzt. Ein solches Ineinandergehen des Wesens
und des Seins widerspricht keineswegs ihrer postulierten Differenz, sofern das
Wesen als die Negationsbeziehung des Seins selbst gedacht werden sollte.
Was sich bei Hegel recht kryptisch ausnimmt, bereitet im Rahmen einer
sprachtheoretischen Konzeptualisierung weniger Schwierigkeit: Sowohl »ob-
jektstufige< als auch »metastufige< Rede — um eine hilfreiche Unterscheidung
Stekeler-Weithofers zu bemiithen — bewegen sich in ein und demselben Zei-
chensystem, sie sind darin aufgehoben. Hegel verdeutlicht dies, indem er sich
gegen Kants strikte Unterscheidung von »Ding an sich< und Erscheinung wen-
det: »Die Erscheinung ist das, was das Ding an sich ist, oder seine Wahrheit.«
(WdL 1.2, 323) Das Wesen muss an den Erscheinungen des Seins, dem Da-
sein selbst sichtbar werden, es befindet sich nicht in einer dahinterliegenden
und davon getrennten Sphire der reinen Idealitit.”

»Wie weiterhin betrachtet werden wird, so besteht der wahre Schlufl von einem End-
lichen und Zufilligen auf ein absolut-nothwendiges Wesen nicht darin, dal vom
Endlichen und Zufilligen als dem zum Grunde liegenden und liegen bleibenden
Seyn, sondern dal3, was auch unmittelbar in der Zufdlligkeit liegt, von einem nur
fallenden, sich in sich selbst widersprechenden Seyn aus, auf ein absolut notwendi-
ges geschlossen, oder daB3 vielmehr aufgezeigt wird, das zufillige Seyn gehe an sich
selbst in seinen Grund zuriick, worin es sich aufhebt [...].« (WdL 1.2, 289f.)

Die Pointe der Logik besteht darin, die wesentlichen Bestimmungen des zufil-
ligen Daseins in seiner Erscheinungsweise zu suchen, und zwar in der aufge-
deckten Bewegung der widerspriichlichen Negativitit.”’ Im Kontrast zu Witt-
genstein schldgt Hegel somit eine alternative Deutung des Wesens vor. Des-
sen Wende von einer transzendentalen Logik der Elementarsitze hin zur Auf-
16sung allgemeiner logischer Strukturen in heterogenen Sprachspielen voll-
zieht er nicht. Die Wesenslogik hélt daran fest, >absolut notwendige«< und sich
durchhaltende Prozesse am inhaltlichen Zusammenhang der Begriffe selbst
aufzeigen zu konnen. Die Bedingung fiir die Identifizierung eines Daseins in
einer Bezeichnung ist eine fundamentale Satzstruktur, in der es von etwas

69 In Abwandlung von Heideggers Anaximander-Auslegung koénnte man auch
sagen: >Das Wesen des Seins spricht in der verschiedensten Weise iiberall und
stets durch alle Sprache hindurch.< (Vgl. Heidegger: Anaximander, a.a.O., S.
366)

70 Vgl. dazu auch die kritischen Uberlegungen von Theunissen: Sein und Schein,
a.a.0., S. 304ft.

104

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Anderem unterschieden wird. Wortbedeutungen sind durch ihre wechselseitig
negativen Verhiltnisse aufeinander, ihre Reflexion in Anderes, bestimmt.
Allerdings steht die Negativitit ihrem jeweiligen Resultat nicht gleichgiiltig
gegentiiber, sie stellt keine abstrakte Form dar, die unabhingig von ihrem In-
halt existiert:

»Vielmehr jede Bestimmung, jedes Concrete, jeder Begriff ist wesentlich eine Ein-
heit unterschiedener und unterscheidbarer Momente, die durch den bestimmten, we-
sentlichen Unterschied in widersprechende iibergehen. Dieses Widersprechende 16st
sich allerdings in Nichts auf, es geht in seine negative Einheit zuriick. Das Ding, das
Subject, der Begriff ist nun eben diese negative Einheit selbst; es ist ein an sich
selbst widersprechendes, aber eben so sehr der aufgeldste Widerspruch; es ist der
Grund, der seine Bestimmungen enthilt und tragt.« (WdL 1.2, 289)

Als »wesentliches« Merkmal des Begriffs ldsst sich die widerspriichliche Be-
ziehung selbst festhalten, die als Drittes den Relata vorgeordnet bleibt und
ihre Einheit »urspriinglich« herstellt. Sie steht fiir eine reine »Beziehung ohne
Bezogene« oder »urspriingliche Synthese« (WdL 1.2, 292, 314)."

Diese Figur der Ursprungssynthese weist erstaunliche Analogien zum
Spurbegriff der Dekonstruktion auf. Sowohl fiir Hegel als auch fiir Derrida
stellt sie eine Bedingung der Moglichkeit dar, damit sich in einem Geflecht
rein differenzieller Beziehungen dennoch relativ stabile Bedeutungseinheiten
bilden konnen. Trotz dieser Strukturisomorphie ist jedoch Vorsicht bei einer
allzu schnellen Parallelisierung von Negation mit différance bzw. Grund mit
Spur angebracht. Zwar bezeichnen beide Seiten gleichsam den Motor des se-
miotischen Prozesses, allerdings steuert dieser — wie sich zeigen wird — in
verschiedene Richtungen: bei Hegel in jene eines stetigen Fortschritts der
Vernunft, bei Derrida hingegen in eine unkontrollierte Ausbreitung oder »Dis-
semination«< des Sinns.

Vom Standpunkt der Dekonstruktion erdffnet sich indes eine bislang ver-
nachléssigte Perspektive auf Hegels Bestimmung des Wesens: die der Zeit-
lichkeit. SchlieBlich lautet gleich eine von Hegels ersten Begriffserklarungen:
»Die Sprache hat im Zeitwort: Seyn, das Wesen in der vergangenen Zeit: ge-
wesen, behalten; denn das Wesen ist das vergangene, aber zeitlos vergangene
Seyn.« (WAL 1.2, 241) In der paradoxen Wendung vom »>zeitlos Vergangenenc«
steckt gleichwohl eine fundamental temporale Struktur. Und bereits an dieser
Textstelle taucht ein wiederholt von Hegel bemiihtes Bild auf: Das Wesen

71 Die Einzigartigkeit dieses speziellen Synthesis-Begriffs bei Hegel betont auch
Iber: Metaphysik, a.a.O., S. 282f. Derrida hingegen sieht in der Aufhebung der
Reflexionsbestimmungen im Widerspruch den Versuch einer letzten Vereinheit-
lichung; das von ihm angefithrte Konzept der différance zielt daher auf eine
Ausstreuung der Widerspriiche (Dis, 15; Anm.).

105

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

beschreibt eine Bewegung der >Erinnerung«. Wie eine Klammer legt sich das
Motiv der Erinnerung um den Abschnitt {iber die Reflexion, wenn es an des-
sen Schluss — im Grundkapitel — heifit: »Die Erinnerung der Bedingungen ist
zundchst das zu Grunde gehen des unmittelbaren Daseyns, und das Werden
des Grundes.« (WdL 1.2, 321)

Mit der Erinnerungsfunktion des Wesens ist der Umstand angesprochen,
dass man es immer schon mit einem bestehenden Gefiige sprachlich bestimm-
ten Daseins zu tun hat, dessen logische Beziehungen erst nachtréglich sichtbar
werden konnen. Um sie freizulegen, braucht man allerdings nicht auf einen
zeitlich fritheren Zustand zuriickzugehen. Es bedarf vielmehr einer Analyse,
die es erlaubt, die prireflexive Vorstruktur der Verkniipfungen selbst in den
Blick zu nehmen. In diesem Sinne ist das Wesen als Prozess der Bedeutungs-
genese »zeitlos¢, da die Erinnerung des grammatisch-semantischen Umfelds
eine Logogenese rekonstruiert, deren Ursprung als solcher nie unmittelbar
gegenwértig war. Mit anderen Worten: Will man das Wesen einer Sache be-
stimmen, muss man ihre Bedeutung anhand der widerspriichlichen Beziehun-
gen kldren, die sie mit anderen Bestimmungen immer schon unterhdlt, um
tiberhaupt als diese erscheinen zu kénnen. In der philosophischen Betrachtung
geht es dann vor allem darum, diese Voraussetzungen zu erkennen und so zu
einer differenzierteren Vorstellung von der Sache zu gelangen. Die Verbin-
dung aber aus dem >An-sich< der Sache, ihrem unmittelbaren Sein, und dem
»Fiir-sich¢, ihrer Reflexion als einer Selbstbeziechung durch Anderes, macht
dann den vollen Umfang dessen aus, was Hegel ihren >Begriff< nennt: »Der
Begriff in seiner OBJEKTIVITAT ist die an-und-fiir-sichseyende Sache selbst.«
(WdL 11, 30)

Die Generalthese der Phdnomenologie des Geistes, dass der Begriff
»ebenso sehr Subjekt wie Substanz« sei, erfihrt in der Wissenschaft der Logik
im Bedingungsverhéltnis von Wesen und Sein eine erste Fundierung. Im Ge-
gensatz zur Kritik Derridas, die Hegel eine klare Trennung der beiden Ebenen
der Semiologie, des Zeichens und seiner Bedeutung, vorwirft, zeichnet die
Wesenslogik ein anderes Bild. Nach dem dort Entwickelten ldsst sich keine
undurchléssige Scheidewand zwischen Wesen und Sein errichten, das Wesen
ist auf der gleichen Ebene wie das Sein zu verorten, es meint dessen interne
Verkniipfung. Eine solches holistisches Konzept hat die Phdnomenologie des
Geistes bereits in der Bewegung des »spekulativen Satzes< zu fassen gesucht.
Was es mit dem >Spekulativen< des Satzes auf sich hat, exemplifizieren die
Reflexionsbestimmungen in der Logik, indem sie die tiberlieferten Grundsétze
des Denkens einer gleichsam dialektischen Dekonstruktion unterwerfen. Die
Form des Satzes sagt stets mehr als der intendierte Gehalt, in ihr reflektiert
sich auf widerspriichliche Weise eine dem Inhalt entgegenlaufende und ihn
dennoch zugleich konstituierende Vorstruktur, die erst nachtriaglich erinnert
werden kann.

106

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Bevor im zweiten Teil der Studie Hegels Logik des Begriffs und insbe-
sondere die Urteilslehre eingehender untersucht werden sollen, stellt sich im
Hinblick auf die bei Wittgenstein und Derrida aufgezeigte Verschiebung des
Wesens die Frage, ob nicht auch Hegels Wesensbegriff letztlich auf eine his-
torische Situierung angewiesen bleibt. Obwohl dies in der Konzeption der
Logik selbst nur indirekt sichtbar wird, spricht angesichts der Gesamtausrich-
tung des dialektischen Denkens vieles fiir eine solche Lesart.

107

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

3. Geschichte und fundamentale Zeitlichkeit

a) Natiirliche Zeit und die Erinnerung des Geistes

Fragt man nach dem Verhéltnis von Begriff und Zeit in Hegels systemfundie-
renden Schriften, sieht man sich mit einer auffilligen Liicke konfrontiert. Ob-
schon die Phdnomenologie des Geistes und die Wissenschaft der Logik die
Bewegung des Begriffs zu ihrem ureigensten Thema erkléren, fehlt eine sys-
tematische Auskunft dariiber, ob und inwiefern dieser Prozess als zeitliches
Fortschreiten begriffen werden kann.' Die wenigen Textstellen, an denen die
Zeitlichkeit der Begriffsbewegung selbst angesprochen wird, deuten aller-
dings eher auf eine Verneinung dieser Frage. Zwar heifit es bereits in der Vor-
rede zur Phdnomenologie, die Zeit sei das Dasein des Begriffs. Doch liest
man diese Aussage zusammen mit ihrer Wiederholung in den Schlusspara-
graphen tiber das absolute Wissen, dann sieht es so aus, als wiirde die gesamte
Bewegung der Dialektik geradewegs auf eine »>Tilgung« der Zeitlichkeit des
Begriffs hinauslaufen: »Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist, und als leere
Anschauung sich dem BewulBtseyn vorstellt; deBwegen erscheint der Geist
nothwendig in der Zeit, und er erscheint solange in der Zeit als er nicht seinen
reinen Begriff erfafst, das heiBit, nicht die Zeit tilgt.« (PhG, 429)

Die Passage ldsst sich zunéchst als eine Abgrenzung von der kantischen
Zeitauffassung verstehen: Anstatt die Zeit als eine (vleere() sinnliche An-
schauungsform vorzustellen, gehort sie zum Dasein des Begriffs als solchem.?
Zudem scheint ein absolutes Wissen des Begriffs um sich selbst notwendi-
gerweise mit der Aufhebung seiner Temporalitit einherzugehen. Das wire
jedoch insofern verwunderlich, als die Hegel’sche Philosophie insgesamt mit
einer umfassenden Historisierung des Denkens in Verbindung gebracht wer-
den kann — woriiber nicht zuletzt seine zahlreichen Vorlesungen zur Ge-
schichte der Philosophie lebhaftes Zeugnis geben. Wie also passen die Be-
riicksichtigung der Geschichte des Denkens einerseits und die Formel von der
»Tilgung der Zeit« im absoluten Wissen andererseits zusammen?

Eine weit verbreitete Interpretation dieses Widerspruchs beruft sich auf
die von Hegel hiufig bemiihte Kreis-Metapher fiir den Prozess der Selbstex-
plikation des Begriffs und versteht die Rede von der Authebung der Zeit in
der Weise, dass sich darin die geschichtliche Entwicklung auf sich selbst zu-

1 Vgl uv.a. Boer, Karin de: Begriff und Zeit. Die Selbstentduflerung des Begriffs
und ihre Wiederholung in Hegels spekulativem System. In: Hegel-Studien, Nr.
35,2001, S. 11-49, hier S. 12.

2 Kant verhandelt die Zeit in der >transzendentalen Asthetik< und situiert sie jen-
seits des Begrifflichen: »Die Zeit ist kein diskursiver, oder, wie man ihn nennt,
allgemeiner Begriff, sondern eine reine Form der sinnlichen Anschauung.«
(Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 47)

108

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

riickwendet, an ihren Anfang zurtickkehrt, ihren Kreis schliet und sich so
vollendet.® In der absoluten Idee, dem Resultat der Wissenschaft der Logik,
wiirde der Begriff sich vollstindig selbst erfassen und damit seinen histori-
schen Werdegang »tilgen<. Fiir diese These vom Ende der Geschichte spricht
neben der zitierten Stelle aus der Phdnomenologie auch die fehlende Themati-
sierung von Zeit und Geschichte in der Wissenschaft der Logik, dem Herz-
stiick des dialektischen Systems.* Man konnte daher vermuten, dass Hegel die
dort rekonstruierte Prozessualitidt des Begriffs zwar als Logogenese, nicht
aber als in sich selbst zeitliche konzipiert. Ein kithnes Bild aus der Einleitung
der Logik scheint dies zu unterstreichen:

»Die Logik ist sonach als das System der reinen Vernunft, als das Reich des reinen
Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne Hiille an und fiir
sich selbst ist. Man kann sich deBwegen ausdriicken, daf3 dieser Inhalt die Darstel-
lung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und
eines endlichen Geistes ist.« (WdL 1.1, 34)

Nimmt man das Zitat wortlich, sieht es in der Tat so aus, als wollte Hegel
einen groflen Bogen von einer urspriinglich »>gottlichen< Vernunft, die sich
freiwillig in die Geschichte entldsst und dort entfremdet, bis hin zu seinem
eigenen Systemabschluss spannen, der die verlorene urspriingliche Einheit
wieder herstellt, indem er das iiberzeitliche Prinzip der Entwicklung selbst als
dialektische Methode ausspricht.

So holzschnittartig die Argumente fiir einen Systemabschluss hier zu-
sammengefasst sein mogen, sie delegieren in jedem Fall die Frage nach dem
Verhiltnis von Begriff und Zeitlichkeit in einen Bereich auflerhalb der logi-
schen Darstellung der Begriffsgenese, da diese die Geschichte bereits iiber-

3 Vgl etwa Kojeve, Alexandre: Hegel, eine Vergegenwirtigung seines Denkens.
Frankfurt a. M. 1975, S. 90ff. Dort heifit es: »Wenn also der Begriff Zeit, d.h.,
wenn das Begreifen dialektisch ist, dann ist die Existenz des Begriffs [...] we-
sentlich endlich. Daher muf} die Geschichte selbst wesentlich endlich sein; der
kollektive Mensch (die Menschheit) muf3 genauso sterben wie jedes menschli-
che Einzelwesen, die Weltgeschichte muf3 ein definitives Ende haben.« (Ebd., S.
133) Einen philosophiegeschichtlichen Uberblick zur These vom >Ende der Ge-
schichte« gibt Poggeler, Otto: Ein Ende der Geschichte? Von Hegel bis Fu-
kuyama. Opladen 1995.

4 Schon Rudolf Haym sieht nur wenige Jahrzehnte nach der Veréffentlichung der
Wissenschaft der Logik ihre eigentliche Aufgabe darin, der »deutschen Nation¢
wgleichsam ein Lexikon und eine Grammatik ihres reinen Denkens in die Hand
zu geben«. Kritisch merkt er dazu an, Hegel habe offenbar angenommen, »diese
seine Gegenwart sei das im Wesentlichen abschlieende Ziel aller vorausgegan-
genen Geistesentwicklung« (Haym, Rudolf: Hegel und seine Zeit. 2. Aufl,
Darmstadt 1962, S. 310f.).

109

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

schritten haben muss.’ Gegen die Suspendierung der Zeitfrage spricht indes
nicht nur die im vorhergehenden Abschnitt aufgezeigte Figur der >Erinne-
rung< aus der Reflexionslogik, auch zahlreiche Belegstellen aus anderen
Schriften Hegels, insbesondere aus den Jenaer Systementwiirfen, der Enzyklo-
pdidie und den geschichtsphilosophischen Vorlesungen weisen in eine andere
Richtung. Im Folgenden soll daher eine differenziertere Analyse des dialekti-
schen Zeitbegriffs ausgehend von diesen Schriften versucht werden. Die lei-
tende These lautet dabei, dass Hegel sehr genau zwischen einer natiirlichen
Zeit auf der einen und der Geschichte des Begriffs bzw. des Geistes auf der
anderen Seite unterscheidet. >Getilgt« wiirde dann lediglich der natiirliche
Zeitbegriff; die Geschichtlichkeit des Geistes, verstanden als fortlaufende
Erinnerung und Umarbeitung der Tradition, wire dagegen als prinzipiell un-
abschlieSbar anzusetzen.

Hegels eigene dialektische Herleitung der Kategorien Zeit und Raum fin-
det sich in den ersten Abschnitten der verschiedenen Fassungen seiner Natur-
philosophie, die zumeist mit dem Titel >Mechanik< versehen sind.® Bereits
diese Einordnung in die Mechanik gibt einen deutlichen Hinweis, weshalb
sich der dort dargelegte Zeitbegriff nicht ohne weiteres auf die dialektische
Bewegung selbst iibertragen lédsst, die stets mit einer organischen Ganzheit
oder lebendigen Einheit in Verbindung gebracht wird. GroBe Teile der in den
Abschnitten zur Mechanik auftauchenden Zeitauffassung kénnen insofern als
kritische Darstellung eines defizienten Zeitverstindnisses gelesen werden,
und zwar in erster Linie als eine Auseinandersetzung mit den aristotelischen
Aporien der Zeit.” Zugleich iiberschreitet Hegel bereits im Ansatz alle vorher-
gehenden Abhandlungen zur Zeitproblematik, wenn er den Zeitbegriff unmit-
telbar aus dem Widerspruch der rdumlichen Dimensionalitét herleitet.

Der Weg vom Raum zur Zeit ergibt sich aus Hegels Charakterisierung der
yNatur< als AuBerlichkeit, die sich zunichst rdumlich bestimmen lisst: »Die

5 Obwohl Feuerbach die Wissenschaft der Logik ebenfalls im Lichte einer Voll-
endungsthese liest, liefert er das entscheidende Argument gegen diese Interpre-
tation: Die dialektische Darstellung als Text, der gelesen und verstanden werden
muss, impliziert notwendigerweise eine zeitliche Vermittlung, die sich nicht
mehr aufheben lasst (vgl. Feuerbach, Ludwig: Zur Kritik der Hegelschen Philo-
sophie. In: ders.: Werke in 6 Bianden, Bd. 3, hrsg. von Erich Thies, Frankfurt a.
M. 1975, S. 7-53; hier S. 16f.).

6 Bezugstexte sind im Folgenden die ersten Abschnitte der Naturphilosophie aus
den Jenaer Systementwiirfen von 1804/05 und 1805/06 (JS 11, 191ft.; JS III, 3-
13) und der Enzyklopddie (Enz, § 245ft.).

7 Darauf weist auch Heidegger in seiner Kritik an Hegels Zeitbegriff hin. Aller-
dings behandelt Heidegger den Abschnitt der Naturphilosophie so, als wiirde
darin die Zeitauffassung der gesamten Dialektik dargelegt. Seine Schlussfolge-
rung, Hegels Zeitbegriff stelle »die radikalste Ausformung des vulgéren Zeitver-
standnisses< dar, bleibt daher fragwiirdig (vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.O.,
S. 428ft.).

110

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

erste oder unmittelbare Bestimmung der Natur ist die abstracte A/lgemeinheit
ihres Auflersichseyns, — dessen vermittlungslose Gleichgiiltigkeit, der Raum.«
(Enz, § 254) Der Raum alleine aber stellt lediglich eine reine Form oder blof3e
Méglichkeit dar, ohne irgendwelche Inhalte.® Damit etwas im Raum erschei-
nen kann, bedarf es einer rdumlichen Verortung, die jedoch keineswegs schon
mit dem Raum als solchem gegeben ist. Ein einzelner Punkt im Raum besitzt
keine Positivitit an sich, er kann nur in seinem differenten Verhéltnis mit an-
deren Punkten spezifiziert werden: als Linie, Fliche oder Oberfldche eines
abgesonderten Raumkorpers (Enz, § 256). Aber auch diese geometrischen
Figuren bleiben letztlich unbestimmt in den gegeneinander >gleichgiiltigen«
Dimensionen des Raumes gefangen: »[...] es ist vollig unbestimmt, ob man
eine Richtung Hohe, Linge oder Breite nennt.« (Enz, § 255)

Fiir Hegel spitzt sich die gesamte Problematik der rdumlichen Relationen
auf den Begriff des Punktes zu. Raumlichkeit gibt es nur aufgespannt zwi-
schen den Punkten, in ihrem negativen Verhéltnis zueinander. Der Punkt
selbst jedoch hat keine rdumliche Ausdehnung, er markiert gleichsam die
Grenze des Raumes, seine Negativitidt. Man koénnte daher sagen, das Sein der
Punktualitit bestehe darin, das zu sein, was es nicht ist, oder nicht das zu sein,
was es ist. Damit aber st63t man auf eine Aporie, die bereits in der aristoteli-
schen Physik der Zeit zugeschrieben wird.” Im Gegensatz zu den Raumdimen-
sionen erlauben es die Dimensionen der Zeit, also Gegenwart, Zukunft und
Vergangenheit, von einem kontinuierlichen Werden zu sprechen. Wihrend
der Punkt als einfache Negation des Raumes in Anderes tibergeht (Linie, Fl4-
che, Korper), kommt er als zeitlicher Jetzt-Punkt in seiner Negation auf sich
zuriick. Jedes Jetzt negiert sich selbst und wird ein zukiinftiges Jetzt, d.h. es
ist in seiner Negation bei sich selbst, daher eine absolute Negation oder, wie
Hegel in den Jenaer Systementwiirfen schreibt, »absolut differente Beziehung
des Einfachen« (JS 11, 207).

Allerdings verfehlt man die von Hegel aufgezeigte Struktur der Zeit, deu-
tet man sie wie Heidegger lediglich als eine unverbundene »>Jetztfolge, die

8 De Boer glaubt deshalb, Hegel setze — ebenso wie Kant — Raum und Zeit letzt-
lich doch als >reine Formen der Anschauungs jenseits des Begrifflichen an. Auf-
grund der zahlreichen Einwidnde, die Hegel in seinen verschiedenen Schriften
gegen den kantischen Formalismus vorbringt, liegt es jedoch niher, dic Rede
von einer >bloen Form« ebenfalls als kritische Wendung gegen den Aprioris-
mus zu verstehen (vgl. Boer: Begrift und Zeit, a.a.0., S. 35).

9 Vgl Aristoteles: Physik. Vorlesung iiber die Natur. Philosophische Schriften
Bd. 6, Hamburg 1995, Buch IV, Kap. 10. Dass Hegel in seiner dialektischen
Analyse der Zeit weit tiber die aristotelischen Aporien hinausgeht, betont Brau-
er, Daniel Oscar: Dialektik der Zeit. Untersuchungen zu Hegels Metaphysik der
Weltgeschichte. Stuttgart 1982, S. 135ff.

111

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sich der Anschauung darbietet.'® Wie stets bleibt die Bewegung der absoluten
Negation nicht einfach in ihren Momenten — hier den beiden Seiten des Jetzt
als Gegenwart und Zukunft — stehen, sie wird vielmehr in ihrer widerspriichli-
chen Beziehung als Einheit gedacht. Entgegen unserem Alltagsverstdndnis,
das die Zeit als einen linearen Fluss von der Vergangenheit tiber die Gegen-
wart zur Zukunft vorstellt, setzt Hegel die Vergangenheit als das Verhiltnis
der beiden Jetztpunkte (Gegenwart und Zukunft) an: »Es ist also in der Tat
weder Gegenwart noch Zukunft, sondern nur diese Beziehung beider aufein-
ander, eins ist gegen das andere auf gleiche Weise negativ [...]; die Differenz
beider reduziert sich in die Ruhe der Vergangenheit.« (JS 1I, 207) Deshalb
kann Hegel in den Zusitzen zur Enzyklopdidie sagen, »[...] es ist die Wahrheit
der Zeit, daB nicht die Zukunft, sondern die Vergangenheit das Ziel ist«.'
Eine derart differenzierte Zeitauffassung ldsst sich schwerlich als »vulgér< im
Sinne Heideggers apostrophieren.

Bereits in den Jenaer Systementwiirfen gelingt Hegel damit ein erstaunli-
cher synthetischer Zeitbegriff, der zu erkldren vermag, was Heidegger — {ibri-
gens ganz zu Recht — dem »vulgéren< Verstindnis der Zeitfolge ankreidet:
Wie némlich zwischen den vereinzelten Jetzt-Punkten tiberhaupt ein kontinu-
ierlicher Ubergang gedacht werden kénne. Ein auf die Punktualitit des Jetzt
(oder der Gegenwart) fixiertes Zeitmodell kann meist nur mit erheblichem
theoretischen Aufwand erkldren, welche Kraft die voneinander getrennten
Jetztpunkte zu einer Einheit synthetisieren soll.'* Hegels Losung indes ist ver-
bliffend, weil sie einerseits die Vorstellung aufgibt, die Jetztpunkte wiirden
wie Perlen auf einer Schnur aufgereiht nacheinander folgen, und andererseits
die Vergangenheit nicht mehr als vergangene Gegenwart denkt, sondern als
Relation oder Aufhebung: »Und dies gesetzte Autheben beider [des gegen-
wirtigen und zukiinftigen Jetzt; D.Q.] ist das Ehemals, die in sich reflektierte
oder reale Zeit.« (JS II, 208)

10 »Zeit ist das »angeschaute« Werden, das heifit der Ubergang, der nicht gedacht
wird, sondern in der Jetztfolge sich schlicht darbietet.« (Heidegger: Sein und
Zeit, a.a.0., S. 431)

11 Die mindlichen Zusidtze zur Enzyklopcidie werden zitiert nach Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften II. Werke
in 20 Bénden, hrsg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 9, Frank-
furt a. M. 1970; hier § 261, Zusatz, S. 59. Auch Brauer betont in diesem Zu-
sammenhang, das »[...] eigentlich Revolutiondre von Hegels Auffassung der
Zeit liegt in der Rolle der Vergangenheit« (Brauer: Dialektik der Zeit, a.a.O., S.
138).

12 Dies wird insbesondere in der phianomenologischen Betrachtung des >inneren
Zeitbewusstseins< problematisiert und dort mit der Annahme einer in Richtung
Vergangenheit und Zukunft ausgedehnten Gegenwart gelost (vgl. Husserl, Ed-
mund: Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins. Hrsg. v.
Martin Heidegger, 3. Aufl., Tiibingen 2000, S. 25, § 11).

112

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Vor dem Hintergrund dieser dialektischen Zeitstruktur lassen sich zwei
Aspekte fiir das Verhiltnis von Begriff und Zeit herausarbeiten. Weil Hegel
die Negationsbewegung der Zeit mit den beiden zentralen Prinzipien der Wis-
senschaft der Logik — dem Werden und dem Begriff — in Verbindung bringt,
ist es erstens nicht abwegig, die Bewegung der doppelten Negation generell
als zeitliche anzusetzen.'® Folglich miisste der fortschreitenden Selbstbestim-
mung des Begriffs eine fundamentale Zeitlichkeit eignen. Anders ausge-
driickt, wenn gleichsam der Prototyp der absoluten Negativitit dem Verhilt-
nis der Zeitdimensionen entspricht, darf man der qua Negation operierenden
Logogenese des Begriffs insgesamt eine Temporalstruktur unterstellen. Dies
erlaubt zweitens eine Prizisierung des Wesens als Grundbeziehung. Sind in
der absoluten Negativitit die beiden Momente Gegenwart und Zukunft durch
die Vergangenheit vermittelt, l4sst sich die Grundbestimmung im Sinne einer
Erinnerung des Vergangenen interpretieren. Dadurch erhilt die im Rahmen
der Reflexionslogik schwer fassbare Bedingung einer >urspriinglichen Syn-
these« eine nachvollziehbare Klarung: Was gegenwirtig Bedeutung konstitu-
iert und diese fiir zukiinftige Wiederholung 6ffnet, sind die tiberlieferten —
d.h. vergangenen und erinnerten — Verkniipfungsmoglichkeiten semantischer
Elemente. Das differente Beziechungsgeflecht der Begriffskategorien ist »zeit-
los vergangen, weil es selbst nie prasent werden kann, ohne seine bedeu-
tungskonstitutive Funktion zu verlieren. In der Reflexionslogik driickt Hegel
dies so aus: »Die Erinnerung der Bedingungen ist zundchst das zu Grunde
gehen des unmittelbaren Daseyns, und das Werden des Grundes.« (WdL 1.2,
321)

Gleichwohl scheint die vorgeschlagene Parallelisierung von absoluter Ne-
gativitdt und Zeitlichkeit all jene Textstellen zu missachten, an denen Hegel
explizit die eigentliche Sphire des Begriffs, also den Geist und die Idee, als
yewig« bezeichnet. So heiflt es etwa in der Enzyklopddie: »[...] das Wahre
dagegen, die Idee, der Geist, ist ewig.« (Enz, § 258) Bevor der Ubergang von
einer fundamentalen Temporalitit der Negation zur Geschichtlichkeit des
Begriff betrachtet werden kann, wire deshalb das Verhiltnis von Zeit und
Ewigkeit zu erldutern. Als hilfreich erweist sich dabei die von Kojéve vorge-
schlagene terminologische Unterscheidung zwischen >Ewigkeit¢ (im Sinne
einer aulerzeitlichen Wirklichkeit) und »Ewigem« (etwas, das Anteil an der
Ewigkeit hat, aber nicht im Gegensatz zur Zeit steht).'"* Obwohl Hegel beide

13 Vgl. Nancy, Jean-Luc: The Surprise of the Event. In: Barnett, Stuart (Hg.): He-
gel after Derrida. London 1998, S. 91-104; hier S. 98. Auch de Boer weist auf
diese Ubereinstimmung hin, deutet sie jedoch so, als sei die Zeit »die Bedingung
der Moglichkeit der Bewegung, in der der Begriff sich als Begriff vollzieht
[...]« und somit dem Begriff logisch vorgeordnet (vgl. Boer: Zeit und Begriff,
a.a.0,, S. 46f.).

14 Vgl. Kojeve: Hegel, a.a.0O., S. 91.

113

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Ausdriicke mehr oder weniger synonym verwendet, stellt ein Zusatz zur En-
zyklopddie klar: »[...] die Ewigkeit ist nicht vor oder nach der Zeit, nicht vor
der Erschaffung der Welt, noch wenn sie untergeht; sondern die Ewigkeit ist
die absolute Gegenwart, das Jetzt ohne Vor und Nach.«'> Bezogen auf die
Einteilung von Kojéve zielt Hegels Rede von der »Ewigkeit¢ folglich auf ein
yEwiges«, das der Zeitlichkeit nicht entgegengesetzt wire.

Erklarungsbediirftig bleibt indes der zweite Teil des zitierten Satzes, in
dem die »Ewigkeit« als rabsolute Gegenwart< oder Jetzt ohne Modifikationen
bestimmt wird. Die dahinterstehende Uberlegung kann zumindest strukturell
so verstanden werden, dass Ewiges sich nur in einer dialektischen Aufhebung
der Zeit selbst und nicht in einer unendlichen Dauer begreifen ldsst. »Ewig«
meint auch fiir Hegel weder ein Auflerhalb der Zeit noch eine endlose Reihe
aufeinanderfolgender Jetzt-Punkte — das wire, um eine Bezeichnung der Lo-
gik aufzugreifen, eine >schlechte Unendlichkeit« (WdL L1, 222)."

Nun scheint jedoch die Zuspitzung auf eine »absolute Gegenwart< der so-
eben rekonstruierten Aufhebung der Zeitdimensionen in der Vergangenheit zu
widersprechen. Beide Thesen wiren in der Tat unvereinbar, wiirde Hegel ein
Zeitmodell vertreten, in dem sich die drei Modi der Zeit gegenseitig aus-
schlieBen. Als Synthese von gegenwirtigem und zukiinftigem Jetzt aber ver-
liert die Vergangenheit nie den Bezug zur Gegenwart. Eine Erinnerung be-
steht gerade darin, das Vergangene in Gegenwart und Zukunft festzuhalten,
und nicht dem Vergessen einer absoluten Vergangenheit Preis zu geben. Um
die Beziehung von Gegenwart und Zukunft zu bestimmen, muss die Vergan-
genheit also andauern. Hegel verdeutlicht dies, indem er die absolute Gegen-
wart als in sich reflektierte Dauer von einer relativen Dauer der endlichen
Dinge abhebt:

»Die absolute Zeitlosigkeit ist von der Dauer unterschieden; das ist die Ewigkeit, die
ohne die natiirliche Zeit ist. Aber die Zeit selbst ist in ihrem Begriffe ewig; denn sie,
nicht irgendeine Zeit, noch Jetzt, sondern die Zeit als Zeit ist ihr Begriff, dieser aber
selbst wie jeder Begriff iiberhaupt, das Ewige und darum auch absolute Gegenwart.
[...] Die Dauer ist also von der Ewigkeit darin unterschieden, daf3 sie nur relatives

15 Hegel: Enzyklopadie II, a.a.0., § 247, Zusatz, S. 26.

16 Zu weiteren moglichen Parallelen zwischen den Zeitbestimmungen und Ab-
schnitten der Wissenschaft der Logik vgl. Wohlfart, Giinter: Uber Zeit und
Ewigkeit in der Philosophie Hegels. In: Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Bd.
13, 1980, S. 143-165; hier S. 144ff. Eine erhellende Verbindung zwischen der
absoluten Methode und der Dialektik der Zeit aus der Naturphilosophie bietet
Griefler, Wilfried: Die Selbstexplikation des Logischen als absolute Methode
und die Dialektik der Zeit. In: Posch, Thomas/Marmasse, Gilles (Hg.): Die Na-
tur in den Begriff tibersetzen. Zu Hegels Kritik des naturwissenschaftlichen All-
gemeinen. Frankfurt a. M. 2005, S. 132-157.

114

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Aufheben der Zeit ist; die Ewigkeit ist aber unendlich, d.h. nicht relativ, sondern in
sich reflektierte Dauer«.'”

Alle Dinge dauern, das macht ihre Zeitlichkeit sowie ihre Endlichkeit aus.
Doch reicht diese relative Dauer nicht aus, um den Begriff der Zeit selbst zu
erkldren. Die Temporalstruktur ist von anderer Dauer als die der vergéingli-
chen Dinge. Das Ubergehen der auseinander fallenden Jetztpunkte in die Ver-
gangenheit bleibt als Form ewig und absolut gegenwirtig, aber nur, sofern es
endliche Dinge gibt, an denen sich dieser Prozess vollzieht und in deren rela-
tivem Bestehen sich das unendliche Andauern der Zeit reflektiert: »Der Pro-
zeB der wirklichen Dinge selbst macht also die Zeit [...].«'® Ein solcher in
sich reflektierter Zeitbegriff tibersteigt jedoch den Rahmen der Naturphiloso-
phie bei weitem. Dass die Zeitbetrachtung zu Beginn der Naturphilosophie
einerseits bereits unter dem Eindruck der logischen Kategorialanalyse steht,
andererseits einen Vorgriff auf die Philosophie des Geistes darstellt, entgeht
auch Hegel nicht. Fast nebenher bemerkt er: »Uebrigens kommt es in der Na-
tur, wo die Zeit Jerzt ist, nicht zum bestehenden Unterschiede von jenen Di-
mensionen; sie sind nothwendig nur in der subjektiven Vorstellung, in der
Erinnerung und in der Furcht oder Hoffnung.« (Enz, § 259)

Dieser Hinwesis ist nicht unwichtig, weil er helfen kann, die verschiedenen
Sichtweisen auf die Zeitproblematik genauer zu trennen. Die Natur als solche
existiert zwar in zeitlichen Prozessen, sie ist ein stindiges Werden und Ver-
gehen, eine immerwihrende Wiederholung ihres Kreislaufs, sie besitzt aller-
dings keine Vorstellung von ihrer eigenen Prozessualitit.'” Erst in der Geis-
tesentwicklung als einem Teil der Natur kann sie sich anschauen. Aber der
Geist stellt sich der Natur entgegen und sieht darin entweder kausale oder
zufillige Bewegungen. Mit dieser subjektiven Ebene, wenn man so will: dem
Fiir-sich-Sein gegeniiber dem bloBen An-sich der Natur, setzt Hegels Betrach-
tung der Zeit in der Naturphilosophie ein. Hier — und nur hier — gilt die von
Heidegger kritisierte Formel: >Die Zeit ist das angeschaute Werden«< (Enz,
§ 258). Ebenfalls hierher gehort die Rede von der Zeit als »abstrakter<, »ideel-
ler¢, >reiner Formg, »AuBerlichkeit< usw.

Nicht ohne Grund bringt Hegel diese abstrakte Zeitvorstellung in der Je-
naer Naturphilosophie mit dem >Meinen< in Verbindung (JS III, 9f.). Es han-
delt sich um eine angeschaute Zeit, von der wir blo3 meinen, sie verlaufe kon-
tinuierlich und unabhéngig vom Bestehen der Dinge. Die kritische dialekti-

17 Hegel: Enzyklopidie I, a.a.0., § 258, Zusatz, S. 50.

18 Ebd.

19 »Die Natur ist, wie sie ist; und ihre Verdnderungen sind deswegen nur Wieder-
holungen, ihre Bewegung nur ein Kreislauf.« (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich:
Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Hrsg. von Johannes Hoffmeister,
3. Aufl., Hamburg 1959, S. 36)

115

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sche Aufarbeitung des gemeinten Zeitbegriffs zeigt dann, wie sich die Dimen-
sionen der Zeit tatsdchlich synthetisch ineinander fiigen und nicht in getrenn-
te, unvermittelte Jetzt-Punkte zerfallen. Erst die synthetische Funktion der
Vergangenheit erlaubt es, tiberhaupt von dauerhaften Zustdnden auszugehen,
weil sie das Fortschreiten der Zeit in einer relativen Dauer authebt: »Die Zeit
geht in der Vergangenheit als ihrer Totalitdt selbst unter, oder diese Dimen-
sion ist das ausgesprochene Aufheben derselben.« (Ebd., 13) Im Sprechen
gehen wir stets von substanziellen und andauernden Gegenstiandlichkeiten
und Verhéltnissen aus, die ohne eine Synthese der Jetzt-Punkte gar nicht mog-
lich wéren. Um aber den Prozess der Zeit, der zugleich das Dasein des Be-
griffs als Bewegung der Negativitit skandiert, als solchen denken zu kénnen,
muss die Zeitvorstellung der Anschauung >getilgt< werden.

Hegels Satz am Ende der Phdnomenologie, »die Zeit ist der Begriff selbst,
der da ist, und als leere Anschauung sich dem BewuBtseyn vorstellt [...]«
(PhG, 429), bezieht sich mithin auf den abstrakten, blo} gemeinten Zeitbe-
griff. In ihm sind die Dimensionen der Zeit duflerlich, in die Natur gesetzt und
sprachlich verfestigt: »Sie [die Zeit, D.Q.] ist das dussere angeschaute vom
Selbst nicht erfafite reine Selbst, der nur angeschaute Begriff [...].« (Ebd.)
Wenn Hegel fordert, diese Zeit »aufzuheben«, bedeutet das keine Ausschal-
tung der Temporalitét als solcher — im Gegenteil. Worauf die Phdnomenolo-
gie abzielt, wire vielmehr ein in sich reflektierter Zeitbegriff, in dem der Be-
griff das Prinzip seines eigenen Fortschreitens erkennt.”® Solange man die
Entwicklung des Begriffs innerhalb der natiirlichen Zeit betrachtet, wird ihm
die Zeit noch als sein Anderes gegeniibergestellt. Eine solche Betrachtung
verfahrt jedoch im schlechten Sinne historisch, sie schreibt der geschichtli-
chen Zeit einen transzendentalen Charakter und somit eine >Macht< noch tiber
die Geistesentwicklung zu. In der Enzyklopddie legt Hegel dar, inwiefern der
Begriff der Macht der Zeit entgeht — weil er selbst diese Macht ist:

»Darum ist das Endliche verginglich und zeitlich, weil es nicht, wie der Begriff, an
ihm selbst die totale Negativitit ist, sondern diese als sein allgemeines Wesen zwar
in sich hat, aber ihm nicht geméB, einseitig ist, daher sich selbst zu derselben als zu
seiner Macht verhilt. Der Begriff aber, in seiner frei fiir sich existierenden Identitdt
mit sich, Ich=Ich, ist an und fiir sich die absolute Negativitit und Freiheit, die Zeit
daher nicht seine Macht, noch ist er in der Zeit und ein Zeitliches, sondern er ist
vielmehr die Macht der Zeit [...].« (Enz, § 258)

20 Getilgt wird daher nur eine »Zeitform« (PhG, 429), und zwar dadurch, dass sich
das Anschauen selbst als zeitliches prozessual begreift: »Das so vielzitierte 7il-
gen der Zeit, und néher eigentlich nur der >Zeitform«, wére dann nichts anderes
als das Begreifen des Prozesses [...].« (GrieBer: Selbstexplikation, a.a.O., S.
149, Anm.)

116

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Die absolute Negativitit, der Motor der Begriffsbewegung, produziert die
Bewegung der angeschauten Zeit. Ist umgekehrt aber der Begriff auch nichts
anderes als der Prozess absoluter Negativitit, dann erscheint er nicht einfach
nur in der Zeit, er ist selbst »Verzeitlichung« oder — um mit Derrida zu spre-
chen — »Temporalisation<. Hegels Rekurs auf die >Identitit< des Begriffs, das
»Ich=Ichg, darf nach den Uberlegungen des vorherigen Abschnitts nicht weiter
verwundern: Der Identitdtssatz sagt stets mehr als er meint. Er lebt in der Vor-
stellung einer prisentistischen Zeit und muss doch bereits in der Form des
Satzes auf die Differenzstruktur der Bedeutungsgenese zuriickgreifen. Damit
das Ich sich als identisches erscheinen kann, muss es sich von sich selbst
trennen. Diese konstitutive Differenz geht dem reflektierenden Ich als Bedin-
gung »voraus, sie trennt und synthetisiert es zugleich, versetzt es in eine zeit-
liche Bewegung und lésst es in einer relativen Dauer entstehen. Als Leerform
einer Riickwendung auf sich steht das >Ich=Ich¢ fiir eine Reflexion, die sich in
ihrem verzeitlichenden Wesen erfasst. Deshalb kann Hegel das Wesen in der
Logik auch ein »>zeitlos vergangenes Sein< nennen, da die »vorausgehende«
Beziehung nicht zeitlich vor dem Sein liegt, sondern auf die bedingende
Temporalstruktur selbst verweist.

Davon ausgehend lassen sich nun zwei argumentative Strange der speku-
lativen Dialektik weiterverfolgen. Auf der einen Seite wére zu fragen, wie
sich der Begriff durch >Erinnerung< in seinem verzeitlichenden Wesen selbst
zu denken vermag. Dies fiihrt aus dem Rahmen der Reflexionslogik heraus in
die Begriffslogik und deren Schluss, die absolute Idee. Dabei wire zu unter-
suchen, wie sich die Temporalisation der Begriffsbewegung in den gramma-
tisch-logischen Formen der Sprache bemerkbar macht, also in Satzstrukturen,
wie sie Hegels Urteilslehre betrachtet. Allerdings kehrt angesichts des
Schlusskapitels der Wissenschaft der Logik der Verdacht zuriick, die spezielle
Reflexionsform des Begriffs — von Hegel auch >absolute Methode« genannt —
bewege sich letztlich doch auBlerhalb des historischen Zusammenhangs.

Es scheint daher angebracht, zundchst einem zweiten Strang des He-
gel’schen Denkens zu folgen, der in die Geschichtsphilosophie fiihrt, um zu
ergriinden, welchen Anteil das historische Dasein des Begriffs an der Freile-
gung seiner logischen Strukturen hat.*' Der Umweg iiber die Geschichte kann
so eventuell den Nachweis erbringen, dass die Rede vom >Absoluten« ihre
ahistorische Konnotation verliert, wenn damit ein je geschichtlich-epochales
Auftreten des Geistes gemeint ist und nicht die Vollendung der Geschichte
iberhaupt. Ein erster Hinweis auf eine solche Lesart der Hegel’schen Ge-
schichtsphilosophie kiindigt sich bereit in der Unterscheidung zwischen
»Ewigkeit< und yEwigemc« an. Die Sphére des Begriffs, der Geist oder, in sei-

21 Der erste Strang soll im zweiten Teil der Untersuchung wieder aufgenommen
werden.

117

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

ner Selbstreflexion, die Idee, kann laut Hegel >ewig« genannt werden, weil
darin die fundamentale Zeitlichkeit der absoluten Negativitit zum Ausdruck
kommt. Entsprechend wichtig ist es, in der Rekonstruktion der Philosophiege-
schichte von der Vorstellung Abstand zu nehmen, bei der Idee bzw. dem
Geist handele es sich um auBlerzeitliche Instanzen, die lediglich durch histo-
risch kontingente Umstédnde verdeckt, insgeheim aber den Gang der Ge-
schichte selbst lenken wiirden.

Seine Heidelberger und Berliner Vorlesungen zur Einleitung in die Ge-
schichte der Philosophie ero6ffnet Hegel daher mit der grundsétzlichen Frage,
inwiefern die Philosophie als Wissenschaft von den »unvergénglichen<« Wahr-
heiten iiberhaupt eine Geschichte haben kann.?? Dabei macht er gleich zu Be-
ginn des Vortrags deutlich, dass eine Auseinandersetzung mit der Geschichte
keineswegs in den Appendix der Philosophie gehort: »Was wir geschichtlich
sind, der Besitz, der uns, der jetzigen Welt angehort, ist nicht unmittelbar ent-
standen und nur aus dem Boden der Gegenwart gewachsen, sondern dieser
Besitz ist die Erbschaft und das Resultat der Arbeit, und zwar der Arbeit aller
vorhergehenden Generationen des Menschengeschlechts.«”® Die Frage nach
der Gegenwart muss deshalb immer zugleich eine nach der Geschichte sein.*
Allerdings lassen sich die »Erbschaften< der Geschichte nicht — wie von einer
streuen Haushilterin« — unverindert akkumulieren.” Die Tradition befindet
sich in einem stindigen Fluss, sie selbst ist aktive Arbeit an der Uberliefe-
rung. Wenn also die Aufgabe der Philosophie darin besteht, >ihre Zeit in Ge-
danken zu fassen¢, muss sie notwendigerweise historisch verfahren und sich
selbst in ihrem Gewordensein reflektieren. Aber zugleich verdndert sie in ih-
rer Reflexion immer auch schon die Vergangenheit.

Nun scheint eine derartige Position nicht weit von einem historischen Re-
lativismus entfernt, denn wie sollte je ein Standpunkt erreicht werden, der das
Ganze der Geschichte tiberblicken und nach einem iiberzeitlichen Maf3stab
bewerten koénnte? Ohne jedes Telos lduft die philosophische Reflexion Ge-
fahr, bloB die Fehler und Vorurteile ihrer Vorgidnger zu reproduzieren. Liest
man Hegels Gesamtsystem ausgehend von der oben erwéhnten Vollendungs-
these, eriibrigen sich solche Einwénde. Erklarungsbediirftig wire dann ledig-
lich, woher das Denken die Gewissheit nimmt, an einem wirklich absoluten
Endpunkt angelangt zu sein. Allein, zu einer solchen finite Geschichtsauffas-
sung geben die Vorlesungen keinen Anlass. Schon der Satz: »[...] der allge-

22 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 7 u. 23ff.

23 Ebd., S.21.

24 »In der Tat aber, was wir sind, sind wir zugleich geschichtlich.« (Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie 1. Werke
in 20 Béanden, hrsg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 18, Frank-
furta. M. 1971, S. 21)

25 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.O., S. 21.

118

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

meine Geist bleibt nicht still stehen«®®, sperrt sich gegen diese Auslegung. In
einer der letzten Versionen der Vorlesung sagt Hegel dann unmissverstand-
lich, »[...] daB die Philosophie einer Zeit zwar der hochste Standpunkt des in
seiner Verfassung jedes Mal sich entwickelnden Geistes ist, daB3 aber keine
sagen kann, daf3 sie den hochsten Standpunkt, {iber welchen es keinen gebe,
erreicht habe«.”” Trifft diese Diktum ebenfalls auf Hegels eigenes Denken zu
— und die Vorlesungen sprechen zumindest nicht dagegen —, muss er erldu-
tern, inwiefern trotzdem von einem Fortschritt in der Entwicklung der Philo-
sophie die Rede sein kann, da ohne einen Endpunkt auch das Mal} zur Bewer-
tung des Verlaufs im Sinne eines Fort- oder Riickschritts fehlt.

Hegels Antwort auf dieses Problem stiitzt sich auf folgende Argumenta-
tion: Jede Zeit betrachtet die Uberlieferung wie ein #uBerlich Vorhandenes,
etwas, wortiber sie verfiigen kann, das sich zu Gegenstinden von Abhandlung
machen ldsst. Eine gelehrte »Kenntnis< des vergangenen Denkens bedeutet
indes noch kein wirkliches »Verstehen<.” Entscheidend fiir Letzteres ist ein
aktives Aneignen des Vergangenen oder, wie man mit Blick auf die Phdno-
menologie des Geistes sagen kann, ein Verinnerlichen, eine >Er-Innerung«
(PhG, 433). Echtes Verstehen muss seinen eigenen Standpunkt allererst in der
Beschiftigung mit den {iberlieferten Denkbestimmungen finden; das Heutige
und Eigene kann sich nur in der Reflexion des Vergangenen und Anderen
bilden.” Ebenso wie die dialektische Zeitbetrachtung die Vergangenheit nicht
mehr als vergangene Gegenwart denkt, muss nun mit der tiberlieferten Tradi-
tion im Ganzen verfahren werden. Sie ist nicht blof3 dulerer Gegenstand einer
philologisch-historischen Rekonstruktion, sie bestimmt recht verstanden unse-
re Gegenwart, indem sie diese auf eine Zukunft hin 6ffnet. Weder dauert die
Vergangenheit unverdndert an noch geht sie im Fluss der Zeit unter. Was uns
heute bestimmt, sehen wir nur in der Auseinandersetzung mit dem Gewese-
nen. Auch hier liegt das Wesen der Gegenwart in der Erinnerung des in die-
sem Sinne >zeitlos< Vergangenen.”’

26 Ebd., S.21.

27 Ebd., S. 129. In einer fritheren Fassung der Vorlesungen heifit es auch: »Jede
Philosophie eben darum, weil sie die Darstellung einer besonderen Entwick-
lungsstufe ist, gehort ihrer Zeit an und ist in ihrer Beschrdnktheit befangen.«
(Ebd., S. 72)

28 Vgl.ebd., S.9.

29 »Dies ist ebenso unsere und jedes Zeitalters Stellung und Tatigkeit, die Wissen-
schaft, welche vorhanden ist, zu fassen und sich ihr anzubilden, und ebendarin
sie weiterzubilden und auf einen hoheren Standpunkt zu erheben. Indem wir sie
uns zu eigen machen, machen wir aus ihr etwas eigenes gegen das, was sie vor-
her war.« (Hegel: Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 22)

30 »Die Geschichte, die sich bildet, ist jeder Verginglichkeit bar, weil sie das kons-
tituiert, was dazu bestimmt ist, sie fortzusetzen.« (Bodei, Remo: Die »Metaphy-
sik der Zeit« in Hegels Geschichte der Philosophie. In: Henrich, Die-
ter/Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Hegels Logik der Philosophie. Religion und

119

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von Fortschritt kann Hegel folglich sprechen, wenn sich das gegenwirti-
ge Denken in seinen historischen Voraussetzungen begreift. Da sich weiterhin
der Vorgang des Begreifens fiir Hegel nicht in der Prisenz einer »inneren An-
schauung« erschopft, sondern mit einer Unterscheidung, einer Differenz, ei-
nem Urteil einhergeht, muss sich das begreifende Denken zwangldufig immer
wieder von sich selbst entfernen und versetzt sich dadurch in stete Bewegung:

»Denn die Idee, in ihrer Ruhe gedacht, ist wohl zeitlos; sie in ihrer Ruhe denken ist:
sie in Gestalt der Unmittelbarkeit festhalten, ist gleichbedeutend mit der inneren
Anschauung derselben. Aber die Idee ist als konkret, als Einheit Unterschiedener
[...] wesentlich nicht Anschauung, sondern als Unterscheidung in sich und damit
Entwicklung tritt sie in ihr selbst ins Dasein und in die AuBerlichkeit im Element des
Denkens; und so erscheint im Denken die reine Philosophie als eine in der Zeit fort-
schreitende Existenz.«’!

Weder eine platonische Ideenschau noch eine transzendentale Einbildungs-
kraft konnen sich jener Differenz entziehen, die notwendig ist, soll die »ewi-
ge« Idee gedacht und gewusst werden. In der negativen Arbeit eines sprach-
lich strukturierten Denkens kommt die Idee oder das logische Prinzip nur um
den Preis eines Widerspruchs zu einem >Selbstbewusstsein<: Um sich selbst
zu erkennen, muss sie ihre eigene Entwicklung notwendigerweise als »abge-
trennte Wirklichkeit und Anschauung denkend rekonstruieren<, das heift, sie
muss in der Geschichte erscheinen und ein Dasein in der Zeit annehmen.*
Aus der Sicht der Idee hat folglich jede Erinnerungsleistung eine Entduf3e-
rung, eine Abtrennung von sich selbst zur Bedingung.

Zwar kann diese »Selbstveranderungy, in die sich der Geist verstrickt, so-
bald er sich zu begreifen sucht, eine stindige Fortentwicklung begriinden; die
emphatisch positive Konnotation, die Hegel ihr zuweilen durch die Zuschrei-
bung einer stufenférmig anwachsenden Verniinftigkeit beilegt, vermag sie
indes noch nicht zu rechtfertigen. Formulierungen, wie sie etwa in den Vor-
lesungen zur Philosophie der Geschichte auftauchen, »[...] dal die Vernunft
die Welt regiert und so auch die Weltgeschichte regiert hat«®, bediirfen wei-
terfithrender Erlduterungen. Schlieft man auch hier eine teleologische Aus-
richtung auf einen bereits gewussten Endzustand des Verniinftigen aus, bleibt

Philosophie in der Theorie des absoluten Geistes. Stuttgart 1984, S. 79-98; hier
S. 80)

31 Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 37.

32 Vgl.ebd, S. 61.

33 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte.
Werke in 20 Bénden, hrsg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 12,
Frankfurt a. M. 1970, S. 40.

120

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

nur, Vernunft als solche mit dem Prinzip des Fortschreitens gleichzusetzen.*
Verniinftig kann dann jede Reflexion genannt werden, die sich im Modus des
Verstehens auf ihre eigene Vergangenheit zuriickwendet, um sich darin selbst
zu finden. Insofern sich jede verniinftige Reflexion von sich selbst entfernen
und verdndern muss und auf diese Weise die Grundlage fiir eine neuerliche
Reflexion schafft, gehdrt das Fortschreiten zu ihrem Prinzip.*

Im engeren Sinne spekulativ wird Hegels Geschichte der Vernunft, weil
sie das »Geschehen« einer solchen Riickwendung auf der Ebene der »Volks-
geister¢, also der Gesamtheit geistiger und kultureller Arbeit einer Epoche,
hypostasiert und nicht dem Vermdgen eines transzendentalen Subjekts zu-
schreibt:

»In dieser Entwicklung geschieht es daher, daf3 eine Form, eine Stufe der Idee in
einem Volke zum BewuBtsein kommt, so dal} dieses Volk und diese Zeit nur diese
Form ausdriickt, innerhalb welcher es sich sein Universum ausbildet und seinen
Zustand ausarbeitet, die hohere Stufe dagegen Jahrhunderte nachher in einem andern
Volk sich auftut.«’®

Die Aufstufung der Vernunftentwicklung bleibt immer relativ auf eine be-
stimmte Gemeinschaft (dieses Volk) und eine bestimmte Epoche (diese Zeit)
bezogen, deren spezifische Geistesgestalt (diese Form) sich als konstitutiv fiir
die epochale Zusammengehorigkeit erweist. Eine solche epochale Ausfor-
mung der Idee definiert die jeweils gegenwirtigen Grenzen von Rationalitét
tiberhaupt. Sie bestimmt, was gegenwirtig allgemein Geltung haben kann,
und steckt somit einen Raum moglicher Denk- und Handlungsweisen ab. Nur
ein spiteres Zeitalter ist in der Lage, die vergangene Form des Geistes als
AuBere zu betrachten und im empathischen Sinne zu verstehen. Folglich fiihrt
die Forderung an die Philosophie, ihre Zeit in Gedanken zu fassen, im Falle
einer gelungenen Selbstreflexion zugleich {iber die eigenen Grenzen hinaus.
Wenn Hegel am Ende der Phdnomenologie des Geistes von einer >Voll-

34 »So ist also die Verstindigkeit ein Werden, und als dil Werden ist sie die Ver-
niinftigkeit.« (PhG, 40)

35 Dadurch wire weiterhin dem bekannten Satz aus der Rechtsphilosophie, »was
verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniinftig«, die
Spitze genommen (Hegel: Rechtphilosophie, a.a.O., S. 14). Skandalés scheint
eine derartige Behauptung, solange man darin bloB eine Apologie des Bestehen-
den sieht. Es kommt indes darauf an, wie Hegel betont, »[...] in dem Scheine
des Zeitlichen und Voriibergehenden die Substanz, die immanent, und das Ewi-
ge, das gegenwirtig ist, zu erkennen« (ebd., S. 15). Als radikale Historisierung
richtet sich der Ausspruch vor allem gegen ein Denken, das die Vernunft jen-
seits der Geschichte ansiedelt und in einer transzendentalen Reflexion erfassen
will.

36 Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 37f.

121

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

endung« des Geistes spricht, hat er offenbar genau jene epochale Selbster-
machtigung vor Augen (PhG, 433).

Ein Zeitalter hélt demnach solange an, wie die begrifflichen Vorstrukturen
einfach nur »da sind< und funktionieren, ohne in sich selbst reflektiert zu sein.
Dasein, so Hegel in einer an Heidegger erinnernden Wendung, meint stets
»In-der-Zeit-Sein«.’” Beginnt eine Epoche, die Bedingungen ihres Denkens
und Handelns zu begreifen, ein >absolutes Wissen< von sich zu gewinnen,
befindet sie sich bereits im Niedergang oder, wie Hegel sagen wiirde, der Be-
griff tilgt seine Zeit. Im Rahmen der Zeitanalyse der Naturphilosophie heif3t
das, die Zeit (oder der Begriff) hebt sich in ihre Vergangenheit auf. In der
Ambivalenz dieser Formulierung steckt bereits das ganze Dilemma der Ge-
schichte des Geistes: Er wird sich selbst immer nur in seiner vergangenen
Form ansichtig. Seine eigenen Voraussetzungen begreift er erst, wenn sie ihm
duferlich geworden sind und er sich von ihnen entfremdet. Dennoch hebt die
Selbstreflexion ihre Voraussetzungsstruktur nicht vollstindig auf, sie trans-
poniert sie auf eine andere, >héhere« Ebene oder in eine neue »Geistesgestalt«.
Vollendet wird somit lediglich die vergangene Epoche, ihre Denkgesetze lie-
gen nun offen zutage und sind Gegenstand der Erinnerung. Zugleich aber be-
gibt sich der Geist zwangsldufig in eine neue »Nacht des SelbstbewuBtseyns,
in der die Bedingungen der hoheren Selbstreflexion als solche noch nicht
sichtbar sind:

»Indem seine [des Geistes; D.Q.] Vollendung darin besteht, das was er ist, seine
Substanz, vollkommen zu wissen, so ist dil Wissen sein Insichgehen, in welchem er
sein Daseyn verldBt und seine Gestalt der Erinnerung tibergibt. In seinem Insichge-
hen ist er in der Nacht des Selbstbewulitseyns versunken, sein verschwundnes Dase-
yn aber ist in ihr aufbewahrt, und difl aufgehobne Daseyn, — das vorige, aber aus
dem Wissen neugeborne, — ist das neue Daseyn, eine neue Welt und Geistesgestalt.«
(PhG, 433)

Hegels epochales Geschichtsverstindnis kann also durchaus eine Stufenfolge
der Vernunftentwicklung unterstellen, ohne einen Endpunkt der Geschichte
annehmen zu miissen. Gleichwohl kann im Wechselspiel von Entduflerung
und Erinnerung die Bahn der Geschichte auch nicht mehr verlassen oder um-
gewendet werden. Das Herausgehen aus sich selbst meint ndmlich keine Ver-
anderung im starken Sinne, sodass ein ganz Anderes oder absolut Unerwarte-

37 Ebd., S. 37. Anders als noch in Sein und Zeit sicht Heidegger in spéteren Schrif-
ten durchaus Ahnlichkeiten zwischen seinem eigenen Denken und Hegels pro-
zessualer Dialektik, insbesondere im »Geschehenscharakter< einer epochal ver-
standenen Geschichtlichkeit. Allerdings beharrt er weiterhin darauf, dass Hegels
absolute Idee ein Ende dieses Prozesses bedeutet (vgl. Heidegger: Identitdt und
Differenz, a.a.O., S. 34ff.).

122

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

tes entstehen konnte. Stets stellt die Negation eine Selbstnegation dar und
bleibt damit ebenso in sich, ist als ein »Insichhineingehen, ein Sich-
in[sich]vertiefen« zu denken.’® Entsprechen kann Hegel am Schluss der Phd-
nomenologie des Geistes konstatieren, der absolute Begriff sei »eine Offenba-
rung der Tiefe« (PhG, 433).

Zuriickkommend auf die Frage nach der impliziten historischen Dimen-
sion in Hegels Logik der Reflexion konnen nunmehr zwei unerwartete Ant-
worten gegeben werden. Erstens lassen sich sowohl die absolute Negativitit
im Allgemeinen als auch das Erinnerungsmotiv im Besonderen auf dezidiert
zeitliche Prozesse zurtickfithren. Wiahrend das dialektische Ineinandergreifen
der Zeitdimensionen die »Urform« der Negationsbewegung skandiert, zielt der
Wechsel von EntduBlerung und Erinnerung auf die Bewegung einer epochalen
Geschichtlichkeit. Im Gegensatz zum Naturprozess, der seine Zyklen in im-
mer gleicher Weise wiederholt, kennt die Zeit des Begriffs ebenso wie die
Geschichte des Geistes eine Entwicklung, in der beide niemals absolut auf
sich selbst zuriickfallen konnen. Zweitens verschiebt sich mit der epochal
verlaufenden Geistesentwicklung das hierarchische Verhiltnis von Logik und
Geschichte im Ganzen. Sieht es prima faci so aus, als habe Hegel mit der Wis-
senschaft der Logik ein transhistorisches Fundament des dialektischen Den-
kens entworfen, auf dem dann die Realphilosophien aufbauen kdnnen, erweist
sie sich im Lichte der Einleitung vielmehr als Abschluss ihrer eigenen Zeit
und damit zugleich als Ubergang in eine neue Epoche.”

Freilich kehrt sich damit das Verhéltnis von Logik und Geschichtsphilo-
sophie nicht einfach um: Die Wissenschaft der Logik nimmt all jene Katego-
rien auf, die sie in der Sprache ihrer Zeit sedimentiert vorfindet, und muss
ihren historisch gewordenen Zusammenhalt reflektieren. Dazu bedarf es kei-
ner historischen Rekonstruktion im herkémmlichen Sinne, weil die Begriffe,
so wie sie vorliegen, ihre Vergangenheit bereits zeitlos aufbewahren. Umge-
kehrt aber kann sich eine recht verstandene Geschichte der Philosophie nicht
mehr auf eine quasi-transzendentale Zeitlichkeit verlassen, in der die vergan-
genen Wissensformen wie in einem Behilter aufbewahrt und frei zugénglich
sind.* Sie muss zunichst das Wesen ihrer eigenen Begriffskonstruktion —
mithin die Logik — befragen, um die Moglichkeit eines wahren Zugangs zur

38 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 32.

39 Schon die Phdnomenologie des Geistes verortet sich selbst in einer Zeit des
Umbruchs: »Es ist iibrigens nicht schwer, zu sehen, daB3 unsre Zeit eine Zeit der
Geburt und des Uebergangs zu einer neuen Periode ist.« (PhG, 14)

40 In der Enzyklopddie wendet sich Hegel ausdriicklich gegen ein solches »Contai-
nermodell« der Zeit: »Die Zeit ist nicht gleichsam ein Behilter, worin alles wie
in einen Strom gestellt ist [...].« (Hegel: Enzyklopadie I, a.a.0., § 258, Zusatz,
S. 50)

123

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Vorgeschichte auszuloten.*’ Oder wie Stefan Majetschak pointiert feststellt:
»Die zirkuldre Verschrinktheit von Philosophie und Geschichte ist nicht auf-
zuheben. «*

Wollte man nun Hegels hoch komplexes und in sich zirkuldres Zeit- und
Geschichtsdenken als Mafstab fiir die bei Derrida aufgezeigte Temporalstruk-
tur der différance und die schwach historische Ausrichtung von Wittgensteins
Lebensweltkonzept nehmen, bliebe wenig mehr, als diesen ihre Liickenhaf-
tigkeit vorzurechnen. Da es hier jedoch nicht um einen solchen Vergleich
geht, soll die leitende Frage der nédchsten beiden Abschnitt vielmehr lauten,
ob sich interne Griinde dafiir finden lassen, weshalb sowohl Wittgenstein als
auch Derrida auf die systematische Riickbindung ihres eigenen Ansatzes an
eine ausgearbeitete Geschichtsphilosophie verzichten.

b) Zeit als Gediachtnis praktischen Handelns

Obwohl Wittgenstein das Wesen des Sprachspiels auf eine Lebensform zu-
riickfiihrt und somit prinzipiell historisch fundiert, sind dezidiert philosophie-
oder sprachgeschichtliche Rekonstruktionen allen seinen Schriften fremd. Der
Lebensformbegriff fithrt zwar einen Verweis auf den jeweiligen sozial-
historischen Hintergrund eines jeden Sprachspiels ein, aber Wittgenstein sieht
seine Aufgabe nicht darin, solche Entwicklungen — und sei es lediglich exem-
plarisch — nachzuvollziehen. Geschichte fungiert fiir ihn gleichsam als Index,
ein eigenstindiges Thema ist sie nicht.”

41 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 34f. Der zuweilen vorgebrachte Einwand, He-
gels logische Rekonstruktion der Philosophiegeschichte entspreche nicht in allen
Punkten dem »tatsichlichen< historischen Verlauf, muss seinerseits ein von den
je begrifflich-kategorialen Vorbedingungen unabhingiges Wissen um die Ge-
schichte voraussetzen. Das aber heifit, Hegels Einsicht in die fundamentale Zeit-
lichkeit des Begriffs von der Warte eines »objektiven< Geschichtsverlaufs kriti-
sieren zu wollen. Aus der Sicht Hegels wire das genau jene »universale Ge-
schichtsmetaphysik¢, die man der spekulativen Dialektik unterstellt. Diising et-
wa rechnet Hegel einen s>historischen Irrtumc in der Einordnung von Parmenides
und Heraklit vor — auf welcher Grundlage Diising selbst zwischen Wahrheit und
Irrtum in der Geschichte unterscheidet, bleibt allerdings offen (vgl. Diising,
Klaus: Dialektik und Geschichtsmetaphysik in Hegels Konzeption philosophie-
geschichtlicher Entwicklung. In: Lucas, Hans-Christian/Planty-Bonjour, Guy
(Hg.): Logik und Geschichte in Hegels System. Stuttgart/Bad Cannstatt 1989, S.
127-145; hier S. 131ff)).

42 Majetschak, Stefan: Logik des Absoluten. Spekulation und Zeitlichkeit in der
Philosophie Hegels. Berlin 1992, S. 335.

43 Auch Wittgensteins Kommentar zu James G. Frazers kulturhistorischer Studie
The Golden Bough ist gekennzeichnet von einer eigentiimlichen Ausstreichung
aller zeitlichen Entwicklungsgedanken. Wittgenstein erldutert dies wie folgt:
»Die historische Erklarung, die Erkldrung als eine Hypothese der Entwicklung
ist nur eine Art der Zusammenfassung der Daten — ihre Synopsis. Es ist ebenso-

124

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Was auf den ersten Blick wie ein betrichtlicher Mangel erscheinen mag,
lasst sich aus der Gesamtperspektive des Wittgenstein’schen Denkens auch
als bewusste Absage an jede geschichtsphilosophische Spekulation auslegen.
An Hegels Versuch, die Dialektik als das Prinzip der geschichtlichen Ent-
wicklung herauszupréparieren, zeigen sich ndmlich auch die Aporien eines
Denkens, das seine eigene Vorgeschichte einholen will: Entweder Geschichte
erweist sich tatsdchlich als dialektisch fortschreitend, dann bedeutet das abso-
lute Erkennen ihres Prinzips zugleich das Ende der Geistesentwicklung (das
Argument Kojéves). Oder der dialektische Blick auf die Geschichte bleibt
seinerseits lediglich Ausdruck der aktuellen Geistesgestalt, dann bestreitet die
dialektische Rekonstruktion zugleich ihren begriindenden Charakter, indem
sie sich selbst als historische Perspektive entlarvt und in diesem Sinne »auf-
hebt«. Eine radikale Konsequenz aus derlei Paradoxien konnte daher sein, die
historische Situierung des eigenen Denkens durch eine Art Leerstelle indexi-
kalisch anzuzeigen und auf jede weitere Ausfithrung zu verzichten, da diese
entweder metaphysisch oder widerspriichlich werden muss.**

Dass ein solches Argument unausgesprochen hinter den fehlenden Uber-
legungen Wittgensteins zur Geschichte steht, lisst sich aus dem Ubergang
vom Friih- zum Spitwerk ablesen. Das erkenntnisleitende Interesse des Trac-
tatus liegt in der Begriindung eines Sprache-Welt-Verhiltnisses auf der Basis
von elementaren logischen Satzformen. Die dazu vorgenommene Reduktion
der Wortbedeutung auf eine formale Syntax reinigt die empirische Sprache
von allem historischen Ballast. Eine Formanalyse, wie sie Wittgenstein hier
vorschwebt, muss sich fiir jede beliebige gegenwirtige oder vergangene Spra-
che durchfiihren lassen. Gleichwohl wird der Frithschrift eben jene transzen-
dentale Stellung der Logik zum Verhdngnis. Da Wittgenstein, im Gegensatz
etwa zu Kant, auf die Mittelstellung eines transzendentalen Subjekts verzich-
ten mochte, bewegen sich die logischen Bedingungen streng genommen au-
Berhalb der Welt. Jeder Versuch, sinnvolle sprachliche Aussagen iiber solche
exoterischen Bedingungen zu machen, ist zum Scheitern verurteilt, weil Witt-

wohl moglich, die Daten in ihrer Beziehung zueinander zu sehen und in ein all-
gemeines Bild zusammenzufassen, ohne es in Form einer Hypothese tiber ihre
zeitliche Entwicklung zu tun.« (Wittgenstein, Ludwig: Vortrag tiber Ethik und
andere kleine Schriften. Hrsg. von Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989, S. 29-
46; hier S. 36f.). Auf das Gesamtwerk bezogen spricht Apel deshalb von einem
»ungeschichtlichen Gegenwartspragmatismus< Wittgensteins (vgl. Apel: Trans-
formationen, a.a.0., S. 269).

44 Aus einer hermeneutischen Perspektive, wie sie etwa Christopher Lawn vertritt,
erscheint die fehlende Reflexion auf die historische Genese von Sprachspielen
allerdings als »>Blindheit: »Wittgenstein’s idea that these philosophically moti-
vated meta-questions are no more than violations of ordinary language demon-
strates historical blindness.« (Lawn: History and Hermeneutics, a.a.O., S. 290f.)

125

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gensteins Zuriickweisung des Bewusstseinsparadigmas den Ausweg {iber eine
transzendentale Einbildungskraft oder eine platonische Ideenschau verstellt.

In der Wiederaufnahme seiner Gedanken in den dreifliger Jahren schligt
er dann eine deutlich verdnderte Richtung ein. Die logische Syntax der Ele-
mentarsitze war gewissermaflen >zu hoch« angesetzt. Zwar versprach ihr ahis-
torischer Status die Moglichkeit, alle philosophischen Probleme >endgiiltig«
zu 16sen (wie Wittgenstein noch im Vorwort des Tractatus meint), doch stellt
er zugleich das gréBte Hindernis auf dem Weg dorthin dar. Indem Wittgen-
stein die logisch-grammatische Struktur der Welt aus ihren transzendentalen
Gefilden herunter in die Regelhaftigkeit der Alltagssprache zieht, kann er die
Zugangsproblematik auflosen, handelt sich allerdings eine Reihe von neuen
Schwierigkeiten ein. So bilden etwa alltagssprachliche Konventionen iiber die
richtige Verwendungsweise von Begriffen keine in sich abgeschlossene
Struktur, die sich in einer formalen Notation erfassen liefe. Obwohl auch die
natiirliche Sprache nicht ohne Systematisierungen auskommt, sind die ihr
innewohnenden Regeln einem unauthaltsamen zeitlichen Wandel unterwor-
fen: »Wir reden von dem rdumlichen und zeitlichen Phénomen der Sprache.
Nicht von einem unrdumlichen und unzeitlichen Unding.« (BT, 60/WW1,
§ 108) Eine logisch-grammatische Analyse sieht sich insofern mit einer fun-
damentalen Verénderlichkeit ihres Gegenstandsbereiches konfrontiert und
findet ihren Priifstein entsprechend darin, ob sie der wiederholt von Wittgen-
stein angefiihrten Einsicht, dass »alles fliet«, gerecht zu werden vermag (BT,
149/WW2, 84f).*

Trotzdem zeigt Wittgenstein weiterhin kein Interesse daran, die logische
Grammatik verschiedener Sprachspiele ausgehend von ihrer historischen Ge-
nese zu untersuchen. Die undurchsichtige Stellung der Geschichte und der
Zeitlichkeit in den Spitschriften wirft deshalb zwei gréBere Fragekomplexe
auf. Ein erster, methodologischer Komplex bezieht sich auf die implizite
Selbstrelativierung der gesamten Sprachspielkonzeption. Wenn sich Wittgen-
steins eigene Uberlegungen ebenfalls in spezifischen Sprachspielen bewegen,
die Ausdruck einer historisch-kulturellen Lebensform sind, kénnen sie dann
tiberhaupt noch einen allgemeinen Wahrheitsanspruch erheben? Weil damit
das Problem der Selbstreferenz angesprochen ist, soll diese Frage vorldufig
zurtickgestellt und im zweiten Teil der Studie wieder aufgegriffen werden.

Eine zweite Reihe von Fragen betrifft dagegen die mogliche Konzeptuali-
sierung einer dynamisierten Sprachauffassung. Sofern Sprache ein >rdumli-
ches und zeitliches Phinomen« darstellen soll, in dem, wie es in den Philoso-
phischen Untersuchungen heilit, >neue Sprachspiele entstehen und andere

45 »[...] der friihe Wittgenstein hielt die Strukturen der Welt fiir erkennbar; der
spéte Wittgenstein endlich glaubte, die Kategorien des Verstandes — die Sprache
— stiinden dauernd im FluB3.« (Bartley: Wittgenstein, a.a.O., S. 148)

126

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

veralten und vergessen werden<« (WW1, § 23), tritt ein ebenfalls fiir Derrida
virulentes Problem auf: Wie konnen sich im sprachlichen Prozess relativ sta-
bile Begriffsbedeutungen etablieren, deren Verwendungsregeln sich analysie-
ren lassen? Und wie kann man umgekehrt begriinden, dass Regeln in ihrer
wiederholten Anwendung offen fiir Verdnderungen bleiben, ohne ihre Ver-
bindlichkeit zu verlieren? Dariiber hinaus miisste geklédrt werden, ob Zeit und
Zeitlichkeit selbst Teile eines Sprachspiels oder Formen a priori jenseits der
Sprache sind. Da es einmal mehr auch zu diesen Themen kaum zusammen-
hiingende AuBerungen Wittgensteins gibt, sollen einleitend einige wiederkeh-
rende Motive aus den Texten der dreifliger Jahre betrachtet werden, bevor
dann erneut auf den Regelbegriff in den Philosophischen Untersuchungen
eingegangen wird.

Bereits hingewiesen wurde auf Wittgensteins >phdnomenologischen< An-
satz zur Kldrung des Sprache-Welt-Verhiltnisses, den er spiter als Sackgasse
bezeichnet. Charakteristisch fiir die phinomenologische Ubergangsphase sind
zahlreiche Uberlegungen zur aktuellen Wahrnehmung im >Gesichtsraum.
Freilich will Wittgenstein keine psychologischen Studien iiber sinnliche
Wahrnehmung betreiben, es geht ihm vielmehr um die logische Form von
Aussagen tiiber die rdumlich erscheinende Welt. In diesem Kontext, also noch
vor der Einfiihrung des Sprachspiels, tauchen die ersten Bemerkungen tiber
die Zeit als einer Bedingung zur Beschreibung des Raumes auf: »Es scheint
mir eine eigentlimliche Eigenschaft der rdumlichen Aussagen daB man
scheinbar den Raum ohne irgend eine Anspielung auf die Zeit nicht beschrei-
ben kann.« (WAL, 6) Explizit oder implizit transportiert jede AuBerung iiber
eine Wahrnehmung stets eine Zeitangabe, die man, wie Wittgenstein vermu-
tet, nicht einfach wie ein >nachtrigliches Anhédngsel« behandeln darf. Sogar
wenn sich die Wahrnehmung nicht verdndert, bedarf es notwendigerweise
eines Rekurses auf die Zeit: »[...] schon zu sagen alles bleibt gleich setzt Zeit
voraus.« (Ebd., 20)

Unklar ist allerdings, ob Wittgenstein hier lediglich den Gebrauch von
Zeitangaben im Satz meint oder ob er Urteilen generell eine Zeitlichkeit zu-
schreibt. Mehrfach fiihrt er das Bild des Filmprojektors an, um zwei Zeitspha-
ren voneinander zu unterscheiden. Durch den Projektor hindurch geht ein
Filmstreifen, der fiir den Fluss der Zeit steht. Auf der Leinwand verdndert sich
das Bild, die Leinwand als Projektionsfliche bleibt jedoch stets die gleiche:
»[...] so gibt es auf dem Filmstreifen ein gegenwirtiges Bild, vergangene und
zukiinftige Bilder; auf der Leinwand aber ist nur Gegenwart.« (WW2, 83) Die
Projektion steht offenbar fiir den Gesichtsraum, dessen logischer Aufbau inso-
fern keine Zeit kennt, als er immer gegenwértig ist. Projektor und Film hin-
gegen verkorpern eine >physikalische« Zeit, die sich in die drei Phasen Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft aufteilen lasst.

127

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Das Sinnbild des Filmprojektors mit seinen beiden Ebenen dient Wittgen-
stein nun dazu, die unmittelbaren Erlebnisse der Wahrnehmung strikt vom
physikalischen Zeitfluss abzukoppeln. Welchen Gewinn eine derartige Tren-
nung fiir die logische Untersuchung bringt, liegt auf der Hand: Die Wahrneh-
mungsebene kann aus dem zeitlichen Strom befreit und fiir eine Analyse mit
tiberzeitlichem Anspruch gedffnet werden. Doch scheint damit das alte Zu-
gangsproblem aus der Frithschrift wiederzukehren: »Wenn die Welt der Daten
zeitlos ist, wie kann man iiberhaupt iiber sie reden?« (WW2, 80) Ein Ausweg,
den die Philosophischen Bemerkungen vorschlagen, liegt darin, die Wahr-
nehmungsebene nicht in einer absolut zeitlosen Gegenwart anzusiedeln, son-
dern ihr eine eigene, von der physikalischen deutlich unterschiedene Zeitlich-
keit zuzugestehen:

»Vielleicht beruht diese ganze Schwierigkeit auf der Ubertragung des Zeitbegriffs
der physikalischen Zeit auf den Verlauf der unmittelbaren Erlebnisse. Es ist eine
Verwechslung der Zeit des Filmstreifens mit der Zeit des projizierten Bildes. Denn
»die Zeit« hat eine andere Bedeutung, wenn wir das Gedéchtnis als die Quelle der
Zeit auffassen, und wenn wir es als aufbewahrtes Bild des vergangenen Ereignisses
auffassen.« (WW2, 81)

Liest man Wittgensteins Bemerkungen zur Zeit aus dem Zusammenhang ge-
rissen, scheint es einigermafen merkwiirdig, eine unmittelbare Wahrnehmung
mit dem Gedichtnis zu koppeln und daraus eine eigenstindige Zeitform ablei-
ten zu wollen. Erst die spezifische Ausrichtung der versuchten »phdnomeno-
logischen< Zugangsweise ldsst den Riickgriff auf die Erinnerungsfunktion
verstandlicher werden. Wittgenstein mochte ausgehend von einer Beschrei-
bung der Verwendungsweise von Begriffen deren logische Bedingungen auf-
zeigen. Allerdings lduft seine >Phinomenologie¢, unter anderem aufgrund
ihrer Fokussierung auf den Gesichtsraum, stindig Gefahr, in einen naiven
Abbildrealismus zuriickzufallen. So lautet etwa eine hiufig variierte Frage,
wie anders man die Bedeutung des Wortes s>rot< erlernen bzw. verstehen kann,
wenn nicht mit Hilfe eines wirklich roten Téfelchens oder Flecks (BT, 129).
Zwar will Wittgenstein die Trennung zwischen Welt und Sprache unterlaufen,
aber insbesondere die Farbworte fithren ihn immer wieder in den Bereich ei-
ner unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung zurtick. Vermutlich soll die
Hilfskonstruktion des »Gesichtsraums< eine Mittelsphédre in Form eines ge-
meinsamen Raumes von Sprache und Welt etablieren, in dem ein Abgleich
zwischen Bedeutung und sinnlichem Erleben moglich wird, ohne beide Sphé-
ren strikt voneinander zu trennen.*® Man ahnt jedoch, dass ein solches Kon-

46 In den Philosophischen Bemerkungen fragt Wittgenstein: »Was ist der Zusam-
menhang zwischen Zeichen und Welt? Koénnte ich nach etwas suchen, wenn
nicht der Raum da wire, worin ich es suche?!« (WW2, 70)

128

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

strukt den (kantischen) Dualismus von Anschauung und Begriff nicht voll-
stindig tiberwinden kann.

Trotz der offensichtlichen Unzulidnglichkeiten dieser Arbeitsphase erhalt
sie eine nicht zu unterschitzende Relevanz, weil darin die ersten Ansétze zu
einer konsequent holistischen Sprachauffassung mit den verschiedensten Ar-
gumenten eines schwachen Realismus konfrontiert und gepriift werden. In-
wiefern hierbei dem Gedichtnis eine besondere Rolle zukommt, lidsst sich
anhand des Farbwortes erldutern. Denn selbst wenn, so lautet Wittgensteins
These, die Bedeutung von >rot< durch das Zeigen eines roten Gegenstandes
gelernt wiirde, miisste sich jede erneute Verwendung des Zeichens >rot< auf
ein Gedéchtnis verlassen konnen. Um einen Farbeindruck als >rot< zu erken-
nen, muss der >passende« Begriff schon erlernt worden sein und in einer Ge-
déchtnisleistung aktualisiert werden. Da der Abgleich des Begriffs mit der
Wirklichkeit nie unmittelbar stattfindet, bildet das Gedachtnis diejenige In-
stanz, auf die sich jede Bedeutungszuschreibung berufen muss. Wittgensteins
Schlussfolgerung lautet daher: »Ich bin dem Gedichtnis ausgeliefert.« (BT,
130)

Allerdings kann die Gedichtnisfunktion nur dann den Dualismus von
Sprache und Wirklichkeit iiberwinden, wenn sie sich nicht auf die Reprisen-
tation eines Abbildes beschrankt. Wire die Erinnerung bloB die Reproduktion
eines vergangenen sinnlichen Eindrucks, wiirde das eigentlich Problematische
— der »Vergleich« von Wirklichkeit und sprachlicher Bedeutung — lediglich im
Bereich des Gedéchtnisses wiederholt. Im Big Typescript schlidgt Wittgenstein
deshalb vor, den Vorgang des Erinnerns nicht in der Weise zu verstehen, dass
darin eine vergangene Gegenwart aktualisiert wird, mit der sich eine Bedeu-
tung vergleichen lieBe: »Es ist also richtig: »Ich erinnere mich daran¢, an das,
was ich hier vor mir sehe. Das Bild ist dann in einem gewissen Sinne gegen-
wirtig und vergangen. Der Vorgang des Vergleiches eines Bildes mit der
Wirklichkeit ist also der Erinnerung nicht wesentlich.« (BT, 130)

Zuriickkommend auf das obige Zitat aus den Philosophischen Bemerkun-
gen liber das »Gedidchtnis als Quelle der Zeit¢, wird nun deutlicher, was Witt-
genstein meint, wenn er eine Verwechslung der physikalischen Zeit mit der-
jenigen des Gedichtnisses konstatiert. Eine Erinnerung darf nicht, wie die
gewohnliche Vorstellung der Zeit suggeriert, als Abbild eines vergangenen
Ereignisses gedacht werden. Insofern ist die Metapher des Filmprojektors
irrefithrend, denn sie behandelt Vergangenheit und Zukunft wie aufbewahrte
bzw. vorgezeichnete Bilder des Filmstreifens. In der Film-Metaphorik ist das
Vergangene als reproduzierbares Abbild einer vergangenen Wirklichkeit fest-
gehalten. So entsteht der falsche Eindruck, die Erinnerung bediirfe eines Vor-
stellungsbildes: »Wenn wir das Gedéchtnis als ein Bild auffassen, dann ist es
ein Bild eines physikalischen Ereignisses. [...] Hier ist das Geddchtnis nicht

129

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

die Quelle der Zeit, sondern mehr oder weniger gute Aufbewahrerin dessen,
was >wirklich« gewesen ist [...].« (WW2, 81)

GemdlB einer Hegel’schen Formulierung koénnte man daher sagen, die
physikalische Zeitauffassung betrachte lediglich das Stattfinden von Ereignis-
sen »in< der Zeit. Ein Gedéchtnisapparat zeichnet diese Ereignisse wie eine
Kamera kontinuierlich auf und projiziert sie bei Bedarf auf den Schirm der
Gegenwart. Abgesehen von dem latenten Psychologismus, der in der Vorstel-
lung eines >Gedichtnisapparates< steckt, miisste dabei jedes gegenwirtige
Erlebnis mit einem erinnerten Bild verglichen werden, um tiberhaupt als be-
stimmtes erkennbar zu sein. Im Gegensatz dazu steht die von Wittgenstein
angefiihrte »Geddchtniszeit« fiir eine bildlose Erinnerung, in der Gegenwart
und Vergangenheit eine simultane Einheit bilden.”’ In der Terminologie der
physikalischen Zeitvorstellung ausgedriickt, handelt es sich dabei also, erneut
mit Hegel gesprochen, um eine Art >zeitlose Vergangenheit«.

Zwar begriindet Wittgenstein in den Philosophischen Bemerkungen, wes-
halb die physikalische Zeit zur Erklarung des Gedachtnisphdnomens unzurei-
chend ist, einen positiven Aufweis der Gedéchtniszeit sucht man indes verge-
bens. Die fehlende Erlduterung scheint allerdings nicht einer mangelnden
Aufmerksamkeit fiir dieses Thema geschuldet, sie stellt offenbar eine logische
Unmdglichkeit bzw. Grenze des Beschreibbaren dar. Der Grund dafiir liegt in
der Grammatik des Zeitbegriffs selbst. Sobald wir Zeit beschreiben wollen,
reden wir {iber die physikalische Zeit, den stindigen Ubergang der drei Pha-
sen Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit. Auch eine Neubestimmung der
Erinnerung im Sinne einer »gegenwértigen Vergangenheit< miisste zwangslau-
fig die logische Grammatik der drei Phasen in Anspruch nehmen. Den einzi-
gen Hinweis, den Wittgenstein auf die recht verstandene Erinnerung gibt,
lautet:

»Aber es ist natiirlich ebenso klar, da3 das Bild [vom Zeitfluss, D.Q.] mi3braucht
ist. Dal man nicht sagen kann, >die Zeit flieBBt<, wenn man mit »Zeit< die Moglich-
keit der Verdnderung meint.

Was wir hier betrachten, ist eigentlich die Méglichkeit der Bewegung. Also die logi-
sche Form der Bewegung.« (WW2, 83f.)

Die von Wittgenstein angesprochene >Moglichkeit der Bewegung« steht in
keinem Gegensatz zu einem moglichen Stillstand, sie bezeichnet keine Even-
tualitdt. Es geht vielmehr um die logische Bedingung der Moglichkeit, dass in
der Tat »alles flieBt¢, einschlieBlich der logischen Grammatik der Sprache.
Allerdings ist die Sprache selbst aufgrund ihrer alles gleichmachenden Ge-
walt« nicht dazu geeignet, eine derartig fundamentale Prozessualitit auszu-

47 Bartley spricht in Bezug auf das gesamte Spétwerk von einer »Theorie des un-
bildlichen Denkens« (vgl. Bartley: Wittgenstein, a.a.0., S. 152f.).

130

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

driicken, weil sie sogar »die Zeit« zu einem Substantiv, zu einer Substanz ge-
rinnen ldsst.* Wenn sich aber die Sprache einerseits stindig in Bewegung
befindet, andererseits unfihig ist, diese Bewegung addquat zu fassen, wie
lasst sich dann tiberhaupt etwas dariiber sagen? In den Philosophischen Be-
merkungen findet Wittgenstein folgenden Ausweg aus dem Dilemma: »Dal3
alles flieBt, muBl in der Anwendung der Sprache ausgedriickt sein, und zwar
nicht in einer Anwendungsart, im Gegensatz zu einer andern, sondern in der
Anwendung. In dem, was wir tiberhaupt die Anwendung der Sprache nen-
nen.« (WW2, 85) Im Sprechen selbst, im Gebrauch der Sprache ist das >Alles
flieBt« immer schon artikuliert. Solange Zeichen bedeuten, sind sie in Bewe-
gung und folgen einer Zeitlichkeit, die sich als solche der Signifikation ent-
zieht und doch in jeder Signifikation am Werk sein muss.

Dies ist sicherlich nicht das letzte Wort Wittgensteins, aber der Problem-
horizont der Zeitbetrachtung ist damit abgesteckt. Einige weiterfithrende
Hinweise auf eine andere Zeitlichkeit finden sich im Big Typescript, das —
neben wortlichen Ubernahmen aus den Philosophischen Bemerkungen — der
Gedichtniszeit einen eigenen Abschnitt widmet. Neu ist vor allem die Prizi-
sierung, dass die Gedéchtniszeit eine »spezifische Ordnung der Ereignisse
und Situationen« in der Erinnerung darstellt (BT, 348). Stringenter als in den
Bemerkungen hélt sich Wittgenstein nun an seine eigene Vorgabe und be-
trachtet lediglich die Verwendungsweise der Begriffe in der alltdglichen
Sprache. Dabei zeigt sich: Im Unterschied zur Ordnung der physikalischen
Zeit fehlt der Gedichtniszeit die Zukunftsdimension, denn wir kénnen keine
»Erinnerung« an Zukiinftiges haben (ebd.).

So simpel diese Erkldrung klingen mag, eine Zeit ohne Zukunft ldsst sich
dennoch schwer vorstellen. Die These verliert ihre Eigentiimlichkeit, kontras-
tiert man sie mit der Charakterisierung der Zukunft in der physikalischen Zeit,
die laut Wittgenstein >praformiert< sein muss (BT, 347/WW2, 83). Pate steht
einmal mehr der Vergleich mit dem Filmprojektor, auf dessen Filmspule die
kommenden Bilder bereits vorhanden sind. Auch wenn es so aussieht, als ha-
be Wittgenstein hier in erster Linie die Vorhersagbarkeit von physikalischen
Phianomenen im Sinn, kann man die >Praformierung«< streng genommen auf
alle Aussagen iiber zukiinftige Ereignisse ausdehnen. Aussagen von der Art:
Es wird regnen, einen Krieg geben usw., setzen immer schon ein Wissen um
die Bedeutung der Worte »Regenc, »Krieg« usw. voraus. Die Zukunft ist dann
insofern praformiert, als Ereignisse den Rahmen des Bekannten nicht absolut
tberschreiten konnen — andernfalls wéren sie nicht mehr als solche wahr-
nehmbar.

48 »Was ist die Zeit?< — schon in der Frage liegt der Irrtum: als wire die Frage:
woraus, aus welchem Stoff, ist die Zeit gemacht.« (BT, 348)

131

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von anderer logischer Ordnung hingegen, gewissermallen fundamentaler,
ist das Erinnern einer Bedeutung in der wiederholten Verwendung von Be-
griffen. Dabei geht es nicht um ein Wiedererkennen oder eine Schlussfolge-
rung von einer vergangenen auf eine zukiinftige Situation, sondern um die
regelgerechte Anwendung der Sprache. Im ersten Fall, den Vorhersagen von
zukiinftigen Begebenheiten, ist ein Irrtum moglich, ohne den Sinn der Aussa-
ge zu zerstéren; im zweiten Fall dagegen wiirde eine fehlerhafte Anwendung
der Regel schlicht Unsinn produzieren (WWS, 250). Bekannt geworden ist
diese Ebenendifferenz durch Gilbert Ryles Unterscheidung zwischen >kno-
wing that< und >knowing how<.*’

Allerdings geht Wittgenstein nicht so weit wie Hegel und setzt die Erinne-
rungszeit als Bedingung der physikalischen Zeitauffassung ein. Uberein
kommen die beiden Denker jedoch darin, dass die Vorstellung von einem
kontinuierlichen Zeitfluss keine hinreichende Begriindung der Bedeutungsge-
nese liefern kann — sie muss vielmehr >getilgt< werden, will man sich den lo-
gischen Fundamenten der Zeitlichkeit des Begriffs ndhern. Da Wittgenstein
die Gedichtniszeit mit einem >Halbstrahl< vergleicht, dessen End- bzw. An-
fangspunkt die Gegenwart ist (BT, 348), taucht die Frage auf, inwiefern eine
solche Sichtweise noch in die von Derrida kritisierte »Metaphysik der Pra-
senz¢ gehort. Ein Primat der Gegenwart weist Derrida deshalb zuriick, weil es
jene verzeitlichende Differenz (différance) unterschligt, die jede Wiederho-
lung eines Zeichens zur Bedingung hat und in deren Spur sich Bedeutungen
erst stabilisieren konnen. Es scheint zumindest, als wiirde Wittgenstein die
Gedichtniszeit ebenfalls von einer absoluten Gegenwart her denken, in der
sich die Erinnerung an die richtige Verwendung eines Zeichens ohne Diffe-
renz aktualisiert. Da sich Wittgenstein jedoch in einigen Texten explizit gegen
einen Vorrang der gegenwértigen Erfahrung wendet, lohnt eine genauerer
Uberpriifung, ob er sich dazu vielleicht auf eine dhnliche Differenzthese be-
ruft wie Derrida. Dabei geht es nicht darum, Wittgensteins Sprachphilosophie
der Dekonstruktion anzugleichen; vielmehr héngt die Moglichkeit einer kon-
sistenten Theoretisierung davon ab, ob es Wittgenstein gelingt, die Einsicht
ralles flieBt« auch konzeptionell umzusetzen. Mit anderen Worten: Das bis-
lang zur Gedéchtniszeit Rekonstruierte ist noch nicht in der Lage, wie in den
Philosophischen Bemerkungen gefordert, die »logische Form der Bewegung«
zu beschreiben.

Argumente gegen die Privilegierung eines gegenwirtigen Erlebens finden
sich in recht ausfiihrlicher Form in den Vorlesungen aus den Jahren 1932/33.
Hier wendet sich Wittgenstein unter anderem gegen Russells These, die Erin-
nerung konne keine Garantie fiir das Erinnerte sein, sowie gegen die These

49 Vgl. Ryle, Gilbert: The Concept of Mind. Chicago 1949, S. 27ff.

132

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

von William James, die Gegenwart sei die einzige Realitit.”® Beide Aussagen
deutet Wittgenstein im Sinne einer absoluten Vorrangstellung des gegenwir-
tigen Erlebens. Um sie zu widerlegen, fiihrt er indes kein zweifelfreies Wis-
sen tiber die Vergangenheit an, weil sich die Gewissheit eines vergangenen
Erlebens ebenfalls auf eine vergangene Gegenwart berufen muss, das Primat
der Présenz also gerade nicht aufgelost wire. Stattdessen schldgt Wittgenstein
eine andere Argumentationsstrategie ein:

»Zu sagen, dafl etwas geschehen ist, ist deshalb nicht witzlos, weil es ein Kriterium
der Wahrheit dieser Aussage gibt. Setzt man fest, was als Beleg flir das Geschehen
vor fiinf Minuten gilt, dann ist das so dhnlich wie das Aufstellen von Regeln fiir die
Durchfithrung von Messungen. Die Frage nach den mdéglichen Belegen ist eine
grammatische Frage; sie betrifft die Arten von Handlungen und Sétzen, die die Aus-
sage verifizieren wiirden.«’'

Vor allem Russells These fult auf einem linearen Zeitbegriff, in dem die
Jetztpunkte unverbunden aufeinanderfolgen. Nur im Rahmen einer solchen
Zeitauffassung kann man die Erinnerung ernsthaft bezweifeln; sie wird dann
als Bewusstseinsakt unabhingig vom Fluss der Zeit angesetzt, den sie nicht
mit absoluter Gewissheit synthetisieren kann. Entsprechend der genannten
Ebenendifferenz konnte man auch sagen, Russells Skepsis gegeniiber jeder
Erinnerungsleistung fasse diese lediglich als »knowing that< auf, wobei ein
Irrtum nie ausgeschlossen werden kann. Wittgenstein hingegen argumentiert
auf der grammatischen Ebene des »knowing how¢, indem er die Wahrheit ei-
ner Aussage iiber die Vergangenheit allein an »die Arten von Handlungen und
Sétzen, die die Aussage verifizieren wiirden«, delegiert. Solche Kriterien sind
selbst nicht im physikalischen Sinne »vergangen, so als ob sie frither einmal
gegenwdrtig und tiberpriifbar gewesen wiren. Was in sprachlichen Ausdrii-
cken erinnert wird, sind, wie Wittgenstein sagt, keine >empirischen Tatsa-

50 Vgl. Wittgenstein, Ludwig: Vorlesungen 1930-35. Hrsg. von Desmond Lee u.
Alice Ambrose, Frankfurt a. M. 1984, S. 176ff. Wittgenstein zitiert James mit
der Bemerkung: »Der gegenwirtige Gedanke isz das einzig denkende Subjekt«,
ohne anzugeben, woher sie stammt. Das ebenfalls frei wiedergegebene Argu-
ment Russells gegen die Erinnerung ist vermutlich dessen Analysis of Mind ent-
nommen. Dort heifit es: »In investigating memory-beliefs, there are certain
points which must be borne in mind. In the first place, everything constituting a
memory-belief is happening now, not in that past time to which the belief is said
to refer. It is not logically necessary to the existence of a memory-belief that the
event remembered should have occurred, or even that the past should have ex-
isted at all. There is no logical impossibility in the hypothesis that the world
sprang into being five minutes ago [...].« (Russell, Bertrand: The Analysis of
Mind. London/New York 1921, S. 159f.)

51 Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.0., S. 178.

133

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

cheng, sondern sprachliche Verkniipfungen: »Die Bezugnahme auf vergange-
ne Erfahrung muB Bezugnahme auf Sitze iiber die Vergangenheit sein.«>

Mit der Zuriickweisung der Gegenwart als der ausgezeichneten Zeitform
zur Uberpriifung von Wahrheitsgehalten fillt schlieBlich auch Wittgensteins
eigener »phinomenologischer« Ansatz der Ubergangszeit. Riickblickend sieht
er in der selbst gestellten Aufgabe, ausschlieBlich gegenwirtige Phdnomene
zu beschreiben, nur noch eine »fixe Idee« (BT, 332). Aus der neuen Perspek-
tive eines innersprachlichen Erinnerungsprozesses kann Wittgenstein jetzt
sogar sagen, das Wort »gegenwartig< sei eigentlich tiberfliissig, weil sich die
Zeitlichkeit der Erinnerung nicht in die Gegensétze von Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft fiigt: »Aber wenn uns nun das Gedichtnis die Vergan-
genheit zeigt, wie zeigt es uns, dal es die Vergangenheit ist? Es zeigt uns
eben nicht die Vergangenheit. So wenig, wie unsere Sinne die Gegenwart.«
(WWS, 431)

Der erste Satz dieser Bemerkung aus den Zetteln paraphrasiert erneut Rus-
sells Zweifel an der Selbstevidenz des Gedichtnisses: Um verldsslich zu sein,
muss die Erinnerung eine Vergangenheit in der Gegenwart reaktivieren — wie
aber unterscheidet sich dann die Gegenwart des Gedéchtnisses von anderen,
unmittelbaren Gegenwarten?” Darauf antwortet Wittgenstein im zweiten
Satz, dass diese Argumentation von falschen Pramissen ausgeht: Die Erinne-
rung an Sinneseindriicke ldsst sich ndmlich nur bezweifeln, wenn die Evidenz
der Sinnesdaten tatsdchlich von ihrer Prdsenz abhdngt. Aussagen iiber die
aktuelle Wahrnehmung sind indes ebenso wenig gegenwértig wie Aussagen
iiber eine erinnerte Vergangenheit. Insofern verliert der Begriff »Gegenwart«
insgesamt seinen Sinn (WW2, 85f.). Stattdessen, so die Philosophischen Be-
merkungen, wire die eigentiimliche Gegenwirtigkeit der Sprache besser in
Begriffen des Raumes zu fassen: »Es muB3 mit dem Wort [Gegenwart; D.Q.]
etwas anderes gemeint sein, etwas was nicht in einem Raum ist, sondern
selbst ein Raum. D.h., nicht angrenzend an Anderes (daher abgrenzbar da-
von).« (Ebd.)

Da die Semantik des Raumes im zweiten Teil eigens thematisiert werden
soll, interessiert an dieser Stelle vorerst nur die Umarbeitung des Gegen-
wartsbegriffs, die Wittgenstein in den Bemerkungen vornimmt. In gewisser
Weise kommt auch er nicht umhin, der Sprache eine Gegenwirtigkeit zuzu-
schreiben. Doch lédsst sich ihre Gegenwart nicht mehr zeitlich im physikali-
schen Sinne verstehen, weil sie sich weder von einer Vergangenheit noch ei-
ner Zukunft abgrenzen lédsst. Sie stellt vielmehr den Horizont dar (um einen

52 Ebd., S. 103.
53 Vgl. auch Russell, Bertrand: The Problems of Philosophy. 9. Aufl., Oxford
1980, S. 66f.

134

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Ausdruck Gadamers aufzugreifen)54, in dem sich die Wiederholung der Zei-
chen bewegen muss.

Mit dieser Einsicht ist freilich noch nicht geklért, ob eine Bedeutungsbe-
stimmung tatsidchlich durch eine interne Differenzierung skandiert wird. Die
angedeutete Gedéchtniszeit als Leitfaden fiir die Wiederholbarkeit von Zei-
chen kann sich jedoch nur innerhalb eines Sprachraums bewegen, sie meint
keine davon unabhingige GroBe; kurz: »[...] daBB Alles flieit, mufl im Wesen
der Sprache liegen.« (BT, 288) Konsistentere Begrifflichkeiten fiir eine rein
interne Analyse der logischen Grammatik entwickelt Wittgenstein erst im
Rahmen der Sprachspielkonzeption der Philosophischen Untersuchungen.
Wie weiter oben dargelegt wurde, tritt nun die praktische Anwendung von
Regeln in das Zentrum der Betrachtung. Allerdings entwerfen auch die Unter-
suchungen keine explizite Zeittheorie.” Da einige der Uberlegungen aus dem
Big Typescript zum Thema Erinnerung fast wortlich tibernommen sind,
scheint Wittgenstein zumindest die grundlegende Trennung zwischen physi-
kalischer Zeit und Gedichtniszeit beizubehalten, ohne sie erneut zu themati-
sieren.”®

Ein neuer Zugang, den Wittgenstein jetzt fiir das Problem der verschiede-
nen Zeiten findet, lautet: »Nun verstehen wir aber die Bedeutung eines Wor-
tes, wenn wir es horen, oder aussprechen; erfassen sie mit einem Schlage; und
was wir so erfassen, ist doch etwas anderes als der in der Zeit ausgedehnte
»Gebrauch<!« (WW1, § 138) Das Zitat gibt einen der zahlreichen Einwénde
eines fiktiven Dialogpartners wieder, der sich gegen Wittgensteins Riickfiih-
rung der Bedeutung auf die Regelanwendung richtet. Der Gegner vertritt die
These, Verstehen sei stets an eine Gegenwart gebunden, ein zeitlich ausge-
dehnter Verstehensprozess hingegen sei kein Verstehen im eigentlichen Sinn,
weil er der Erinnerung bedarf und damit tduschen kann (eine Variation von
Russells Skepsis). In gewisser Weise ist damit das zentrale Thema der Philo-
sophischen Untersuchungen angesprochen, nimlich was es heif3t, eine Wort-
bedeutung aufgrund einer Regelanwendung zu verstehen. Uber weite Stre-

54 Vgl. Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.O., S. 442ff. Laut Lawn ldsst sich der
Horizontbegriff, so wie er bei Gadamer verwendet wird, allerdings nur mit Ein-
schrankungen auf Wittgensteins Spéatphilosophie iibertragen, da Gadamer den
Horizont als den Ort bestimmt, an dem eine Interpretation der Tradition moglich
wird (vgl. Lawn: Wittgenstein and Gadamer, a.a.O., S. 27). In seiner elementa-
ren Funktion als Bedeutungszusammenhang kann der Horizontbegriff hier den-
noch zur Veranschaulichung dienen.

55 Vgl. Bezzel, Chris: Wahrnehmung, Sprache, Zeit. Zur Philosophie Ludwig
Wittgensteins. In: Kodikas/Code — Ars Semeiotica, 1996, Bd. 19, Nr. 1-2, S. 63-
73; hier S. 63.

56 Das ist insofern erstaunlich, weil sich zuweilen der Eindruck aufdringt, Witt-
genstein konnte seine Gedankengénge deutlich abkiirzen, wiirde er konsequent
auf die eigenen Vorarbeiten zuriickgreifen.

135

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

cken der folgenden Paragraphen nimmt Wittgenstein diesen Faden in immer
neuen Varianten wieder auf und versucht zu zeigen, inwiefern die verschiede-
nen Gegenargumente auf grammatischen Tduschungen beruhen. Es ist hier
nicht der Ort, diese Entwicklung in ihrer ganzen Verschlungenheit zu rekapi-
tulieren; lediglich einige zentrale Argumente in Bezug auf die Erinnerungs-
funktion und die Zeitlichkeit gilt es nachzuvollziehen.”

Eine »direkte« Erwiderung auf den Einwand aus § 138 findet sich im § 184
der Philosophischen Untersuchungen: »Ich will mich an eine Melodie erin-
nern und sie féllt mir nicht ein; plotzlich sage ich »Jetzt weil ich’s!«, und sin-
ge sie. Wie war es, als ich sie plotzlich wuBite? Sie konnte mir doch nicht in
diesem Moment ganz eingefallen sein!« (WW1, § 184) Wihrend Wittgenstein
in mehreren vorhergehenden Bemerkungen dem Phinomen des plotzlichen
Verstehens nachgeht und den Augenblick zu fassen versucht, an dem man
eine Regel fortsetzen kann (sie also als Regel tiberhaupt erst erkennt), bringt
der Vergleich mit der Melodie erneut die zeitliche Dimension ins Spiel. Selbst
wenn die Erinnerung an eine Melodie sich zu einem bestimmten Jetzt-Punkt
einstellt, kann die Melodie doch nicht in ihrer ganzen zeitlichen Ausdehnung
in einem einzigen Augenblick vollstindig présent sein.

In den nachfolgenden Bemerkungen zeigt Wittgenstein, weshalb es kein
momentanes Erfassen oder Verstehen eines Gesamtprozesses geben kann. Zur
Kldrung zieht er das Bild einer Maschine heran: Sind mit der Kenntnis der
Maschine zugleich ihre Wirkungsweise und ihre verschiedenen Bewegungs-
moglichkeiten gegeben? (WW1, § 193f)) Das trifft in der Tat zu, aber die
Ubertragung der Maschinenmetapher auf sprachliche Prozesse ist unzuling-
lich, da die Maschine fiir einen >idealen< Mechanismus mit einer festgelegten
Bewegungsfolge steht. Der Spielcharakter der Sprache impliziert jedoch eine
konstitutive Offenheit. Ein Argument gegen das augenblickliche Erfassen
einer Bedeutung konnte daher lauten: Dies wire nur in einem vollstidndig de-
terminierten Sprachsystem moglich.

Vor einem dhnlichen Problem steht jene Beispielreihe, die Wittgenstein
parallel dazu verfolgt: Kann man einem Schiiler beibringen, eine mathemati-
sche Reihe fortzusetzen, ohne vorweg eine Regel anzugeben (WWI,
§ 143ff.)? Hintergrund der Beispiele ist die Vermutung, dass die Sprache ihre
veranderlichen Anwendungsregeln in irgendeiner Weise mit sich fiihrt und
nicht auf einer gleichbleibenden Logik aufbaut, die man >auf einen Schlag¢
erfassen konnte. Ob der Schiiler das mathematische Prinzip der ihm vorgeleg-
ten Zahlenreihe versteht, kann man einzig daran tiberpriifen, ob er sie richtig
fortsetzt, also in der Anwendung der Regel. Allerdings ldsst sich kein Krite-

57 Eine ausfiihrliche Satz-fiir-Satz-Rekonstruktion der Philosophischen Untersu-
chungen bieten Eike von Savignys Kommentar sowie Baker, Gordon P./Hacker,
Peter M. S.: An Analytical Commentary on Wittgenstein’s Philosophical Inves-
tigations. 2 Bénde, Chicago 1980/Oxford 1985.

136

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

rium dafiir angeben, wie weit er die Reihe fortsetzen muss, damit man sagen
kann, er habe die Regel tatsdchlich verstanden. Sowohl die Maschinenmeta-
pher als auch das Lernbeispiel sind zur Verdeutlichung des Regelverstehens
nicht geeignet, weil sie eine mehr oder weniger kausale Verbindung zwischen
der erlernten Regel und ihrer zukiinftigen Verwendung unterstellen (ebd.,
§ 195).

Der Vergleich mit der Maschine ist gleichwohl hilfreich, denn er lenkt die
Frage nach dem Verstechen weg vom einzelnen Wort und hin auf einen
sprachlichen Zusammenhang. Ebenso wenig wie man die Funktion eines
Zahnrades unabhidngig vom Mechanismus begreifen kann, in dem es einge-
bettet ist, konnen Wortbedeutungen ohne Kontext der umgebenden Sprache
erkldrt werden: »Einen Satz verstehen, heiflt, eine Sprache verstehen.«
(WW1, § 199) Damit erreicht man erneut jenen Punkt, der bereits im Rahmen
der Wesensfrage eine zentrale Rolle spielt: Die Regeln der Verwendung sind
in der Sprache in Form von »Gepflogenheiten< und >Institutionen< verankert
und aufbewabhrt. Sie sichern die Bedeutung iiber einen Zeitraum hinweg und
sind weder determinierend noch endgiiltig, da sie stets Verdnderungen und
Abweichungen zulassen. Fasst man sie als Erinnerung, dann ist damit nicht
ein Akt des Wiedererkennens einer vergangen Gegenwart gemeint. Vielmehr,
so Wittgenstein, folgt man einer Regel >blind¢, wie einer eingespielten Hand-
lungsweise oder Praxis (WW1, §§ 219 u. 202). Das am Beispiel der Melodie
verdeutlichte Problem, ob ein Prozess in einem einzigen Moment erfasst
(bzw. beabsichtigt) werden kann, lédsst sich tibertragen auf den Satz daher wie
folgt beantworten:

»Aber habe ich nicht die Gesamtform des Satzes, z.B., schon an seinem Anfang
beabsichtigt? [...] Aber wir machen uns hier wieder ein irrefithrendes Bild vom >Be-
absichtigen¢; d.h., vom Gebrauch dieses Wortes. Die Absicht ist eingebettet in der
Situation, den menschlichen Gepflogenheiten und Institutionen. [...] Soweit ich die
Satzform im voraus beabsichtige, ist dies dadurch erméglicht, daf3 ich deutsch spre-
chen kann.« (WW1, § 337)

Indem Wittgenstein das Erinnern einer Regel in den Bereich des »Kénnens«
verlegt, nimmt er allen mentalistischen Erkldrungsversuchen im Sinne eines
Wiedererkennens und bewussten Anwendens die Spitze. Entsprechend er-
weist sich die Frage, ob man eine Bedeutung >auf einen Schlag¢ erfassen
kann, als Scheinproblem.” Praktisches Handeln, das situationsbezogen auf
Gepflogenheiten und Gebriauche zuriickgreift, entzieht sich dem physikali-

58 »Man darf also nicht denken, es handle sich beim Verstehen, Meinen eines Wor-
tes um einen Akt momentanen, sozusagen nicht-diskursiven Erfassens der
Grammatik.« (WW4, 49)

137

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

schen Gegenwartsbegriff eines punktuellen »Jetzt<.”> Als Handlung verstanden
ist Sprache notwendigerweise immer schon in einer besonderen Zeitstruktur
einbegriffen, in der tradierte Geflogenheiten eine Situation auf eine Absicht
oder Erwartung hin 6ffnen. Mit Zeitangaben im Satz hat die Zeitlichkeit der
Tétigkeit folglich nichts gemein. Im Gegentelil, die »Zeitzeichen« stellen wahr-
scheinlich das grofte Hindernis fiir eine Kldrung der Bedeutungsstabilisierung
dar, weil sie auf eine Stelle in einer kontinuierlich verlaufenden Zeit verwei-
sen (WW1, S. 491). Insofern verfehlt die in den frithen Manuskripten gedu-
Berte Vermutung, Aussagen iiber den Raum seien intern mit Zeitangaben ver-
kniipft, gerade die spezifische Zeitlichkeit der Bedeutungsprozesse (WAL, 6).

Nach wie vor unbeantwortet ist jedoch die Frage, ob Wittgenstein eben-
falls eine fundamentale Differenzthese vertritt. Beschrankt man sich auf die
AuBerungsebene der Texte, findet sich kein Konzept, das eine #hnlich zentra-
le Stellung einnehmen wiirde wie Hegels Negativitit oder Derridas différance.
Gleichwohl ist der dargelegten Bestimmung des Signifikationsprozesses als
regelgeleiteter Praxis eine vergleichbare Differenzierungsbewegung zumin-
dest implizit mitgegeben. Das wird insbesondere dort deutlich, wo Wittgen-
stein die Fahigkeit, einer Regel zu folgen, versuchsweise iibersetzt mit: >in
gleicher Weise fortsetzen<« (WW1, 208). Als Erkldrung, wie man eine Regel
erlernt, reicht dies keineswegs aus, denn es unterstellt, man wiisste bereits,
was »Gleichheit« bedeutet. Identitét aber ist keine allgemeingiiltige Kategorie,
sie unterliegt ihrerseits den Regeln des jeweiligen Sprachspiels.”’ Das Ideal
einer unverdanderlichen Identitdt stammt aus einer irrefiihrenden Vorstellung
iber die physikalische Dingwelt:

»Fir die Gleichheit scheinen wir ein unfehlbares Paradigma zu haben in der Gleich-
heit eines Dings mit sich selbst. [...]

Also sind zwei Dinge gleich, wenn sie so sind wie ein Ding? Und wie soll ich nun
das, was mir das eine Ding zeigt, auf den Fall der zwei anwenden?« (WW1, § 215)

59 Dies unterstreicht auch eine Bemerkung in den Zetfeln: »Bestimm mit der
Stoppuhr, wie lange der Eindruck dauert. Man konnte so nicht die Dauer des
Wissens, Kénnens, Verstehens bestimmen.« (WW8, 286)

60 Peter Winch arbeitet die weitreichenden Schwierigkeiten, die aus der Einbezie-
hung der Gleichheit in das Sprachspiel selbst resultieren, sehr klar heraus (vgl.
Winch, Peter: Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhéltnis zur Philoso-
phie. Frankfurt a. M. 1966, S. 40ff.). Obwohl sich Habermas auf Winch beruft,
verschleift er die Pointe Wittgensteins, wenn er konstatiert: »Einer Regel folgen
heift, in jedem Fall derselben Regel folgen — die Bedeutung einer Regel ist mit
der Verwendung des Wortes >gleich« verwoben.« (Habermas, Jiirgen: Zur Kritik
der Bedeutungstheorie. In: ders.: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische
Aufsitze. Frankfurt a. M. 1988, S. 105-135; hier S. 117)

138

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

»Ein Ding ist mit sich selbst identisch.« — Es gibt kein schoneres Beispiel eines
nutzlosen Satzes, der aber doch mit einem Spiel der Vorstellung verbunden ist.«
(Ebd., § 216)°"!

Das Argument gegen den Satz der Identitdt ist aus Hegels Reflexionslogik
bekannt: Die Ubereinstimmung eines Gegenstandes mit sich selbst kann nie-
mals absolut sein, da er, um selbst zu sein, (sein) Anderes negieren muss und
somit darauf bezogen bleibt. Hegel lokalisiert diesen Widerspruch dann zwi-
schen dem Aussagegehalt und der grammatischen Form des Satzes; sogar die
tautologische Formel »> A=A« kann die Identitét nicht ohne eine Differenz arti-
kulieren. Und auch die ontologische Setzung einer autonomen, an sich be-
stehenden Identitdt kann diese nur denken, wenn sie sie begrifflich erfasst.
Die sprachliche Differenz wird somit zur notwendigen Bedingung einer jeden
Identititssetzung.

Gewiss fithren die Philosophischen Untersuchungen keine der He-
gel’schen Reflexionslogik vergleichbare Kategorialanalyse durch. Trotzdem
beriihren sich die beiden Texte in einem entscheidenden Aspekt: Wihrend
Hegel das widerspriichliche Verhiltnis von Identitit und Differenz letztlich in
einem je historischen »Grund« aufgehoben sieht, bindet Wittgenstein >Gleich-
heit« sowie »Ubereinstimmung¢ an die jeweilige Verwendung des Wortes >Re-
gel« zuriick (WW1, § 224f)). Auch fiir ihn ist Identitdt keinesfalls eine unbe-
dingte Kategorie des Denkens. Der MaBstab fiir die Ubereinstimmung, an
dem sich die Wiederholung einer Regel auszurichten hat, ergibt sich einzig
aus dem Inhalt des geregelten Zusammenhanges. Mit Gleichheit kann also
immer nur eine graduelle gemeint sein, deren Exaktheit abhidngig vom jewei-
ligen Sprachspiel bleibt, in dem sie gefordert wird.*> Obwohl Wittgenstein
keine explizite Differenzthese vertritt, lehnt er ebenso deutlich wie Derrida
und Hegel ein Privileg der Identitit — sei es als Selbstgleichheit oder Gegen-
wirtigkeit — ab.

Soll dennoch ein Kriterium angegeben werden, nach dem sich die wieder-
holte Verwendung einer Regel in einem Sprachspiel richtet, kann man allen-
falls das der »Ahnlichkeitc anfithren. Die Rede von der »Familiendhnlichkeitx,
die zu Beginn der Philosophischen Untersuchungen zunichst als das Verbin-
dungsglied zwischen verschiedenen Sprachspielen eingefiihrt wird, ldsst sich
— das zeigen die §§ 67-80 — ebenso auf die Wiederholung einzelner Begriffe

61 Schon im Tractatus stellt Wittgenstein fest: »Von zwei Dingen zu sagen, sie
seien identisch, ist ein Unsinn, und von Einem zu sagen, es sei identisch mit sich
selbst, sagt gar nichts.« (WW1, 5.5303)

62 »Dasjenige, wogegen ich mich wehre, ist der Begriff einer idealen Exaktheit,
der uns sozusagen a priori gegeben wiére. Zu verschiedenen Zeiten sind unsere
Ideale der Exaktheit verschieden; und keines ist das hochste.« (WWS, 502; vgl.
auch WW1, § 88)

139

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

ibertragen. Was fiir eine auf Exaktheit abzielende Wissenschaftsvorstellung
inakzeptabel erscheinen muss, kann hier gerade aufgrund seiner Vagheit zur
letzten »allgemeinen«< Bedingung werden. Eine absolut identische Wiederho-
lung der Anwendungsregel ist logisch ebenso unmoglich wie eine absolute
Differenz. Wihrend die exakt gleiche Reproduktion in einen Determinismus
fuhrt, wiirde die Annahme einer vollstindigen Verschiedenheit den Begriff
der Regel insgesamt auflosen. Damit >RegelméaBigkeit« eine verlédssliche Sta-
bilitdt bei gleichzeitiger Offenheit etablieren kann, muss sie sich zwischen
beiden Extremen hindurch bewegen. Der verbleibende Spielraum ist keines-
falls marginal, denn er umfasst das gesamte Spektrum der >Ahnlichkeitc, die
wie das Spiel ein Begriff »mit verschwommenen Réndern« ist (WW1, § 71).%
Das Fehlen von eindeutigen Bestimmungen und klaren Abgrenzungen stellt
daher keine Schwiche von Wittgensteins Terminologie dar. In der Vagheit
der eigenen Ausdrucksweise spiegelt sich vielmehr der prinzipiell offene Pro-
zesse der Sprachverwendung.®

Vor dem Hintergrund des rekonstruierten Zeitverstédndnisses und der Im-
plikationen fiir den Regelbegriff ldsst sich abschliefend beantworten, weshalb
sich eine Analyse der logischen Grammatik nicht auf die historische Genese
von Sprachspielen berufen kann. Wéhrend bislang vor allem die Moglichkeit
einer regelhaften Wortverwendungen innerhalb eines bestimmten Sprach-
spiels im Zentrum der Betrachtung stand, miisste eine historische Perspektive
ihre Aufmerksamkeit auf das Auftauchen und Verschwinden sowie die Ent-
wicklung einzelner Sprachspiele richten. Dass Wittgenstein eine derartige
Analyse in keiner Phase seines Denkens ernsthaft in Betracht zieht, hingt mit
der strikten Zuriickweisung des physikalischen Zeitbegriffs und der Einsicht
in die vollstindige Situationsbezogenheit der Sprachspiele zusammen. Eine
logische Analyse kann Aussagen iiber die Vergangenheit nur nach dem Ge-
sichtspunkt untersuchen, in welcher Weise die darin benutzten Begriffe aktu-
ell verwendet werden. Zwar wird die Faktizitét >historischer Tatsachen< nicht
generell geleugnet, sie ist jedoch kein Kriterium der philosophischen Betrach-
tung. Jede historische Rekonstruktion muss sich notwendigerweise in der
Vorstellung eines mehr oder weniger linearen Zeitflusses bewegen und steht

63 Vgl. dazu Savigny: Kommentar, Bd. 1, a.a.0., S. 124. Laut Christopher Lawn
haben sich jedoch die Implikationen des Spielbegriffs nie wirklich gegen die
formalistische Sicht des Tractatus durchgesetzt: »[...] throughout the later work,
the relationship between the rules and their circumscribed applications is never
seriously challenged. The Tractarian image of the calculus never fully gives way
to the informality of the game.« (Lawn: History and Hermeneutics, a.a.O., S.
286)

64 »Die Unbestimmtheit der Praxis ist Wittgenstein zufolge kein Mangel, sondern
eine notwendige Eigenschaft der Regel.« (Gamm: Flucht aus der Kategorie,
a.a.0., S. 144)

140

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

damit vor der von Russell aufgezeigten Schwierigkeit, wie sich ihre Sitze
tiber vergangene Ereignisse verifizieren lassen.

Wittgenstein bestreitet keineswegs die Angemessenheit des historischen
Zeitbegriffs fir bestimmte Sprachspiele, aber er spricht ihm die Fahigkeit ab,
vergangene Ereignisse mit Sicherheit zu reproduzieren und zu wiederholen.
Sinnvoll reden ldsst sich nur innerhalb des logisch-grammatischen Raumes, in
dem man sich immer schon befindet. Dieser Raum wird durch die Erinne-
rungszeit strukturiert und ist nicht als der Ausschnitt einer unabhingig von
ihm verlaufenden universalen Zeit zu begreifen. Entsprechend schwierig,
wenn nicht gar unmoglich wird es, den jeweils gegebenen Raum auf einen
yvergangenenc hin zu iiberschreiten: »Eine Zeit missversteht die andere [...].«
(WWS, 572)

Wie rigoros Wittgenstein die Beschrankung auf den je eigenen logisch-
semantischen Rahmen verstanden wissen will, bleibt allerdings undurchsich-
tig. Denn schlieBlich zeigt die aufgedeckte fundamentale Prozessualitdt der
Sprachspiele auch, dass sich Bedeutungen gerade in ihrer Verdnderbarkeit
erhalten. Trotzdem sind Begriffe nicht beliebig dehnbar: »Wenn sich die
Sprachspiele dndern, dndern sich die Begriffe, und mit den Begriffen die Be-
deutung der Worter.« (WWS8, 132) Uber Wittgensteins eigene AuBerungen
hinausgehend lédsst sich das Verhéltnis zwischen dem konstitutiven »Flieenc
der Sprachspiele einerseits und einem Abbrechen des Verstehens vergangener
Sprachspiele andererseits mit Hilfe von Gadamers Horizont-Begriff erhellen.
Ein Horizont verschiebt sich stdndig mit der Bewegung, ohne dass ein Hori-
zont aufthoren und ein néchster beginnen wiirde. Wittgensteins Gegenwarts-
modell, das kein Vorher oder Nachher kennt, beschreibt einen solchen Hori-
zont, der sich fortlaufend umbildet und, weil in ihm die Logik des Denkens
selbst verdndert wird, seine eigene »Vergangenheit« nicht mehr zu denken
vermag.®’

In Uber Gewifheit prizisiert Wittgenstein seine Position und findet den
wohl anschaulichsten Ausdruck fiir das Leitmotiv »Alles fliet<: »Man konnte
sich vorstellen, dal gewisse Sétze von der Form der Erfahrungssitze erstarrt
wiren und als Leitung fiir die nicht erstarrten, fliissigen Erfahrungssitze funk-
tionieren; und dal sich dies Verhéltnis mit der Zeit dndert, indem fliissige
Sétze erstarren und feste fliissig werden.« (WWS, 140) Dies entspricht im
Grofien und Ganzen auch der Hegel’schen Sicht auf die Sprache, wobei Hegel
daraus explizit einen kritischen Impuls fiir seine Arbeit ableitet: Die erstarrten
Formen der Sprache bilden mit der Zeit ein >verkndchertes< metaphysisches
Gehéduse und miissen deshalb wieder verfliissigt werden (WdL II, 5).

65 Lawn indes lduft Gefahr, die Sprachspiele wieder auf einer chronologischen
Zeitachse einzutragen, wenn er schreibt: »Present language-games are radically
separated from those of the past with their incommensurable logics.« (Lawn:
History and Hermeneutics, a.a.O., S. 287)

141

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Ganz fern steht Wittgenstein einer solchen Kritik nicht. Im Gegensatz zu
Hegel aber will er sein eigenes Verfahren nicht erneut in einem System ein-
fangen. Seine radikale Absage an jede Form systematisierenden Denkens er-
scheint vor diesem Hintergrund dann als eine konsequente Umsetzung der
Einsicht in die fundamentale Bewegung der Bedeutungskonstitution. Jeder
Versuch, diese begrifflich festzuhalten, muss sie zwangsldufig verfehlen. Wie
Wittgenstein in den Philosophischen Bemerkungen konstatiert, ldsst sich das
FlieBen, der Wechsel zwischen Rahmen und Gerahmten, eigentlich nur in der
praktischen Anwendung der verfiigbaren Sprachspiele ausdriicken. Das ge-
samt Spitwerk, insbesondere die Philosophischen Untersuchungen, prasen-
tiert sich daher als hochgradig diskursive Textur, in der sich die Prozessualitét
der Sprache selbst zeigt: »Das Gesprich, die Anwendung und Ausdeutung der
Worte flieB3t dahin, und nur im Flu} hat das Wort seine Bedeutung.« (WW8,
298)

Obwohl man sich als Leser dieser Texte oftmals klarere Stellungnahmen
und eindeutigere Positionierungen wiinscht, steht deren Fehlen gerade fiir den
unbeirrten Versuch, eine der Dynamik der Sprache entsprechende »dynami-
sche Theorie« zu schreiben (WW8, 377). Als solche hat sie weder den An-
spruch, tiberzeitliche Wahrheiten aus einer Betrachtung der Geschichte abzu-
leiten, noch wahre Aussagen iiber Vergangenes aufzustellen. Eine Analyse
der logischen Grammatik bleibt auf den aktuellen Raum der gegebenen
Sprachspiele beschrinkt, der sich nach MafBigabe einer Gedichtniszeit des
praktischen Handelns ordnet. Und statt den gegenwértigen Rahmen vollstin-
dig auszuschreiten, will Wittgenstein konkrete Probleme 16sen, die durch die
Verbindung von inkompatiblen Sprachspielen entstehen: »Die Arbeit des Phi-
losophen ist das Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmen
Zweck.« (WWI1, § 127/BT, 280) Inwieweit Wittgenstein seinen eigenen An-
satz dennoch immanent legitimieren kann, weil sich in seiner Terminologie
sowie den durchgefiihrten Beschreibungen die undarstellbare Prozessualitit
sprachlicher Praxis spiegelt, soll im zweiten Teil gezeigt werden.

c) Temporalisation und ultra-transzendentale Erfahrung

Wie bereits in den vorhergehenden Abschnitten zu Derrida anhand von ein-
zelnen Aspekten seines Denkens deutlich wurde, steht die Zeitlichkeit im
Zentrum der Dekonstruktion. Das gesamte Feld ihrer Operationsbegriffe —
Schrift, différance, Spur, restance usw. — kreist um eine elementare Prozes-
sualitéit, die Derrida als »Raumwerden der Zeit« und >Zeitwerden des Rau-
mes¢, Verrdumlichung und Temporalisation beschreibt (Rg, 36). Ohne die
Einsicht in die irreduzible zeitliche Dimension des Signifikationsprozesses
wire eine Dekonstruktion des Logozentrismus sowie des Phonozentrismus,
die eine Metaphysik der Priisenz vertreten, unmoglich. Uberall dort, wo sich

142

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

die Philosophie im Namen einer absoluten Selbstgegenwart auf die Wahrheit
beruft, rechnet Derrida ihr die Unterschlagung bzw. Reduktion einer zeitli-
chen Differenz vor. Diese Zeitlichkeit aber wird nicht von auflen an die Philo-
sophie herangetragen, sie ist ihren Begriffen immanent, strukturiert den Signi-
fikationsprozess selbst und hinterldsst bei ihrer Ausschaltung gleichsam
»Streichmarken« im Text (D, 17). Dekonstruktion bezeichnet deshalb streng
genommen keine eigenstindige Methode des Autors Derrida, sie findet bereits
in den Texten der Tradition statt, ist dort immer schon am Werk.*® Es bedarf
lediglich einer genauen >Lektiire<, um sie zum Erscheinen zu bringen.

Eine dekonstruktive Lektiirepraxis kann entsprechend keine Theorie der
Zeit liefern, sofern damit die Betrachtung eines »Gegenstandes< gemeint ist.
Wie bereits Wittgenstein vermerkt, verfehlt die Frage »Was ist ...?7« das We-
sen der Temporalitit (BT, 348). Gleichwohl kann die Dekonstruktion etwas
sehr Grundlegendes iiber das Phianomen der Zeit und der Zeitlichkeit zum
Ausdruck bringen, weil sie deren aufschiebende Bewegung bis in die eigenen
Begrifflichkeiten hinein verfolgt und ernst nimmt. Das lésst sich insbesondere
an den Einwidnden Derridas gegen verschiedene philosophische Betrach-
tungen des Zeitphdnomens nachvollziehen. In einem ersten Schritt soll des-
halb der Text Ousia und gramme im Vordergrund stehen, der sich mit Hei-
deggers Kritik an den Zeitvorstellungen von Aristoteles und Hegel auseinan-
dersetzt.

Abgesechen von dem fundamentalen Aspekt der Zeitlichkeit, den die De-
konstruktion immer wieder hervorhebt, muss weiterhin nach ihrer Beziehung
zur Geschichte gefragt werden. Mit Hegel und Wittgenstein liegen zwei ex-
treme Varianten vor, wie ausgehend von einer sprachimmanenten Perspektive
am Leitfaden der Differenz Geschichte gedacht werden kann: Wihrend die
Dialektik ihre eigene historische Genese mit Hilfe einer ambivalenten Ge-
schichtsspekulation einzuholen versucht, verzichtet die logisch-grammatische
Analyse Wittgensteins radikal auf jede historische Rekonstruktion, da diese
stets auf eine unhaltbare lineare Zeitvorstellung zuriickgreifen muss. Beide
Vorschldge sind fiir Derrida inakzeptabel. Hinter Hegels geschichtsphiloso-
phischer Spekulation vermutet er — durchaus in der Tradition Kojéves — eine
grole metaphysische SchlieBungsbewegung, in der sich die Geschichte als
Geschichte des Sinns selbst reflektieren und in einer présenten Anschauung
aufheben soll (G, 423). Obwohl Wittgensteins Kritik am physikalischen Zeit-
begriff zentrale Einsichten Derridas vorwegnimmt, kann eine Dekonstruktion
die historische Perspektive nicht in gleicher Weise ausklammern, da sie im
Gegensatz zur logisch-grammatischen Analyse auf den Bestand der Uberliefe-
rung angewiesen ist. Sie fiigt sich explizit in die Tradition ein und bleibt so

66 Vgl. Derrida, Jacques: Mémoires. Fiir Paul de Man. 2. Aufl., Wien 2005, S. 162.

143

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch das »Merkmal des Geschichtlichen« gekennzeichnet.®” Threm eigenen
Verstdndnis nach kann Dekonstruktion stricto sensu nicht gegenwirtig sein,
wenn ihre Wirkungen stets aus den historischen Texten selbst herausgelesen
werden miissen.

Entsprechend soll es in einem zweiten Schritt darum gehen, das Verhélt-
nis des dekonstruktiven Denkens zur Geschichte und zur Geschichtlichkeit zu
untersuchen. Ein Dilemma zeichnet sich in diesem Zusammenhang ab: Sollte
Wittgenstein recht haben, dann orientiert sich der herkdmmliche Geschichts-
begriff immer schon an der Vorstellung einer linearen Zeit und bleibt somit an
das Primat der Gegenwart gebunden. Ein solcher Geschichtsbegriff aber ge-
hort zweifellos noch in die von Derrida kritisierte Metaphysik der Prasenz. Zu
kldren wire daher, ob Derrida eine Alternative zur metaphysischen Ge-
schichtskonzeption vorschlagen kann, ohne die historische Zugangsweise der
Dekonstruktion zu leugnen. Neben einigen anderen Textstellen wird dazu
noch einmal die Grammatologie in den Mittelpunkt der Betrachtungen rii-
cken.

Zuniéchst aber gilt es, anhand von Ousia und gramme Derridas Sicht auf
die Zeit ndher herauszuarbeiten. Der Text versteht sich als eine Notiz iiber
eine Fuffnote in »Sein und Zeit«, und zwar jene FuBnote, in der Heidegger in
nur wenigen Sidtzen skizziert, inwiefern Hegels Zeitverstindnis aus der Na-
turphilosophie im Schema der aristotelischen Physik gefangen bleibt.®® Laut
Heidegger rdaumen sowohl Aristoteles als auch Hegel dem Jetzt einen absolu-
ten Vorrang ein und vertreten deshalb noch einen »vulgéren Zeitbegriff«. Da-
gegen besteht das Anliegen von Sein und Zeit von Anfang an in einer »De-
struktion der Geschichte der Ontologie«, die seit Parmenides das Sein im Sin-
ne eines gegenwirtigen Anwesenden (ousia) gedacht habe.®” Anders als die
abendlindische Philosophie will Heidegger das Sein in einer Temporalstruk-
tur fassen, die sich nicht mehr auf ein Primat des Jetzt stiitzt. Einen Zugang
zum Sinn des Seins, so lieBe sich der Argumentationsgang von Sein und Zeit
zusammenfassen, hat aber einzig das endliche menschliche Dasein, dessen
Sinnverstehen in fundamentaler Weise an der Zeitlichkeit seiner Existenz
héngt.

Ohne auch nur anndhernd auf die verdstelte Daseinsanalyse Heideggers
eingehen zu konnen, ldsst sich dennoch sagen, dass mit der Zuriickweisung
des »vulgéren Zeitverstandnisses<, wie sie im sechsten und letzten Kapitel von
Sein und Zeit insbesondere in Auseinandersetzung mit Hegel unternommen
wird, die >Destruktion« der traditionellen Ontologie zum alles entscheidenden
Punkt gelangt. Gelingt es Heidegger, seine eigene Zeitanalyse in hinreichen-

67 Vgl. Angehrn: Interpretation, a.a.O., S. 284f.
68 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.O., S. 432f. (§ 82, Anm.).
69 Vgl. ebd,, S. 25f. (§ 6).

144

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

dem Malfle von der als »vulgir< apostrophierten abzuheben, er6ffnet sich ein
Ausweg aus dem metaphysischen Seinsverstdndnis im Sinne des Anwesenden
und Gegenwirtigen. Bekanntlich bleibt Heidegger jedoch den positiven
Nachweis einer »urspriinglichen Zeitigungsweise< schuldig; Sein und Zeit en-
det mit der offenen Frage, ob tatsdchlich »ein Weg von der urspriinglichen
Zeit zum Sinn des Seins« fiihrt.”

Derridas kritische Lektiire, die genau an dieser Stelle einsetzt, ndhert sich
dem Denken Heideggers also nur scheinbar vom Rand her. Faktisch trigt die
in eine FuBnote gedringte Abgrenzung vom Hegel’schen und aristotelischen
Zeitbegriff einen GroBteil der Beweislast von Sein und Zeit. Sollten ndmlich
weder Aristoteles noch Hegel einen »vulgédren Zeitbegriff< vertreten, verliert
Heideggers Gesamtprojekt den Boden, von dem es sich absetzen will. Die
zentrale Behauptung von Derridas Ousia und gramme: »Einen >vulgéren Zeit-
begriff< gibt es wohl gar nicht, zielt daher auf nicht weniger als eine Totalre-
vision von Sein und Zeit (Rg, 87).”"

Zum Nachweis seiner These entwirft Derrida eine dreigliedrige Strategie:
In einer ersten Phase zeigt er, dass Heideggers Riickfithrung von Hegels Na-
turphilosophie auf die aristotelische Physik eine Reduktion der dialektischen
Zeitinterpretation darstellt. In der zweiten Phase beschéftigt er sich dann ein-
gehend mit den aristotelischen Aporien der Zeitlichkeit und verfolgt dort er-
neut die Begrenztheit von Heideggers Einordnung. Innerhalb der beiden Pha-
sen skizziert Derrida eine eigene dekonstruktive Perspektive auf den meta-
physischen Zeitbegriff, die ihm schlieBlich eine andere Sicht auf die gesamte
Problematik erlaubt. Fiir die Frage nach dem Zeitbegriff der Dekonstruktion
ist vor allem diese dritte Bewegung von Interesse; die detaillierten Ausfiih-
rungen zu Hegel und Aristoteles sollen deshalb nur insoweit nachgezeichnet
werden, wie sie fiir die Gesamtargumentation von Relevanz sind.

Zunichst gesteht Derrida der von Heidegger konstatierten Analogie zwi-
schen dem Hegel’schen und dem aristotelischen Zeitbegriff eine gewisse Be-
rechtigung zu (Rg, 65). Allerdings entdeckt Derrida bereits in der ersten Apo-
rie der Physik ein von Heidegger unterschlagenes »exoterisches« Moment: Die
Zeit, so lautet die Formel dort, ist etwas, was nicht ist, d.h. nicht anwesend ist.
Das Jetzt (nous) mag, wie Heidegger betont, die wesentliche Dimension der
Zeit bei Aristoteles ausmachen, es wird jedoch von Beginn an vom Nicht-
Seienden her gedacht: »Was aber aus einem bestimmten Nichts (né-anf) be-
steht, was sich aus Nichtseiendheit zusammensetzt, kann nicht zu den Merk-
malen von Prisenz, Substanz oder Seiendheit selbst (ousia) gehoren.« (Rg,
64) Insofern wendet sich Heideggers Versuch, den dialektischen Zeitbegriff

70 Vgl. ebd., S. 437 (§ 83).
71 In Positionen spricht Derrida auch von einem »strategisch entscheidenden
Punkt(, an dem seine Lektiire von Sein und Zeit einsetzt (Pos, 109).

145

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch eine Parallelisierung mit dem aristotelischen zu desavouieren, gegen
seine eigene Intention, da schon bei Aristoteles das »Jetzt« keine gegenwiértige
Anwesenheit meint. Und genau dies paraphrasiert Hegel in der Jenaer Natur-
philosophie, wenn er schreibt: »Das Itzt hat sein Nichtsein an sich selbst, und
wird sich unmittelbar ein Anderes [...].« (JS II, 207)

Deutlicher wird ein solches »AuBersichsein«< der Zeit dann in der Enzyklo-
pddie artikuliert, wo Hegel den Zeitbegriff aus der AuBerlichkeit des Raumes
herleitet. Weiter oben wurde bereits dargelegt, wie sich aus den Negationen
des Raumes — Punkt, Linie und Fliache — Hegels Zeitbegriff entwickeln lasst.
Die verschiedenen Aufhebungen zwischen den Raumbestimmungen versteht
Derrida als eine Bewegung der Zeit, als Verzeitlichung, und schlie3t daraus
umgekehrt auf eine rdumliche Dimension der Zeit selbst:

»Bei jedem Schritt der Negation und jedes Mal, wenn die Aufhebung die Wahrheit
der vorangehenden Bestimmung herstellte, wurde die Zeit erfordert. Als die im
Raum wirkende Negation und als rdumliche Negation des Raumes ist Zeit die
Wabhrheit des Raumes. [...] Der Raum verzeitlicht, vermittelt und bezieht sich auf
sich selbst als Zeit. Zeit ist Verrdumlichung.« (Rg, 68)

Im Gegensatz dazu konzentriert sich Heideggers Interpretation allein auf die
Punktualitit, in der er sowohl bei Hegel als auch bei Aristoteles das Jetzt und
die Zeit tiberhaupt erfasst sicht. Eine Bestitigung dafiir findet er in Hegels
Formulierung, die Zeit sei das »angeschaute Werden«. In der Anschauung aber
bietet sich lediglich die Jetztfolge dar, sie begreift den zeitlichen Prozess, das
Werden, nicht als solchen, sondern macht ihn zum Gegenstand.”

Aus drei Griinden hilt Derrida die in Sein und Zeit forcierte Lesart von
Hegels dialektischem Zeitverstindnis fiir problematisch: Erstens lduft Hei-
deggers Fokussierung auf die Formel vom >angeschauten Werden« Gefahr,
eine auf Kant gemiinzte Anspielung Hegels fiir dessen eigene Position zu neh-
men. Dadurch aber gerit eigentlich Kant, auf den sich Heidegger selbst beruft
und den er gegen Hegel ins Feld fiihrt, in den Umkreis der »vulgdren< Zeitaus-
legung (Rg, 69).” Zweitens lassen sich andere als die in Sein und Zeit zitier-
ten Textstellen aus Hegels Enzyklopdidie anfiihren, die Heideggers Kritik an
einer >Innerzeitigkeit< unterstiitzen und sogar vorwegnehmen. Ebenso wie
Heidegger weist ndmlich auch Hegel mehrfach auf jene irrefithrende Vorstel-
lung hin, die das Werden >in«< der Zeit ansiedelt, statt es als die Zeit selbst zu

72 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.0., S. 428ff. (§ 82). Auf die Unhaltbarkeit
dieser formelhaften Zuspitzung wurde bereits im Rahmen der Darlegung von
Hegels verschiedenen Zeitbegriffen hingewiesen.

73 Zu Heideggers Kant-Interpretation sowie deren Bedeutung fiir die fundamental-
ontologische Explikation der Zeitlichkeit vgl. Heidegger, Martin: Kant und das
Problem der Metaphysik. Frankfurt a. M. 1951.

146

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

begreifen (Enz, § 258). Diese uneingestandene Ubereinstimmung riickt Hei-
deggers eigene Ausfiithrungen drittens in die Ndhe von Hegels eigentiimli-
chem Begriff der Ewigkeit, der weder innerhalb noch auflerhalb der Zeit ste-
hen soll: »Alles, was im Hegelianismus mit dem Prédikat der Ewigkeit verse-
hen wird (die Idee, der Geist, das Wahre und so weiter), darf nicht auler der
Zeit (aber auch nicht in der Zeit) gedacht werden. Ewigkeit ist als Prisenz
weder zeitlich noch zeitlos.« (Rg, 70)

Welche Folgen dies fiir Heideggers These von der »urspriinglichen Zeiti-
gungc hat, filhrt Derrida an dieser Stelle nicht weiter aus. Bei einer genauen
Lektiire siecht man allerdings, wie sich hier eine Kritik abzeichnet, die sich
gegen Hegel und Heidegger gleichermallen richten kann: Heidegger, so Der-
rida, verfehlt Hegels Zeitauffassung, wenn er sie auf die Punktualitit des Jetzt
reduziert. Das heifit jedoch nicht, Hegel sei kein Denker der Prisenz. Nur
sieht Derrida die dialektische Privilegierung der Gegenwart nicht in einer
Auszeichnung des punktuellen Jetzt, wo Heidegger sie vermutet, sondern in
der zeitlich-zeitlosen Anwesenheit des Ewigen. Der Verdacht liegt also nahe,
dass Heidegger diese versteckte Dimension der Prisenzmetaphysik génzlich
tibersieht und sie in seinem eigenen Entwurf einer urspriinglichen Zeitlichkeit
reproduziert.

Schattenhaft wird so eine Bewegung sichtbar, mit der Derrida Heideggers
yDestruktion« der ontologischen Tradition, die das Anwesen des Anwesenden
stets von der Gegenwart her gedacht hat, noch tiberbieten mochte, indem er
sie verschérft und auf Heidegger selbst zuriickwendet.”* Damit daraus ein
Argument wird, muss Derrida zeigen, dass sich einerseits Aristoteles bereits
den Kennzeichen des >vulgiren Zeitbegriffs< widersetzt und dass andererseits
der von Sein und Zeit eingeschlagene fundamental-ontologische Ansatz noch
in der Tradition einer Priasenzmetaphysik steht. Wiederum lésst sich Derrida
zundchst auf die Beweisfithrung Heideggers ein, um ihr dann ihre eigenen
Versdumnisse vorzuhalten.

Dazu entwickelt Derrida folgende Argumentationslinie: Der groBe Ver-
dienst von Sein und Zeit besteht darin, die Frage nach dem Sein in der Form
des »Was ist ...?« abzuweisen. Durch die Art und Weise ihres Fragens denkt
die Metaphysik das Sein immer schon als anwesend Seiendes und verstellt
somit dessen Wesen. Wenn Heidegger nun vorschligt, das Sein stattdessen im
Horizont der Zeit zu befragen, gilt die Unangemessenheit des »Was ist ...7«
nicht minder fiir die Frage nach der Zeit:

74 »In fact, what Derrida tries to demonstrate in this essay is that Heidegger’s de-
struction in Being and Time of the metaphysical concept of time borrows un-
critically from the discourse of metaphysics itself, the very conceptual resources
that he uses to criticize and delimit metaphysics’ naive concept of time.« (Ga-
sché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 119)

147

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Dies Versdaummis der Frage hat Heidegger seit dem ersten Teil von Sein und Zeit
wieder ins Spiel gebracht. Folgt man ihm, so ist die Zeit nunmehr etwas, von dem
aus sich das Sein des Seienden anzeigt, und nicht etwas, dessen Moglichkeit sich
ausgehend von einem bereits konstituierten (und insgeheim zeitlich vorbestimmten)
Seienden als anwesend Seiendem (im Indikativ, als Vorhandenheit) ableiten liee
als Substanz oder Objekt.« (Rg, 72)

In der Tat fragt Aristoteles, Heideggers Kronzeuge fiir die »vulgdre« Zeitvor-
stellung, nach der physis der Zeit. Aber Derrida sieht in der Weise, wie er
diese Frage stellt, mehr als nur eine Verdeckung des eigentlichen Problems.
Wenn Aristoteles im Begriff der aisthesis die Zeit mit der Verdnderung und
der Bewegung in Beziehung setzt, bedeutet dies nicht zwangsldufig eine Re-
duktion des Zeitphdnomens auf ein Anwesendes oder Seiendes (Rg, 73). In
der aisthesis zeichnet sich zugleich das Konzept einer inneren Form der Sinn-
lichkeit ab, wie sie spiter in Kants transzendentaler Asthetik ausgebaut wird.
Die aristotelische Frage nach der physis der Zeit wire demnach zumindest
ambivalent, sofern sie die Moglichkeit einer anderen Explikation der Zeitlich-
keit, jenseits des Primats der Anwesenheit, offen lésst.

»Im Vorgriff auf den Begriff des unsinnlichen Sinnlichen fithrt Aristoteles die Pra-
missen einer Zeitvorstellung ein, welche sich nicht einfach mehr von der Gegenwart
(von dem vorhandenen Seienden in Gestalt der Vorhandenheit und Gegenwdrtigkeir)
beherrschen lassen. Es gibt hier eine Unbesténdigkeit und Moglichkeit zur Umkeh-
rung, und es ist die Frage, ob Sein und Zeit sie nicht in gewisser Hinsicht angehalten
hat.« (Rg, 73f.)

Allerdings sagt Derridas neuerliche Lektiire der Physik vorerst nicht mehr, als
dass Heideggers Aristoteles-Auslegung an dieser Stelle zu einseitig verfahrt.
Vor dem Hintergrund der herausgearbeiteten Ambivalenz kénnte man indes
noch einen Schritt weiter bzw. zuriick gehen. Heideggers These lautet, die
Frage nach der physis der Zeit verfehle diese, weil sie die Zeitlichkeit in den
Begriffen von Anwesenheit und Seiendheit fasse. Der in Sein und Zeit ge-
wihlte Ausweg aus der falsch gestellten Frage liegt in deren hermeneutischer
Wendung. Anstatt das Sein ausgehend vom »Was ist ...?« zu befragen, soll
nunmehr der Sinn von Sein freigelegt werden; entsprechendes gilt fiir die
Zeit.” GemiB Heideggers Leitdifferenz zwischen dem Ontischen und dem
Ontologischen umschifft die hermeneutische Frage nach dem Sinn die Gefahr
einer Reduktion des Seins (bzw. der Zeit) auf das ontisch Anwesende, weil sie
auf eine Auslegung zielt und somit auf der Ebene des logos operiert, mithin
das Sein onto-logisch aufschlieBt. Heideggers ganze Absetzungsbewegung
vom >vulgdren Zeitbegriff« beruft sich in erster Linie auf diese kategoriale

75 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.0., S. 5ff. (§ 2).

148

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Unterscheidung, in der dem Ontischen die Reihe Gegenwart, Anwesenheit,
Vorhandenheit zugesprochen wird. Deshalb behandelt eine auf das Jetzt und
die Gegenwirtigkeit abzielende Zeitinterpretation die Zeitlichkeit félschli-
cherweise wie einen vorhandenen Gegenstand und verdeckt somit die eigent-
liche Temporalitit des Seins.

An Heideggers Kritik der »vulgéren< Zeitvorstellung ist Derrida nicht der
Vorwurf der Vergegenstiandlichung suspekt (im Gegenteil), sondern die Ges-
te, mit der suggeriert wird, eine hermeneutische Reformulierung der Frage
wire dieser Gefahr vollstindig enthoben. Obwohl sich die angestrebte Sinn-
auslegung nicht mehr auf das ontisch Vorhandene richtet, bleibt sie ndmlich
gleichwohl vom Wert der Anwesenheit bestimmt:

»Niemals lie} sich Sinn (als Wesen, als Bedeutung des Diskurses, als Ausrichtung
der Bewegung zwischen einer arche und einem telos verstanden) in der Geschichte
der Metaphysik anders denken als ausgehend von der Anwesenheit und als Anwe-
sen. [...] Demnach kann die Frage nach dem Sinn immer nur in der metaphysischen
UmschlieBung gestellt werden. Es wire also nichtig, mit einem Wort, wollte man
die Frage nach dem Sinn (nach der Zeit und wonach auch immer) als solche aus der
Metaphysik oder aus dem System der sogenannten >vulgiren< Begriffe herausneh-
men.« (Rg, 75)

Eine hermeneutische Wendung der Zeitproblematik tritt nicht per se aus dem
Bannkreis der Metaphysik. Solange auch der Sinn als Wiederaneignung oder
Vergegenwirtigung einer urspriinglichen Prisenz gedacht wird, verschiebt die
Hermeneutik das Primat der Anwesenheit lediglich vom Sein auf den Sinn.
Das zugrunde liegende Problem aber 16st Heideggers Unterscheidung zwi-
schen einer vulgiren und einer urspriinglichen Zeit nicht, da sich die Freile-
gung des »urspriinglichen< Sinns der Zeit weiterhin im Horizont einer Zeitvor-
stellung bewegt, die auf eine reine Anwesenheit (ndmlich des Sinns) zielt.
Gewissermaflen sind damit die beiden ersten Phasen der dekonstruktiven
Lektiire von Ousia und gramme vollzogen. Wollte man ein vorldufiges Er-
gebnis dieser Textarbeit festhalten, konnte man sagen, dass Derrida die Frage
nach der Zeit wieder zuriickstellt in einen Bezirk, den Heidegger sowohl er-
moglicht als auch in eine bestimmte Richtung hin zugespitzt und verengt hat.
Durch die dekonstruktive Offnung des Diskurses kénnen Aristoteles und He-
gel, deren Antworten auf die Frage nach der Zeit zuvor ausgeschlossen wur-
den, erneut ins Spiel gelangen.”® Von Heideggers Intervention bleibt dann vor
allem die gesteigerte Aufmerksamkeit fiir die Form der Frage sowie die Ein-

76 Damit ist eine elementare Geste der Dekonstruktion ausgesprochen: Einen Dis-
kurs (wieder)erdftnen und ihn in der Schwebe halten (vgl. dazu auch Paster-
nack: Représentation und Interpretation, a.a.O., S. 186).

149

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sicht, dass sich auch die hermeneutische Auslegung von den Werten der An-
wesenheit, Gegenwartigkeit usw. befreien muss.

Aus Hegels dialektischer Darlegung des Zeitbegriffs greift Derrida nun
das Moment der Raumlichkeit wieder auf und legt es an den aristotelischen
Diskurs an (Rg, 76ff.). In diesem Zusammenhang kommt dann auch der zwei-
te Titelbegriff, die gramme (Linie), ins Spiel: »Es scheint zundchst, daf} Aris-
toteles die Darstellung der Zeit durch eine gramme als lineare Inschrift im
Raum ablehnt, wie er es auch ablehnt, das Jetzt mit dem Punkt zu identifizie-
ren.« (Rg, 78) Der Grund dafiir liegt in den Aporien der Physik: Ein Jetzt
kann nicht mit einem anderen Jetzt zusammen existieren wie die Punkte im
Raum oder auf einer Linie. Der Begriff der Koexistenz impliziert eine Gleich-
zeitigkeit, d.h. eine Behauptung des zeitlichen Zusammenseins in einem Jetzt,
was aber gerade fiir die Verbindung eines vergangenen mit einem aktuellen
Jetzt nicht zutreffen kann. Man merkt nun deutlich, wie die Versuche, das
Zeitproblem in dieser Richtung zu 16sen, an die Grenzen der sinnvollen Rede
stoBBen. Eine gleichzeitige Koexistenz von Jetztpunkten ist formallogisch wi-
derspriichlich, aber schon die Behauptung dieser Unmdoglichkeit muss die
Moglichkeit einer Beziehung des Jetzt zu einem anderen Jetzt voraussetzen —
in der Behauptung. Denn in der Sprache ist das Ungleichzeitige immer schon
verbunden, ohne gegenwirtig zu sein: »Die Unmoglichkeit der Koexistenz
lasst sich nur ausgehend von einer Koexistenz oder Simultanitit des Un-
gleichzeitigen feststellen, wo Alteritdt und Identitit des Jetzt zusammen in
dem unterschiedenen Element eines Selben als vorhanden behauptet werden.«
(Rg, 79)

Derridas Argument erinnert auffallend an Hegels dialektische Auflosung
der Identititsthese, und es ist in der Tat erstaunlich, wie stark sich Derrida in
diesem Text der Hegel’schen Dialektik anndhert. Die Aporie der Zeit, weder
vollstdndig mit sich identisch zu sein noch in gleichgiiltige Verschiedenheit
zu zerfallen, entspricht dem Widerspruch, der jedes Urteil (iiber die Zeit oder
welchen Inhalt auch immer) strukturiert. Fiir Hegel stellt der Widerspruch
daher die Einheit von Identitit und Differenz dar, in der sie aufgehoben sind,;
oder wie Derrida sich ausdriickt: Alteritdt und Identitit miissen simultan als
die unterschiedenen Momente eines Selben behauptet werden. Die Zeit hat
keinen anderen, prasenten oder anwesenden Sinn als diesen Widerspruch, sie
artikuliert sich >als solche« nur in der widerspriichlichen Konstitution der Be-
griffe. Die unmogliche Moglichkeit der Koexistenz ldsst sich deshalb, wie
Hegel sagen wiirde, als eine >reine Beziehung ohne Bezogene« denken, und
Derrida nennt diese reine Beziehung nun Zeit oder Temporalisation: »Zeit ist
der Name fiir diese unmogliche Moglichkeit.« (Rg, 79) Thre Bestimmung er-
hélt sie aus einem eigenartigen simul/, dem Zugleich des Selben und des An-
deren noch vor deren Anwesendheit. Sie ist jene urspriingliche Synthese, die
an anderer Stelle mit dem Namen der Spur eingefiihrt wurde.

150

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Angesichts der fundamentalen Simultanitit des Ungleichzeitigen in jeder
sprachlichen AuBerung kann Derrida die aristotelische gramme als Spur in-
terpretieren, wenngleich der Text der Physik eine andere Richtung einschligt.
Fiir Aristoteles bleibt die rdumliche Darstellung der Zeit als Linie ungenii-
gend, denn der Jetztpunkt markiert fiir ihn immer eine Grenze des Stillstands
und kann die wesentliche Bewegung der Zeit nicht zum Ausdruck bringen:
Mit Zeitpunkten lisst sich Zeit zihlen, aber nicht erkliren.”” Ein von Aristote-
les vorgeschlagener und seither tradierter Ausweg besteht darin, die Linie zu
einem Kreis zusammenzuschlieBen, wodurch ihr Ende zugleich ein Anfang
wird, die Bewegung folglich nicht zum Stillstand kommt. Wie Derrida in Ou-
sia und gramme cher andeutet als ausfiihrt, sieht er genau in jener kreisformi-
gen Rickfithrung der gramme, der Zeitstrecke, das entscheidende Merkmal
einer Metaphysik der Zeit (Rg, 84f.).®

Folge der kreisférmigen Zeitvorstellung ist eine ambivalente und parado-
xe »De-limitation«, da der Punkt seine Begrenztheit verliert und in der gebo-
genen Linie ein Telos erhélt. Doch zielt die Kreisbewegung auf kein absolutes
Ende, keine Grenze, sondern auf ihren Abschluss in einer Wiederholung, auf
die unmogliche Anwesenheit des Jetzt bei sich selbst. Die gesamte Metaphy-
sik der Prdsenz beruht auf der uneingestandenen Annahme einer solchen
Schliefungsbewegung, sie ist die Bedingung dafiir, dass iiberhaupt von einer
gegenwirtigen Identitdt des Anwesenden in der Zeit ausgegangen werden
kann. Und weil das in der kreisféormigen Riickbiegung der Linie aufgestellte
Identititsprinzip ebenfalls die abendldndische Auffassung der Wahrheit und
des Sinns beherrscht, bleibt selbst noch die hermeneutische Kritik an der li-
nearen Zeit in einem Horizont einbegriffen, der sich am Telos der Anwesen-
heit orientiert.”

So schematisch Derridas Rekonstruktion sein mag, sie zeigt gleichwohl,
an welcher Stelle ein dekonstruktiver Zeitbegriff einsetzen konnte. Er wére
keineswegs >urspriinglicher<, wie Heidegger dies nahelegt, denn es lésst sich
tiberhaupt kein >anderer< Begriff der Zeit einfithren, ohne erneut auf das ge-
gebene Begriffssystem der Metaphysik zuriickzugreifen (Rg, 87). Eine Kritik
muss die Aporien der tiberlieferten Zeitvorstellung aufnehmen und jene An-
sidtze zu ihrer Entgrenzung ausbauen, die sich bereits bei Aristoteles finden
lassen:

77 Aristoteles: Physik, a.a.0., Buch IV, 220a.

78 Entsprechend wertet Derrida auch die von Hegel immer wieder angefiihrte
Kreisbewegung der Dialektik als Indiz fiir ihre letztlich metaphysische Ausrich-
tung (Dis, 56ft.).

79 Wenn Derrida in vielen seiner Texte von einem >Abschluss< oder einer »Ge-
schlossenheit« (c/6ture) der Metaphysik spricht, hat er stets diese Bewegung vor
Augen (etwa G, 14f,; Dis, 33; Rg, 170ff.).

151

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Das heifit einfach: jeder Text der Metaphysik tragt sowohl den sogenannten >vulgi-
ren< Zeitbegriff als auch die Mittel in sich, die man diesem metaphysischen System
entnehmen muf}, um eben jenen Begriff zu kritisieren. Diese Mittel werden erforder-
lich, sobald das Zeichen >Zeit¢ als Einheit von Wort und Begriff oder als Signifiant
und Signifié »Zeit« éiberhaupt [ ...] seine Funktion in einem Diskurs iibernimmt. Auf
der Grundlage dieser formalen Notwendigkeit ist iiber die Bedingungen einer die
Metaphysik tibersteigenden Redeweise nachzudenken, vorausgesetzt, ein solcher
Diskurs ist moglich oder auch nur im Filigran, als Merkmal, am Rande angedeutet.«
(Rg, 85)"

Mehrere Aspekte werden hier deutlich: Erstens, das Zeitproblem ist im wei-
testen Sinne ein semiologisches, es betrifft das Verhiltnis von Signifikant und
Signifikat. Mit dem Konzept der différance hat Derrida gezeigt, inwiefern die
Bedeutungsgenese allein vom Verweisungszusammenhang der Signifikanten
untereinander abhéngt, der durch einen unbegrenzten Prozess des Aufschubs
bestimmt ist. Dieser Prozess findet weder »in< der Zeit noch >in< einem Raum
statt, er ist selbst verzeitlichend-verrdumlichend. Solange man den Sinn von
»Zeit« in der Anwesenheit der Bedeutung des Signifikanten »Zeit< sucht, bleibt
das eigentlich temporalisierende Moment der différance und damit die Zeit-
lichkeit selbst verdeckt. Die Vorstellung von der zeitlosen Anwesenheit und
Gegenwirtigkeit des Signifikats diktiert dann jede Rede iiber die Zeit. Dem-
entgegen versucht Derrida den Signifikationsprozess nicht mehr ausgehend
von einer Gegenwértigkeit des Sinns zu denken. Bedeutungen sind vielmehr
als Spuren zu verstehen, die auf Abwesendes verweisen, ohne je anwesend zu
sein.

Das aber tibersteigt zweitens die Sprache der Metaphysik, weil die Spur
eine Moglichkeitsbedingung der Anwesenheit meint, die sich im Begriffs-
rahmen der Anwesenheit selbst nicht mehr kohédrent ausdriicken ldsst: »Das
Anwesen ist demnach weit davon entfernt, etwa das zu sein, was das Zeichen
bezeichnet oder worauf eine Spur hinweist, vielmehr ist das Anwesen die
Spur der Spur oder die Spur des Erloschens der Spur. So stellt sich uns der
Text der Metaphysik und so die Sprache, die wir sprechen dar.« (Rg, 91)
SchlieBlich fithren différance und Spur auf den dargelegten allgemeinen
Schriftcharakter der Sprache, die, wie Derrida in Ousia und gramme betont,
»ohne Anwesenheit und ohne Abwesenheit, ohne Geschichte, ohne Ursache,
arché und telos« funktionieren muss (ebd., 92).

Es scheint nun, als habe sich die Dekonstruktion des metaphysischen
Zeitbegriffs anhand der beiden Leitmotive différance und Spur in eine Sack-
gasse manovriert, die sich auch in Wittgensteins Zuriickweisung der histori-
schen Betrachtungsweise andeutet. Solange Geschichte die Anwesenheit einer
vergangenen Gegenwart meint, ist eine geschichtliche Herleitung der Bedeu-

80 Ubersetzung geringfligig modifiziert.

152

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

tung auflerstande, die Entstehung von Bedeutungen zu begriinden, weil sie
immer schon voraussetzt, dass der Sinn sich nur in der Gegenwart zeigt — die
historische Rekonstruktion kann daher einer logischen Analyse nichts hinzu-
fugen. Freilich kann eine Dekonstruktion sich nicht in gleicher Weise einfach
der Geschichte entledigen, wenn sie sich auf Texte beruft, die normalerweise
das Pradikat >historisch¢ erhalten. Welchen Status also haben aus der Sicht
Derridas die Texte der Metaphysik, in denen er operiert und denen er die Mit-
tel zu einer immanenten Kritik entnimmt? Kann es {iberhaupt eine Geschicht-
lichkeit jenseits der Geschichte der Metaphysik (in beiden Richtungen des
Genitivs gelesen) geben, die sich gemaB der différance und der Spur entfaltet?
Dies gilt es, nun zu klédren.

Kaum ein anderer Text Derridas kreist so intensiv um das Thema der Ge-
schichte wie die Grammatologie und bleibt doch bis zum Schluss hochst
zweideutig. Das beginnt schon in der Vorbemerkung: Nachdem Derrida ein-
gangs ankiindigt, der erste Teil des Essays weise unter anderem »bestimmte
historische Wegmarken« auf, erklart er nur wenige Sétze spiter, die vorge-
schlagene Lektiire des zweiten Teils, die sich mit Rousseaus Essai sur [ ’origi-
ne des langues beschiftigt, miisse sich »zumindest axial, den klassischen Ka-
tegorien der Geschichte, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber
vielleicht in erster Linie der Geschichte der Philosophie [...]J« entziehen (G,
7f.). Notwendig wird diese Absetzung von einem bestimmten Geschichtsbild,
weil Derrida den Text Rousseaus stellvertretend fiir eine gesamte Epoche un-
tersuchen will und nicht als Zwischenschritt einer chronologischen Entwick-
lung. Vieles deutet darauf hin, dass die epochale Betrachtung das traditionelle
Bild einer linearen Geschichte ersetzen soll:

»Obwohl das Wort Epoche sich in den genannten Bestimmungen nicht erschopft,
galt es, ebenso eine strukturale Gestalt als eine historische Totalitdt zu behandeln.
Wir hatten unser Augenmerk also auf den Zusammenhang zwischen diesen beiden
Formen zu richten, um damit noch einmal die Frage nach dem Text, seinem histori-
schen Status — sowie der ihm eigentiimlichen Zeit und dem ihm eigentiimlichen
Raum — zu stellen. Diese vergangene Epoche wird vollstandig als ein Text konstitu-
iert [...].« (G, 8)

Liest man das Zitat ausgehend von der >Frage nach dem historischen Status
des Textes¢, dann lésst sich dessen eigene Zeit und eigener Raum offenbar im
Sinne einer »vergangenen Epoches, d.h. als der Zusammenhang von struktura-
ler Gestalt und historischer Totalitét verstehen. Was zunéchst enigmatisch
klingt, beschreibt jedoch nichts anderes als die bereits aufgezeigte Verschlin-
gung eines Geschichtsdenkens mit dem logozentrischen Konzept der Wahr-
heit als Prasenz. Anders ausgedriickt: Die Wiederaneignung eines urspriingli-
chen Sinns setzt ein Geschichtsbild voraus, das auf dem Primat der Anwesen-

153

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

heit und der Gegenwart gegriindet ist. Wo das Wissen seinen Wahrheitswert
allein durch eine absolute Selbstgegenwart erhilt, erscheint die Auseinander-
setzung mit der Geschichte als der notwendige Umweg zu einer wieder ange-
eigneten Prisenz (G, 23). Derart bedingen sich Geschichte und Wahrheit in-
nerhalb der Metaphysik gegenseitig, sie bilden sowohl eine Struktur, in der
das Wesen der Wahrheit als Identitdt gedacht wird, als auch eine historische
Totalitdt, weil Identitdt die abschlieBende Riickkehr der Zeit auf sich selbst
meint. Die systematische Einheit von einer kreisférmigen Riickkehr auf den
Ursprung und einer Wahrheit als Gegenwiértigkeit des Anwesenden nennt
Derrida in der Kurzform die »Geschlossenheit der Metaphysik« (G, 14).

Aufgrund einer solchen zirkuldren SchlieBung lassen sich daher alle Pra-
dikate, die Derrida der »Metaphysik« beilegt, mit gleichem Recht umkehren:
Die Geschichte der Metaphysik ist zugleich die Metaphysik der Geschichte,
die SchlieBung der Metaphysik zugleich die Metaphysik der SchlieBung, der
Sinn der Metaphysik zugleich die Metaphysik des Sinns usw. Ferner sind die-
se Pridikate stricto sensu nur innerhalb der SchlieBung sinnvoll und kénnen
entsprechend nur dort sinnvoll kritisiert bzw. dekonstruiert werden. Ebenso
wie fiir Hegel und Wittgenstein gibt es also auch fiir Derrida keine Moglich-
keit, sich auBlerhalb des betrachteten Diskurses zu positionieren (SuD, 425).
Dessen Grenzen miissen mit den Mitteln, die er selbst zur Verfiigung stellt,
ausgelotet und wenn moglich durchbrochen werden. Das gilt insbesondere fiir
den Geschichtsbegriff. Er ist abzulehnen, soweit er auf die Wiederherstellung
einer Pridsenz zielt, teleologisch oder kreisformig gedacht ist. Gleichwohl
kann Derrida nicht auf ihn verzichten, ohne erneut in eine bedenkliche Nihe
zu einer einfachen Gegenwirtigkeit und einem naiven Positivismus zu gera-
ten. Deshalb muss die Arbeit der Dekonstruktion zumindest vorldufig noch
»historisch« genannt werden (G, 44).

Die Gefahr des Riickfalls in den dekonstruierten Diskurs wird allerdings
dadurch aufgefangen, dass Derrida aus dieser Vorldufigkeit eine fast metho-
disch zu nennende Operation ableitet, die er wahlweise >Durchstreichung¢
oder >doppelte Markierung« nennt. Dazu wird ein alter Begriff aus dem Sys-
tem von bindren und hierarchischen Gegensitzen, in dem er sich befindet und
durch die er seine Bedeutung erhilt, herausgenommen, indem man die Hier-
archien umkehrt, ohne den Begriff ganz aufzugeben (Dis, 215; Pos, 87).*

81 »Durchstreichung der Begriffe nennen wir hier, was die Orte dieses zukiinftigen
Denkens markieren soll.« (G, 107) Sichtbares Indiz flir eine Durchstreichung,
bei der der verwendete Name weiterhin lesbar bleibt, ist die »doppelte Markie-
rung< durch Anfithrungszeichen: »In-Anfiihrungszeichen-Setzen heif3t stets:
durchstreichen.« (Derrida: Vom Geist, a.a.0., S. 81) In Dissemination nennt
Derrida die strategische Notwendigkeit, den alten Namen beizubehalten, auch
yPaldonymie« — im Sinne einer Lehre von den alten Namen (Dis, 138; auch Pos,
138).

154

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Geradezu paradigmatisch fiihrt Derrida dies fiir den Dualismus von Signifikat
und Signifikant im Zeichenbegriff sowie fiir den Gegensatz von gesprochener
Sprache und Schrift vor. Sobald man das Zeichen ausgehend vom Signifikan-
ten oder die Sprache ausgehend von der Schrift denkt, wird das System, in
denen diese Begriffe bislang funktionieren, auf fundamentale Weise aufler
Kraft gesetzt. So erklart sich der scheinbare Selbstwiderspruch zwischen Der-
ridas Kritik am linearen Geschichtsbegriff auf der einen und seiner >histori-
schen< Arbeit auf der andern Seite. Im zweiten Fall darf Geschichtlichkeit nur
noch durchgestrichen, d.h. nicht mehr im Rahmen der Wiederaneignung einer
vergangenen Préisenz gedacht werden:

»Nun, wir werden sehen [...] wie sich herausstellt, da3 nicht nur die Geschichte
einen Sinn hat, sondern da3 der Begriff Geschichte nur aufgrund der Mdoglichkeit
des Sinns, der vergangenen, gegenwértigen oder versprochenen Gegenwirtigkeit des
Sinns, seiner Wahrheit gelebt hat. AuBerhalb dieses Systems kann man auf den Be-
griff der Geschichte nur zuriickgreifen, indem man ihn anderswo, einer spezifischen
und systematischen Strategie gemil, wiedereinschreibt.« (Dis, 204)

Man koénnte indes einwenden, die angesprochene Strategie sei zwar im Zu-
sammenhang der sprachtheoretischen Begrifflichkeiten nachvollziehbar, wenn
sie jedoch die Bedeutung der Geschichte in Frage stelle, tibersteige sie buch-
stiblich unseren Horizont. Aber genau auf eine solche Uberschreitung scheint
Derridas Intervention hinauszuwollen. Sie stellt einen Vorgriff auf ein zu-
kiinftiges Denken dar, das zwangsldufig eine »monstrose« Gestalt annimmt,
weil es mit den bisherigen Schemata bricht und deshalb ausschlieBlich qua
Negation rechtfertigt werden kann (G, 15 u. 273).

So birgt der Text der Grammatologie eine Reihe von Hinweisen darauf,
wie eine dekonstruktive Geschichtlichkeit auszusehen hitte, die der Schlie-
Bung der Metaphysik entkommt. Gemi3 der Zeitlichkeit von différance und
Spur miisste die Geschichte selbst als Schrift erscheinen (G, 20). Sie wird,
wie Derrida in der Vorrede formuliert, vollstindig als ein Text verstanden, in
dem es weder einen Abschluss noch einen Ursprung des Sinns geben darf und
der stattdessen eine unendliche Ausbreitung, Ausstreuung — Dissemination —
von Sinneffekten nach sich zieht: »Die dissémination [...] 148t sich, wenn sie
eine nicht-endliche Anzahl von semantischen Effekten hervorbringt, weder
auf eine Gegenwart einfachen Ursprungs [...] noch auf eine eschatologische
Priasenz zuriickfithren. Sie bezeichnet eine irreduzible und generative Man-
nigfaltigkeit.« (Pos, 94f.)

Um den Verdacht einer schleichenden Sinnlosigkeit oder Beliebigkeit des
so verstandenen geschichtlichen Textes auszurdumen, kann Derrida das syn-
thetisierende Moment der Spur anfiihren. Es erklért, wie sich relativ stabile
Sinneinheiten herausbilden kénnen, ohne die irreduzible Differenz in einer

155

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

jeden Wiederholung auszuschalten. Die Spur steht fiir eine eigene Zeitlich-
keit, in der das Vergangene in gewisser Weise »absolut< vergangen ist, weil es
sich nicht mehr vollstdndig re-prisentieren ldsst (G, 116). Als dynamisches
Verhiltnis wirkt sie stabilisierend und differenzierend zugleich. In der Lektii-
re von Freuds Entwurf bringt Derrida dies — Hegel und Wittgenstein nicht
undhnlich — mit einem spezifischen Konzept der »Gedéchtnisfunktion< zu-
sammen. Vergangene Ereignisse werden vom Gedéchtnis nicht aufbewahrt
wie in einem grofen Behiltnis (oder wie von Hegels »kluger Haushilterin),
sie sind in einem differenziellen Geflecht von Bahnungen und Spuren einge-
schrieben.*” Erst in der Wiederholung (Iteration) erscheint rekursiv ein Ur-
sprung, ein erstes Mal, das indes als solches nie gegenwirtig war. Die Spur,
heiBit es in der Grammatologie, macht auf diese Weise das »Urphdnomen des
Gedichtnisses«< aus (G, 123).

In der Vorlesungsreihe Mémoires weist Derrida auf den von Paul de Man
aufgedeckten Unterschied zwischen der Erinnerung und dem Gedichtnis bei
Hegel hin. Nach de Man miisste eine Dekonstruktion die von Hegel als me-
chanisch und sekundir beschriebene Funktion des Gedichtnisses gegen den
emphatischen Begriff der Erinnerung in Stellung bringen, der auf eine ge-
genwirtige Verinnerlichung zielt und so den Abschluss des dialektischen Sys-
tems ermoglicht.*’ Ob er einer solchen Lesart uneingeschriinkt zustimmt, lisst
Derrida offen; er nimmt allerdings den Gedachtnisbegriff von de Man zum
Anlass fiir einige weiterfilhrende Bemerkungen tiber die Paradoxien des Ge-
dédchtnisses — nicht zuletzt auch in der Riickwendung einer Vorlesung iiber
das Gedichtnis, die zugleich dem Gedéchtnis des verstorbenen Freundes Paul
de Man gewidmet ist. Da die Dekonstruktion das Gedachtnis mit der Bewe-
gung der Spur koppelt, die wiederum eine Bedingung der Bedeutungsgenese
meint, gerdt die Frage nach der Bedeutung des Wortes »Geddchtnis< in eine
vergleichbar aporetische Struktur wie jene nach der Zeit.** Doch anders als in
Ousia und gramme begniigt sich Derridas Betrachtung in Mémoires nicht mit
der Feststellung einer »unmdoglichen Moglichkeit< und fithrt aus, inwiefern
sich ausgehend von einer Gedachtnisspur die Zeitlichkeit als solche denken
lasst. Eine entscheidende Neuerung — auch gegeniiber Hegel und Wittgenstein
— besteht in der erstaunlichen Behauptung, das Gedichtnis sei nicht auf die
Vergangenheit gerichtet, sondern auf die Zukunft. Es bleibt notwendigerweise
a venir, im Kommen.®

82 Zur Kritik des Gedichtnisses im Sinne einer Aufbewahrung vergangener Ge-
genwarten vgl. auch Derridas Text Platons Pharmazie (Dis, 1211t.).

83 Vgl. Man, Paul de: Zeichen und Symbol in Hegels Asthetik. In: ders.: Ideologie
des Asthetischen. Hrsg. v. Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 39-58;
hier S. 54ff.; und Derrida: Mémoires, a.a.0., S. 58f.

84 Vgl. Derrida: Mémoires, a.a.O., S. 25.

85 Vgl. ebd., S. 18 u. 50.

156

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Ein solcher Zukunftsbezug des Gedéchtnisses ist erklarungsbediirftig, da
die logische Grammatik der Alltagssprache — wie Wittgenstein betont — eine
»Erinnerung an Zukiinftiges«< eigentlich ausschliet. Allerdings denkt Derrida
die Gedéchtnisspur im Sinne einer Eroffnung und nicht als Reaktualisierung
eines Gewesenen. Als Prozess des Aufschubs fiihrt sie eine Differenz in die
Gegenwart selbst ein und verhindert auf diese Weise ein absolutes Zuriick-
kommen des Gegenwirtigen auf sich selbst. Indem das Gedachtnis den Ab-
schluss hinauszogert, tiberschreitet es die Gegenwart auf eine Zukunft hin und
ybewahrt« zugleich die Spur des Vergangenen:

»Denn das Gedichtnis, von dem wir hier sprechen, ist nicht wesentlich auf die Ver-
gangenheit, auf eine vergangene Gegenwart, die real und zeitlich vorausgehend exis-
tiert haben soll, ausgerichtet. Es hilt sich — mit dem Ziel, sie zu >bewahren< — in der
Nihe von Spuren auf, aber von Spuren einer Vergangenheit, die niemals gegenwir-
tig gewesen ist, von Spuren, die sich selbst niemals in der Form von Gegenwirtig-
keit aufhalten und immer gewissermaflen im Kommen (a venir), aus dem Kommen-
den gekommen, aus der Zukunft gekommen (venues de I’avenir, venue du futur) sein
werden. «*®

Niher als Derrida dies bisweilen glauben machen méochte, stehen seine Uber-
legungen zur Spur der Hegel’schen Reflexionslogik und der dort entwickelten
Figur der »Voraussetzung<. Was bei Hegel Erinnerung heif3t, bedarf nicht not-
wendigerweise — wie de Man behauptet und Derrida zuweilen andeutet (Pos,
91) — der Re-Prisentation einer vergangenen Gegenwart, vielmehr setzt sich
die Reflexion ihre eigenen Bedingungen voraus, die ihr nicht mehr im zeitli-
chen Sinne vorhergehen. Da Hegels Naturphilosophie die Vergangenheit als
die Synthese von Gegenwart und Zukunft ansetzt, kann kein aktuelles Jetzt
ohne seine Negation durch ein zukiinftiges Jetzt bestehen; was jedoch nichts
anderes bedeutet, als dass es niemals vollstindig und absolut gegenwirtig sein
wird.*” In einer analogen Argumentationskette wird auch fiir Wittgenstein das
Gedichtnis nur dann zur »Quelle der Zeit«, wenn es sich abseits der linearen
Zeitauffassung entfaltet.

Der Querverweis auf Wittgenstein unterstreicht indes ein Folgeproblem
des nichtlinearen Gedéchtnisses. Dessen Funktion kann nicht mehr dem Ver-
mogen eines Subjekts oder Bewusstseins zugeschrieben werden, es muss dem
sprachlichen Verweisungszusammenhang selbst inhdrent sein. Ein solches

86 Ebd., S. 80.

87 Obwohl Derrida diesen Aspekt der dialektischen Zeitstruktur in Ousia und
gramme ausdriicklich hervorhebt, sieht er in Hegels Figur der »Voraussetzung«
eine zirkuldre Bewegung, mit der sich die Dialektik ihres eigenen Begriindungs-
zusammenhangs nachtréglich versichert (vgl. Derrida, Jacques: Die Wahrheit in
der Malerei. Wien 1990, S. 42f.).

157

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Gedichtnis der Sprache lisst sich im Geflecht von Anwendungsregeln aus-
machen, dem zwar eine gewisse Stabilitdt eignet, das jedoch seinerseits in
stindiger Bewegung begriffen, im Fluss ist. In Derridas Terminologie kann
diese Funktion von der Spur im Sinne einer verloschenden Inschrift iiber-
nommen werden — allerdings scheint es bislang keine Entsprechung zu Witt-
gensteins Verstidndnis der Regel zu geben, die ebenfalls fiir eine transitorische
logisch-grammatische Struktur einsteht. Das ist flir die Frage nach Zeit und
Geschichte deshalb relevant, weil — wie Wittgenstein zeigt — die Zeitlichkeit
der Sprache auf der Ebene ihrer geregelten Anwendung, dem >knowing hows,
liegt und sich nicht in der Aufdeckung einer bestimmten Bedeutung des Zeit-
begriffs erschopft. Obwohl der Regelbegriff fiir die Dekonstruktion keine
zentrale Rolle spielt, greift sie in ihren Lektiiren dennoch stets solche Terme
auf, die eine regulierende Funktion in einem Diskurs erfiillen und eine Viel-
zahl von unterschiedlichen Texten beherrschen. Die Frage nach dem Status
und der »Geschichte« dieser Terme rithrt an den vielleicht dunkelsten Bereich
der Dekonstruktion: ihrem Verhéltnis zur Transzendentalitét.

Auf den ersten Blick wird man Derrida sicherlich kaum eine allzu grof3e
Néhe zur Transzendentalphilosophie unterstellen. Trotz einiger Bezugnahmen
auf Kant folgt sein Ansatz insgesamt doch eher der Hegel’schen Auflgsung
des transzendentalen Schematismus in einer historisch-zeitlichen Bewegung.*®
Die kantische Transzendentalphilosophie gehort fiir Derrida ebenso wie deren
phianomenologische Wiederauthahme durch Husserl vor allem aufgrund der
Sonderstellung des Selbstbewusstseins, das sich in einem Akt reiner Selbst-
prasenz der kategorialen Evidenzen beméchtigt, zu den grofen SchlieBungs-
bewegungen der Metaphysik.®

Aus der Sicht der Dekonstruktion aber wird eine allzu voreilige Verab-
schiedung des Transzendentalen im Namen der Geschichte problematisch,
wenn dabei unter der Hand die Geschichtlichkeit selbst in eine transzendenta-
le Position aufriickt. Bennington bemerkt dazu: »Jeder Versuch, das 148t sich
in der Form eines Gesetzes festhalten, die tranzendentalen Effekte unter Beru-
fung auf die Geschichte zu erkldren, mufl die Geschichtlichkeit dieser Ge-
schichte als eben jenes Transzendentale voraussetzen, das zu begreifen dieses
Erklirungssystem niemals in der Lage sein wird.«’" Daraus folgt umgekehrt,
dass jede Kritik des Geschichtsbegriffs ihre Stellung zur transzendentalen
Denkfigur tiberpriifen muss. Weil man den Problemen der Transzendentalphi-
losophie nicht auf dem Weg einer allumfassenden Historisierung entkommt,

88 Zu den internen Beziigen der Dekonstruktion zur kantischen Tradition vgl. Nor-
ris, Christopher: Derrida. London 1987, S. 142ff.

89 Vgl. zur Dekonstruktion der transzendentalen Sphire bei Husserl insbesondere
Die Stimme und das Phdnomen sowie Derrida, Jacques: Husserls Weg in die
Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Miinchen 1987, S. 188ff.

90 Bennington/Derrida: Derrida, a.a.0., S. 287.

158

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

wire stattdessen der Dualismus des Empirischen und des Transzendentalen
immanent zu dekonstruieren, indem man ihre hierarchische Ordnung umkehrt.
Das Empirische findet seine Bedingungen dann nicht mehr in einer iiberge-
ordneten transzendentalen Sphire, ob nun des Bewusstseins, der Geschichte
oder der Kultur. Nur so ldsst sich verstehen, weshalb Derrida den Einsatz-
punkt seiner dekonstruktiven Lektiiren einen >radikal empirischen< nennt,
denn sie miissen von einem bereits vorstrukturierten Text ausgehen, dessen
Spuren sie folgen: »Wir miissen irgendwo, wo immer wir sind, beginnen, und
das Denken der Spur, das sich des Spiirsinns nicht entschlagen kann, hat uns
bereits gezeigt, daB3 es unmoglich wire, einen bestimmten Ausgangspunkt vor
allen anderen zu rechtfertigen. Irgendwo, wo immer wir sind. schon in einem
Text, in dem wir zu sein glauben.« (G, 281)

Der vorgefundene Verweisungszusammenhang aber wird immer schon
durch ein System von Gegensitzen bestimmt, das einen »quasi-transzendenta-
len< Status hat.”' Die Aufgabe der Lektiire besteht darin, die ordnende und
hierarchisierende Funktion derartiger Gegensitze, die einen Diskurs organi-
sieren und in sich abschlieBen, gleichsam von innen aufzudecken und zu de-
konstruieren. Dazu geht Derrida dhnlich vor wie Hegel in seiner Reflexions-
logik: Am Satz der Identitdt zeigt Hegel, dass er notwendigerweise mehr sagt,
als er eigentlich meint, wobei dieses >Mehr« nichts anderes als die Negativitt
selbst ist, die er seiner Form nach voraussetzen muss, um {iberhaupt bedeuten
zu konnen. Fast wortlich wiederholt Derrida Hegels Einsicht, wenn er fest-
stellt, das angenommene Subjekt des Satze wiirde »[...] immer mehr, weniger
oder etwas anderes aussage(n), als es aussagen méchte« (G, 273).

Was Hegel als die Macht der Negativitit bezeichnet, fasst Derrida als eine
»Logik des Supplements bzw. des Substituts<. Das Supplement soll jenen
Mangel an Anwesenheit ausgleichen, den die différance konstitutiv jeder Be-
griffsbedeutung zufiigt. Doch da sich dieser Mangel nicht autheben lésst, ist
das Supplement stets das, was zur vollen Prasenz des Sinns fehlt und den Be-
griff mit einer unendlichen Reihe anderer, ebenfalls supplementérer Begriffe
verkniipft (G, 272).? Infolgedessen miissen alle Versuche einer begrifflichen
Schliefung oder Letztbegriindung, die sich an den Werten der Gegenwart, der
Anwesenheit oder der Identitit orientieren, stets iiber sich selbst hinaus, in
einen unartikulierbaren Bereich des »Exoterischen< oder »Exorbitanten< ver-

91 Zum Ausdruck »quasi-transzendental< vgl. Derrida: Psyché, a.a.O., S. 220; und
Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus. In:
Mouffe, Chantal (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Wien 1999, S. 171-
195; hier S. 180ff.

92 In Die Stimme und das Phdnomen schreibt Derrida: »So verstanden, ist die Sup-
plementaritit sehr wohl die différance, die Operation des Differierens, die in
einem die Gegenwirtigkeit zerspaltet und verzogert und sie so im selben Zug
der urspriinglichen Teilung und dem urspriinglichen Aufschub unterwirft.« (SP,
118)

159

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

weisen (G, 273). Spur, Ur-Schrift, différance oder Supplement sind Namen
fiir solche dem Begriffssystem immanente Uberscheitungen.”

Formal konnte man das Exoterische seinerseits als eine Bedingung der
Moglichkeit des »quasi-transzendentalen< Systems beschreiben, es mithin zum
Transzendentalen des Transzendentalen erheben. Derrida spricht deshalb zu-
weilen von einem >Ultra-Transzendentalen< (G, 107; SP, 24). Damit soll je-
doch nicht der Gegensatz zwischen dem Empirischen und dem Transzenden-
talen, wie in einer dialektischen Aufhebung, in einem dritten Begriff vereint,
sondern in eine Unentscheidbarkeit hineingefiihrt werden.”* Und statt sich
vom Empirischen immer weiter zu entfernen, befindet sich das Ultra-
Transzendentale auf der gleichen Ebene wie der vorgefundene >empirische«
Diskurs.

An zwei Textstellen verwendet Derrida den Ausdruck ultra-transzenden-
tal¢, und jeweils bringt er ihn in Verbindung mit Terminologien, die bezeich-
nenderweise ambivalent zwischen dem Empirischen und dem Transzendenta-
len changieren: In der Grammatologie ist die Rede von einer jultra-
transzendentalen Erfahrung« (G, 106f.) und in Die Stimme und das Phédnomen
von einem jultra-transzendentalen Begriff des Lebens« (SP, 24f.). Als fundie-
rende Konzepte scheinen sowohl die »Erfahrung« als auch das >Leben< beson-
ders geeignet, weil sie die Zugangsproblematik der Transzendentalphiloso-
phie unterlaufen. Allerdings gibt sich das »Ultra-Transzendentale< nicht als
Gegenstand einer Erfahrung. Fir Derrida bedeutet Erfahrung vielmehr der
konstitutive Entzug von Prédsenz, eine Erfahrung des Negativen oder der Dif-
ferenz selbst: »Der Entzug der Prisenz ist die Bedingung der Erfahrung, das
heiBt der Prisenz.« (G, 285)° Insofern lassen sich die ultra-transzendentalen
Bedingungen des Textes nicht mehr in die Anwesenheit eines Schematismus
iibersetzen. Die Erfahrung des Entzugs, die sich in jedem Diskurs auf andere
Weise artikuliert, nennt sowohl die Bedingung der Moglichkeit des Anwesen-
den als auch die Bedingung der Unméglichkeit seiner Prisenz.

93 Gasché bezeichnet die sowohl synthetisierende wie iiberschreitende Funktion
dieser Terme als >Infrastruktur<, um damit einerseits ihre gesetzmiBige, struktu-
rierende Wirkung in einem Diskurs anzuzeigen, die andererseits darin besteht,
standig Aporien, Kontradiktion und Unentscheidbarkeiten zu produzieren (vgl.
Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 142-154 u. 185-224).

94 Vgl. Derrida: Glas, a.a.0., S. 270. Dort spricht Derrida auch von einer transzen-
dentalen >Konter-bande« (contre-band), die nicht in einem dialektischen Wider-
spruch (contradiction) aufgeht.

95 Eine ganze Reihe von Denkpositionen des 20. Jahrhunderts beruft sich auf die-
sen Erfahrungsbegriff im Sinne des Entzugs. So schreibt etwa Peter Biirger in
Anlehnung an Adorno: »Eine Erfahrung machen, das heif3t nicht eintreten in ei-
ne bisher ungeahnte Fiille, sondern den Entzug von GewiBheit erleiden.« (Biir-
ger, Peter: Das Denken des Herrn. Bataille zwischen Hegel und dem Surrealis-
mus. Essays. Frankfurt a. M. 1992, S. 12)

160

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Im Hinblick auf die Frage nach dem Geschichtsbegriff der Dekonstruktion
fithren die Uberlegungen zum >Ultra-Transzendentalismus< nur scheinbar in
eine entgegengesetzte Richtung. Eine Gegeniiberstellung mit Wittgensteins
Konzept der Anwendungsregel zeigt, inwiefern sie Derridas Umgang mit Ge-
schichte leiten: Ebenso wie die Regel liegt auch die ultra-transzendentale Er-
fahrung des Entzugs nicht in einer jenseitigen Sphére der reinen Form. Beide
gehoren integral dem jeweiligen »empirischen< und >historischen< Sprachsys-
tem an und verdndern entsprechend ihre Erscheinungsweisen. Zugleich aber
lassen sie sich nie >als solche« festhalten, weil sie die Prozessualitit der Praxis
bzw. der Signifikantenverkniipfung bestimmen. Deshalb haben weder die
Regel noch die ultra-transzendentalen Strukturen eine Geschichte, sie geben
vielmehr die Bedingung fiir Geschichtlichkeit tiberhaupt vor. Thre Zeitlichkeit
lasst sich nicht als eine vergangene Gegenwart denken, ohne die irreduzible
Temporalitét der sprachlichen Verweisung und damit den Bedeutungsprozess
selbst stillzustellen. Wenn sich iiberhaupt in den Begriffen der Metaphysik
iiber die fundamentale Geschichtlichkeit der Textur reden ldsst, dann nur in
einer Terminologie des Entzugs, der verloschenden Spur oder der ultra-
transzendentalen Erfahrung. Was Sprache an Uberlieferung transportiert, ver-
dankt sich immer schon der restance einer Geddchtnisspur, einer Bleibendheit
in der Iteration. Und weil auch Heideggers Frage nach dem Sinn von Sein
bzw. der Zeit diese Temporalstruktur der Signifikation bereits voraussetzen
muss, kommt die Frage nach dem Sinn in dieser Hinsicht immer >zu spét«.

Derridas eigenen Analysen von jhistorischen< Texten haftet dadurch et-
was unleugbar Ambivalentes, zuweilen sogar Widerspriichliches an. Da ihm
keine andere Sprache zur Verfiigung steht, muss er sich auf eingespielte For-
mulierungen und Terminologien einlassen, deren RechtmiBigkeit er gleich-
wohl stindig untergribt.”® Fiir das exoterische Moment der Zeitlichkeit, das er
in Ousia und gramme mit Aristoteles und Hegel freilegt, gibt es in der Epoche
der Metaphysik keinen Namen:

»Was iiber diesen Abschluf3 hinausreicht, ist nichts: weder die Pridsenz des Seins,
noch der Sinn, noch die Geschichte, noch die Philosophie; sondern Anderes, das
keinen Namen hat, das sich im Denken dieses Abschlusses ankiindigt und hier unse-
re Schrift leitet. Schrift, in welche die Philosophie eingeschrieben ist wie eine Stelle
in einem Text, den sie nicht beherrscht.« (G, 491)

96 Wie Derrida in Positionen zu Protokoll gibt: »Von daher wird verstandlich, wa-
rum ich, obwohl ich Bedenken gegeniiber dem »metaphysischen< Geschichtsbe-
griff anmelde, dennoch sehr oft das Wort »Geschichte« gebrauche, um dessen
Tragweite neu einzuschreiben und um einen anderen Begriff oder eine andere
Begriffskette der >Geschichte« hervorzubringen: [...] einer Geschichte auch, die
eine neue Logik der Wiederholung und der Spur impliziert, weil man sich
schwer vorstellen kann, wie ohne diese Geschichte moglich wire.« (Pos, 115f.)

161

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Die Geschichte der Metaphysik, und das heifit die Geschichte als solche, tritt
als epochale SchlieBungsbewegung auf, die ihre immanente Moglichkeitsbe-
dingung, die Temporalstruktur ihrer Sprache, nicht vollstindig und endgiiltig
zu denken vermag. Es kann deshalb stricto sensu keinen dekonstruktiven Be-
griff von Geschichte geben, der diesen »Mangel« tilgen wiirde.”’ Die Aufgabe
der Dekonstruktion besteht darin, das Mangelhafte, Unabgeschlossene, sich
Entziehende selbst als die Bedingung von Temporalitit herauszuarbeiten. Die
Zeit wire — mit allen Implikationen dieser Formulierung — immer schon die
Zeit des Anderen, der wir in einer »fundamentalen Passivitdt« ausgeliefert sind
(G, 116).”®

Daraus ldsst sich immerhin eine praktische Anweisung fiir jede dekon-
struktive Lektiire ableiten: Selbst dort, wo sie vorldufig nicht auf die Pradikate
einer historischen Untersuchung verzichten kann, muss sie immer wieder dar-
auf hinweisen, »[...] daf} es nicht eine einzige, eine allgemeine Geschichte
gibt, sondern daf} es statt dessen Geschichten gibt, die nach ihrem Typ, ihrem
Rhythmus und der Art und Weise, wie sie eingeschrieben werden, verschie-
den sind, verschobene, differenzierte Geschichten usw.« (Pos, 116f.) Ein sol-
cher pluraler Geschichtsbegriff kann, wie David Wood ausfiihrt, strategisch
eingesetzt werden, um eine Transformation innerhalb des metaphysischen
Geschichtsverstindnisses einzuleiten. Denn selbst wenn die partikularen Ge-
schichten ihrerseits das Terrain der Metaphysik nicht {iberschreiten knnen —
und das eigentliche Problem lediglich zu multiplizieren scheinen —, untermi-
nieren sie doch in ihrer inkommensurablen Pluralitit die Vorstellung von
einer einzigen teleologischen Entwicklungsgeschichte.”

Hier zeigt sich zweifellos die deutlichste Differenz zu Hegels Erinne-
rungsfigur in der Geistesgeschichte. Obwohl auch Hegel die Vergangenheit
nicht als vergangene Gegenwart denkt, fiigt sich der dialektische Prozess im
Nachhinein zur Einheit einer klar gegliederten geschichtlichen Entwicklung.
Dementsprechend skeptisch steht Derrida Hegels Figur der >Er-Innerung« des

97 Wenn Janos Békési in seiner Studie zum >Wandel des Geschichtsbegriff bei
Derrida< wiederholt konstatiert, Derrida spreche lediglich in Andeutungen von
einem anderen Geschichtskonzept und j>bleibe eine Antwort schuldig¢, unter-
schitzt er diese Unmoglichkeit (vgl. Békési, Janos: »Denken« der Geschichte.
Zum Wandel des Geschichtsbegriffs bei Jacques Derrida. Miinchen 1995, S. 9,
176 u. 189).

98 Mit Lévinas kann man dabei sowohl an den Anderen als auch an das Andere im
Sinne eines uneinholbar Vorhergehenden denken: »Am Grunde der Konkretheit
der Zeit, die die meiner Verantwortung fiir den Anderen ist, liegt die Diachronie
einer Vergangenheit, die sich nicht in der Représentation zusammenfassen 146t.«
(Lévinas, Emmanuel: Diachronie und Reprisentation. In: ders.: Zwischen uns.
Versuche iiber das Denken an den Anderen. Miinchen/Wien 1995, S. 194-217,
hier S. 209)

99 Vgl. Wood: Deconstruktion of Time, a.a.0., S. 373.

162

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Geistes gegeniiber. Fiir ihn steht sie in erster Linie fiir den Versuch, die eige-
ne Epoche in einer totalisierenden Geste abzuschliefen (Pos, 91). Allerdings
unterschlidgt Derrida tendenziell jenes Moment, das in der Phdnomenologie
des Geistes die »Nacht des Selbstbewusstseins< genannt wird. Der Abschluss
einer Epoche in der Erinnerung ihres Wesens geht auch bei Hegel notwendi-
gerweise mit einer Offnung auf eine neue Geistesgestalt einher. Es sieht des-
halb vielmehr so aus, als wire Hegels Offnungsbewegung von derjenigen der
Dekonstruktion eher graduell als prinzipiell unterschieden.'® Und forciert
nicht umgekehrt auch die Grammatologie in einer nicht minder totalisieren-
den Geste den Abschluss der Metaphysik »von Platon bis Hegel< — im Namen
einer noch undenkbaren Entgrenzung?

100 Eine Anmerkung zu Ousia und gramme unterstiitzt diese Lesart: »Was auch
immer seine Bestimmungen sein mogen, das Hegelsche Sein féllt nicht in die
Zeit als in sein Da-sein, und ebensowenig geht es daraus einfach in die Parusie
hervor.« (Rg, 365)

163

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Raum denken

»... — wer auf dem Kopf geht, der hat
den Himmel als Abgrund unter sich.«
(Paul Celan, Der Meridian)

4. Am Abgrund der Reflexionsphilosophie

Wurde im ersten Teil ein thematischer »>Anschnitt« der drei betrachteten Denk-
ansitze versucht, so soll sich der nun folgende zweite Hauptteil mit einem
methodologischen Problemfeld befassen, das bereits mehrfach und in ver-
schiedener Weise in den Unterkapiteln in Erscheinung getreten ist. Eine theo-
retische Darstellung kann sich offenbar nicht mehr in einem Akt der Selbstre-
flexion ihrer eigenen methodischen Voraussetzungen versichern, wenn sie
zugleich behauptet, dass zwischen der Darstellung und dem Dargestellten eine
konstitutive Differenz oder Negativitdt besteht, aus der jede Bedeutung her-
vorgeht. Welche Moglichkeiten gibt es, um die Einsicht in den sich entzie-
henden Grund und in die fundierende Funktion der Differenz konsistent zu
belegen und zu rechtfertigen? Obwohl das Problem innerhalb der der jeweili-
gen Ansitze von Hegel, Wittgenstein und Derrida andersgeartet auftaucht,
entzlindet es sich an der gemeinsamen Ablehnung des reflexionstheoretischen
Paradigmas. Folgt man hier Herbert Schnidelbach, artikuliert sich die neu-
zeitliche Reflexionsphilosophie von Descartes tiber Kant bis zu Husserl in
mentalistischen Termini: »[...] als Denken des Denkens, Erkennen des Er-
kennens, BewuBtsein des BewuBtseins usf.«' Zentrale Aufgabe der Reflexion
ist je die Selbstaufkldrung und Selbstbegriindung der Vernunft durch ihre
eigenen Mittel.

1 Schnidelbach, Herbert: Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik der Philoso-
phie. Frankfurt a. M. 1977, S. 9.

165

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Die mentalistische Riickbeziiglichkeit und Selbstanwendung baut jedoch
auf (mindestens) zwei schwerwiegenden Préisuppositionen auf. Erstens bedarf
es eines wie immer auch gearteten Reflexionssubjekts, dem die allgemeine
und tberzeitliche Féhigkeit zugesprochen wird, sich auf sich selbst zuriickzu-
beugen. Wie bereits mehrfach betont, zichen Hegel, Wittgenstein und Derrida
die fundierende Position eines Erkenntnissubjekts aus unterschiedlichen
Griinden radikal in Zweifel. Zweitens aber impliziert das Reflexionsparadig-
ma eine logische Voraussetzung, damit der Reflexionsakt zum autonomen
Selbstbegriindungsakt und sicheren Fundament eines wahren Wissens werden
kann: In der Riickwendung auf sich selbst, die sich gemifl dem lateinischen
reflectere als Spiegelung verstehen lasst, muss das Gespiegelte ohne Rest
transparent und angeschaut werden.” Allerdings zeichnet sich bereits inner-
halb der verschiedenen Positionen der Reflexionsphilosophie die Schwierig-
keit ab, wie das Reflektierte mit dem Reflektierenden addquat zur Deckung
kommen kann, ohne eine Differenz aufzuwerfen. Versteht man den Refle-
xionsakt im Sinne einer Selbstrepriasentation, miissen das Représentierte und
das Reprisentamen paradoxerweise zugleich identisch und voneinander un-
terschieden sein, da anders iiberhaupt kein Reprisentationsverhéltnis vorlie-
gen kann. Solange die Selbstbeziehung als Griindungsakt an den Wahrheits-
begriffs der adaequatio gebunden bleibt, birgt die reflexive Riickwendung
folglich die Gefahr einer konstitutiven Verfehlung. Diese Unsicherheit be-
wegt etwa Descartes und auch Kant dazu, die Selbsterkenntnis des ego cogi-
tans bzw. des transzendentalen Subjekts nicht als das Ergebnis eines reflexi-
ven Aktes, sondern als dessen notwendige Bedingung einzufiihren.’

So unterschiedlich bis kontrovers die neuzeitlichen Reflexionstheorien
auch sein mogen, ihnen ist dennoch gemeinsam, dass sie mit Hilfe des Refle-
xionsbegriffs eine methodische Selbstthematisierung der Philosophie anstre-
ben, um das Denken iiber sich selbst aufzukldren. Nimmt man dieses emanzi-
patorische Erbe als einen Bestand, der trotz aller Kritik nicht preisgegeben
werden sollte, stellt sich die Frage, wie mit der immanenten Schwierigkeit des
Reflexionsprozesses umzugehen ist.

Schon fiir den Hegel der Differenzschrift impliziert das mentalistische Re-
flexionsmodell notwendigerweise einen Widerspruch, sofern es als das ver-
niinftige Instrument der Philosophie zu deren Zielbestimmung, das Absolute
zu denken, eingesetzt werden soll: Die Reflexion bleibt die beschrankte Form
eines beschriankten Bewusstseins und kann das Absolute nur erreichen, wenn
sie sich selbst in ihrer Beschrankung zerstort. An dieser Grundkonstellation
andert auch eine Anwendung der Reflexion auf sich selbst nichts:

2 Zur Spiegelmetaphorik in Verbindung mit der Subjektivititssetzung vgl. auch
Konersmann, Ralf: Lebendige Spiegel. Die Metapher des Subjekts. Frankfurt a.
M. 1991.

3 Vgl. Schnidelbach: Reflexion, a.a.0., S. 78 u. 98f.

166

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

»Insofern die Reflexion sich selbst zu ihrem Gegenstand macht, ist ihr hochstes Ge-
setz, das ihr von der Vernunft gegeben und wodurch sie zur Vernunft wird, ihre
Vernichtung; sie besteht, wie Alles, nur im Absoluten, aber als Reflexion ist sie ihm
entgegengesetzt; um also zu bestehen, muf3 sie sich das Gesetz der Selbstzerstérung
geben.«*

Wie sich im Durchgang durch Hegels dialektische Reformulierung der Refle-
xionsbestimmungen gezeigt hat, ist deren gemeinsamer Grund in der Tat der
Widerspruch als solcher. Die Reflexion kehrt nicht in eine stabile Selbstiden-
titdt zuriick, sie ist als Form sprachlicher Vermittlung ein fortwidhrender Pro-
zess, eine stindige Reflexion-in-sich und kein Akt oder Vermdgen eines vor-
gingigen Subjekts. In der Folge verliert der tradierte Reflexionsbegriff fiir
Hegel seine zentrale methodologische Stellung; an seinen Platz tritt die Spe-
kulation oder das Spekulative. Da die Reflexionslogik den Grund in einem
sprachlichen Bedingungsverhiltnis auflost, ldsst sich die spekulative Wen-
dung anhand von Hegels Begriffslogik, insbesondere der Urteilslehre, nach-
zeichnen (Kapitel 4c). Gegen die Identititsforderung der Reflexionsphiloso-
phie setzt Hegel eine Form der Ausdifferenzierung semantischer Gehalte, die
mit ihrer Darstellung selbst fortschreitet und sich nicht mehr in einer punktu-
ellen Prasenz des Sinns zusammenzichen ldsst. Wie im Schlusskapitel der
Wissenschaft der Logik ausgearbeitet, bedeutet spekulative Dialektik nichts
anderes als die »absolute Idee« dieser prozessualen Darstellungsmethode,
durch die sich Sinn in einer raum-zeitlichen Differenzierung ausbreitet (Kapi-
tel Sa).

Obwohl die Reflexionsphilosophie und tiberhaupt der Begrift der Refle-
xion keine explizite Rolle im Denken Wittgensteins spielen, ldsst sich auch
der Tractatus als eine Kritik an den mentalistischen Pramissen der Refle-
xionstheorie lesen.’ Allerdings scheint es, als wiirde die Notwendigkeit einer
reflexiven Selbstversicherung lediglich durch einen Positivismus der logisch-
semantischen Zusammenhénge ersetzt, deren Herkunft — insbesondere in den
Spétschriften — mit dem Verweis auf eine Lebensform eher angedeutet als
geklart wird. Und fehlt nicht gerade im Denken Wittgensteins jede Auseinan-
dersetzung mit den eigenen Begriffen, also genau jene kritische »Reflexiong,
die von einer iiber sich selbst aufgeklarten Philosophie zu erwarten wire?

Aber auch in Bezug auf Wittgenstein stellt sich die Problemlage komple-
xer dar, als sie auf den ersten Blick erscheint. Wie im Vorhergehenden darge-
legt, weisen die zentralen Explikationsbegriffe des Spiels und der Regel eine

4 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Differenz des Fichte’schen und Schel-
ling’schen Systems der Philosophie. In: ders.: Jenaer kritische Schriften. Ge-
sammelte Werke Band 4, hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie der
Wissenschaften, Hamburg 1968, S. 1-92; hier S. 18.

5 Vgl. Schnidelbach: Reflexion, a.a.0., S. 47ff.

167

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

eigentiimliche grammatische Riickbeziiglichkeit auf ihren semantischen Ge-
halt auf, wodurch sie selbst zum integralen Teil dessen werden, was sie be-
schreiben. Das ldsst sich ebenfalls fiir das Konzept der Familiendhnlichkeit
verdeutlich. Inwiefern solche Ahnlichkeitsbeziehungen sowohl sprachliche
Verweisungen organisieren und stabilisieren als auch einen eigenen Raum
schaffen, in dem sich die Funktionsweise der Sprache selbst zeigt, soll im
Verlauf dieses Kapitels erldutert werden (Kapitel 4b).

Begonnen wird jedoch mit Derridas Antwort auf die Aporien des Refle-
xionsparadigmas. Dekonstruktion wendet sich gegen eine Riickbeziehung des
Denkens auf sich selbst, sofern sie der Aufdeckung eines identischen Grundes
dient und dabei die irreduzible zeitliche Differenz jeden Erkennens unter-
schldgt. Eine Reflexionsfigur, die sich ohne Differenz ihrer selbst versichern
konnte, gehort fiir Derrida zu den wirkméchtigen Vorstellungen einer Meta-
physik der Priasenz und stellt entsprechend einen stindig wiederkehrenden
Angriffspunkt seiner Lektiiren dar. Trotzdem geht es ihm nicht darum, Refle-
xivitét vollstdndig zu verabschieden. Er zeigt vielmehr die immanenten Gren-
zen des reflexiven Denkens auf und versucht, die Bedingung der Nichtab-
schlieBbarkeit einer solchen Riickwendung darzulegen. In diesem Zusam-
menhang wurde bereits auf das Konzept der restance hingewiesen, eine Art
»Streichmarke« oder Rest, der fiir die Unmoglichkeit steht, eine Bedeutung im
fortschreitenden Differenzierungsprozess der Schrift endgiiltig festzulegen.
Um diese Figur eines in der Differenz dhnlich Bleibenden herum entwickelt
Derrida eine eigenwillige Figur der >Re-Markierung< (re-marque), mit der
sich die allgemeine Schrift gleichsam selbst >bemerkt<, ohne in eine traditio-
nelle Reflexionsbewegung zuriickzukehren (Kapitel 4a).

Die unmogliche Selbstbegriindung des Denkens in einer Identitdt, so
konnte die Leitthese des Kapitels lauten, ist der immanente Ab-Grund der
Reflexionsphilosophie, der in jenem Moment aufreif3t, in dem sich die refle-
xive Bewegung auf sich zuriickbeugen will und einen uniiberbriickbaren Ab-
stand bemerkt. Wie sich zeigen wird, fordert und erméglicht der so er6ffnet
Raum zugleich eine neues Denken der Ahnlichkeit.

a) Zur Ana-Logik der Re-Markierung

Stirker noch als Ausdriicke wie différance oder Schrift (écriture) bleiben die
von Derrida um die Re-Markierung (re-marque) herum ins Spiel gebrachten
Worte bzw. Wortfelder dem franzosischen Idiom verhaftet. Marque bedeutet
Marke, eine Markierung, ein (Erkennungs)zeichen, und kann als Verb, mar-
quer, in verschiedensten Zusammenhidngen verwendet werden: mit einem
Zeichen versehen, anstreichen, betonen, aufzeichnen, notieren, Spuren hinter-

168

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

lassen, etwas bedeuten, ankiindigen, einen Treffer erzielen, entscheiden etc.®
Indem sie das Bedeutungsgeflecht von marquer zusétzlich mit einer Wieder-
holungsbewegung (re-) versicht, evoziert die Bindestrichschreibung re-
marquer weit mehr als das »Bemerken« eines Sachverhaltes. Eine re-marque
lasst sich vielleicht am ehesten im Sinne einer »Wiedereinzeichnung« oder
erneuten Einschreibung« verstehen. Dariiber hinaus steht marque fiir Derrida
in einer engen Beziehung zu marge (Rand, Randzone, Spanne) und marche
(Gang, Stufe).7

Der Hinweis auf diese Ubersetzungsschwierigkeit soll jedoch nicht nur an
die Bedeutungsvielfalt erinnern, die bei der ungewdhnlich klingenden Uber-
tragung mit »Re-Markierung« immer mitgedacht werden muss. Ein mindes-
tens ebenso grof3es Interesse verdient der Umstand, dass Derrida einen Begriff
aus der Alltagssprache verwendet und keinen Neologismus prigt. Der Rekurs
auf die natiirliche Sprache und die in sie eingelassenen Mehrfachbedeutungen
konnen die »Re-Markierung« zu einem Philosophem erheben, ohne sogleich
eine andere Theorie der Reflexion einzufiithren. Die Re-Markierung steht dann
fiir eine Charakteristik oder ein Kennzeichen der allgemeinen Schrift, in der
sich immer schon die aufschiebende Struktur der différance >bemerkbar<
macht, und zwar in jedem konkreten Text. Solche Re-Markierungen oder
Wiedereinschreibungen der Schrift in sich selbst sind Effekte der différance,
die »[...] kein Begriff ist, auch kein einfaches Wort, das sich als ruhige und
gegenwirtige, auf sich selbst verweisende Einheit eines Begriffs oder Lautes
vergegenwirtigen lasst« (Rg, 40). Als reine Prozessualitit kann die différance
streng genommen also weder Gegenstand einer Reflexion werden noch sich
selbst reflektieren, jedenfalls nicht in der Weise, dass sie in einer Gegenwart
auf sich zuriickkommt. Zu kldren wire deshalb, wie sich die Bewegung des
Aufschubs tiberhaupt bemerkbar machen kann, wie sie zu einem Philosophem
wird."

Die im Zitat genannte >ruhige, auf sich selbst verweisende Einheit<, so
konnte man sagen, beschreibt das tradierte Reflexionsmodell der Sprache.
Darin bildet das Wort zusammen mit seinem Bedeutungsgehalt eine Ganzheit,
die sich in einem Zeichen (phonetisch oder graphisch) re-priasentieren, ver-
gegenwirtigen l4sst. Ruhig kann eine solche Einheit genannt werden, weil sie

6 Diese Aufstellung folgt jener von Hans-Dieter Gondek, dem Ubersetzer von
Dissemination (D, 418).

7 Vgl. dazu die Marge de la philosophie, dt. Randgdnge der Philosophie.

8 Garver/Lee zichen aus der Aussage, die différance sei weder Begriff noch Me-
thode, den voreiligen Schluss, die Dekonstruktion kdnne nicht als >kritische Phi-
losophie< betrachtet werden, da sie sich einer Anwendung auf sich selbst wider-
setze: »Similarly, deconstuction is not really a methodology. What is not a con-
cept or a method cannot be deconstructed in the way that concepts or methods
can be and therefore lacks self-referentiality characteristic of critical philoso-
phy.« (Garver/Lee: Derrida & Wittgenstein, a.a.O., S. 205)

169

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

— gemil dieser Vorstellung — einmalig festgelegt wird und anschlieBend ohne
Sinnverlust oder -verschiebung beliebig reproduzierbar bleibt. Auf eine sehr
rudimentire Weise ist natiirlich auch die différance ein Zeichen, vor allem ein
graphisches, da das eingeschobene »a< nur im Schriftbild erscheint. Dennoch
konstituiert das graphische Zeichen différance keine sinnhafte Ganzheit, in
der sich eine oder mehrere abgrenzbare Bedeutungen versammeln. Das Biin-
del, von dem Derrida wiederholt im Zusammenhang mit der différance
spricht, lisst sich nicht abschlieBen, weil es den irreduziblen Aufschub, die
Bewegung des Bedeutungsprozesses selbst bezeichnet. Doch die Prozesshaf-
tigkeit wiirde zwangsléufig verfehlt, wenn sie wie ein in sich ruhender Gegen-
stand vorgestellt wird. Wittgenstein hat diese Problematik des >Alles flieBt< zu
der Einsicht gefiihrt, dass sich aufgrund der zeitlichen Struktur der Sprache
kein einzelner Begriff finden ldsst, der diese Prozessualitit zum Ausdruck
bringen konnte. Nur in der Anwendung der Sprache selbst, im standigen Fluss
der Sprachspiele zeigt sich die fundamentale Zeitlichkeit der Bedeutungs-
konstitution (WW2, 85).°

Solange man daher den >Begriff« wie eine Bedeutungseinheit behandelt,
die einen festgelegten Sinn oder Gegenstand vergegenwdrtigt, ist différance
im strengen Sinne kein Begriff. Sie stellt ihrerseits das Primat der Préisenz in
Frage, das eine Bedingung der Mdoglichkeit von sprachlichen Einheiten dar-
stellt. Um die Wirkungen der différance zu beschreiben, miissen spezifische
Operationen innerhalb eines Sinngefiiges angeschaut werden, die Derrida nun
Re-Markierungen nennt. Der Grad dieser Argumentation ist schmal, da sie in
die scheinbar unhintergehbaren Voraussetzungen der sinnvollen Rede ein-
greift und somit auch auf den Diskurs der Dekonstruktion selbst zurtickfillt.
Eine direkte Folge fiir Derridas eigenes Denken besteht darin, dass das Wort
différance nicht privilegiert werden kann, wenn es die Einheit des Begriffli-
chen unterlaufen soll. Es bleibt deshalb stets durch eine Reihe von anderen
Zeichen ersetzbar:

»Da sich die différance nicht zum neuen Ober-Wort oder Ober-Begriff erheben kann
[...], findet sie sich in eine Arbeit verwickelt, die sie in einer Kette anderer »Begrif-
fe«, anderer »Worte«, anderer Textkonfigurationen fortsetzt; [...] zum Beispiel die
Begriffe des gramma, der Reserve, des Anschnitts, der Spur, der Verrdumlichung,
des Weifien [...], des Supplements, des Pharmakons, der marge — marque — marche
[Marge — Markierung — Mark] usw. Diese Liste ist per definitionem nicht taxono-
misch abgeschlossen; noch weniger stellt sie einen Begriffsapparat dar.« (Pos, 85f.)

9 Zustimmend zitiert Derrida am Ende des Vortrages Die différance einen Satz
aus Heideggers Der Spruch des Anaximander: »Das Sein spricht tiberall und
stets durch alle Sprache hindurch.« (Rg, 56) Das Originalzitat lautet allerdings:
»[...] das Sein spricht in der verschiedensten Weise iiberall und stets durch alle
Sprache hindurch.« (Heidegger: Anaximander, a.a.O., S. 366)

170

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Die Begriffe solcher »supplementéren< Reihen sind das Ergebnis zahlreicher
Einzellektiiren, in denen sie sich aus verschiedenen Griinden aufgedringt ha-
ben. Thre Funktion erschopft sich jedoch nicht darin, ihren eigenen Status als
»Begriff« zu unterminieren, sie »[...] verbreiten sich auch, in jeweils anderer
Weise und aufgrund einer Kettenreaktion, auf die praktische und theoretische
Gesamtheit eines Textes« (ebd.). Dadurch bleiben sie dem Text verhaftet,
dem sie entnommen sind, und konnen nicht in die Position eines allgemein-
giiltigen Begriffs aufsteigen. Das zitierte »Weile< beispielsweise entstammt
der Auseinandersetzung mit einem Text von Mallarmé und muss zunichst
dort situiert werden, bevor es in einen anderen Kontext verpflanzt oder, wie
Derrida sagt, einem anderen Text »aufgepfropft« (greffe) werden kann — etwa
Platons Philebos (Dis, 193ff.).

Bevor auf einige der zentralen Motive der Mallarmé-Lektiire in Die zwei-
fache Séance eingegangen werden kann, soll als Hilfestellung und Einstieg in
diesen duBerst komplexen und schwierigen Text ein vorldufiger Uberblick
iber die verschiedenen Funktionsweisen der Re-Markierung gegeben werden.
Obwohl sich, wie Derrida in Positionen betont, ihrer Operation nicht neutral
formalisieren ldsst, gibt er nur wenige Zeilen spiter eine gewisse Gesetzmé-
Bigkeit der Re-Markierung zu Protokoll:

»Ein Zeichen (marque) bezeichnet (marque) mit diesem Winkel, dieser Falter, die-
ser Doppel-Falte (re-pli) eines Unentscheidbaren zugleich das Bezeichnete (marqué)
und das Zeichen, den be-merkten (re-marqué) Ort des Zeichens. Die Schrift, die sich
in diesem Augenblick selbst be-merkt (re-marque) (das ist alles andere als eine
Selbstdarstellung), kann nicht mehr in der Liste der Themen hinzugezdhlt werden
(sie ist kein Thema und kann auch unter keinen Umstdnden eines werden) [...].«
(Pos, 96)

An die Stelle der im Zitat erwédhnten »Zeichen< lassen sich die oben genannten
supplementéren >Begriffe< einsetzten, die sich offenbar durch eine Unent-
scheidbarkeit auszeichnen. Sie transportieren einen Uberschuss an Sinn, eine
»Abweichung der Bedeutungs, die sie nicht mehr in eine glatte oder ruhige
Einheit aufgehen ldsst (ebd., 95). Stattdessen entsteht ein Winkel oder eine
Falte, d.h. ein Abstand, durch den sie in eine oszillierende Bewegung geraten.
Wenn man also versucht, ihre Bedeutung fiir einen Text anzugeben, st6t man
immer wieder auf diese Verschiebung selbst, die dann zugleich das Bezeich-
nete und — da der Aufschub die Struktur des allgemeinen Textes nennt — den
Ort des Zeichens >markiert<. Die différance etwa gibt auf die Frage nach ihrer
Bedeutung die Antwort (repli), dass es »die« Bedeutung nicht gibt. Sie zeigt
dies an sich selbst, im unentscheidbaren Wechselspiel zwischen ihrer gra-
phisch-grammatischen Form, dem eingeschobenen »falschen< Buchstaben,
und dem auf diese Weise erweiterten semantischen Gehalt. Aus der minima-

171

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

len Verschiebung von différence zu différance resultiert so eine unkontrollier-
bare Ausstreuung von Bedeutungen. Sofern différance, um nur ihren wich-
tigsten Effekt zu nennen, eine andere Form der Differenz, ein anderes Ver-
hiltnis von Identitdt und Differenz »markiert< oder anspricht, l4sst sich diese
Bedeutungserweiterung nicht auf den Term différance beschrinken, sie breitet
sich auf alle Differenzverhiltnisse aus und affiziert alle bisherigen Vorstel-
lungen davon, was Differenz bedeutet — beispielsweise auch die Aussage
Saussures, in der Sprache gebe es nur Differenzen.

Weiterhin strukturiert die doppelte Markierung das obige Zitat selbst. Im
Original beginnt der erste Satz mit: »Une marque marque ...«, und verdoppelt
so das Zeichen, das Wort »Zeicheng, faltet es gleichsam auf sich zuriick. Auch
Heidegger benutzt solche tautologischen Formeln, um die Funktionsweise der
Sprache vorzufiihren. In seinem Aufsatz Die Sprache heifit es etwa: »Die
Sprache spricht.«'® Weit davon entfernt, bloB redundante Plattitiide oder Jar-
gon zu sein, driickt allein die Grammatik des Satzes aus, dass nicht der
Mensch, sondern die Sprache das sprechende »Subjekt< ist. Mehr noch: Zwi-
schen der Sprache als Subjekt und ihrer Position als Pridikat waltet laut Hei-
degger ein »Unter-Schied¢, in dem »Dinge zur Welt und Welt zu den Dingenc«
kommt."" Die Sprache ist kein Medium im herkémmlichen Sinne, keine neu-
trale Mittlerin zwischen der Welt und den Dingen, sie 6ffnet erst jenen Zwi-
schenraum, in dem sich beide ereignen konnen — dhnlich der Hegel’schen
Bestimmung des Grundes als einer reinen >Beziehung ohne Bezogene«. Mit
Derrida gesprochen verdoppelt sich hier das Zeichen »Sprache« und markiert
genau in dieser scheinbar tautologischen Dopplung einen Abstand, einen >Un-
ter-Schieds, der selbst das Wesen der Sprache ausmacht.'

Die Wendung »une marque marque ...« sagt jedoch nicht einfach das
Gleiche wie Heideggers Satz von der Sprache, sie er6ffnet ein anderes Ver-
weisgeflecht. Dennoch gibt es eine gewisse Analogie. Das franzdsische Wort
ymarque< scheint identisch wiederholt, und doch spielt sich zwischen diesen
beiden Identitdten die ganze Sinnstruktur des Satzes ab. Man st6Bt hier erneut
auf jene Iterabilitdt, von der Derrida in Limited Inc spricht: Jede Wiederho-
lung beinhaltet stets eine Differenz — in »une marque marque« sogar die ent-
scheidende Differenz, um den Satz iiberhaupt zu verstehen. Offenbar be-
stimmt nicht nur die Semantik iiber die Bedeutung von »marque« (des Zei-
chens). Aber auch die inhaltliche Frage, >was< und >wie« das Zeichen bedeu-
tet, fithrt zurtick auf jene Verdopplung, da die Aussage des Satzes lautet, das
Zeichen bezeichnet selbst die Unentscheidbarkeit zwischen dem Zeichen und

10 Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache. Stuttgart 1959, S. 11-33; hier S. 12.

11 Vgl ebd., S. 24f.

12 Auf die Parallelitdt von Heideggers Aufsatz Der Weg zur Sprache und Derridas
Vortrag Die différance macht Dieter Mersch aufmerksam (vgl. Mersch: Negati-
ve Medialitit, a.a.0.).

172

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

dem Bezeichneten durch einen Winkel, eine Verdopplung oder Riickfaltung.
Wenn man so will, zeigt der Satz auf allen Ebenen in unterschiedlicher Weise
die Struktur und Funktion der Schrift, die nur aus einem Gewebe differenziell
aufeinander verweisender Signifikanten besteht.

Im zweiten Satz des obigen Zitates kann Derrida deshalb behaupten, dass
sich die Schrift in der Riickfaltung selbst bemerkt, und zwar keineswegs the-
matisch, d.h. nicht als ein verborgener Inhalt, den man den anderen Sinnge-
halten eines Textes als unausgesprochene Implikation hinzurechnen miisste.
Folglich verfehlt man die Funktionsweise einer Re-Markierung, fithrt man die
Unentscheidbarkeit des Zeichens auf eine Polysemie zuriick, etwa durch die
Bertiicksichtigung von metaphorischen oder metonymischen Sinndimensio-
nen. Zum einen, weil Metaphern, Metonymien und dhnliche rhetorische Figu-
ren immer von einem eigentlichen und ersten Sinn ausgehen, der durch die
gesamte Dekonstruktion in Frage gestellt wird (Rg, 229ff.). Zum anderen
aber, weil diese Sichtweise auf der Ebene der Semantik verbleibt und jene
graphische oder syntaktische Dimension iibersicht, die den Sinneffekt der
Signifikanten auf die Verweisstruktur selbst zuriickfaltet. Der Satz >die Spra-
che spricht« oder die Wiederholung von >marque< werden nicht allein auf-
grund ihres semantischen Gehaltes mehrdeutig. Ausschlaggebend ist vielmehr
ein unentscheidbares Spiel zwischen Syntax und Semantik. Gegeniiber der
lexikalischen Bedeutungsvielfalt rdumt Derrida der formal-syntaktischen Po-
sitionierung sogar einen >Uberschuss< ein: »Was hier zihlt, ist nicht der lexi-
kalische Reichtum, die semantische Unendlichkeit eines Wortes oder eines
Begriffs, seine Tiefe oder seine Dichte, die Sedimentierung zweier sich wi-
dersprechender Bedeutungen in ihm [...]. Was hier zéhlt, ist die formale und
syntaktische Praktik, die es zusammenfiigt und wieder zerlegt.« (Dis, 246)

Wittgensteins Konzeption einer logischen Grammatik nicht undhnlich,
ordnen sich auch fiir Derrida die moglichen Bedeutungen eines Begriffs sei-
ner syntaktischen Platzierung, seinem Ort in der Grammatik unter. Heideg-
gers »Unter-Schied« taucht nicht als eine Bedeutungsdimension des Satzes
von der Sprache auf, er »waltet« zwischen den beiden Positionen der Sprache
als Subjekt und Préadikat. Der Satz nennt diesen »Unter-Schied< nicht, er mar-
kiert sich in ihm. Dazu bedarf es nicht notwendigerweise einer wortlichen
Verdopplung des Begriffs, wie dies in den beiden Beispielen der Fall ist. Tat-
sdchlich kénnen auch scheinbar einfache Begriffe unentscheidbare Duplizie-
rungen produzieren, sich in mehrere widerspriichliche Register einschreiben.
Dies soll weiter unten am Beispiel der >Mimesis< aus Die zweifache Séance
verdeutlicht werden.

Das Potenzial zu solchen Re-Markierungen, die zwischen dem Semanti-
schen und dem Syntaktischen liegen, kommt allerdings nicht jedem beliebi-
gen Zeichen in gleicher Weise zu, oder zumindest haben sie nicht immer die
selbe Wirkung. So ergibt sich etwa der Einsatz des Schriftbegriffs in der De-

173

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

konstruktion, das wurde im 1. Kapitel dargelegt, aus einer auf die Antike zu-
riickgehenden Abwertung der Schrift als sekundédrer Form der sprachlichen
Vermittlung. Indem Derrida gerade diesen Randbegriff des sprachtheoreti-
schen Diskurses aufgreift und in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen stellt,
interveniert er in einem Problemfeld, und zwar mit den Moglichkeiten, die der
Diskurs selbst zur Verfiigung stellt. Der Begriff »Schrift« kann allerdings auch
nur in solchen Texten eine dekonstruktive Wirkung entfalten, fiir die er tat-
sidchlich eine — direkte oder indirekte — Bedeutung hat; ebenso variiert seine
Wirkung je nach der ihm eingerdumten Stellung.

Das dekonstruktive Potenzial eines Signifikanten l4sst sich methodisch fiir
eine »zweifache Markierung« oder >zweifache Wissenschaft« nutzbar machen,
wie sie im vorhergehenden Kapitel skizziert wurde. Dazu muss man einen
Diskurs zunéchst auf seine »zum Bruch tendierenden Krifte« hin untersuchen
(Pos, 155). Das konnen einzelne Namen oder ganze Begriffsstrukturen sein,
die — beispielsweise im philosophischen Diskurs — in einer eingeschriankten
Bedeutung verwendet werden, deren Beziehung zu anderen Signifikanten
jedoch diese Einschrankung in einer Weise uibersteigt, dass sie der Intention
des Diskurses zuwiderlaufen oder sie sogar unmdoglich machen. Schematisch
ergibt sich daraus folgendes Verfahren der Dekonstruktion:

»Unter Beriicksichtigung der Tatsache, dafl ein Name nicht die punktuelle Einfach-
heit eines Begriffs benennt, sondern ein System von Priadikaten, welche einen Be-
griff oder eine auf dieses oder jenes Pridikat zentrierte Begriffsstruktur definieren,
geht man so vor: 1) Man muf} einen reduzierten pradikativen Zug herausheben, der
in Reserve gehalten wurde, der in einer gegebenen begrifflichen Struktur einge-
grenzt wurde (aus Beweggriinden und Krifteverhéltnissen, die noch zu analysieren
sind) und der X genannt wird; 2) beim Ent-Grenzen, Verpflanzen und geregelten
Erweitern des herausgehobenen Priadikates wird der Name X beibehalten, als Inter-
ventionshebel und um die vorhergehende Anordnung, die in wirksamer Weise ver-
andert werden soll, im Griff zu behalten.« (Pos, 139)

Fiir das beschriebene Vorgehen kennt Derrida mehrere Namen: Re-Markie-
rung, Wiedereinschreibung, doppelte Wissenschaft, doppelte Geste oder auch
»Paldonymie« — als eine Art >Lehre von den alten Namen< (Pos, 138; Dis, 11).
Insbesondere dieser letzte Zug, die Beibehaltung des bekannten Namens,
macht aus der Dekonstruktion erst eine Intervention innerhalb eines bestehen-
den Diskurses. Wiirde die Ausweitung der pradikativen Struktur eines Signi-
fikanten sogleich einen neuen Namen fiir die herausgearbeiteten Beziige ein-
setzen, dann hitte es den Anschein als ginge es darum, neben dem dekonstru-
ierten Diskurs einen neuen, >dekonstruktivistischen< Diskurs zu etablieren,

174

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

eine alternative Theorie oder sogar eine Metatheorie.' Tatsichlich aber ist die
Dekonstruktion zugleich weniger und mehr als eine alternative philosophische
Theorie. Sie zielt in erster Linie auf eine hermeneutische Lektiire-Praxis, mit
der man andere Theorien oder Texte lesen und miteinander in Beziehung set-
zen kann.'* Der so eroffnete Blick ermoglicht eine eigentiimliche Form der
Kritik, die sich nicht darauf beschriankt, den analysierten Texten ihre inhaltli-
chen Grenzen vorzurechnen. Vielmehr zeigt sie, inwiefern diese Grenzen be-
reits immanent iiberschritten werden und so den Sinngehalt des Textes ver-
vielfiltigen. Als im weitesten Sinne hermeneutisches Verfahren ist die De-
konstruktion deshalb gleichsam unterhalb von philosophischen Theoriege-
bauden angesiedelt, da sie immer abhéngig bleibt von den analysierten Tex-
ten, in denen sie eine >parasitire« Wirkung entfaltet.

Auf einer zweiten Ebene jedoch stellt die Dekonstruktion weit mehr dar
als nur eine Interpretationstechnik, wenn sie sich in eine Auseinandersetzung
mit der abendlédndischen Metaphysik begibt und diese an ihren Wurzeln, ihren
logisch-ontologischen Primissen angreift. Die kritische Intervention in die
Texte der Metaphysik produziert iiber den Weg der mehrfachen Einschrei-
bung eine Neuausrichtung einer ganzen Reihe zentraler Begriffe der philoso-
phischen Tradition:

»Der dekonstruktive Diskurs ist, so gesehen, eine Art transzendentaler Reflexion auf
die Voraussetzungen von Sinn und Verstdndigung; wenn er Begriffe wie »différan-
ce« oder »dissémination« ins Spiel bringt, formuliert er Vorschlage, um die Logik der
Genese und Ubermittlung von Sinn neu zu beschreiben. Dekonstruktion steht dann,
vergleichbar Hegels Rede von der Dialektik, fiir eine Grundlagenreflexion des Den-
kens, zugleich fiir eine Auseinandersetzung um Grundlagen der Philosophie und
selbst fiir eine Weise des Philosophierens.«'

Beide Dimensionen der Dekonstruktion miissen als Einheit gedacht werden,
die sich nicht in eine hierarchische Folgebeziehung zerlegen lésst, etwa derart,
als habe Derrida zundchst den Grundstock einer >Theorie der allgemeinen
Schrift« entworfen und diese anschlieBend methodisch auf eine Vielzahl von
konkreten Texten »angewendet<«. Deshalb kann die Kohérenz des dekonstruk-
tiven Denkens auch nicht unabhingig von ihren vermeintlichen »Anwen-
dungsfillen« tiberpriift werden. Umgekehrt miissen sich in den je einzelnen
Lektiiren Derridas die Grundziige einer Methodologie oder eines Verfahrens

13 Beides weist Derrida explizit zuriick (vgl. Derrida, Jacques: Einige Statements
und Binsenweisheiten iiber Neologismen, New-Ismen, Post-Ismen, Parasitismen
und andere kleine Seismen. Berlin 1997, S. 46ff.).

14 Zum hermeneutischen Anspruch der Dekonstruktion vgl. Angehrn: Interpreta-
tion, a.a.0., S. 237ff.

15 Ebd., S.243.

175

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

selbst erst zeigen, sie miissen sich bemerkbar machen. Wie im dialektischen
Diskurs ergibt sich auch in der Dekonstruktion die Methode oder das Verfah-
ren resultativ — allerdings mit dem entscheidenden Unterschied, dass Derrida
sie nicht mehr als »absolute Idee« explizieren kann, sondern »in der Schwebe«
hilt und damit prinzipiell offen fiir neue Lektiiren.

Wenn sich weiterhin die beiden methodologisch interessantesten und
schwierigsten Lektiiren Derridas, Die zweifache Séance und Dissemination,
auf der thematischen Ebene vornehmlich mit literarischen Texten beschéfti-
gen, darf dies nicht als Beleg fiir die insgesamt eher literaturtheoretische Aus-
richtung der Dekonstruktion missverstanden werden. Aus der Sicht eines ver-
allgemeinerten Schriftbegriffs haben die hergebrachten strengen Gattungs-
unterschiede, etwa zwischen Literatur und Philosophie, keine Giiltigkeit
mehr. Vollkommen nivelliert sind sie deshalb jedoch nicht. Hinterfragt wer-
den sollen vielmehr die historischen wie institutionellen Griinde fiir die Tren-
nung und hierarchische Anordnung der verschiedenen Texttypen.'® Die zahl-
reichen literarischen Vorlagen, mit denen Derrida arbeitet — in diesem Fall
von Stéphane Mallarmé und Philippe Sollers —, haben im Gegensatz zu vielen
philosophischen Abhandlungen allerdings einen Vorteil auf ihrer Seite: Da sie
nicht auf eine Eindeutigkeit ihrer Begrifflichkeiten angewiesen sind, kénnen
in ihnen die von der Dekonstruktion gesuchten >Bruchlinien< und Unent-
scheidbarkeiten weitaus deutlicher zutage treten. Allgemein gilt: »Wenn eine
Schrift diese Unentscheidbarkeit markiert oder re-markiert, so ist ihre forma-
lisierende Potenz grofer, selbst wenn sie dem Anschein nach »literarisch< oder
scheinbar einer natiirlichen Sprache tributpflichtig ist, als die eines Satzes von
logisch-mathematischer Form, der sich diesseits dieses Typs Markierungen
hielte.« (Dis, 248)

In Anlehnung an die von Emil Angehrn herausgestellten zwei Dimensio-
nen der Dekonstruktion, die hermeneutisch-interpretative und die logisch-
ontologische, soll bei der folgenden Betrachtung von Die zweifache Séance
vor allem die zweite Richtung im Vordergrund stehen.'” Anhand von einigen
Motiven, die Derrida zum Teil nur am Rande anspricht, ldsst sich erldutern,
inwiefern die Bewegung der Re-Markierung eine Antwort auf die Reflexions-
philosophie gibt, indem sie ihre Grenzen aufzeigt und verschiebt. Das Ziel der
nachfolgenden Betrachtungen wird daher nicht sein, das »Themac dieses Text-

16 »[...] ich habe niemals einen sogenannten philosophischen Text mit einem so-
genannten literarischen gleichgesetzt. Diese beiden Typen erscheinen mir in ir-
reduzibler Weise unterschiedlich. Weiterhin mufl man wissen, daf} die Grenzen
zwischen ihnen vielschichtiger sind (zum Beispiel glaube ich nicht, daf} es sich
dabei um Gattungen handelt [...]) und vor allem weniger natiirlich, ahistorisch
oder vorgegeben als man sagt oder glaubt.« (Derrida: Auslassungspunkte,
a.a.0., S. 230)

17 Vgl. Angehrn: Interpretation, a.a.O., S. 242.

176

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

konvoluts vollstindig auszuschopfen — ein Anliegen, von dem Derrida selbst
sagt, es sei aus strukturellen Griinden gar nicht moglich (Dis, 203).

Die zweifache Séance entfaltet eine Art doppelte Lektiire ausgehend von
einem Textausschnitt aus Platons Dialog Philebos und einem mit Mimique
iiberschriebenen Text von Mallarmé, die auf den ersten Blick wenig mitein-
ander zu verbinden scheint. Wéhrend im gewéhlten Ausschnitt aus dem Phi-
lebos ein von Sokrates vorgebrachter Vergleich der Seele mit einem Buch im
Vordergrund steht, bezieht sich die Sequenz aus Mallarmés Mimique — eine
prizise Inhaltsangabe ist hier aufgrund der hoch poetischen Sprache kaum
moglich — auf das >Libretto< einer pantomimischen Darstellung.

Ein erstes Motiv, an dem sich die Arbeitsweise der Dekonstruktion in Die
zweifache Séance verdeutlichen ldsst, findet sich im Begriff des »Zwischen¢
(entre), der die Leitfrage der Lektiire absteckt. Es geht Derrida um eine Art
Zwischenraum zwischen der Literatur und der Wahrheit, um eine gewisse
Leere oder Weifle dieses Raumes und seine Eigenart, einen Winkel oder eine
Ubereinanderfaltung zu bilden (Dis, 197f.). Zunichst deutet das >Zwischen¢
auf eine geschichtliche Dimension: Auf die Zeit zwischen Platon und Mal-
larmé. Wobei die Geschichte zwischen diesen beiden Namen nicht einfach
einen Ausschnitt aus einer grofen, linear fortschreitenden historischen Zeit
meint, sondern als integraler Teil ihrer Beziehung anzusehen ist, eine Ge-
schichte, die buchstéblich >nur< zwischen Platon und Mallarmé stattgefunden
hitte. Weniger enigmatisch ausgedriickt: Obwohl sich Derrida vornehmlich
mit zwei kurzen Textpassagen beschiftigt, betrifft die Frage nach dem Zwi-
schen zugleich die Geschichte des Abendlandes, des abendldndischen Den-
kens, die Geschichte des Sinns und den Sinn von Geschichte (Dis, 204).
Kennzeichnend fiir diese Geschichte, so Derrida, ist eine bestimmte Vorstel-
lung des Literarischen, die der Literatur einen Platz unterhalb der Philosophie
zugewiesen hat und sie in der gleichen Bewegung als Nicht-Wahrheit und
Nicht-Philosophie hat verschwinden lassen. In einer groferen Perspektive
nimmt Die zweifache Séance also den spezifisch philosophischen Diskurs
iiber die Wahrheit in den Blick, aus dem die Literatur seit Platon wesentlich
ausgeschlossen wurde. Und um den platonischen Wahrheitsbegriff zu hinter-
fragen, bringt Derrida die Literatur genau dort in Stellung, wo sie bislang kei-
nen Platz hatte — innerhalb der Geschichte des Sinns zwischen Platon und
Mallarmé.

Wie die Literatur von der Philosophie abgetrennt wird, lasst sich anhand
von vier Aspekten aufzeigen, die das Verhiltnis des Buches, des geschriebe-
nen Textes, zum Wert der Wahrheit im platonischen Diskurs kennzeichnen:
Erstens kann die Schrift aufgrund einer allgemeinen Zentrierung der Wahrheit
auf das gesprochene Wort, den Logos, immer nur als ein Derivat erscheinen
(Dis, 204f.). Deshalb bleibt der Wahrheitsgehalt der Schrift zweitens stets
abhidngig von der wahren Sache, die sie im Rahmen einer zweiwertigen Logik

177

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

entweder richtig oder falsch abbildet: »[D]ie Schrift ist wahr, wenn sie dem
Wahren konform oder >kontrdr< ist.« (Ebd., 206) Drittens steht die einge-
schrinkte Wahrheitsmoglichkeit des Buches, der Schrift im Allgemeinen und
des Dichters im Besonderen, in einem engen Zusammenhang mit der platoni-
schen Abwertung der mimeésis. Diese verdoppelt laut Platon lediglich die le-
bendige Rede und gefihrdet den Wahrheitsanspruch immer dann, wenn sie
nicht neutral und durchsichtig bleibt (ebd., 206f.). Viertens aber fiihrt auch im
eigentlich philosophischen Wahrsprechen ein mehrstufiger mimetischer Pro-
zess vom eidos tiber den logos zur Sprache und zur Schrift, in dem sich die
vorhergehende Instanz in der nichsten Stufe nach MaBgabe der Ahnlichkeit
wiederholt und abbildet. Dieser Prozess ist »spekular<, nach einer >Art Spiege-
lung« organisiert, kurz: reflexiv (Dis, 208f.).

Eigentiimlicherweise also beruft sich die Wahrheitslehre Platons — und
wie Derrida betont, zugleich die »gesamte Geschichte der abendlédndischen
Philosophie, darin einbegriffen die Antiplatonismen« (Dis, 212) — an zentraler
Stelle auf einen ambivalenten Begriff der mimésis. Diese ist einerseits ein
notwendiges Mittel zur Aufdeckung der Wahrheit, da der logos tiber die
mnémé, das Gedichtnis, am eidos teilhat. Die Funktionsweise des Gedicht-
nisses kann nicht anders als mimetisch gedacht werden; es meint stets die
Reproduktion einer vergangenen Gegenwart. Somit hat die platonische mimé-
sis einen eindeutigen Zeitbezug, in dem das Nachgeahmte immer vor dem
Nachahmenden liegen muss. In dieser ersten Funktion steht die mimésis auf
der Seite der alétheia, der Wahrheit als »Un-Vergessen<. Gleichwohl zieht
sich, wie Derrida zeigt, eine deutliche Herabsetzung der mimésis und insbe-
sondere aller nachahmenden Kiinste durch das gesamte Denken Platons (Dis,
209ff.)."®

Ohne an dieser Stelle in eine Diskussion der platonischen Mimesis-Lehre
einsteigen zu konnen, wird doch deutlich, dass dieser Begriff eine der gesuch-
ten Bruchstellen des untersuchten Diskurses darstellt, weil sich in ihm die

18 In einer ausfiihrliche Anmerkung verweist Derrida unter anderem auf die Poli-
teia hin, in der es etwa heil3t: »Wenn wir also unsere erste Rede aufrechthalten
wollen, da}3 die Wehrminner uns von allen Geschéften entbunden nichts anderes
schaffen sollen, als nur die Freiheit des Staates recht vollkommen, und nichts
betreiben, was nicht hierzu beitrdgt: so diirfen sie eben gar nichts anderes ver-
richten oder nachahmend darstellen; wenn aber darstellen, dann mogen sie nur,
was dahin gehort, gleich von Kindheit an nachahmen, tapfere Ménner, besonne-
ne, fromme, edelmiitige und anderes der Art, Unedles aber weder verrichten
noch auch es nachzuahmen geschickt sein, noch sonst etwas Schindliches, da-
mit sie nicht von der Nachahmung das Sein davontragen.« (Platon: Politeia.
Samtliche Werke, Band 2, hrsg. von Ursula Wolf, 2. Aufl., Hamburg 2000,
395b-d). Zu den vielfiltigen Bedeutungen der mimésis bei Platon vgl. Gebauer,
Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschaft. Reinbek bei
Hamburg 1992, S. 50ff.

178

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

beiden scheinbaren Gegensitze, Literatur (als mimetische Kunst) und Wahr-
heit (als Gedéchtnis der Idee), iiberkreuzen. Die im Rahmen des Wahrheitsbe-
zugs der Mimesis aufgedeckte zeitliche Ordnung kann man nun laut Derrida
gar nicht tief genug ansetzen. Durch sie organisiert sich letztlich die gesamte
abendldndische Ontologie:

»Eben genau das Ontologische: die vorweg unterstellte Moglichkeit eines Diskurses
iiber das, was ist, eines durch oder iiber das on (das Anwesend-Seiende) entschei-
denden und entscheidbaren logos. Das, was ist, das Anwesend-Seiende [...] unter-
scheidet sich vom Schein, vom Bild, vom Phidnomen etc., das heif3t von dem, wel-
ches dieses, es als das Anwesend-Seiende prasentierend, verdoppelt, re-présentiert
und somit es ersetzt und de-prisentiert.« (Dis, 212f.)

In der strikten Trennung sowie der zeitlichen und hierarchischen Folgebezie-
hung von Reprisentiertem und Reprisentierendem, Nachgeahmten und Nach-
ahmenden liegt die bestimmende ontologische Ordnung des abendldndischen
Denkens beschlossen. Sie regelt die yLogik« der Erscheinung, der Représenta-
tion, der Referenz und folglich auch der Wahrheit. Nur jene Reprisentation —
sei es eine Vorstellung, ein Bild oder ein Urteil —, die dem Reprisentierten
dhnlich ist, addquat und mit ihm iibereinstimmt, kann Wahrheit fiir sich bean-
spruchen. Deshalb muss die Mimesis in ihrer Vermittlungsfunktion vollkom-
men neutral bleiben und darf dem Reprisentierten nichts hinzuftigen.

In der Zuspitzung wird ersichtlich, weshalb eine Erweiterung des Mime-
sis-Begriffs die platonische Metaphysik in ihren logischen Primissen aushe-
beln und in Frage stellen kann. Es sei jedoch an dieser Stelle noch einmal be-
tont, dass sich Derridas Ausfithrungen zur Ambivalenz der mimesis voll und
ganz auf den platonischen Text stiitzen konnen und keineswegs etwas in ihn
hineintragen, was nicht bereits dort angelegt und nachzulesen wire."” Eine
dekonstruktive Wirkung entfaltet der zweideutige Mimesis-Begriff, wenn er
in seiner von Platon abgelehnten Weise, d.h. als nicht neutrale Nachahmung,
in seine Theorie der Referenz (wieder) eingefiihrt wird.

»Nun (Or), diese Referenz wird in der Operation einer bestimmten Syntax diskret,
aber absolut verschoben, sobald die Schrift die Markierung durch einen unent-
scheidbaren Zug markiert und verdoppelt. Diese doppelte Markierung entzieht sich
der Trefflichkeit oder der Autoritit der Wahrheit: ohne sie zu verkehren, sondern
indem sie sie in ihr Spiel als ein Stiick oder eine Funktion einschreibt. [...] Fiir diese
Verdopplung der Markierung, die gleichzeitig ein formaler Bruch und eine formale
Verallgemeinerung ist, wdren Mallarmés Text und ganz besonders das »Blatt(, das
Sie vor Augen haben [ein Auszug aus Mimique; D.Q.], exemplarisch.« (Dis, 215)

19 Insbesondere im 3. Buch der Politeia und im Timaios.

179

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Derrida findet also in Mallarmés Mimigue eine andere Form der Mimesis, die
sich als doppelte Markierung beschreiben ldsst und die dem gesamten Wahr-
heitsdiskurs der abendldndischen Philosophie nicht einfach entgegensteht,
sondern diesen als eine Funktion unter anderen in >ihrem Spiel¢< aufnimmt.*’
Es kann hier natiirlich nicht darum gehen, eine Interpretation des Mal-
larmé’schen Textes zu wagen. Da dessen Besonderheit laut Derrida vor allem
in einer »bestimmten Syntax« liegt, wird dies auch nicht en detail n6tig sein.
Freilich ist das Thema des Stiicks nicht v6llig unwichtig, nur — und hier
beginnt das fiir Derrida Entscheidende — ldsst es sich, wie jeder poetische
Text, nicht auf eine oder mehrere klar abgegrenzte Bedeutungen reduzieren.
Das Poetische lebt gerade von dem Ungesagten, den Evokationen und Ver-
weisen, die durch das Gesagte anklingen. Es représentiert daher nichts, es ist
keine Nacherzihlung oder Nachahmung eines Ereignisses, das vor ihm und
unabhingig von ihm stattgefunden héitte. Und noch weniger ldsst sich die
Evokation als eine reine Prasenz oder Anwesenheit des Sinns bei sich selbst
verstehen. Was Derrida Literatur nennt, wiirde sich zunéichst rein formal da-
durch auszeichnen, dass darin die platonisch-metaphysische Vorstellung der
Referenz abgelost wird durch eine »Referenz ohne Referenten< (Dis, 230).
Dartiber hinaus aber macht sich diese andere Form der Referenz in Mallarmés
Mimique selbst bemerkbar, re-markiert sich. Woran lésst sich dies feststellen?
Eine der zentralen Figuren von Mimique ist der Pantomime, das >weille
Phantom¢, von dem Mallarmé sagt, »dessen Spiel auf eine fortwihrende An-
spielung sich beschrédnkt, ohne den Spiegel/das Eis zu (zer)brechen« (Dis,
195). Ein solches Spiel fortwidhrender Anspielungen trifft jedoch zugleich auf
die elliptische Schreibweise von Mallarmé selbst zu. In einer eigentiimlichen
Drehung gibt der Text von Mimique folglich seine eigene Schreibweise zu
Protokoll, allerdings ohne sie explizit zu thematisieren. Die mogliche Erkla-
rung, hierbei handele es sich lediglich um eine — wenn auch ungewdhnliche —
Form der Selbstreferenz, iibersieht, dass eine »>Anspielung< auf andere Weise
funktioniert als die Referenz in ihrer platonischen Bedeutung. Die >fortwéh-
renden Anspielungen« sind nicht blof ein Thema des Textes, sie beschreiben
zugleich die Bedingung der Moglichkeit seines Bedeutens. Zwischen der An-
spielung als Thema und der Anspielung auf die Anspielung besteht daher ein
irreduzibler Abstand, der weille oder leere [blanche] Raum einer Riickfaltung,
der sich thematisch nicht mehr einholen ldsst. Eben dies nennt Derrida den
»yUberschuss der Syntax iiber den Sinn¢ (Dis, 260). Ein solcher Abstand ist
keineswegs >bedeutungslos« — er ist im Gegenteil das, was tiberhaupt erst den

20 Mallarmé ist einer von mehreren Kronzeugen, die Derrida in Bezug auf die kon-
stitutive Doppeldeutigkeit des Mimesis-Begriffs aufruft. Eine Ubersicht zu Der-
ridas zahlreichen Verweisen auf die Mimesis findet sich in Gebauer/Wulf: Mi-
mesis, a.a.0., S. 406-422. In Limited Inc. spricht Derrida auch von einer »ande-
ren Logik der Mimesis« (Ltd, 143).

180

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Signifikationsprozess in Gang setzt. Der Raum, die Differenz, die sich hier in
einer Riickfaltung wieder in den Text einzeichnet, ihn von sich selbst trennt
und ihn verrdumlicht, ist mithin nicht anderes als die Bewegung der différan-
ce.

Entsprechend beschriankt sich das doppelte Spiel der Anspielung keines-
wegs auf diesen exemplarischen Satz. Da es dessen Bedingung artikuliert,
breitet es sich auf den gesamten Text Mallarmés aus und, wenn man es fiir
Platons Mimesis-Begriff einsetzt, auf die Textualitit im Allgemeinen. Inso-
fern etabliert Mimique eine andere Form der Mimesis, bei der der »Mime«
keine vorhergehende Gegenwart nachahmt und dennoch die Struktur der
Nachahmung intakt lasst: »Mallarmé behélt somit die differentielle Struktur
der Mimik oder der mimeésis bei, doch ohne die platonische oder metaphysi-
sche Interpretation mit ihrer Implikation, es werde irgendwo das Sein eines
Seienden nachgeahmt.« (Dis, 230) Mallarmés Mimik ahmt ihrerseits die pla-
tonische mimésis nach und verdndert sie in der Nachahmung. Sie ist von ihrer
Struktur her eine »Kopie der Kopie«, ein Simulacrum im Sinne Platons, dem
allerdings kein >Urbild¢ mehr vorhergeht.”' In Limited Inc. hat Derrida die
Bedingung der Wiederholbarkeit eines Zeichens in seiner Iterabilitidt gefun-
den, in der Voraussetzung, dass die Wiederholung als Wiederholung nur in
einer und durch eine Differenz stattfinden kann. In der Konsequenz wird es
daher stricto sensu kein >erstes Mal¢, keinen absoluten Ursprung gegeben ha-
ben, der sich nicht, um in Erscheinung zu treten, bereits verdoppelt und wie-
derholt hétte (Dis, 187).

Wenn Derrida zur Erlduterung von Mallarmés Mimesis auf Platons Kon-
zept des Simulacrums zuriickgreift, geschieht dies in einer dhnlichen Bewe-
gung wie bei der Beibehaltung des alten Namens der Schrift: auch sie ist nach
Aristoteles »Zeichen des Zeichens«. Die Dekonstruktion tibersteigt auf diese
Weise niemals vollstindig den dekonstruierten Diskurs, sie interveniert viel-
mehr innerhalb des gegebenen Begriffs- und Pridikatsystems. In der Umkeh-
rung der logisch-hierarchischen Beziehung zwischen dem Nachgeahmten und
der Nachahmung erféhrt die Mimesis eine Bedeutungsausweitung, die in der
Folge beispielsweise auch das Simulacrum oder die Wahrheitsgeltung erfasst:

»Das Wahre und das Nicht-Wahre sind Arten der Wiederholung. Und méglich ist
Wiederholung nur in der Graphik der Supplementaritdit, die dem Fehlen einer vollen
Einheit zu ihrer Suppliierung eine andere Einheit hinzufiigt, die zugleich hinreichend
dieselbe und hinreichend anders ist, um in der Hinzufiigung ein Ersatz zu sein.«
(Dis, 187)

21 Vgl. auch Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 226f.

181

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Angesichts der skizzierten Konsequenzen bekommt die Eingangsfrage von
Die zweifache Séance nach dem Verhiltnis von Literatur und Wahrheit >zwi-
schen< Platon und Mallarmé eine unerwartete Wendung: Nicht die Literatur
wird auf ihren moglichen Wahrheitsgehalt hin befragt, sondern die Wahrheit
auf ihre »literarischen< Voraussetzungen. In der Perspektive eines durch Mi-
mique dekonstruierten, d.h. erweiterten Referenzbegriffs erscheint die plato-
nisch-abendlindische Zentrierung des Wahrheitswertes auf die Ubereinstim-
mung (homoiosis oder adaequatio) als ein — wenn auch duBerst wirkungs-
méchtiger — Versuch, das Spiel der Anspielungen an eine letzte Instanz zu-
riickzubinden und zum Stillstand zu bringen.

Da auch das Reflexionsmodell in seinem Kern auf eine wahre Reprasenta-
tion nach Maf3gabe einer adaequatio zielt, bleibt es von der Ausweitung der
Mimesis nicht unberiihrt.** In Auslassungspunkte spricht Derrida von einer
»Macht der transparenten, erschopfenden oder totalisierenden Reflexivitdt,
gegen die sich die Dekonstruktion wendet.> Gleichwohl wird mit der Re-
Markierung die Moglichkeit der Riickwendung nicht bestritten. Aufgegeben
werden muss indes die Vorstellung, dass die reflexive Spiegelung einen Zu-
sammenschluss in Selbstidentitit erlaubt. Aus Hegels Wesenslogik ist bereits
ein Reflexionsmodell bekannt, in dem kein vorhergehendes Sein reflektiert
oder reproduziert, sondern das Vorausgesetzte in der Bewegung des Reflek-
tierens tiberhaupt erst produziert wird. Das ist moglich, weil Hegel die Refle-
xion als reine Negationsbeziehung und in dieser Weise als das Wesen des
Seins oder die Bedingung der Erscheinung ansetzt. Obwohl Derrida selbst die
Hegel’sche Reflexionslogik — in diesem Punkt allerdings zu Unrecht — der
metaphysischen Tradition zuschlégt, weil er darin ein Telos der Selbstgegen-
wart vermutet, hilft die dialektische Neuausrichtung des Reflexionsbegriff an
dieser Stelle zu verdeutlichen, weshalb die reflexive Riickwendung auch in
der Dekonstruktion nicht vollstdndig verabschiedet wird. Ebenso wie Hegel
sucht Derrida ndmlich nach einer Moglichkeit, wie sich die formale Struktur
der Bedeutungskonstitution ohne Rekurs auf ein denkendes Subjekt in der
Sprache als solche zeigen kann.

Fiihrt die Verschiebung der Mimesis dazu, dass die Referenz keinen letz-
ten Referenten oder kein letztes Signifikat mehr zur Grundlage haben kann,
wodurch die Referenz oder Verweisung ihrerseits >urspriinglich< wird, so be-
wirkt auch die Dekonstruktion des Reflexionsparadigmas paradoxerweise
zunichst eine Generalisierung der Reflexion.* In der allgemeinen Schrift gibt

22 Dies trifft nicht nur auf die spezifisch cartesianische Ausformung der Reflexion
zu, die in einen >subjektiven Idealismus< und dem Problem des Solipsismus
miindet (vgl. Schnidelbach: Reflexion, a.a.0., S. 26f.), sondern auf die logische
Grundlage des »>Sich-auf-sich-selbst-Zuriickbeugens« tiberhaupt.

23 Vgl. Derrida: Auslassungspunkte, a.a.O., S. 237.

24 Vgl. Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 102.

182

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

es nur noch Spiegelungen von Spiegeln: »Dieses Spekulum reflektiert keine
Realitit, es bringt bloB Realitétseffekte hervor.« (Dis, 230) Damit ist aller-
dings nicht geklirt, wie sich eine Spiegelung ohne ein vorhergehendes Ge-
spiegeltes denken ldsst.

In der Tat scheint die Terminologie der Optik, der Reflexion und des
Spiegels wenig geeignet, um jene Bewegung auszudriicken, die Derrida (und
auch Hegel) in der Sprache im Allgemeinen am Werk sieht. Neben »Re-
Markierung« biindelt vor allem die Figur der Falte oder Riickfaltung eine Rei-
he von bildhaften Verweisen, die der gesuchten Bewegung naher kommen.
Zum einen hingt eine Faltung von keiner vorgéngigen und stabilen Einheit
des Gefalteten ab; in ihr faltet sich ein Gewebe — eine Textur — immanent, und
zwar genau dann, wenn es in Bewegung gerdt. Zum anderen verkorpert die
Falte oder Riick-Faltung eine rdumliche Figur, in der sich das Gewebe begeg-
net, ohne in der Faltung vollstindig auf sich zuriickzukommen und sich in
einer abgeschlossenen Einheit zusammenzuziehen. Sie ist daher, um mit Gil-
les Deleuze zu sprechen, immer differenzierend und zwiefiltig: »So ist die
ideale Falte Zwiefalt, differenzierende und sich differenzierende Falte.«*
Drittens bedeutet das franzosische Wort re-pli alltagssprachlich auch »die
Antwort< [repli]. Als eine Antwort der Schrift, die bereits vor jeder Frage ge-
geben wird, weist die Riickfaltung so auf eine fundamentale Bedingung fiir
die Funktion des sprachlichen Verweisungsgefiiges.?®

»Nun ist die Falte jedoch keine Reflexivitdt. Versteht man darunter jene Bewegung
des Bewultseins oder der Selbstgegenwirtigkeit, die eine derart bestimmende Rolle
in der Dialektik und in der spekulativen Logik Hegels, in der Bewegungen der Auf-
hebung (i. Org. deutsch) und der Negativitit spielt (das Wesen ist Reflexion, heilit es
in der groBBen Logik), so ist die Reflexivitit bloB ein Effekt der Falte im Text.« (Dis,
303f)

Die Riickfaltungen des allgemeinen Textes, die sich in unentscheidbaren Re-
Markierungen zwischen dem Syntaktischen und dem Semantischen bemerk-
bar machen, 16sen keineswegs die notorischen Probleme der Reflexionsphilo-
sophie, sie beschreiben eher die Bedingung, weshalb die Reflexion im Sinne

25 Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock. Frankfurt a. M. 2000, S. 53.

26 In einer langen Anmerkung in Vom Geist, die sich gegen den Vorrang des Fra-
gens bei Heidegger richtet, schreibt Derrida: »Wenn die Frage nach der Sprache
aufkommt, ist die Sprache bereits da: sie ist >im voraus«< da. Deshalb iibersteigt
sie die Frage. Dieses Im-Voraus-Sein, dieser Vorsprung ist, vor allen Vertrdgen,
eine Art urspriingliches Versprechen oder Biindnis, dem wir schon zugestimmt,
dem wir schon ja zugerufen, fiir den wir uns schon verbiirgt [donner un gage]
haben miissen [...]. Dieses Versprechen, diese Antwort, die a priori in Gestalt
einer Zustimmung erfolgt, [...] nennt Heidegger >Zusage<.« (Derrida: Vom
Geist, a.a.0., S. 148)

183

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

einer absoluten Selbstidentitit oder Selbstaffektion unméoglich bleibt.”” Weil
es kein Text-Auferhalb gibt, kann die Schrift nichts anderes widerspiegeln als
ihre eigenen Faltungen. Solche Spiegelungen aber sind aufgrund des syntakti-
schen Uberschusses niemals vollkommen transparent im Text als Sinn nie-
dergelegt und bleiben strukturell unabgeschlossen. Will man am Bild des
Spiegels festhalten, konnte man auch sagen, er sei »semi-transparent< und stets
durchlidssig fiir etwas Anderes: »Das Stanniol dieses Spiegels reflektiert also —
unvollendet [...].« (Dis, 354) Die Dissemination, die Ausstreuung des Sinns,
schreibt sich laut Derrida buchstéblich auf die Riickseite des Spiegels, sie
zerkratzt sein Stanniol und wird in der Reflexion als blinder Fleck sichtbar,
als das, was die Moglichkeit einer vollkommenen Spiegelung stets verhindert
(Dis, 40).

Deshalb kann sich die Dekonstruktion nicht als eine Theorie (selbst) be-
griinden, sie kann sich nicht — und das ist kein Versdumnis ihres Autors — mit
ihren eigenen Mitteln vollstindig erfassen. Sie kann indes zeigen, weshalb
dies nicht moglich ist, und behauptet, fiir diese Unmoglichkeit lieBen sich
»Regelny, >Gesetze« oder >Okonomien« aufstellen, vielleicht sogar eine in An-
fuhrungszeichen gesetzte »Rationalitdt« (G, 23). Dies gilt es zu beachten: Die
Zuriickweisung aller Versuche, die Vernunft oder die Logik durch sich selbst
zu begriinden, fiihrt nicht zwangslaufig in eine Apologie der Unvernunft, der
Beliebigkeit oder des Chaos.”® Aus der Sicht der Dekonstruktion wire eine
derartige Schlussfolgerung selbst noch einbegriffen in die metaphysische
Vorherrschaft von starren bindren Oppositionen — entweder Vernunft oder
Unvernunft, entweder Ordnung oder Unordnung etc. Der Vernunft oder Ratio
gegeniiber steht nicht ihre einfache Negation, sie ist vielmehr in sich geteilt,
vielfiltig, in sich selbst anders. Und diese Andersheit ldsst sich ebenfalls nicht
mehr durch eine Bewegung der Negation und Aufhebung einholen und in eine
Einheit der Vernunft tibersetzen. Was diese Einheit von Anfang an verhindert,
lasst sich als Differenz, Verdopplung, Riickfaltung, Re-markierung usw. frei-
legen, allerdings nicht systematisieren und abschlieen. Die Bewegung der
Dekonstruktion vollzieht sich, sie ist immer schon am Werk, in einem irredu-
ziblen Abstand zu sich selbst. Es gibt daher keine Darstellung der Dekon-
struktion als solcher, nur ihren Vollzug.* Sie ist auf eine eigentiimliche Weise
yperformativ¢, weil sie in der Arbeit am Text die Unmoéglichkeit ihrer er-
schopfenden Darstellung zeigt bzw. re-markiert.

27 Vgl. Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 235.

28 Vgl. dagegen etwa Laermann, Klaus: Lacancan und Derridada. Uber die Franko-
latrie in den Kulturwissenschaften. In: Kursbuch 84, 1986, S. 34-43.

29 Vgl. dazu auch Riihle: Spekulation und Dekonstruktion, a.a.0., S. 23. Riihle
weist hier auf eine Parallele zu Hegels >Selbstbewegung des Begriffs< hin, die in
der Phdnomenologie des Geistes als Erfahrung beschrieben wird.

184

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Angesichts der herausgestellten >urspriinglichen< Wiederholungsfigur in-
terpretiert Rudolphe Gasché die Dekonstruktion als eine >allgemeine Theorie
der Verdopplungs, die einer >Logik des re-< folgt.*® Es lieBe sich in der Tat
zeigen, dass alle von Derrida eingefiihrten strategischen Begriffe — wie etwa
différance, Ur-Spur, Schrift, Iterabilitit, Re-Markierung etc. — dazu dienen,
eine urspriingliche Teilung, Verdopplung und Wiedereinschreibung von Sinn-
komplexionen sichtbar zu machen.”' Doch da die Operationsbegriffe der De-
konstruktion per definitionem nicht festgeschrieben sind, l4sst sich im vorlie-
genden Zusammenhang, also der Frage nach dem Selbstverhéltnis der Dekon-
struktion, und im Hinblick auf Wittgenstein und Hegel mit gleichem Recht
von einer »>Ana-Logik der Analogie« sprechen. Im Gegensatz zur Logik in
ihrer herkdmmlichen Bedeutung, die zweiwertig und formal auftritt, beruft
sich die von Derrida herausgestellte Operation der Re-Markierung im Kern
auf eine Unentscheidbarkeit, die einem Uberborden der Syntax geschuldet,
aber dennoch nicht rein formal ist.

Wie ausgehend von der Mallarmé-Lektiire in Die zweifache Séance ge-
zeigt wurde, ldsst sich die Beziehung zwischen der Wahrheit und der Litera-
tur, zwischen der platonischen mimésis und der Mallarmé’schen Mimik nicht
mehr im strengen Sinne logisch begreifen. Die Ausweitung der abendldndi-
schen Mimesis-Konzeption folgt in zweifacher Weise einer Analogie (griech.
analogos setzt sich aus ana »gemiB« und logos »Vernunft, Wort, Rede« zu-
sammen): Sie gibt sich einerseits der Riickbeziiglichkeit einer Referenz ge-
maB, die bereits im Verhiltnis des platonischen /ogos zum eidos mitgedacht
ist, und generalisiert diese Beziehung. Andererseits ist die Mimesis als Nach-
ahmung oder Referenz selbst eine »analoge« Figur, sofern sie sich nach dem
logos richtet, ohne mit ihm identisch zu sein. In der Analogie steckt also be-
reits die gesamte Unentscheidbarkeit, die in die gleichartige Wiederholung
eine differenzierende und Abstand produzierende Bewegung einfiihrt. Statt
eine »Logik der Reflexion« verfolgt Derrida demnach eher eine »Ana-Logik
der Re-Markierung:.

30 Vgl. Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 225ff.

31 Obwohl Manfred Frank der Figur der Re-Markierung eine gewisse Berechtigung
fiir die Interpretation von zeitgendssischen literarischen Texten zuspricht, voll-
zieht er den entscheidenden Schritt Derridas, die Verallgemeinerung dieser Fi-
gur fiir jeden Text, nicht mit (vgl. Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus.
Frankfurt a. M. 1984, S. 573ff.). So kann er etwa Derrida den Vorwurf machen,
er bleibe bei der (philosophischen) Frage nach dem Selbstbewusstsein negativ
auf das Reflexionsmodell bezogen, da er keine Alternative anbieten konne (vgl.
ebd., S. 352). Eine solche Verkiirzung der Dekonstruktion auf ein literaturtheo-
retisches Verfahren aber unterschldgt die weitreichenden Konsequenzen, die aus
dem expliziten Anspruch von Die zweifache Séance, sich zwischen Literatur und
Wahrheit aufzuhalten, folgen.

185

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Das dekonstruktive Potenzial der »>Analogie« hat Derrida in einigen seiner
Texte zumindest angedeutet. Mit Bezug auf Die zweifache Séance heilit es
beispielsweise in Positionen:

»Um diesen Abstand deutlicher zu kennzeichnen [...], mufl man von nun an be-
stimmte Zeichen (marques) analysieren und in dem Text der Geschichte der Philo-
sophie ebenso wie in dem sogenannten >literarischen< Text (zum Beispiel in dem
von Mallarmé) agieren lassen, Zeichen (ich habe vorhin einige davon genannt, es
gibt viele andere), die ich per Analogie (das mochte ich untersteichen) als Unent-
scheidbare bezeichnet habe, das heifit als Scheineinheiten, als >falsche« verbale, no-
minale oder semantische Eigenschaften, die nicht mehr innerhalb des philosophi-
schen (bindren) Gegensatzes verstanden werden kénnen und ihm dennoch innewoh-
nen [...].« (Pos, 90)

Versucht man das dekonstruktive Denken ausgehend von einer »Ana-logik der
Re-Markierung« zu verstehen, dann 6ffnet sich statt eines letzten sicheren
Grundes ein Abgrund: »[...] die Analogie wird endlos abgriindig, sobald es
einer gewissen Kunst bedarf, um das Spiel der Analogie auf analogische Wei-
se zu beschreiben.«’” Mit anderen Worte: Indem sie zeigt, dass die Reflexion
sich immer nur in einem Abstand zu sich selbst, in einer unumgénglichen
Verrdumlichung erfassen kann, wirft die Ana-Logik der Dekonstruktion die
Reflexionsphilosophie auf ihren immanenten Abgrund zurtick.

Von ihrer Struktur her scheint sich diese Abgriindigkeit in einer gewissen
Nihe zu Hegels Widerspruchsbestimmung zu bewegen, die ebenfalls >zu
Grunde geht«, ohne dabei auf ein letztes stabiles Fundament zu stofen. Und
lebt nicht auch die gesamte dialektische Arbeit in der Reflexionslogik von der
Differenz zwischen der grammatischen Form der Wesensbestimmungen und
ihrem semantischen Gehalt? Vor einer allzu schnellen Angleichung darf je-
doch nicht tibersehen werden, dass die von Hegel freigelegte Bezichung zwi-
schen Syntax und Semantik stets eine widerspriichliche ist. Andernfalls konn-
te er den Widerspruch auch gar nicht zum »Grund< und schlieBSlich zur Bedin-
gung weiterbestimmen. An zahlreichen Textstellen weist Derrida auf diese
kleine und doch entscheidende Verschiebung hin: Wihrend die spekulative
Dialektik den Unterschied auf ein homogenes Widerspruchsmodell reduziert,
geht die Dekonstruktion von einer irreduziblen Verrdumlichung und einer
Ausstreuung der Unterschiede aus, die sich in vielfdltigen Re-Markierungen
in den Text einschreibt und nicht mehr in einem einheitlichen Begriff oder
Pradikatsystem aufheben lisst.”’ Dem dialektischen Widerspruch, auf dem

32 Derrida: Wahrheit in der Malerei, a. a. O., S. 55.

33 »Die Bewegung, in der Hegel den Unterschied (différence) zum Widerspruch
bestimmt [...], ist genau dazu ausersehen, die letzte (onto-theo-teleologische)
Aufhebung des Unterschieds moglich zu machen. Die différance — die also nicht

186

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

laut Hegel jede Begriffsbestimmung aufbaut und der im héherstufigen Pro-
zess der Begriffsentwicklung aufgeldst wird, hilt Derrida eine fundamentale
Unentscheidbarkeit entgegen. Setzt man dies in aller Konsequenz um, dann
muss jede Bestimmung — und sei sie faktisch noch so wirksam und unumstoB-
lich — letztendlich auf eine Unentscheidbarkeit zuriickfithrbar sein. Eine sol-
che Grundbestimmung sprengt jedoch die Bedeutung des Grundes (bzw. den
Grund der Bedeutung) und ldsst ihn zu jenem >Ab-Grund< werden, den die
Dekonstruktion in Rechnung stellt.**

b) Spiegelungen ohne Vor-Bild

Die Moglichkeit bzw. Unmoéglichkeit einer Riickbeziiglichkeit des eigenen
Denkens gibt sich im Tractatus auf andere Weise zu erkennen als in den Spit-
schriften Wittgensteins. Dabei scheint das frithe Werk, nicht zuletzt aufgrund
seiner klar abgesteckten Grenzen, zunichst den interessanteren, in jedem Fall
aber den leichter zu erfassenden Part zu spielen. Das Paradox der im Tracta-
tus entworfenen Logik besteht darin, dass die logische Syntax, die Welt und
Sprache miteinander verklammert, selbst nicht mehr innersprachlich artiku-
lierbar ist. Es gibt hier, so kénnte man sagen, nicht nur einen Uberschuss des
Syntaktischen, sondern ein absolutes Uberborden. Jeder Versuch, die syntak-
tische Form, und sei es in einer hochabstrakten Fromelsprache, semantisch zu
explizieren, muss diese bereits verfehlen, da die Sitze iiber die elementare
Logik nicht mehr mit den Mitteln dieser Logik als wahr oder falsch ausgewie-
sen werden konnen. Das Grundproblem des Tractatus besteht mit anderen
Worten in der Unmoéglichkeit, die logischen Konstanten durch eine Anwen-
dung auf sich selbst zu begriinden:

»Der Satz kann die gesamte Wirklichkeit darstellen, aber er kann nicht das darstel-
len, was er mit der Wirklichkeit gemein haben mul3, um sie darstellen zu kénnen —
die logische Form.

Um die logische Form darstellen zu kdnnen, miilten wir uns mit dem Satz auflerhalb
der Logik aufstellen konnen, das heifit auBlerhalb der Welt.« (WW1, 4.12)

der dialektische Widerspruch in jenem hegelschen Sinne ist — markiert die kriti-
sche Grenze der Idealisierungsvermogen der Authebung iiberall da, wo sie di-
rekt oder indirekt operieren kénnen. Sie schreibt den Widerspruch oder besser —
da die différance irreduzibel differenzierend und dessiminierend bleibt — die
Widerspriiche ein.« (Dis, 15)

34 Aus der Unentscheidbarkeit gibt es fiir Derrida nur den Ausweg einer (politi-
schen) Entscheidung. Diese kann sich jedoch nicht wie bei Heidegger auf eine
Eigentlichkeit berufen, sondern bleibt stets kontingent und in gewisser Weise
ypassiv¢, da sie nie die Situation, den Kontext sowie alle moglichen Folgen
iiberblicken und berticksichtigen kann (vgl. Moebius: Soziale Konstituierung,
a.a.0., S. 1491f)).

187

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

In seiner gesamten Argumentationsstruktur steht der Tractatus vor einem un-
l6sbaren Darstellungsproblem, das zugleich die Gestalt eines Begriindungs-
problems annimmt. Entziehen sich ndmlich die Grundlagen des Denkens der
sinnvollen Rede, wird das Projekt einer denkenden Selbstaufklarung undurch-
fithrbar. Wie auch immer man die eigentiimliche Abbildtheorie des Tractatus
bewerten mag, der »Grundgedanke« der Frithschrift lautet, »[...] daB die »logi-
schen Konstanten< nicht vertreten« (WW1, 4.0312). Die Bedingungen der
Moglichkeit fiir sinnvolle Aussagen konnen ihrerseits nicht mehr durch Zei-
chen vertreten werden, die auf etwas Anderes verweisen. Die Bedingung der
Moglichkeit der Referenz steht so zugleich fiir die Unméglichkeit, die Bedin-
gung der Referenzialitit als solche zu artikulieren.

Gleichwohl behauptet Wittgenstein nicht, die elementaren logischen For-
men seien vollkommen unerkennbar. Sie miissen sich vielmehr in der Satz-
struktur selbst »zeigen<, oder wie er auch sagt, sie >spiegeln¢ sich in ihr
(WW1, 4.121). Infolge der Undarstellbarkeitsthese kann mit >Spiegelung«
allerdings keine vollstindige Selbstreprasentation gemeint sein. Frei nach
Derrida konnte man daher sagen: >Die Logik, die sich in diesem Augenblick
selbst zeigt (das ist alles andere als eine Selbstdarstellung), kann nicht mehr in
der Liste der Themen hinzugezahlt werden (sie ist kein Thema und kann auch
unter keinen Umstéinden eines werden).<>> Deutlicher noch als dies im Zu-
sammenhang der Dekonstruktion ersichtlich ist, trifft die apodiktische Fest-
stellung der zweiten Parenthese (>unter keinen Umstdnden<) auf die Argumen-
tation des Tractatus zu. Eine Spiegelung im Sinne einer thematischen Selbst-
darstellung wire hier in der Tat kategorisch auszuschlieen.

Wie aber lésst sich dann das »>Sich-Zeigen«< der logischen Form im Satz
vorstellen? Wittgensteins Aussagen bleiben in dieser Hinsicht vage und, so
darf man vermuten, fithren letztlich zu den paradoxen Schlussbemerkungen
der Frithschrift. Weiter ausgefiihrt wird lediglich, dass die logische Form in
den internen Relationen und formalen Eigenschaften, also in der logischen-
syntaktischen Struktur von Sidtzen iiber Sachverhalte, erscheint (WW1,
4.1241f.). Weder sinnvolle noch sinnlose Sitze iiber die Welt stehen auf3er-
halb dieser formalen Struktur, folglich ist sie dem gesamten Satzgeflige im-
manent.*® Trotz der unbegrenzten Ausdrucksmdglichkeiten der Sprache ver-
tritt Wittgenstein die These, das logische Geriist aller formulierbaren Sitze

35 Vgl. Pos, 96.

36 Auch sinnlose Sitze — etwa »Sokrates ist identisch« (WW1, 5.473 u. 5.4733) —
sind formal richtig gebildet. Verstoe gegen die Logik der Sprache als solche
konnen, so Wittgenstein, gar nicht gedacht werden, da in diesem Fall die Mog-
lichkeit einer Bedeutung iiberhaupt ausgeschlossen wire — das Zeichen wiirde
nicht mehr als Zeichen erscheinen. Deshalb kann Wittgenstein feststellen: »Wir
konnen uns, in gewissem Sinne, nicht in der Logik irren.« (ebd., 5.473) Vgl. da-
zu auch die Uberlegungen von Gunnarsson: Wittgensteins Leiter. Betrachtungen
zum Tractatus. Berlin/Wien 2000, S. 72ff.

188

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

miisse sich auf eine begrenzte Menge von Elementarsétzen einschrinken las-
sen. Solche Elementarsitze stehen indes nicht fiir die logischen Konstanten
selbst (diese »vertreten nicht), sie bezeichnen vielmehr den von allem Ballast
befreiten Ort, an dem sich die logische Struktur zeigen kann. Einen Elemen-
tarsatz scheint Wittgenstein mittels einer Art phdnomenologischer epoché
gewinnen zu wollen, indem miteinander verkniipfte Sitze unter Einklamme-
rung ihres semantischen Gehalts allein auf die »interne Ahnlichkeit ihrer
Formc¢ hin analysiert werden (WW1, 5.231). Ergebnis einer derartigen Be-
trachtung sind rein formale Wahrheitsfunktionen, in denen die Elementarsétze
durch Variablen und ihre Verkniipfung durch Operatoren symbolisiert wer-
den.’’

Nun konnte man freilich einwenden, mit der Aufstellung der Wahrheitsta-
feln widerspreche Wittgenstein seiner eigenen Behauptung, dass sich die Lo-
gik selbst nicht darstellen ldsst. Aber die Formel »p v q< beispielsweise bedeu-
tet in gewisser Weise nichts, sie sagt nichts iiber die Welt aus (WW1, 5.25 u.
6.11). Weiterhin stellt Wittgenstein keine tabellarische Ordnung aller Elemen-
tarsdtze und ihrer moglichen Verkniipfungen auf, weshalb die Friithschrift
trotz einiger Parallelen keine Transzendentalphilosophie kantischen Typus
vertritt.** Ebenso wenig hat Wittgensteins Projekt einen erkenntnistheoreti-
schen Wahrheitsanspruch. Vielmehr nennt er lediglich die logischen Bedin-
gungen, die erfiillt sein miissen, damit man einen Satz iiberhaupt auf seinen
Wahrheitsgehalt hin untersuchen, damit man tiberhaupt zwischen >wahr< und
»falsch¢ unterscheiden kann. Welche logischen Verkniipfungen eine Sprache
im Einzelnen zulésst, kann die Philosophie nicht a priori bestimmen. Sie
miissen sich in den >internen Relationen< der Sdtze zeigen und sind immer
schon gegeben, sobald eine Sprache gesprochen wird.

37 Wie ein solcher Elementarsatz konkret vorzustellen sei, sagt Wittgenstein aller-
dings nicht. Selbstkritisch merkt er in den Vorlesungen aus dem Jahr 1932/33
an: »Russell und ich, wir haben beide damit gerechnet, durch logische Analyse
auf die Grundelemente (oder >individuals<) zu stoen und damit auf die mogli-
chen Atomsitze (oder Elementarsitze). [...] Ein Fehler war auch, daB3 wir beide
keine Beispiele fiir die Elementarsétze oder die Grundelemente angefiihrt haben.
Wir haben, jeder auf seine Weise, das Problem der Beispiele beiseitegescho-
ben.« (Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.O., S. 157)

38 Bartley bezeichnet die Hauptthesen des Tractatus sogar als »vorkantianisch«, da
Sprache und Welt bei Wittgenstein in einer pristabilisierten Harmonie zueinan-
der stehen miissen, wihrend die »Dinge an sich< bei Kant dem Verstand hetero-
gen bleiben (vgl. Bartley: Wittgenstein, a.a.O., S. 65ff.). Treffender scheint je-
doch die Feststellung von Wolfgang Welsch: »Die Pointe des Tractatus besteht
gerade darin, nicht a la Kant die Grenzen des Logos-Territoriums zu befestigen,
um sie gegen die Anstiirme von aulen zu sichern; vielmehr soll umgekehrt der
weite Ozean dessen sichtbar gemacht werden, was auflerhalb des logisch-
philosophischen Eilands liegt.« (Welsch: Vernunft, a.a.O., S. 399)

189

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Die einzige Sicherheit fiir Wittgenstein sind die Grenzbestimmungen der
Kontradiktion und der Tautologie. Ist eine logische Syntax widerspriichlich,
kann ein beliebiger Satz, der mit ihr gebildet wird, unter keinen Umsténden
wahr bzw., im Fall der Tautologie, falsch sein. Deshalb behandelt Wittgen-
stein Tautologie und Kontradiktion als »[...] Grenzfille der Zeichenverbin-
dung, ndmlich ihre Auflosung« (WW1, 4.466); das Zeichen verliert gleichsam
seine Darstellungsfunktion, wenn die Wahrheit bzw. Falschheit einer Aussage
unabhingig vom Ausgesagten bereits feststeht.

Wittgensteins Ausfithrungen tiber den Widerspruch sind fiir die Frage
nach einer moglichen Selbstbegriindung seiner Logik nicht unerheblich, da sie
zu der bereits im 1. Kapitel vorgestellten Bewegung der Selbstdurchstrei-
chung fithren. Als inhaltliche Abhandlung tiber die Logik verneint der Tracta-
tus zugleich die Sinnhaftigkeit seiner eigenen Aussagen; sie miissen >am Ende
als unsinnig erkannt< werden (WW1, 6.54). Was Hegels Kritik an der Refle-
xionsphilosophie zutage fordert, gilt demnach in gleicher Weise fiir die for-
male Logik des frithen Wittgenstein: Sie steht unter dem »Gesetz der Selbst-
zerstérungg, d.h. des Widerspruchs. Dennoch bleibt im finalen Akt der Auto-
destruktion nicht Nichts iibrig. Es ist vielmehr eine Grenze gezogen, bis wo-
hin das begriffliche Denken vordringen kann. Das Reich des Logischen liegt
jedoch nicht absolut jenseits dieser Grenze, es strukturiert die Entfaltung des
Sprache-Welt-Verhiltnisses oder kurz: unsere Welt im Ganzen. Als notwen-
dige Bedingungen sind die logischen Beziehungen ein integraler Bestandteil
der Welt, sie konnen nur nicht »gesagt« werden, weil die Sprache als Zeichen-
system sie auf den Status einer Tatsache innerhalb der Welt reduzieren wiirde,
deren Voraussetzung sie doch gerade sein sollten. Im direkten Vergleich mit
Hegels Wissenschaft der Logik setzt der Tractatus, ohne den Umweg tiber die
Seinslogik zu nehmen, daher sogleich mit einer Art Reflexionslogik ein, die
ihren Grund in den Beziehungen, den internen Relationen zwischen den
Seinsaussagen findet. Unaussprechlich bleibt das »Zwischen¢, weil es nicht
mehr im traditionellen Sinne ontologisch gedeutet werden kann und als ein
rein innersprachliches Beziehungsgeflecht, als logische Syntax, sinnvolles
Sprechen iiberhaupt erst ermoglicht.

Auf eigentimliche Weise bringt der Tractatus als Text den fundamentalen
Widerspruch des mentalistischen Reflexionsparadigmas zum Ausdruck. In der
sprachtheoretischen Wende wird deutlich, was die verschiedenen bewusst-
seinstheoretischen Reflexionsfiguren zuweilen nur mithsam zu kaschieren
vermochten: Zwischen den immer schon vorausgesetzten Bedingungen des
Denkens und ihrer Explikation als wahres Wissen klafft eine Liicke, weil der
Mafstab des Wahren, sobald er auf sich selbst angewandt wird, sich immer
weiter verschiebt und abgriindig wird. Anders als seine Vorginger, die das
Zuriickweichen der Reflexion durch eine Unmittelbarkeit, eine absolute Ge-
genwirtigkeit oder Intention zum Stillstand bringen, 16st Wittgenstein den

190

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Widerspruch nicht auf, sondern klammert die Seite der bedingenden logischen
Struktur aus dem Bereich des Darstellbaren aus. An die Stelle einer unmittel-
baren Einsicht tritt hier ein »Sich-Zeigens, das zu keinem begrifflichen Wissen
fithrt.”

Die wiederholt im Tractatus auftauchende Rede von einer Spiegelung der
logischen Formen in den Sitzen der Sprache kann folglich nicht in der Weise
gemeint sein, als wiirde darin die Logik selbst begrifflich fassbar.*’ Statt im
Sinne eines isolierten Bewusstseinsaktes wird die Reflexion auf die Gesamt-
heit der syntaktischen Struktur der Sprache ausgedehnt: »Die Logik ist keine
Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.« (WW1, 6.13) Es gibt, wenn man so
will, nur noch Spiegelungen, die sich in »[...] einem unendlich feinen Netz-
werk, zu dem groBen Spiegel, verkniipfen« (WW1, 5.511). Fiir Wittgenstein
kann der >groBe Spiegel« allerdings kein &dufleres, ihm vorhergehendes Bild
wiedergeben, da er selbst den Raum aufspannt, der die Welt ausmacht (WW1,
1.13). Um ein Motiv aus dem Schlusssatz des Tractatus aufzugreifen: Der
Spiegel schweigt.

So &hnlich einige Denkfiguren im Detail sein modgen, eine >Re-
Markierung< im Sinne Derridas lédsst sich dem >Zeigen< bzw. dem aufgefd-
cherten Spiegel nicht unterlegen. Zwar schreibt sich auch fiir Wittgenstein die
Logik gleichsam in den allgemeinen Text ein, sie ist dort implementiert, ohne
thematisch werden zu konnen, doch anders als Derrida (und Hegel) sieht er
darin — zumindest in der Frithschrift — anstelle einer Prozessualitit ein mehr
oder weniger starres Geflige, eine Struktur (WW1, 4.1211ff.). Sein Interesse
gilt einzelnen Spiegelbeziehungen, in denen die internen Relationen der Sitze
einen partiellen Blick auf die logische Struktur freigeben, und nicht der Frage,
weshalb sich diese Struktur tiberhaupt >zeigen< oder >spiegeln< kann. Die
Spiegelungen lassen sich beschreiben und in eine formale Notation iiberset-
zen, aber nicht erkldren oder rechtfertigen.

Als Beispiel fiir eine solche Beschreibung fiithrt Wittgenstein die Mecha-
nik Newtons an: »Die Newtonsche Mechanik z.B. bringt die Weltbeschrei-
bung auf eine einheitliche Form.« (WW1, 6.341) Doch auch die Physik kann
die Welt nicht begriinden, sie gibt lediglich ein mogliches System zu ihrer

39 Der mogliche Einwand, auch Wittgensteins Begriff des Zeigens ziele letztlich
auf ein intuitives Erfassen der logischen Form, ldsst sich u.a. mit Verweis auf
spétere Aufzeichnungen zur Intuition bei Russell entkréften. Dort heif3t es: »Was
wissen wir denn von der Intuition? Welchen Begriff haben wir von ihr? Sie soll
wohl eine Art Sehen sein, ein Erkennen auf einen Blick; mehr wiilte ich nicht.
[...] Das heifit: — wir haben ja keinen Begriff von diesem besondern Wissen
[...]J.« (Wittgenstein: Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schriften, a.a.O., S.
113)

40 Gegen eine solche »mystische« Interpretation des Tractatus, die annimmt, man
konne das, was sich nicht »sagenc lésst, dennoch durch die Sétze des Tractatus
»begreifen<, wendet sich Gunnarsson: Wittgensteins Leiter, a.a.0., S. 54f.

191

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Beschreibung an. Entsprechend stellen die so genannten >Naturgesetze< aus
der Sicht Wittgensteins bloB ein Modell der Natur dar, ohne sie zu erkliren.*'
Die Uberlegungen des Tractatus selbst haben allerdings nicht den Status einer
Beschreibung der Welt, sie versuchen zu zeigen, weshalb sich die Philosophie
auf derartige Beschreibungen beschranken muss, damit sie nicht unbemerkt in
die Sphére der Metaphysik oder des Mystischen wechselt. Am Beispiel der
physikalischen Weltsicht wird weiterhin deutlich, dass die Beschreibung nur
den Bereich der Tatsachenaussagen umfassen kann. Sitze zur Ethik oder As-
thetik fallen zwangsldufig aus einer logischen Darstellung und damit dem
Sagbaren heraus, weil sie sich auf Wertsetzungen beziehen und sich nicht
mehr auf interne Relationen oder formale Eigenschaften von Sétzen zuriick-
fithren lassen (WW1, 6.421).

Mit dieser Schlussfolgerung indes werden Wittgensteins Ausfithrungen
vollends prekédr. Wenn sich weder die »Tatsachenc« erkldren noch ethische oder
asthetische Urteile rechtfertigen lassen, steht die Philosophie vor ihrem Of-
fenbarungseid. Entsprechend lautet die bereits zitierte Konsequenz:

»Die richtige Methode der Philosophie wire eigentlich die: Nichts zu sagen, als was
sich sagen 146t, also Sétze der Naturwissenschaft — also etwas, was mit Philosophie
nichts zu tun hat —, und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sagen
wollte, ihm nachzuweisen, dafl er gewissen Zeichen in seinen Sétzen keine Bedeu-
tung gegeben hat.« (WW1, 6.53)

Bei strenger Auslegung konnte man dem Tractatus vorwerfen, er weise hier
eine Methode aus, die er selbst allenfalls partiell berticksichtige. Nicht ohne
Grund steht aber der erste Satz des Zitats im Konjunktiv, sodass man fragen
kann, unter welchen Bedingungen diese Schlussfolgerung gilt. Sie trifft in der
Tat zu, wenn die Philosophie fiir sich in Anspruch nimmt, das Denken logisch
allein aus sich selbst heraus zu begriinden. Aus der Perspektive des Tractatus
muss der in aller Konsequenz durchgefiihrte Versuch einer vollstdndigen
Selbstaufkldrung dann frither oder spéter an einen Punkt gelangen, an dem das
notwendige Scheitern des eigenen Anspruchs sichtbar wird.*

41 Dartiber hinaus gibt Wittgenstein jedoch keine Rangfolge oder Wertung der
verschiedenen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse an; fiir die fundamental-
logische Betrachtung sind »alle Sitze gleichwertig« (WW1, 6.4). Dadurch wird
fraglich, ob man den Tractatus tatsichlich zu den Vorlaufern des Logischen Po-
sitivismus rechnen kann (vgl. McGuinness, Brian: Wittgensteins frithe Jahre.
Frankfurt a. M. 1988, S. 482).

42 Entsprechend nennt Gunnarsson das zentrale Anliegen des Tractatus ein jthera-
peutisches<: »Dieses Anliegen besteht darin, dem Leser etwas tiber sich selbst
beizubringen — ndmlich, daf} er dazu neigt zu denken, dal einem Satz Sinn ver-
lichen wurde, wenn dies gar nicht der Fall war. [...] Die einzige Moglichkeit zu
zeigen, daB ihm kein Sinn verlichen wurde, besteht darin, sich auf die Illusion,

192

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Zu kldren ist, ob Wittgensteins eigener Ansatz iiberhaupt einen derartigen
Anspruch erhebt. Dies ldsst sich mit einem Verweis auf seine >Lehre vom
Zeigenc« verneinen, denn die im Tractatus eingefiihrte strikte Trennung zwi-
schen dem Sagbaren und der logischen Struktur, die sich nur zeigt, ohne er-
klart werden zu konnen, schliefft jede Selbstbegriindung kategorisch aus. Es
gibt, wie Wittgenstein in einem Brief an Paul Engelmann deutlich macht, Un-
aussprechliches, und dieses »[...] Unaussprechliche ist — unaussprechlich — in
dem Ausgesprochenen enthalten!«.” Demnach aber bildet das Verhiltnis von
Sagbarem und Unsagbarem keinen strengen Widerspruch, in dem die beide
Seiten unverbunden und sich ausschlieBend gegeniiberstehen. Einem Vor-
schlag von Christian Kupke folgend konnte man stattdessen von einer »im-
plementdren Dialektik« sprechen, die von der positiven Dialektik Hegels zu
unterscheiden wire.** Dabei handelt es sich um eine irreduzibel asymmetri-
sche Struktur, die sich nicht in einem Dritten zu einer Einheit schlieffit. Die
eine Seite der bindren Unterscheidung ist in der anderen, wie Wittgenstein
sagt, enthalten, aber so, dass sie als deren Jenseits erscheint.* Innerhalb des
Sagbaren zeigt sich ein konstitutives Unsagbares, das als das Andere des Sag-
baren dennoch dessen integraler Bestandteil ist. Trotzdem steht die unaus-
sprechliche Logik zum Bereich der Aussagen nicht in einer Beziechung der
Subordination. Vielmehr fungiert sie umkehrt als implementire Bedingung
der Moglichkeit der Sprache. Deshalb lédsst sich das fundierende Verhiltnis
zwischen der Sprache und ihrer Logik nicht mehr in logischen Begriffen fas-
sen. Fiir das Nicht-Logische aber hat die Sprache durchaus einen Begriff: das
Mystische. Vor diesem Hintergrund bereitet dann auch der Satz 6.522 des
Tractatus weniger Verstindnisschwierigkeiten: »Es gibt allerdings Unaus-
sprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.« (WW1, 6.522)

Aus der Interpretationsperspektive einer implementiren Dialektik fiihrt
Wittgenstein mit dem Begriff des Mystischen also kein zusétzliches Thema in
seine logische Betrachtung ein, das gemessen an den vorhergehenden Sitzen
des Tractatus vernachldssigt werden konnte — etwa weil man darin lediglich
eine Art von personlichem Statement des Autors sieht. In der Gesamtargu-

dafl ihm Sinn verlichen wurde, einzulassen und sich anschlieend zu korrigie-
ren. Die Sétze im Textkorper des Tractatus sollen eher erlduternd als erklarend
sein; nach ihrer Lektiire soll der Leser auf die Versuchungen, auf die er herein-
zufallen neigt, aufmerksam geworden sein.« (Gunnarsson: Wittgensteins Leiter,
a.a.0., S. 88)

43 Wittgenstein: Briefe, a.a.0., S. 78 [Brief an Engelmann vom 9. April 1917].

44 Vgl. Kupke, Christian: Diesseits und/oder jenseits des Binarismus? Einige An-
notate zum Verhéltnis von Sagbarem und Unsagbarem. In: ders./Heinze, Mar-
tin/Eckle, Isolde (Hg.): Sagbar-Unsagbar. Philosophische, psychoanalytische
und psychiatrische Grenzreflexionen. Berlin 2006, S. 27-53.

45 In den Worten Kupkes: »Es ist, paradox, ein Jenseits, das kein Jenseits ist [...].«
(Ebd., S. 29)

193

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

mentation der Frithschrift muss das Mystische vielmehr fiir das Logische
selbst stehen, weil es sich nicht aussprechen lésst.

Dunkel bleibt indes der Vorgang des »>Sich-Zeigens<. In der Unterschei-
dung von >sagen< und >zeigen¢, so Wittgenstein in einem Brief an Russell,
liegt in der Tat die grofte philosophische Aufgabe: »Die Hauptsache ist die
Theorie iiber das, was durch Sdtze — d.h. durch Sprache — gesagt (und, was
auf dasselbe hinauslduft, gedacht) und was nicht durch Sitze ausgedriickt,
sondern nur gezeigt werden kann. Dies ist, glaube ich, das Hauptproblem der
Philosophie.«*

Grundsitzlich will die implementére Dialektik von Sagbarem und Unsag-
barem das Projekt der Reflexionsphilosophie nicht zu einer Lésung bringen,
sie weist ihr Anliegen als unerfiillbar zurtick. Nicht anders als die Dekon-
struktion kritisiert Wittgensteins frithe Logik den Versuch einer absoluten
Selbstbegriindung des Denkens mit dem Hinweis auf einen syntaktischen
Uberschuss, der sich semantisch nicht mehr einholen lisst. Doch wihrend
Derrida der freigelegten Differenzierungsbewegung und ihrem Re-Markie-
rungspotenzial ein neuartiges Verfahren der Textlektiire entnimmt, bleibt
Wittgensteins Tractatus scheinbar bei der Feststellung einer absoluten Grenze
stehen. Bei genauerem Hinsehen jedoch folgt auch der Text des Tractatus mit
einer gewissen Kohdrenz seinen eigenen Einsichten, das heifit, er »zeigt« das
Verfahren, von dem er nicht sprechen kann. Mehr als ein Kommentar hat den
asthetisch-literarischen Charakter dieses Textes betont, der sich an der ellipti-
schen Form der Sitze, ihrer eigenartigen Nummerierung und Anordnung
festmachen lisst.*” GemiB den eigenen Ausfiihrungen aber gehért die #stheti-
sche Dimension eines Textes in letzter Instanz dem Bereich des Unsagbaren
an. Folglich verweist gerade die ungewohnliche Literarizitéit des Tractatus auf
das Unaussprechliche und setzt auf diese Weise seine zentrale Einsicht »ins
Werk«. Die von Wittgenstein im Vorwort gegebene Selbstcharakterisierung
erhilt so gesehen eine viel spezifischere Bedeutung: »Das Buch behandelt die
philosophischen Probleme und zeigt — wie ich glaube —, da3 die Fragestellung
dieser Probleme auf einem MiBverstindnis der Logik unserer Sprache be-
ruht.« (WW1, S. 9)

Die zentrale Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen, bzw. Semantik
und logischer Grammatik, bleibt auch nach der Wende der dreiBBiger Jahre
unangetastet, wiewohl die Logik ihren transzendentalen Status verliert. Die
Vorstellung von einer festen logischen Struktur weicht der Dynamik von An-

46 Wittgenstein: Briefe, a.a.0., S. 88 [Brief an Russell vom 19. August 1919].

47 Vgl. etwa Bartley: Wittgenstein, a.a.0., S. 52; oder McGuinness: Wittgensteins
frithe Jahre, a.a.0., S. 464f. Wittgenstein selbst schreibt in einem Brief an Lud-
wig v. Ficker: »Die Arbeit ist streng philosophisch und zugleich literarisch
[...].« (Wittgenstein: Briefe, a.a.0., S. 95 [Brief an v. Ficker, wahrscheinlich
Mitte Oktober 1919])

194

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

wendungsregel und Sprachspiel, in der die strikte Trennung zwischen einer
transzendentalen und einer empirischen Ebene aufweicht*®. Dadurch erfihrt
der Bereich des Sagbaren eine Ausdehnung, und die Grenze zwischen Artiku-
lierbarem und Unartikulierbarem gerét in Bewegung. Geht der Tractatus noch
von der Annahme aus, es gibe eine allgemeine logische Struktur der Sprache,
die sich allerdings nicht ausdriicken lésst, beruft sich die Sprachspielkonzep-
tion auf die Partikularitdt verschiedenster >Logiken<, die entsprechend mit
dem schwicheren Begriff der Regel gefasst werden. Aber auch die lokalen
Regelungen lassen sich nie vollstdndig logisch begriinden, da sie von einem
kulturellen Horizont, der Lebensform, abhéngig bleiben.

Im Rahmen der hier verfolgten Methodenfrage und dem damit verbunde-
nen Problem einer Selbstbegriindung scheint das Spitwerk neue Wege zu
er6ffnen, die dem Tractatus aufgrund seiner Verabsolutierung des Logischen
sowie dessen transzendentaler Stellung versperrt waren. Zum einen wird
durch den Rekurs auf die Lebensform eine historisch-kulturtheoretische Be-
trachtung denkbar, denn, so Wittgenstein in einer Vorlesung, »zu einem
Sprachspiel gehort eine ganze Kultur«.*” Wie im 3. Kapitel erliutert, stellt die
historische Rekonstruktion jedoch aus verschiedenen Griinden keine Alterna-
tive fiir Wittgensteins Untersuchungen dar. Zwar betont er in Uber Gewifheit,
dass sich die kulturell geformten Uberzeugungen zu einem System zusam-
menschlief3en, nur l4sst sich dieses nicht beschreiben, weil die Gewissheiten
des Systems die unhintergehbaren Voraussetzungen fiir die Beschreibung
selbst abstecken (WW8, 141).

Zum anderen ldsst sich eine Analyse vorstellen, in der Anwendungsregeln
durch den Vergleich von verschiedenen Sprachspielen ausgelotet werden. In
einer solchen differenziellen Betrachtung konnten sogar jene wissenschaftli-
chen Sprachspiele in den Blick kommen, mit denen Wittgenstein selbst ope-
riert.’® Tatsdchlich machen sich insbesondere die Philosophischen Untersu-
chungen ein solches Vorgehen zu Eigen. Indem Wittgenstein immer wieder
fiktive Diskussionspartner auftreten ldsst, wird es ihm moglich, seine eigenen
Bemerkungen von einem anderen Standpunkt, einem anderen Sprachspiel aus
zu betrachten. Allerdings kann auch ein solcher Perspektivwechsel das jewei-
lige Sprachspiel nicht erkldren oder begriinden, er kann lediglich zeigen, wo
die immanenten Grenzen einer Regel liegen. Statt einer systematischen Ganz-

48 Was jedoch nicht heift, dass es nicht auch Regeln geben wiirde, die aufgrund
ihrer festen Verankerung eine j>quasi-transzendentale« Stellung einnehmen.
Rentsch spricht in diesem Zusammenhang treffend von einem »faktischen Situa-
tionsapriori« (vgl. Rentsch: Heidegger und Wittgenstein, a.a.O., S. 222).

49 Wittgenstein, Ludwig: Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanaly-
se und religiosen Glauben. Hrsg. von Cyril Barrett, Frankfurt a. M. 2000, S. 20.

50 Lyotard hat in Anlehnung an die Sprachspielkonzeption Wittgensteins eine sol-
che Untersuchung der unterschiedlichen gegenwirtigen Wissenschaftsdiskurse
vorgelegt (vgl. Lyotard: Das postmoderne Wissen, a.a.O., S. 36ff.).

195

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

heit erzeugt das dialogische Denken, wie Wittgenstein im Vorwort vermerkt,
bloB eine »yMenge von Landschaftsskizzen< des >kreuz und quer durchreisten
Gedankengebietes<«: »Die gleichen Punkte, oder beinahe die gleichen, wurden
stets von neuem von verschiedenen Richtungen her beriihrt und immer neue
Bilder entworfen.« (WW1, S. 231) Deshalb treten die Philosophischen Unter-
suchungen als ein Textkonvolut auf, das sich aus disparaten Bemerkungen zu
verschiedensten Themen zusammensetzt und auch innerhalb einer Problem-
stellung nicht selten eine Vielzahl von Sichtweisen entfaltet.”!

Gibt es dennoch Moglichkeiten, wenn schon keine Methode im strengen
Sinne, so doch ein Verfahren der Philosophischen Untersuchungen herauszu-
arbeiten, das in dhnlicher Weise wie die Re-Markierung der Dekonstruktion
dazu in der Lage wire, sich ohne Riickgriff auf eine mentalistische Refle-
xionsfigur zu rechtfertigen? Dazu muss man zunéchst das verbreitete Miss-
verstdndnis aus dem Weg rdumen, Wittgensteins Spétphilosophie lasse sich
zu einer einheitlichen Theorie oder Lehre zusammenfassen. Wiederkehrende
Themenkomplexe mogen zwar den Eindruck erwecken, die fehlende Syste-
matik und allgemeine Grundlegung sei lediglich der spezifischen Arbeitswei-
se ihres Autors geschuldet, implizit aber mitgegeben.** Doch eine solche Sicht
unterschétzt die im Vorwort der Philosophischen Untersuchungen angemerk-
te >Natur« der dort versammelten Gedanken, die sich aus intrinsischen Griin-
den nicht zu einem Ganzen >zusammenschweillen< lassen. Fiir Wittgensteins
eigene Bemerkungen muss die gleiche Grundlosigkeit gelten wie fiir alle an-
deren Sprachspiele auch: Zu ihrer Begrindung lédsst sich in letzter Konse-
quenz nicht mehr sagen als jenes kontingente »So handle ich eben« (WW1,
§ 217).

Ernst zu nehmen hingegen ist der Versuch, eine »dynamische Theorie der
Sprache« zu schreiben, in der die Sprache zugleich Gegenstand der Betrach-
tung und betrachtendes Subjekt ist — von Hegel auf die Formel »>Substanz
ebenso wie Subjekt« gebracht. Da sich fiir die verschiedenartigen Sprachspiele
keine allgemeinen Meta-Regeln angeben lassen, verlangt jede Regelung eine
Einzelfallpriifung, und das heifit, man muss das Sprachspiel spielen, es auf
seine Moglichkeiten hin testen, bis wohin seine Bedeutung reicht und wo sei-

51 »Und was »>Sprache« heif3t ist ein Wesen bestehend aus heterogenen Teilen und
die Art und Weise wie sie eingreifen unendlich mannigfach.« (WW4, 66; vgl.
auch Welsch: Vernunft, a.a.O., S. 396f.)

52 Grayling etwa vertritt die These, Wittgenstein sei von dem frithen Extrem einer
moglichst starren Systematik in das andere einer volligen Verneinung jeder sys-
tematischen Erkldrung gefallen. Entgegen Wittgensteins eigener Einschitzung
aber kénne man durchaus eine stirkere Theoretisierung wagen, ohne die Vielfil-
tigkeit der Sprache zu unterschlagen: »Man kann Wittgenstein darin zustimmen,
daf es ein Fehler ist, nach der Art von Theorie zu suchen, wie sie der Tractatus
geboten hat, aber daraus folgt keineswegs, da3 gar keine systematische Erkla-
rung der Sprache méglich ist [...].« (Grayling: Wittgenstein, a.a.0., S. 126)

196

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

ne sinnvolle Anwendung aufhort. Abgrindig wird diese Form des Philoso-
phierens, weil sie keinem Begriff oder Begriffssystem eine tibergeordnete und
feste Stellung zubilligt und sich somit jeden sicheren Standpunktes beraubt:

»Wir sind in der Tauschung, das Besondere, Tiefe, das uns Wesentliche unserer
Untersuchung liege darin, da} sie das unvergleichliche Wesen der Sprache zu be-
greifen trachtet. D.i., die Ordnung, die zwischen den Begriffen des Satzes, Wortes,
SchlieBens, der Wahrheit, der Erfahrung, usw. besteht. Diese Ordnung ist eine Uber-
Ordnung zwischen — sozusagen — Uber-Begriffen. Wihrend doch die Worte »Spra-
che¢, >Erfahrungg, »Welt¢, wenn sie eine Verwendung haben, eine so niedrige haben
miissen, wie die Worte »Tisch¢, »Lampe«, »Tiir«.« (WW1, § 97)

Jeder noch so (philosophisch) aufgeladene Begriff ldsst sich in einem Sprach-
spiel situieren, von dem er seine Geltung und in dem er seine begrenzten An-
wendungsregeln erhélt. Philosophische Probleme und Paradoxien entstehen,
solange man geneigt ist, ausgesuchten Begriffen einen auBersprachlichen oder
zumindest iibergeordneten Wert zuzugestehen. Wittgenstein zeigt dies unter
anderem am Beispiel des Wortes »Denkenc«. Es hat offenbar eine einzigartige
Stellung, sofern das Denken die Sprache mit der Welt vermitteln soll (WW1,
§ 96). Nach einer geldufigen Vorstellung wird uns die Welt iiber Sinnesein-
driicke gegeben, die dann mittels einer psychischen Fahigkeit in allgemeine
sprachliche Begriffe iibersetzt werden. Allein, diese Vorstellung — die ihrer-
seits nichts anderes als ein Gedachtes ist — wird in dem Moment paradox, in
dem man zugesteht, dass sich auch Unwahres denken ldsst: »Man kann den-
ken, was nicht der Fall ist.« (WWI1, § 95) Mit anderen Worten, die Behaup-
tung der einzigartigen Mittelstellung des Denkens kann sich selbst nicht den-
kend begriinden — sie konnte falsch sein. Und dies zeigt sich, wie Wittgen-
stein sagt, in einer grammatischen Analyse jener »Arten von Aussagens, die in
der natiirlichen Sprache iiber das Denken zulissig sind (WW1, § 90).%

Eine grammatische Betrachtung der natiirlichen Sprache, so konnte man
meinen, hitte folglich eine vollstindige Aufstellung aller Anwendungsfille
eines beliebigen Ausdrucks zum Ziel. Gewiss ldsst sich dies nicht fiir alle
sprachlichen Ausdriicke durchfiihren, aber die jeweils betrachteten semanti-
schen Zusammenhénge miissten doch zu einer definitiven Klarung gelangen:

»Nun aber kann es den Anschein gewinnen, als gédbe es so etwas wie eine letzte
Analyse unserer Sprachformen, also eine vollkommen zerlegte Form des Ausdrucks.
D.h.: als seien unsere gebrduchlichen Ausdrucksformen, wesentlich, noch unanaly-
siert; als sei in ihnen etwas verborgen, was ans Licht zu bef6érdern ist. Ist dies ge-

53 Vgl. dazu auch die Zuriickweisung der psychologischen Erkldarung des Denkens
in Zettel (WW8, 416t.).

197

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

schehen, so sei der Ausdruck damit vollkommen gekldrt und unsere Aufgabe ge-
16st.« (WW1, § 91)

Allerdings bedarf die Alltagssprache erstens keiner methodischen Zerlegung,
um klar bedeuten zu konnen, und zweitens gibt es keinen unabhidngigen
Standpunkt, von dem aus eine solche Methode auf alle Sprachspiele glei-
chermallen angewendet werden konnte. Was Wittgenstein hingegen verfolgt,
ist ein hoherer Grad an >Exaktheit< und keine vollkommen exakte Aufschliis-
selung (ebd.). Dies wiére nur dann erreichbar, wenn die Sprache selbst tiber
eine allgemeine und transzendentale Wesensdimension hinter der besonderen
Anwendungsweise verfiigen wiirde — etwa derart, wie der Tractatus sie vor
Augen hat. In den spéteren Schriften aber setzt sich mit der Einsicht >Alles
flieBt« auch die Erkenntnis durch, »[...] daf} das Sprachspiel sozusagen etwas
Unvorhersehbares ist« (WWS, 232). Eine vollstindige Analyse (selbst weni-
ger Begriffe) ist nicht nur wegen des immensen Umfangs unerreichbar, sie
kommt vor allem aufgrund der zeitlichen Struktur der Regelanwendung nie-
mals zu einem definitiven Abschluss.

Auf der Suche nach Wittgensteins Verfahren und dessen Legitimation gilt
es demnach zu kldren, wie eine Analyse ohne die Voraussetzung und ohne
das Telos einer Allgemeinheit operieren kann. Hierin unterscheidet sie sich
von der spekulativen Dialektik, sofern diese behauptet, ihr Gang folge einer
rinneren Selbstbewegung des Inhalts< und die Explikation dieser Bewegung
konne deshalb als yMethode« gelten (WdL 1.1, 17). Auch orientieren sich die
Philosophischen Untersuchungen nicht an anderen Texten oder Motiven der
philosophischen Tradition, wie dies in der Dekonstruktion der Fall ist. Sie
setzen ohne hoheren Plan >kreuz und quer< in einem nicht mehr tiberschauba-
ren »Gedankengebiet« ein. Fast scheint es, als wiirde die von Derrida ange-
nommene Dissemination des Sinns, bei der sich das Netz der Signifikanten
durch immer weitere Differenzierungen unkontrolliert ausbreitet, in den apho-
ristischen Schriften Wittgensteins ihren angemessenen Niederschlag finden.
Es sind buchstiblich Texte ohne Anfang und ohne Ende, in die man an einer
beliebigen Stelle einsteigen und sich von dort aus seinen Weg durch die an-
schlieBenden oder vorhergehenden Bemerkungen bahnen kann. Weder im
GroBen noch im Kleinen findet man endgiiltige und unverriickbare Abschliis-
se eines Gedankens — stattdessen bricht er einfach ab oder diffundiert in ein
anderes Themengebiet.™

Dennoch stehen die einzelnen Paragraphen der Unfersuchungen nicht
vollstidndig losgeldst und autonom nebeneinander. Zwischen ihnen herrschen

54 Henry Staten spricht deshalb vom »allgemein szenischen Charakter«< der Darstel-
lung und kniipft damit bewusst an Derridas Formulierung von der >Szene der
Schriftc an (vgl. Staten, Henry: Wittgenstein and Derrida. Lincoln/London 1984,
S. 67; und SuD, 302-350; hier S. 342).

198

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

vielfiltige Beziehungen, zum Teil in der direkten Nachbarschaft, zum Teil
iiber groBere Abschnitte hinweg.”> Auch die angesprochenen Perspektivwech-
sel, die Wittgenstein immer wieder vornimmt, erschlielen sich erst aus dem
Zusammenhang einer mehr oder weniger groen Gruppe von Bemerkungen.
Wenn sich also belegen lésst, dass zwischen den Paragraphen der Untersu-
chungen ein nicht systematisierbares Beziehungsgeflecht herrscht, dessen
Moglichkeit in ihnen selbst zum Ausdruck kommt, wiirde die Spétschrift eine
dhnliche »Spiegelung« aufweisen wie die im Tractatus gefundene des >Zei-
gens<. Eine logisch fundierte Theorie oder gar ein theoretisches System ergibt
sich daraus freilich nicht, wohl aber eine gewisse performative Kohérenz.

Im Folgenden soll gepriift werden, ob sich in den Philosophischen Unter-
suchungen in der Tat eine solche Selbstimplikation von Methode und Darstel-
lungsweise auffinden ldsst. Von besonderem Interesse fiir eine Uberpriifung
sind dabei all jene Passagen, die zu methodischen Fragen Stellung nehmen.
Im § 109 etwa legt Wittgenstein Rechenschaft iiber sein Vorgehen ab und
ermahnt sich gleichsam selbst, keine wissenschaftliche Theorie aufzustellen:

»Richtig war, dall unsere Betrachtungen nicht wissenschaftliche Betrachtungen sein
durften. Die Erfahrung, »daf3 sich das oder das denken lasse, entgegen unserm Vor-
urteil« — was immer das heilen mag — konnte uns nicht interessieren. [...] Und wir
diirfen keinerlei Theorie aufstellen. Es darf nichts Hypothetisches in unsern Betrach-
tungen sein. Alle Erkldrung muss fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.«
(WW1, § 109)

Die Vergangenheitsform des ersten Satzes bezieht sich, wie Savigny iiberzeu-
gend darlegt, auf einen Gedankengang der vorhergehenden Bemerkungen,
darf aber sicherlich angesichts der nachstehenden Sitze verallgemeinert wer-
den.”® Uberspringt man zunichst den zweiten Satz, dann erliutern die nach-
folgenden, welche Betrachtungsweise Wittgenstein anstrebt: Sie soll nicht
durch eine feststehende Theorie geleitet werden, soll keine Uberpriifung von
vorgegebenen Hypothesen sein und keine »Erklarungen« liefern. Stattdessen
miisste sie eine reine Beschreibung der sprachlichen Verwendung eines Aus-
drucks versuchen. Die im Tractatus eingefiithrte Entgegensetzung von »sagenc<
und >zeigenc< kehrt so in den Untersuchungen als jene zwischen >erkldren< und
»beschreiben< wieder. Aber wihrend die Frithschrift mit dem >Sagen«< jede
Form einer sprachlichen Artikulation zuriickweist, ist die Unterscheidung von
rerkldren< und >beschreiben< nun offenbar innerhalb des Sagbaren selbst ver-

55 Von Savigny gibt den Philosophischen Untersuchungen in seinem Kommentar
eine thematisch klar gegliederte Struktur und unterteilt den ersten Teil in neun
Kapitel mit zahlreichen Unterabschnitten (vgl. Savigny: Kommentar, Bd. I,
a.a.0., S. VII-XV).

56 Vgl. ebd., S. 162.

199

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

ortet. Um den Gegensatz zwischen den beiden Termen stirker herauszustel-
len, ldsst sich eine »Erkldrung« im Sinne Wittgensteins auch als >begriindende
Erklarung¢ oder »>Riickfithrung auf Ursachen«< verstehen. Dafiir spricht unter
anderem der § 124: »Die Philosophie darf den tatsédchlichen Gebrauch der
Sprache in keiner Weise antasten, sie kann ihn am Ende also nur beschreiben.
Denn sie kann ihn auch nicht begriinden.« (WW1, § 124)

Insgesamt hilt Wittgenstein die Riickfiihrung auf einen Grund fiir eine
unzulédssige Operation, weil sie vor der Alternative steht, entweder eine We-
sensdimension zu postulieren, die jenseits der Sprache liegt, also metaphy-
sisch ist, oder in einer innersprachlichen Betrachtung auf eine Dimension des
Gebrauchs, des »So handle ich eben« zu stoflen, die streng genommen keine
logische »Ursache« mehr darstellt. Eine eingespielte Sprachpraxis ldsst sich
lediglich durch ihren Erfolg rechtfertigen und nicht durch eine induktive Her-
leitung (WW1, § 324). Aus der Perspektive einer grammatischen Analyse gilt
fiir den Begriff des Grundes das Gleiche wie fiir den des Denkens: »Grund«
ist nur innerhalb eines Systems von Regeln anwendbar.«’’ Selbstverstindlich
gibt es Sprachspiele, in denen Begriindungen unerlésslich sind. Man konnte
eine ganze Gruppe von Sprachspielen aufstellen, die dem Ausdruck >etwas
begriinden«< seine RegelmiBigkeit verleiht. Die fortgesetzte Anwendung der
Regel selbst kennt indes keinen Grund und ist deshalb in irreduzibler Weise
offen fiir Unvorhergesehenes (WW8, 342).

Will man die geregelte Verwendung von Begriffen oder Pridikaten in der
Alltagssprache beschreiben, geht eine wissenschaftliche Erklarung, die nach
einem letzten stabilen Grund sucht, gewissermaflen zu weit. Was Wittgenstein
allerdings mit »Beschreibung« meint, bleibt vorerst dunkel. Die Fortsetzung
des bereits zitierten § 109 der Philosophischen Untersuchungen gibt einen
ersten Hinweis:

»Und diese Beschreibung empféngt ihr Licht, d.i. ihren Zweck, von den philosophi-
schen Problemen. Diese sind freilich keine empirischen, sondern sie werden durch
eine Einsicht in das Arbeiten unserer Sprache gelost, und zwar so, daf} dieses er-
kannt wird: entgegen einem Trieb, es miBBzuverstehen. Diese Probleme werden ge-
16st, nicht durch Beibringen neuer Erfahrung, sondern durch Zusammenstellung des
langst Bekannten.« (WW1, § 109)

Insbesondere der letzte Satz ist aufschlussreich: Es geht darum, die bekannten
sprachlichen Verwendungen darzulegen, und zwar, wie im letzten Kapitel
gezeigt, durch das »Zusammentragen von Erinnerungen< (WW1, § 127/BT,
280). Solche Erinnerungen sind keine an vergangene Gegenwarten, sondern
beziehen sich auf ein knowing how, auf die immer schon gegebenen Ge-

57 Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.0., S. 108.

200

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

brauchsregeln von sprachlichen Ausdriicken. Weiterhin schrinkt Wittgenstein
seine eigenen grammatischen Analysen auf j>philosophische Probleme« ein
und nimmt keinesfalls fiir sich in Anspruch, eine systematische oder vollstin-
dige Beschreibung aller Sprachspiele geben zu konnen.”® Dass diese Probleme
zudem nicht »empirisch¢ gelost werden konnen, liegt auf der Hand, weil die
gesamte Sprachspielkonzeption eine unmittelbare Sinneswahrnehmung als
MaBstab ausschlieBt. Wahrnehmungen der Welt bediirfen, nicht anders als bei
Hegel und Derrida, der begrifflichen Vermittlung; ihr Wahrheitswert ist im-
mer abhingig von der Exaktheit, die ein bestimmtes Sprachspiel erfordert.
Eine Beschreibung miisste deshalb den Spielraum und die Grenzen einer An-
wendungsregel aufweisen, wodurch sich dann >Missverstandnisse« aufdecken
lassen, die tiberhaupt erst das philosophische Problem erzeugt haben.

Auf die im mentalistischen Reflexionsparadigma auftauchende Frage, wie
sich das Denken selbst begriinden kann, antwortet die deskriptive grammati-
sche Analyse, dass es im Begriff des Denkens angelegt ist, etwas zu denken,
was nicht der Fall ist. Uber dieses Paradoxon hinaus aber fiihrt sie zu zwei
weiteren Einsichten: Zum einen, dass uns die Sprache selbst dazu verfiihrt,
hinter ihr mehr zu suchen als sich sagen ldsst (in diesem Falle eine mysteriose
Tatigkeit des Denkens), zum anderen, dass eine sprachimmanente Betrach-
tung gar nicht auf eine Letztbegriindung — etwa durch das Denken — angewie-
sen ist. Eine Beschreibung >l6st< das Problem (auf), indem sie es als falsch
gestellte Frage entlarvt.”

Aufgrund der StoBrichtung von Wittgensteins eigener Argumentation
wird es allerdings immer schwieriger, fiir die geforderte Beschreibung selbst
noch eine Beschreibung anzugeben. Was sich dariiber sagen lésst, wire wie-
derum eine Zusammenstellung all jener Verwendungsweise, die in der natiir-
lichen Sprache fiir >Beschreibung« vorkommen. In den Philosophischen Un-
tersuchungen schreibt Wittgenstein:

58 Obwohl die konkreten j>philosophischen Probleme«, die Wittgenstein 16sen
mochte, vor allem aus den Diskussionen in seinem personlichen Umfeld stam-
men (mit Russell, Moore und anderen), ldsst sich das Verfahren durchaus auf
andere Problemstellungen ausweiten.

59 Wolfgang Welsch problematisiert die Gegeniiberstellung von Reflexionspara-
digma und einer Analyse des faktischen Gebrauchs aus einer historischen Per-
spektive: »Wittgenstein polemisiert gegen die traditionelle Reflexionsbetonung
der Philosophie, um dagegen auf die faktische Fundamentalitit von Lebensfor-
men hinzuweisen. Aber dieser Gegensatz von Reflexion versus Lebensform ist
durch die Entwicklung der Moderne iiberholt worden. Reflexion ist zu einem
generativen Faktor der Lebensform geworden.« (Welsch: Vernunft, a.a.O., S.
415) So iiberzeugend Welschs These ist — sie verlangt zweifellos eine Weise der
diskursgeschichtlichen Betrachtung, die Wittgenstein selbst vehement ablehnt.

201

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

»Was wir »Beschreibung« nennen, sind Instrumente fiir besondere Verwendungen.
Denke dabei an eine Maschinenzeichnung, einen Schnitt, einen Aufril mit den Ma-
Ben, den der Mechaniker vor sich hat. Wenn man an eine Beschreibung als ein
Wortbild der Tatsachen denkt, so hat das etwas Irrefithrendes: Man denkt etwa nur
an Bilder, wie sie an unsren Wénden héngen; die schlechtweg abzubilden scheinen,
wie ein Ding aussieht, wie es beschaffen ist. (Diese Bilder sind gleichsam miifig.)«
(WW1, § 291)

Eine Beschreibung meint demnach keine allgemeine, methodologisch klar
umrissene Operation, sondern verschiedene >Instrumente fiir besondere Ver-
wendungg, d.h. sie bleibt abhingig von der Situation. Auf den ersten Blick
mogen die genannten Beispiele einem engen Themenfeld entstammen (Ma-
schinenzeichnung, Schnitt, Aufriss), aber jede dieser Darstellungsformen
stellt in der Tat verschiedene Anforderungen an die Ausfithrung. Im Kontrast
zum >Wortbild« gibt die Beschreibung keine vorhergehende oder an sich be-
stehende Tatsache der Wirklichkeit wieder, sie entwirft diese vielmehr. Der
Wert einer Maschinenzeichnung bemisst sich nicht danach, ob sie eine vor-
handene Maschine moglichst gut abbildet, sie dient dazu, eine Maschine zu
konstruieren — entsprechend ist ihr einziges Kriterium, ob sich mit ihrer Hilfe
eine funktionsfihige Maschine herstellen lisst.** Auf das Verfahren einer
grammatischen Beschreibung tibertragen bedeutet das nicht weniger als eine
Zuriickweisung des Wahrheitswertes der adaequatio: Zwischen der Darstel-
lung und dem Dargestellten kann es keine Adiquation, keine Ubereinstim-
mung geben, weil die Beschreibung ein Funktionsganzes entwirft und keinen
vorliegenden Sachverhalt abbildet. In Analogie zu Derridas Dekonstruktion
der platonischen mimésis konnte man auch sagen, das Verhéltnis von Nach-
ahmung und Nachgeahmten kehre sich um. Die »Wahrheit< der Deskription
héngt nicht von einem zeitlich vorhergehenden realen Sein des Beschriebenen
ab, sie ist resultativ und erhilt ihren Wert einzig aus den durch sie eroffneten
Moglichkeiten zur Problemldsung.

Im Licht der Spétphilosophie bekommt dann der hiufig zitierte Satz aus
der Einleitung des Tractatus, »Was sich tiberhaupt sagen 146t, 148t sich klar
sagen« (WW1, S. 9), eine ganz andere Interpretationsrichtung: Innerhalb der
sinnvollen Rede miissen sich alle verwendeten Begriffe und Priadikate be-
schreiben lassen — wenn wir nicht angeben konnten, in welchen Zusammen-
héngen ein Begriff gebraucht wird, hat er tiberhaupt keine Bedeutung. Damit
ist jedoch nicht ausgeschlossen, dass eine Beschreibung mehrere, sogar wi-
derspriichliche Anwendungen eines Begriffs oder Priadikats freilegen kann.
Klarheit darf hier auf keinen Fall mit Eindeutigkeit verwechselt werden: »Es

60 Auch Savigny weist auf die zeitliche Folge der beiden gegeniibergestellten Mo-
delle hin: Das Bild folgt dem Vorbild, wéahrend die Zeichnung, der Entwurf dem
Entworfenen vorauseilt (vgl. Savigny: Kommentar, Bd. I, a.a.0., S. 347).

202

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

ist nicht Sache der Philosophie, den Widerspruch durch eine mathematische,
logisch-mathematische, Entdeckung zu 16sen. Sondern den Zustand der Ma-
thematik, der uns beunruhigt, den Zustand vor der Losung des Widerspruchs,
tibersehbar zu machen. (Und damit geht man nicht etwa einer Schwierigkeit
aus dem Wege.)« (WW1, § 125) Ziel ist nicht die Auflésung von Widersprii-
chen, sondern die Aufkldrung der Situation, in der etwas als widerspriichlich
erscheint. Deshalb spricht Wittgenstein zuweilen auch von einer jiibersichtli-
chen Darstellung¢, mit deren Hilfe die Funktionsweise der Sprache versténd-
lich werden soll, indem sie Zusammenhénge sichtbar macht oder durch das
Einsetzen von Zwischengliedern herstellt (WW1, § 122).°! Die Aufgabe sol-
cher Darstellungen ist zweckgebunden und jeweils abhéngig von der verfolg-
ten Frage oder dem philosophischen Problem. Sie kann partielle Ordnungen
schaffen, aber nicht die eine grofle Ordnung (ebd., § 132).

Es wiirde einer langeren Beschreibung bediirfen, um die Arbeitsweise der
Philosophischen Untersuchungen im Einzelnen zu rekonstruieren. An dieser
Stelle kénnen die Moglichkeiten einer grammatisch-deskriptiven Analyse
daher lediglich exemplarisch nachvollzogen werden. Auffallend ist sicherlich
zundchst, dass die Philosophischen Untersuchungen — ebenso wie eine Reihe
von anderen Schriften aus dem Nachlass — mit Thesen oder Behauptungen
iber die Funktionsweise unserer Sprache beginnen, die sich im Laufe der
nachfolgenden Bemerkungen als unzulinglich erweisen.”> Der erste Para-
graph der Untersuchungen setzt beispielsweise vollig unvermittelt mit einem
langen Zitat aus den Confessiones von Augustinus ein. Darin findet Wittgen-
stein die verbreitete Vorstellung, dass den Wortern der Sprache jeweils Ge-
genstdnde entsprechen — wenn man so will, die ontologische Spielart einer
Theorie der Referenz. Ausgehend von diesem Eingangszitat konstruiert Witt-
genstein dann verschiedene Sprachspiele, auf die eine solche Annahme zu-
trifft (WW1, § 2). Wie bereits das erste Beispiel zeigt, kann eine ontologische
Referenztheorie zwar eine primitive Form der Verstindigung erhellen, aber
bei weitem nicht die gesamte Bandbreite der sprachlichen Bedeutung: »Au-
gustinus beschreibt, konnten wir sagen, ein System der Verstandigung; nur ist
nicht alles, was wir Sprache nennen, dieses System.« (WW1, § 3)

Durch Erweiterungen und Differenzierung des konstruierten Sprachspiels
(in dem Bauarbeiter sich durch bloen Zuruf von Namen bestimmte Gegen-
stinde reichen) macht Wittgenstein in wenigen Abschnitten klar, weshalb
man selbst in dieser stark vereinfachten Sprachpraxis die Bedeutung eines

61 Die Idee einer >tibersichtlichen Darstellung< skizziert Wittgenstein bereits in
seinen Bemerkungen iiber Frazers >Golden Bough« (vgl. Wittgenstein: Vortrag
tiber Ethik und andere kleine Schriften, a.a.O., S. 37).

62 Die in Uber Gewifheit versammelten Bemerkungen kreisen bestéindig um einige
wenige Sétze von S. G. E. Moore und dienen einzig dem Zweck, die von Moore
postulierten Gewissheiten des »gesunden Menschenverstandes< zu relativieren.

203

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Wortes nicht durch den bezeichneten Gegenstand erkldren kann, sondern nur
durch ein ganzes Ensemble von Handlungen innerhalb des Sprachspiels:
»Was bezeichnen nun die Worter dieser Sprache? — Was sie bezeichnen, wie
soll ich das zeigen, es sei denn in der Art ihres Gebrauchs? Und den haben
wir ja beschrieben.« (WW1, § 10) Schon nach zehn Paragraphen ist damit ein
Kerngedanke der Philosophischen Untersuchungen ausgesprochen: Die Be-
deutung der Worter ergibt sich aus dem Zusammenhang, in dem sie angewen-
det werden, und ihre Anwendung ldsst sich nur situationsbezogen beschrei-
ben.

Bemerkenswert ist jedoch die Weise, in der Wittgenstein seine Uberle-
gungen hier vorbringt. Er widerlegt die Gegenstandstheorie von Augustinus
nicht durch eine andere Theorie, er zeigt vielmehr, wie diese sich bereits in
einer scheinbar simplen und reduzierten Anordnung als ungeniigend erweist.
Denn die Arbeiter im Beispiel konnen nur dann wirklich arbeiten, wenn sie
mit den Namen nicht allein den Gegenstand meinen. Allerdings kleidet Witt-
genstein seine Einsicht nicht in lange Erkldrungen, er ldsst die Beispiele fiir
sich selbst sprechen. Auf die zitierte Frage, was denn die Worter seines
Sprachspiels bezeichnen, wenn sie nicht auf einen Gegenstand verweisen,
antwortet er gleichsam hilflos: Wie soll ich das anders erkldren als durch die
Beschreibung ihres Gebrauchs?

Und nichts anderes ist bis zum § 10 der Philosophischen Untersuchungen
auch passiert: Wittgenstein hat durch ein Anwendungsbeispiel die Begrenzt-
heit einer ganzen Theorie der Bedeutung vorgefiihrt, ohne ihr einen eigenen,
voll ausgearbeiteten Ansatz entgegenzusetzen. Wenn die letzte Instanz des
sprachlichen Bedeutungsprozesses die Praxis ist, besteht die Aufgabe der phi-
losophischen Betrachtung vor allem darin, diese Praxis zu beschreiben, die
Sprache gleichsam in actu zu untersuchen. Dazu greift Wittgenstein auf Bei-
spiele zuriick, die er auf der Basis von Ahnlichkeiten und Analogien mitein-
ander in Beziehung setzt. Eine exemplarische oder iibertragene Verwendung
von Sprachspielen bedarf selbst keiner vorhergehenden Theoriebildung, sie
leitet sich von dem in Frage stehenden Zusammenhang ab. Derart entsteht
eine Sprachkritik im doppelten Sinne: Zum einen werden tradierte Vorstel-
lungen tiber das Wesen der Sprache, die Beschaffenheit der Welt und die Fé-
higkeiten der Vernunft in eine Krisis gefiihrt, in der sich ihre eingeschriankte
Giiltigkeit (oder sogar Falschheit) erweist; zum anderen markiert die Vielzahl
solcher Beispiele oder Vergleiche eine allgemeine Grenze des sprachlichen
Verstehens tiberhaupt, sofern sich in ihrer Heterogenitét die fehlende Einheit
und der entschwindende Grund der Sprachspicle gewissermaBen >spiegelt<.*®
In beiden Fillen aber liegt die Uberzeugungskraft nicht in den wenigen the-

63 Auf den Aspekt der Grenzbestimmung zielt bereits ein Satz im Tractatus: »Alle
Philosophie ist >Sprachkritik<.« (WW1, 4.0031)

204

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

senhaften Schlussfolgerung, die in Wittgensteins Texten von Zeit zu Zeit auf-
tauchen, sondern in ihrem mdandernden Fortschreiten, im erneuten Aufgrei-
fen und exemplarischen Umwenden eines Problems, in ihrer Praxis: »Die Phi-
losophie ist keine Lehre, sondern eine Tatigkeit.« (WW1, 4.112)

Da nun, wie mehrfach betont, die grammatische Analyse jeden Rekurs auf
einen festen Grund als metaphysische Chimére ablehnt, schligt sie sich
scheinbar jedes Mittel zu einer Selbstlegitimation aus der Hand. Das ist, auf
die Gesamtheit des philosophischen Diskurses der Moderne bezogen, viel-
leicht gar nicht so bemerkenswert, es situiert die Philosophischen Untersu-
chungen vielmehr in einer Gruppe mit anderen Kritiken der Vernunft.* Im
Gegensatz aber zu Hegel, Nietzsche, Heidegger und in gewisser Weise auch
Foucault — um hier nur einige zu nennen — verzichtet Wittgenstein auf jedwe-
de Einbettung seiner Gedanken in eine wie immer auch geartete historische
Erzéhlung. Der eigentiimliche Schwebezustand aller seiner Schriften erklart
sich dann aus dem Nebeneinander dieser radikal vernunftkritischen Geste
einerseits und der pragmatisch-quietistischen Beschreibung des Gegebenen
andererseits. Auch eine Formalisierung seines eigenen Vorgehens lehnt Witt-
genstein ab: »Es gibt nicht eine Methode der Philosophie, wohl aber gibt es
Methoden, gleichsam verschiedene Therapien.« (WW1, § 133) Und da die
Vielzahl der Methoden ebenfalls nicht mehr begriindet werden kann, lassen
sie sich nur an >Beispielen zeigen<. Ihre Funktion kann entsprechend nicht
darin liegen, ein theoretisches Gebdude zu fundieren, sie sind im Wesentli-
chen therapeutischer Natur. Fiir die »libersichtliche Darstellung« gibt es keine
allgemeine Form, sie findet ihren MaBstab lediglich darin, ob sie »[...] die
Philosophie zur Ruhe bringt, so dall sie nicht mehr von Fragen gepeitscht
wird, die sie selbst in Frage stellen« (ebd.).

Im Gegensatz zu Derrida, der in seinen Lektiiren die Philosophie aus ihrer
Ruhe herausreif3t und sie in eine Situation bringt, in der sie sich selbst in Fra-
ge stellen muss, hat Wittgenstein — so konnte man sagen — bereits ein Projekt
der »post-dekonstruktiven Beruhigung« vor Augen. Wéhrend die Dekonstruk-
tion gerade konfliktgeladene Unentscheidbarkeiten sucht und herstellt, will
die tbersichtliche Darstellung das Unentscheidbare durch Separierung der
verschiedenen Bedeutungsdimensionen eines Begriffs oder Pradikates »thera-
pierenc (BT, 281).% Dass Wittgenstein durch eine solche Therapie oftmals

64 Vgl. Welsch: Vernunft, a.a.O., S. 408ff.; Biirger, Peter: Ursprung des postmo-
dernen Denkens. Weilerswist 2000, 169ff.

65 »Derridas >Einschreibungen< von Unterscheidungen und Wittgensteins »iiber-
sichtliche Darstellung« kénnen beide so verstanden werden, daf3 sie die Kon-
struktionslinien philosophischen Denkens wiederherstellen [...], doch ist dieses
Projekt bei beiden jeweils von einem ganz anderen Geist getragen.« (McManus,
Denis: »Bedingung der Moglichkeit und Unmdglichkeit«: Wittgenstein, Hei-
degger und Derrida. In: Kern, Andrea/Menke, Christoph (Hg.): Philosophie der
Dekonstruktion. Frankfurt a. M. 2002, S. 43-71; hier S. 68)

205

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

groBe Teile der philosophischen Tradition iiber Bord wirft, bereitet ihm weit
weniger Kopfzerbrechen als einige Detailfragen, an deren Widerstandigkeit
eine reine Beschreibung zu scheitern droht.

Die Einsicht in die Verschiedenartigkeit von Sprachspielen und die Ge-
fahr von Verwirrungen, die entstehen, wenn sie unbedarft miteinander ver-
mischt werden, verhindert jeden Ansatz zu einer allgemeinen Theoretisierung
oder Methodologie. Um seine eigenen grammatischen Analysen zu beschrei-
ben, stiitzt Wittgenstein sich deshalb auf »vage« Begrifflichkeiten, die das
fortwdhrende FlieBen des Bedeutungsprozesses in sich selbst austragen.
»Sprachspiel« und >Familiendhnlichkeit< zeigen oder spiegeln diese Prozes-
sualitit ohne einheitlichen Grund ebenso wie sie das Zugleich von Offenheit
und Regelung benennen. Wichtiger aber als das begriffliche Festhalten ist die
Arbeit mit den Begriffen, und zwar so, wie sie in der natiirlichen Sprache ver-
wendet werden. Dazu bedarf es keiner vorgefertigten Theorie oder Methode,
man muss nicht einmal >denken<, man muss nur »zuschauen<: »Wie gesagt:
denk nicht, sondern schau!« (WW1, § 66)

¢) Ur-Teilung und Spekulation

In der Auseinandersetzung mit Hegels Reflexionslogik wurde gezeigt, dass
die dialektische Re-Interpretation des Reflexionsbegriffs einerseits die iiber-
lieferte Vorstellung von einer Widerspiegelung eines letzten und festen Grun-
des aufgibt, andererseits an der Terminologie von Spiegel und Grund festhilt.
Den Riickschein des Spiegels deutet Hegel als ein »Scheinen in Anderes« und
verweist somit auf jene konstitutive Differenz, die im Reflexionsparadigma
immer schon angelegt ist. Statt eine substanzielle Selbst-Identitdt zu sichern,
setzt das Reflexionsverhéltnis notwendigerweise eine Beziehung auf Anderes
voraus und bleibt somit widerspriichlich. Wenn Hegel deshalb den Wider-
spruch als den wahren »Grund« der Reflexion bezeichnet, ist damit tatsidchlich
eher ein Abgrund benannt: eine »reine Beziehung ohne Bezogene, in der die
traditionellen Reflexionsbestimmungen »zu Grunde gehen« (WAL 1.2, 291f.).
Das in der Reflexion Vorausgesetzte, ihr Anderes, meint weder ein transzen-
dentales Subjekt noch ein empirisches Sein, sondern einzig die logische Be-
ziehung zwischen den Begriffe. Als Bestimmung des Wesens verstanden fiihrt
die Reflexionsbeziehung in eine Sprachanalyse, die den Ursprung einer jeden
Bedeutung in einem solchen logisch-begrifflichen Verhéltnis suchen muss.
Eine Moglichkeit, die dialektische Wesensbestimmung konkreter zu fas-
sen, bietet die Geschichts- und Zeitphilosophie Hegels. Im fortschreitenden
Geschehen der Weltgeschichte fallt dem philosophischen Denken die Aufga-
be zu, die eigene Zeit historisch zu situieren und im Hinblick auf die Vergan-
genheit zu »verstehen<. Dazu miissen die in den iiberlieferten Begrifflichkeiten
eingelassenen Denkkategorien freigelegt und in einen systematischen Zu-

206

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

sammenhang gebracht werden. In seiner Wissenschaft der Logik versucht He-
gel, eine allgemeine Methodologie fiir diesen Prozess der Begriffsanalyse
anzugeben. Leisten soll dies die so genannte Logik des Begriffs, hier insbe-
sondere die Abschnitte tiber das Urteil und den Schluss, in denen die Satz-
struktur der Sprache zum Gegenstand wird.

Hegels Begriffslogik schlieit an die Ergebnisse der Reflexionslogik an
und nimmt das dort ungeldste Problem der Bedeutungskonstitution im Rah-
men einer Untersuchung von innersprachlichen Strukturen wieder auf. Wih-
rend die Wesenslogik in erster Linie eine kritische Darstellung der Aporien
des mentalistischen Reflexionsparadigmas — bereits im Vorgriff auf eine
Sprachanalyse — verfolgt, hat die Logik des Begriffs die Ausarbeitung eines
alternativen Begriindungszusammenhangs zum Ziel. Mit seiner Hilfe soll sich
die Philosophie endgiiltig von der Vorstellung emanzipieren, die Wesensfrage
lasse sich nur im Riickgriff auf ein auBerhalb der Sprache liegendes Sein kla-
ren.

Bereits in der Vorrede der Phdnomenologie des Geistes skizziert Hegel in
wenigen Absitzen, in welcher Weise die Dialektik mit Hilfe eines »spekulati-
ven« Satzverstindnisses die alte Reflexionsphilosophie {iberwinden kann. Ein
sich selbst denkendes Ich als Grund der Reflexion, so Hegel, ist nicht nur »ei-
tel¢, es verfehlt — im Wortsinn — die Sache (PhG, 42). Um es selbst zu sein,
abstrahiert es von jenem Anderen, in dem es sich spiegelt, und bleibt in dieser
abstrakten Negationsbewegung stehen, ohne die eigene Negativitit selbst
noch zu bedenken. Dem >rasonierenden Denken« erscheint daher das Subjekt
als die feste Grundlage (subjectum, hypokeimenon), dem ein wechselnder In-
halt als Akzidenz oder Pradikat zukommt: »Dif} Subject macht die Basis aus,
an die er [der Inhalt; D.Q.] gekniipft wird [...].« (PhG, 42) Davon ausgehend
wird auch die Funktionsweise des Urteilssatzes félschlicherweise so vorge-
stellt, als wiirde das Satzsubjekt ein stabiles Fundament, ein Dasein bezeich-
nen, dessen Eigenschaften im Pridikat ausgesagt werden. Dagegen hilt die
Dialektik ein dynamisches Begriffsgeschehen, in dem allein die Beziehungen
zwischen den Begriffen die gesamte inhaltliche Dimension tragen. Die Be-
deutung des (Satz)Subjekts kann nicht vorausgesetzt werden, sie muss ihrer-
seits innerhalb der Satzstruktur und als Resultat eines Bestimmungsprozesses
entstehen:

»Indem der Begriff das eigene Selbst des Gegenstandes ist, das sich als sein Werden
darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subjekt, das unbewegt die Accidenzen trégt, son-
dern der sich bewegende und seine Bestimmungen in sich zuriicknehmende Begriff.
[...] Der feste Boden, den das Résonniren an dem ruhenden Subjekt hat, schwankt
also, und nur diese Bewegung selbst wird der Gegenstand.« (PhG, 42f.)

207

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Insbesondere das Subjekt im Sinne des Bewusstseins will Hegel aus der Ur-
teilslehre verbannen. Anstelle eines wissenden Ich, das (Satz)Subjekt und
Pridikat miteinander verbindet, soll die formale Satzstruktur selbst treten. Als
Vermittlungsinstanz fungiert dann die Kopula. Entsprechend kann auch der
semantische Gehalt des Satzes nicht mehr aus einer empirischen, sinnlichen
Wahrnehmung stammen. Beide, das Subjekt im Sinne des Ich oder Bewusst-
seins und die Sache als Anschauung oder Vorstellung, gehdren wesentlich in
die Sphire der Begriffsbedeutung. Was bei Kant in zwei deutlich getrennte
Bereiche zerfillt, die vielfdltigen empirischen Anschauungen und die leeren
Verstandesbegriffe, will Hegel innerhalb eines einzigen logisch-sprachlichen
Bezugrahmens fassen (WdL II, 20). Mit »Begriff« kann daher nicht, wie bei
Kant, nur eine reine Form gemeint sein. Von Kant jedoch tibernimmt Hegel
die Idee einer »urspriinglichen Synthesis der Apperzeptiong, d.h. von syntheti-
schen Urteilen a priori, als »eines der tiefsten Principien fiir die spekulative
Entwicklung« (WAL II, 22). Gleichwohl darf »Synthesis< nicht als das &ufler-
liche Verbinden zweier vorher fiir sich bestehender Elemente vorgestellt wer-
den. Sie muss vielmehr, und hier nimmt Hegel die entscheidende Verschie-
bung gegeniiber Kant vor, >urspriinglich« gedacht werden.®® In der Position
einer solchen Ursprungssynthese steht der Begriff als die in sich unterschie-
dene Einheit, die zugleich »Grund und Quelle aller endlichen Bestimmtheit
und Mannichfaltigkeit« ist (WdL II, 23).

Es gilt nun zu kldren, wie eine Logik des Begriffs beschaffen sein muss,
damit sie die in der Reflexionslogik offengebliebene Frage nach dem Grund
der Bedeutungsgenese beantworten kann. Erinnert sei daran, dass der Aus-
druck >Begriff< — wie alle dialektischen Ausdriicke — keine einfache Bedeu-
tung unter sich fasst. Eine Bedeutungsangabe fiir den »Begriff« fillt besonders
schwer, weil er »als absolute Grundlage anzusehen ist« (WdL II, 11), mithin
alles umfasst. Analog zu Derridas These, »es gib kein Text-AuBerhalb,
kénnte Hegels Diktum lauten: »Es gibt kein Begriffs-AuBerhalb«.®’” Das wird
unter anderem aus dem Aufbau der Wissenschaft der Logik selbst ersichtlich,
in der die Begriffslogik das Resultat der Seins- und der Wesenslogik aus-
macht und beide in sich aufnimmt. Eindeutiger 14sst sich deshalb angeben,
was mit »Begriff« nicht gemeint sein kann: Er ist erstens nicht von seinem

66 Deutlich wird dies bereits in Glaube und Wissen, wo Hegel Kant vorwirft, dieser
habe die Moglichkeit von synthetischen Urteilen a priori nur auf der Seite der
Verstandesbegriffe verortet und sie damit einseitig zu einem psychologischen
Vermégen des Subjekts gemacht (vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Glaube
und Wissen oder die Reflexionsphilosophie der Subjectivitit, in der Vollstin-
digkeit ihrer Formen, als Kantische, Jacobische, und Fichtische Philosophie. In:
ders.: Jenaer kritische Schriften, a.a.O., S. 315-414; hier S. 329f.).

67 Oder in Abwandlung eines Wittgenstein-Zitates aus den Philosophischen Be-
merkungen (WW2, 54): >Ich kann mit dem Begriff nicht aus dem Begriff her-
aus.<

208

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Gegenstand unterschieden, jedenfalls nicht in der Weise, dass ihm eine dul3er-
liche Welt der Dinge korrespondieren wiirde. Zweitens aber steht der Begriff
auch nicht, wie Derrida dies zuweilen unterstellt, allein fiir die Dimension
einer reinen Bedeutung, des Signifikats. Wenn tatsdchlich alle Bedeutungen
sprachlich-symbolischer Natur sind, dann erscheinen sowohl die Gegenstinde
der duBeren Welt als auch die inneren Denkprozesse nur auf der Folie einer
Zeichenvermittlung. Anders ausgedriickt: Sprachliche Zeichen verweisen
nicht auf eine Wahrnehmung oder eine Sinndimension jenseits ihrer selbst, sie
zeigen lediglich auf andere Zeichen und verbleiben somit stets innerhalb des
Zusammenhangs der Sprache. Von einem Reflexionsverhéltnis l4sst sich re-
den, wenn damit eine interne Riickwendung der Sprache auf sich selbst ge-
meint ist. Aber ebenso wie ihre Binnenstruktur lisst sich auch das, was in der
Sprache als Nicht-Sprachliches artikuliert wird, immer nur durch sprachliche
Sinnzuschreibungen verstehen. Hegel nennt dies eine >totale Reflexion« oder
den >Doppelschein<: »[...] einmal der Schein nach aussen, die Reflexion in
anderes; das andermal der Schein nach innen, die Reflexion in sich« (WdL II,
35). Wihrend die Reflexionsphilosophie durch ein >Scheinen in Anderes,
namlich ihre Voraussetzung, charakterisiert ist, bildet dieses Andere auf der
Ebene des Begriffs einen Moment der Begriffsbestimmung selbst. Die Unter-
scheidung von Innen und Auflen gehort also konstitutiv dem Begriffssystem
an.

Der »ganze Begriff« erfiillt daher den Anspruch jenes Absoluten, das He-
gel zum Ausgangspunkt und Ziel des gesamten dialektischen Systems nimmt
(WAL 1.1, 45). Seine Wahrheit liegt in seiner Form als sich selbst unterschei-
dende und dadurch bestimmende Ganzheit, die den Prozess des Begreifens als
solchen beinhaltet. Und weil dem Begriff nichts vorausgeht, hat er keine ihm
fremden Bedingungen zu seinem Grund. Hegel spricht die Sphire des Be-
griffs deshalb als >freie« oder >Freiheit« an. Allerdings nicht im Sinne einer
Willkiirfreiheit, zumal keiner des Bewusstseins, denn die Bestimmungen des
Begriffs sind in ihrer notwendigen Entwicklung >gesetzte<, wiewohl vom Be-
griff selbst gesetzte oder, wie man auch sagen konnte, Produkte einer Selbst-
gesetzgebung. Logisch ist die Form, mit der die Zeichen untereinander ver-
kniipft werden und durch die sie erst ihre Bedeutung erhalten. Insofern aber
ist die Form zugleich notwendig, um tiberhaupt sinnvolle Aussagen formulie-
ren zu konnen — sie spezifiziert folglich jene interne >Bedingunge, von der im
Grundkapitel die Rede ist. Frei hingegen ist der semantische Gehalt, der
einem konkreten Begriff vermittelt iiber die logische Form zugesprochen
wird.*

68 Vgl. Stekeler-Weithofer, Pirmin: Philosophie des Selbstbewuftseins. Hegels
System als Formanalyse von Wissen und Autonomie. Frankfurt a. M. 2005, S.
72.

209

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Bevor auf die dialektische Bewegung, die Hegel in der Urteilsstruktur des
Satzes freilegt, im Einzelnen eingegangen wird, scheint es jedoch ratsam, sich
iiber die Funktion dieses Abschnittes im Gesamtsystem der Logik zu verstin-
digen. Die Begriffslehre im Ganzen bildet das dritte Buch der Wissenschaft
der Logik und triigt die Uberschrift >subjektive Logik« im Gegensatz zur >ob-
jektiven Logik« des Seins und des Wesens. Innerhalb der »subjektiven Logik«
unterscheidet Hegel indes erneut zwischen einem ersten Abschnitt zur »Sub-
jektivitédtc (hierher gehéren die Kapitel tiber das Urteil und die Schlussverfah-
ren) und einem zweiten Abschnitt zur >Objektivitit«, denen ein dritter zur
»Idee« folgt.

Dass sowohl die Begriffslogik insgesamt als auch ein Teil derselben den
Titel »Subjektivitit« trigt, ist erklarungsbediirftig. Beginnend mit der zweiten
Bedeutung, in der Subjektivitit auftaucht, kann man sie zunédchst im Sinne der
herkémmlichen Wortverwendung verstehen, d.h. als etwas >nur< subjektives:
»Die Gestalt des unmittelbaren Begriffes macht den Standpunkt aus, nach
welchem der Begriff ein subjectives Denken, eine der Sache dusserliche Re-
flexion ist.« (WAL 1II, 30) Auf dieser Ebene behandelt Hegel die Urteile so,
wie sie in der philosophischen Tradition verstanden wurden, als Urteile eines
subjektiven Bewusstseins. Doch wird sich dabei erweisen, dass die vermeint-
lich reinen Verstandesformen, die im Urteil auftauchen, bereits mehr als reine
Formbestimmungen sind und tiber das >blo< Subjektive hinausreichen. Die
Begriffsbestimmungen sind objektiv, und zwar nicht nur, weil sie allgemein-
giiltig sind, sondern weil sie die Wahrheit des Objekts, der Sache selbst vor-
schreiben. Somit werden beide Seiten, Subjekt und Objekt, schlieBlich im
Begriff aufgehoben, weshalb Hegel zuweilen von einem »>Subjekt-Objekt<
spricht (WdL II, 176). Subjektivitit in dieser zweiten, umfassenden Bedeu-
tung zielt auf ein logisches Selbstverhéltnis, in dem die Objekt-Seite durch
eine interne Differenzierung mitbestimmt ist. Weiterhin, so darf man vermu-
ten, nennt Hegel den gesamten dritten Teil »subjektive Logik¢, weil er thema-
tisch einen Bereich aufgreift, der in der neuzeitlichen Philosophie dem Sub-
jekt vorbehalten war. Wie in Derridas »Paldonymien«< behilt Hegel den alten
Namen bei, um ihn aus seiner bewusstseinstheoretischen Verengung zu be-
freien und dialektisch neu als einen Prozess zu deuten, in dem die vormals
getrennten Sphiren von Subjekt und Objekt immer schon vermittelt sind.”

Zwar gehoren die Urteils- und die Schlusslehre noch in die »Subjektivitét«
im eingeschrankten Sinne und stehen somit unter Vorbehalt, sie zeigen jedoch
bereits mehr als deutlich, wie sich die spekulative Satzstruktur vom Subjekt-
begriff der Bewusstseinsphilosophie trennt. Bereits in der anfinglichen >Ein-

69 Hegel selbst spricht an wenigen Stellen auch von einer »einseitigen« und einer
»ibergreifenden Subjektivitit« (vgl. etwa Enz, § 215; vgl. auch Horstmann: On-
tologie und Relation, a.a.0., S. 90-92).

210

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

teilung der Logik« charakterisiert Hegel das Urteil als ein »Bestimmen des
Begriffs an ihm selbst« (WdL 1.1, 44), also als ein rein sprachimmanentes
Geschehen. Terminologisch hilt Hegel am »Subjekt¢ fest, meint damit jedoch
in den meisten Fillen das grammatische Subjekt. Es bezeichnet eine variable
Position im Satzgefiige, die — das wére das Beweisziel der Urteilslogik — ihre
Bedeutung durch die tibergeordnete grammatische Logik erhélt und nicht als
eigenstindige GroBe oder unabhiingiges Dasein dem Satz vorausgeht.”

Wie Theunissen betont, kommt der Urteilslehre eine »Schliisselpositions
zu, da sie eine »metatheoretische Stellung gegeniiber der gesamten logischen
Theorie< einnimmt.”" Alle bislang verhandelten Seins- und Wesensbestim-
mungen konnen als Resultate von Urteilssdtzen verstanden werden, deren
allgemeine logische Struktur nun selbst geklédrt werden muss. Im Rahmen der
Reflexionsbestimmungen deutet sich dies bereits an, wenn Hegel die Relatio-
nen >Identitdt(, »Unterschied< und »Widerspruch« als Sdtze behandelt und ei-
nen dialektischen Widerspruch zwischen Inhalt und Form als ihren gemein-
samen Grund herausarbeitet.”” Die Wissenschaft der Logik wird also spites-
tens auf der Hohe der Urteilslogik selbstreferenziell und erklért (auch), auf
welcher Grundlage sie in den vorhergehenden Teilen die dargelegte Begriffs-
bewegung verfolgen konnte. Mit dem Konzept von »Subjektivitit< in der um-
fassenden begrifflichen Bedeutung steht eine Form zur Verfiigung, die zu-
gleich das Verhéltnis des Textes der Logik zu seinem Gegenstand beschreiben
kann. Dabei soll es sich, wie Hegel zu Beginn der Vorrede der Phdnomenolo-
gie betont, nicht um eine Darstellung handeln, die ihrem Gegenstand &uf3er-
lich wire. Da die Wissenschaft der Logik die Denkbestimmungen zu ihrem
Gegenstand erklirt, erfahrt die These, dass es die Sprache selbst ist, in der die
Denkbestimmungen ihren Platz haben und zum Ausdruck kommen, somit erst
in der Begriffslogik ihre vollstindige Einlosung. Konsequenterweise schliefit
Hegel seine Logik des Begriffs deshalb mit einer Reflexion zur Methode ab.

Im Hinblick auf die bei Derrida gefundene Bewegung der >Re-
Markierung« kénnte man also sagen, dass sich die Dialektik in der Begriffslo-
gik in sich selbst einschreibt, sich re-markiert, ohne sich auf eine letzte stabile
Bedeutungsinstanz berufen zu miissen. Ebenso wie Derridas »Supplementir-
Begrifflichkeiten« (différance, Spur, Schrift usw.), die keine Begriffe im her-
kommlichen Sinne sein sollen, scheint auch Hegels »Begriff«< eine ganz andere
Beziehung zu seinem Inhalt aufzubauen. Der dialektische Begriff transportiert
niemals unmittelbar seine eigene Bedeutung. Erst im Urteil, in einem geform-

70 »Hegel ersetzt daher gerade jede introspektive Form einer transzendentalreflexi-
ven Selbstbeziehung durch das Nachdenken iiber die Voraussetzungen im Ge-
brauch der entsprechenden Kategorien oder Ausdrucksweisen.« (Stekeler-
Weithofer: SelbstbewuBtsein, a.a.O., S. 37)

71 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.0., S. 422.

72 Dies belegt ausfiihrlich auch Theunissen (vgl. ebd., S. 425f.).

21

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

ten Verhéltnis zu anderen Begriffen, findet er seinen Sinn. Allerdings chan-
giert Hegels Rede vom »>Begriff«< nicht selten zwischen dem einzelnen Begriff
und dem Begriff als jener Sphére, in der die Bedeutungsbewegung selbst statt-
findet.” In einer linguistischen Terminologie ausgedriickt: zwischen dem Zei-
chen, dem Zeichensystem und der Struktur dieses Systems.

Mit Wittgenstein und Derrida einig ist sich Hegel in der Zuriickweisung
des mentalistischen Reflexionsparadigmas. Bedingung fiir eine wahre Aussa-
ge ist nicht ein Bewusstsein, in dem die Verstandesformen mit einer Wahr-
nehmung verbunden werden. Wie Wittgenstein in seiner Dekomposition von
Ausdriicken wie »Denkenc, »Erkldren< usw. zeigt, handelt es sich hierbei nicht
um Vermdogen eines Subjekts, sondern um Teile eines Sprachspiels, die wie
andere alltdgliche Wortbedeutungen in ihrer Anwendung beschrieben werden
miissen. Diese Uberzeugung leitet ebenfalls Hegels Begriffslogik, nur orien-
tiert er sich zunichst stiarker als Wittgenstein und Derrida an der tiberlieferten
Opposition von Subjekt und Objekt. In der dialektischen Perspektive erweist
sich »Subjektivitit« indes als logischer Prozess, der innerhalb der Satzstruktur
selbst sichtbar wird — mit Wittgenstein konnte man sagen, er >zeigt« sich dort.

Hegels Uberlegungen beschrinken sich allerdings auf die Urteilsform von
sprachlichen Aussagen, die er vom einfachen Satz abgrenzt. Mit dem Urteil
teilt der Satz die fundamentale Subjekt-Pradikat-Struktur, er bringt allerdings
im Unterschied zu Ersterem lediglich eine Einzelbestimmung zum Ausdruck
(WdL 11, 55). Wird etwa von Aristoteles gesagt, er sei mit 73 Jahren gestor-
ben, dann findet in diesem Satz keine Begriffsbestimmung statt. Dazu bedarf
es einer Allgemeinheit, die im Urteil in ihre Besonderheiten zerlegt wird. Mit
dieser Reduktion der Sprache auf die Urteilsform nimmt Hegel — so scheint es
zumindest — gegeniiber neueren sprachphilosophischen Ansitzen eine nicht
unerhebliche Einschréinkung vor.”* Immerhin weist die natiirliche Sprache,
auf die sich Hegel wiederholt beruft, eine Vielfalt an Ausdrucksmoglichkeiten
auf, die sich nicht in die Form eines Urteils fiigen. Befehle, Fragen, Ausrufe

73 »Hegels Wort »Begriff« steht dabei (oft) fiir ein Gesamt des (zu einer Idee oder
Praxisform gehorigen) Begrifflichen, also nicht einfach fiir eine Klassifikation,
sondern fuir einen gesamten Darstellungsrahmen.« (Stekeler-Weithofer: Selbst-
bewulBtsein, a.a.0., S. 61)

74 Hegel folgt damit einer auf Aristoteles zurtickgehenden Tradition, in der nur die
wahrheitsfahigen Aussagen Gegenstand einer logischen Betrachtung werden
konnen; andere Redeformen sind lediglich fiir die Rhetorik oder Poetik von In-
teresse (vgl. Aristoteles: Peri hermeneias, a.a.0., Kap. 4, 17a). Aus heutiger
Sicht kann man durchaus feststellen, dass Hegels Urteilslehre im Aufbau und
mit der beschriebenen Einschrankung schon nicht mehr zum fortschrittlichen
Gehalt seiner Sprachauffassung passt, sich aber aus Ermangelung alternativer
Modelle zunichst kritisch an der Uberlieferung abarbeitet. Diese eigentiimliche
Spannung zeigt sich u.a. in dem wiederholt vorgebrachten Zweifel daran, ob die
Form des Urteils tiberhaupt geeignet ist, das Wahre auszudriicken (etwa Enz
§ 28, vgl. auch Horstmann: Ontologie und Relation, a.a.O., S. 40).

212

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

usw. sind ebenso wichtige Bestandteile unserer Sprache, obwohl sie keiner
Subjekt-Pradikat-Struktur folgen. Um auch solche sinnvollen AuBerungen
analysieren zu konnen, fithrt Wittgenstein das Konzept des Sprachspiels ein.
Hegels Begriffslogik hingegen will keine Theorie aller sprachlichen Aufe-
rungsmoglichkeiten aufstellen. Ihr geht es darum, die Logogenese von Bedeu-
tungseinheiten im Allgemeinen darzulegen. Hegels unausgesprochene An-
nahme konnte daher lauten, dass sich die Bedeutung eines beliebigen Aus-
drucks auf eine logische Verkniipfung zuriickfiihren ldsst, wie sie mit der Ur-
teilsstruktur gegeben ist. Will man die bestimmte Bedeutung eines Wortes
kldren, muss man es im Zusammenhang von mdglichen Urteilen, die mit ihm
sinnvollerweise gebildet werden konnen, betrachten. Dies schliet dann eine
anderweitige Verwendung der so bestimmten Begriffe, etwa in Befehlen, el-
liptischen Sitzen usw., keineswegs aus.

Der Begriff selbst, wie Hegel ihn versteht, ist zundchst als allgemeiner an-
zusehen, der das gesamte Bedeutungsspektrum in sich tragt (WdL II, 33). Da
Bedeutungsbestimmung dialektisch als Negation gefasst wird, beinhaltet »Be-
griffc in diesem umfassenden Sinne immer schon seine eigene Negation, d.h.
er ist sich selbst ein Anderer. So in sich selbst differenziert, verkorpert er das
Verhiltnis einer doppelte Negation: In seiner Andersheit bleibt er sich selbst
gleich. Klarer wird dies, wenn man statt Begriff an dieser Stelle die Sprache
als die Gesamtheit aller moglichen sinnvollen AuBerungen einsetzt. GemiB
dem holistischen Ansatz der Dialektik durchdringt das Begriffssystem auch
jene Sphédren, die gemeinhin als nicht-begriffliche gelten: Wahre Aussagen
tiber das endliche Dasein und das Wesen der Dinge lassen sich nur innerhalb
einer allgemeinen sprachlichen Form aufstellen. Nimmt man dies zusammen
mit der Uberlegung zu einer Subjektivitit, in der die Objektseite bereits ein-
gegangen ist, dann nennt >der Begriff« als Singularetantum das einzige Grof3-
subjekt, das Hegel kennt. Und Subjektivitit wiederum heif3t nichts anderes als
der Prozess, in dem die Bedeutung des Objekts allein durch die Beziehung der
sprachlichen Elemente untereinander erscheint.

Der je einzeln bestimmte Begriff stellt somit eine Besonderung innerhalb
des umgreifenden — Hegel nennt es auch >unendlichen< (WAL II, 33) — be-
grifflichen Allgemeinen dar. Er geht weder, wie in den Seinsbestimmungen,
in Anderes iiber noch >scheint er in Anderes< wie in der Reflexion. Der kon-
krete Begriff erhilt seine Besonderung gleichsam aus sich selbst (aus der Ge-
samtheit der einzelnen Begriffe), und zwar durch eine sprachinterne Bewe-
gung der Selbstdifferenzierung. Sogar scheinbar singuldre Terme wie Eigen-
namen miissen, um verstidndlich zu sein, aus einer sprachlichen Differenzie-
rung hervorgehen. Eine klare Unterscheidung zwischen besonderen und all-
gemeinen Begriffen ldsst sich nur in einer unstatthaften Abstraktion herstel-
len. Aber auch ein abstrakter Allgemeinbegriff ist — in der dialektischen Ter-
minologie — bereits ein bestimmter (WdL II, 40f.). Um das dialektische Ver-

213

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

hiltnis von Allgemeinheit und Besonderheit vom abstrakten zu unterscheiden,
fuhrt Hegel einen dritten Ausdruck ein: die Einzelheit. In ihr wire der allge-
meine Begriff dann zugleich konkretisiert.

Mit den drei Begriffsbestimmungen (Allgemeinheit, Besonderheit, Ein-
zelheit) sind entsprechend keine strikt voneinander geschiedenen Modi oder
Klassen aufgestellt, die sich gegenseitig ausschlieBen wiirden. Der reine all-
gemeine Begriff wiirde, wie die Sprache im Ganzen, v6llig unspezifisch und
ohne konkrete Bedeutung bleiben; ein absolut singuldrer Ausdruck aber, das
zeigt auch Wittgenstein in seinem Privatsprachen-Argument, wire kein Teil
der Sprache mehr.”” Die methodische Pointe in der Herleitung der Begriffsbe-
stimmungen liegt nun darin, dass man an den drei Unterscheidungen selbst
zeigen kann, wie eine fortschreitende Bestimmung qua Selbstdifferenzierung,
also dem, was Hegel doppelte Negation nennt, funktioniert. Um die Bedeu-
tung des Wortes >allgemein< zu kldren, muss es in einen Gegensatz zu seinem
Anderen gebracht werden, d.h. die unbestimmte Allgemeinheit wird als Nega-
tion jedweder Bestimmtheit verstanden und stellt somit — bestimmt als >unbe-
stimmt¢ — ihrerseits eine Besonderung dar: »Es gibt daher keine andere wahr-
hafte Eintheilung, als daB3 der Begriff sich selbst auf die Seite stellt, als die
unmittelbare, unbestimmte Allgemeinheit; eben difl unbestimmte, macht seine
Bestimmtheit, oder daB er ein Besonderes ist.« (WdL 11, 38)

Auf den ersten Blick mag dies wie eine unstatthafte Gleichsetzung des
Wortes rallgemeing, das als Wort selbstverstindlich eines unter vielen anderen
ist, und seiner Bedeutung, die gerade das Gegenteil behauptet, aussehen.
Doch genau darauf will Hegel hinaus. Jedes Zeichen erhélt seinen Sinn in der
Abgrenzung von anderen Zeichen und bleibt dennoch gerade in seiner spezifi-
schen Differenz auf seinen Gegensatz bezogen. Die wahre begriffliche All-
gemeinheit ergibt sich deshalb nicht durch die Abstraktion von konkreten
Inhalten, sie zeigt sich in der formalen Struktur, in der sich die Zeichen zu-
gleich unterscheiden und aufeinander beziehen. Mit den Begriffsbestimmun-
gen steht Hegel somit eine Figur der doppelten Negation zur Verfiigung, die
»[...] Selbstbezug und Differenz in sich gleichzeitig aufweist«.”®

Anders als im Zusammenhang der Reflexionsbestimmungen geschieht die
Begriffsunterscheidung nicht vor dem Hintergrund einer vorausgesetzten Au-
Berlichkeit, sondern der Unterschied ist hier ein immanent gesetzter. Die Be-
deutung eines einzelnen Wortes hat keine andere Voraussetzung mehr als die
Gesamtheit des Begriffssystems (den allgemeinen Begriff) sowie die mit ihm
gegebene Differenzierung von verschiedenen Begriffen. Der Ausdruck »>ge-
setzt« tibernimmt dabei eine dhnliche Funktion wie das »>Immer-schon< bei

75 Auf diese Parallele zu Wittgenstein weist auch Taylor hin (vgl. Taylor: Hegel,
a.a.0., S. 398).
76 Henrich: Grundoperation, a.a.O., S. 224.

214

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Derrida. Sobald wir eine Sprache sprechen, ist die Verbindung der Worte, die
Weise, wie sie miteinander in Beziehung stehen, »immer schon¢ vorhanden.
Fiir Hegel wird die Form dieser Bezichung in der Einzelheit sichtbar, da hier
das Allgemeine mit dem Besonderen vermittelt ist: »In der Einzelnheit ist
jenes wahre VerhidltniB3, die Untrennbarkeit der Begriffsbestimmungen, ge-
setzt [...].« (WAL 11, 50)

Der Bezug auf die Wahrheit ist keine blof3 rhetorische Floskel. Wahrheit
kann ndmlich nach dem bisher Gesagten nicht Aussagenwahrheit bedeuten,
mit der ein Satz auf seine Ubereinstimmung mit einer duBeren Wirklichkeit
uberpriift wird. Vielmehr muss das Kriterium fiir Wahrheit im Verhiltnis der
Begriffe untereinander gesucht werden, und zwar entgegen jener Vorstellung,
die zwischen den Dingen der Welt und ihrem sprachlichen Ausdruck katego-
rial unterscheidet. Fiir die Begriffslogik erhebt Hegel zwar ebenfalls den An-
spruch einer >reinen Wahrheit, doch in der Weise, dass die formale Bestim-
mung dessen, was der Begriff ist, zugleich seine inhaltliche Dimension artiku-
liert. »Indem die Logik Wissenschaft der absoluten Form ist, so muf} dif3
Formelle, damit es ein Wahres seye, an ihm selbst einen Inhalt haben, welcher
seiner Form gemél sey, und um so mehr, da das logisch Formelle die reine
Form, als das logisch Wahre, die reine Wahrheit selbst seyn muB3.« (WdL I,
27)

Einmal mehr hdlt Hegel damit an einem iiberlieferten Begriff, hier dem
der Wahrheit im Sinne der Addquation, fest, interpretiert ihn jedoch neu, in-
dem er ihn auf die Angemessenheit zwischen der inhaltlichen und der formel-
len Bestimmung des Begriffs selbst iibertrigt. Anders ausgedriickt, ein Be-
griff ist dann in seiner Wahrheit erkannt, wenn seine Inhaltsbestimmungen
mit seiner allgemeinen logischen Form tibereinstimmen. Im Vorgrift auf die
»absolute Idee« 14sst sich an dieser Stelle bereits absehen, dass sich der dialek-
tische Wahrheitsbegriff auf den Prozess der doppelten Negation berufen wird,
der die immanente Begriffsdifferenzierung leitet.”’

Die Notwendigkeit, die logische Begriffsbewegung mit Hilfe einer Ur-
teilslehre zu prézisieren, ergibt sich aus dem syntaktischen Aufbau der Spra-
che. Um ein beliebiges Wort zu erkldren, bedarf es einer rudimentdren Satz-
formigkeit, die das Satzsubjekt préidikativ in seine Besonderheiten zerlegt:
»Was es fiir bestimmte Begriffe gibz, und wie sich diese Bestimmungen des-
selben nothwendig ergeben, di} hat sich im Urtheil zu zeigen.« (WdL II, 53)
Dartiiber hinaus verweist Hegel wiederholt auf eine Bedeutungsdimension, die
im Wort >Urteil< mitschwingt: Das Urteil stellt ndmlich aufgrund der darin
angelegten Trennung von Subjekt und Prédikat eine >urspriingliche Teilung«

77 »Was daher letztlich fiir Hegel relevant ist, wenn es darum geht, sich iiber das
zu verstandigen, was >in Wahrheit< ist, sind nicht die Bestimmungen der tradi-
tionellen Ontologie, sondern die durch die Theorie des »>Begriffs«< geforderten
Bestimmungen [...].« (Horstmann: Ontologie und Relation, a.a.0., S. 46)

215

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

innerhalb des Begriffsganzen dar (ebd., 52, 55, 57).78 Doch als urspriingliche
Differenz ist es zugleich eine urspriingliche Synthesis, weil die Bedeutungs-
unterscheidung die Sphire der Sprache — den Begriffsrahmen — nicht verldsst.
Der fiir den Aussagesatz spezifische Unterschied fungiert in gleicher Weise
als der Raum, in dem fiir sich sinnlose Zeichen miteinander verkniipft werden
und sich, tiber die Beziehung zwischen den Sitzen, zur Gesamtheit eines
Sinnhorizontes zusammenschlieBen. Sofern jene Verhiltnisse aber bereits
gegeben sein miissen, damit tiberhaupt Sinnvolles erscheinen kann, fasst He-
gel das Urteil des Begriffs als »das Setzen der ihm schon immanenten Be-
stimmung« (WAL 1.1, 45). Gezeigt werden muss nun, inwiefern hierbei die
grammatisch-formale zugleich eine semantisch-inhaltliche Ausdifferenzie-
rung initiiert.

Gewohnlicherweise stellen wir uns unter einer wahren Aussage eine Pra-
dikation vor, in der einem empirischen oder vorgestellten Gegenstand eine
Eigenschaft, ein Pridikat, zugesprochen wird, das ihm in Wirklichkeit zu-
kommt. Abgesehen von der Schwierigkeit, wie sich Satz und Wirklichkeit
vergleichen lassen, ist diese Vorstellung fiir Hegels Begriffslogik vollig unzu-
reichend, weil darin lediglich einem »abstrakt Einzelnen« eine »abstrakte All-
gemeinheit« beigelegt wird. Subjekt und Priadikat erscheinen als voneinander
getrennt und unabhingig. Das Subjekt, von dem wir glauben, es habe ein Da-
sein jenseits des Urteils, ist fiir Hegel zunichst nur ein Name, ein bloes Zei-
chen: »[...] so ist das Subjekt als solches zunichst nur eine Art von Nahmen;
denn, was es IST, driickt erst das Préadikat aus, welches das Seyn im Sinne des
Begriffs enthilt.« (WdL II, 54) Die Bedeutung eines Wortes erschliefit sich
allein durch die Pradikate, die ihm zukommen, und nicht durch das unterstell-
te Sein des Bezeichneten. Man verfehlt demnach die eigentliche Bedeutungs-
genese, wenn man Aussagen wie »Daseinsurteile< behandelt, in denen einem
vorausgesetzten Dasein eine bestimmte Qualitédt zu- oder abgesprochen wird.
Deshalb versucht Hegel sie in einer nichsten Stufe als »Reflexionsurteile< zu
betrachten, d.h. als Aussagen iiber ein vereinzeltes Satzsubjekt, das durch ein
allgemeines Prédikat klassifiziert und mit anderen Subjekten in Beziehung
gesetzt wird. Dadurch erhebt sich das Subjekt aus seiner Vereinzelung und
kann selbst zum Teil eines groBeren Zusammenhanges werden; etwa in der
Form von Allaussagen (die bekanntest: » Alle Menschen sind sterblich«). Rein
formal betrachtet stehen sich dann die beiden Seiten des Reflexionsurteils
gleichrangig gegeniiber: »Insofern nemlich das Subject sich in die Allge-

78 Schon Holderlin versteht das Urteil als Ur-Teilung: »Urteil. ist im hchsten und
strengsten Sinne die urspriingliche Trennung des in der intellektualen Anschau-
ung innigst vereinigten Objekts und Subjekts, diejenige Trennung, wodurch erst
Objekt und Subjekt moglich wird, die Ur-Teilung.« (Hélderlin, Friedrich: Urteil
und Sein. In: ders.: Werke und Briefe, Bd. 2. Hrsg. v. Friedrich BeiBner u. Jo-
chen Schmidt, Frankfurt a. M. 1969, S. 591-592; hier S. 591)

216

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

meinheit erhoben hat, ist es in dieser Bestimmung dem Pridicate gleich ge-
worden, welches als die reflectierte Allgemeinheit auch die Besonderheit in
sich begreift; Subject und Pridicat sind daher identisch, d.i. sie sind in der
Copula zusammengegangen.« (WdL II, 77)

Im Zitat wird die besondere Stellung der Kopula in Hegels Urteilslehre
sichtbar. Die Verkniipfung »ist< steht offenbar wortlich fiir eine Identitatsthe-
se, die das Urteil zu erfiillen hat. Wie Theunissen prézisiert, ldsst sich die
Identititsforderung der Kopula jedoch nicht — anders als etwa Tugendhat
glaubt — als formalsprachliches Gleichheitszeichen ausdriicken; vielmehr
verweist die in der Kopula geforderte Identifizierung auf eine Einheit von
Identitit und Unterschied.” Mit dem Urteil als Ur-Teilung ergibt sich genau
jener Ort, an dem eine solche Identitdt durch eine interne Differenzierung
hindurch realisiert werden kann.

Im Reflexionsurteil ist die gesuchte Einheit jedoch nicht erfiillt. Zwar
kann sich das Subjekt iiber seinen Anschluss an andere Subjekte mit der glei-
chen Eigenschaft zu einem Gattungsbegriff aufschwingen, aber das Pradikat
bezeichnet nur eine Besonderheit dieser Gattung — sterblich zu sein nennt bei-
spielsweise nur eine besondere Bestimmung der Gattung Mensch (WdL II,
76). Wenn das Pridikat tatsdchlich das Subjekt vollstdndig beschreiben soll,
muss es die Totalitét aller moglichen Bestimmungen beinhalten. Dazu bedarf
es eines >disjunktiven Urteils«. Dieses enthélt »[...] erstens die concrete All-
gemeinheit oder die Gattung, in einfacher Form, als das Subjekt; zweytens
dieselbe aber als Totalitét ihrer unterschiedenen Bestimmungen« in der Posi-
tion des Pradikats (WdL II, 80). Da aber die Gattung ihrerseits nichts anderes
sein soll als die Ausdifferenzierung der moglichen Bestimmungen, treten Sub-
jekt und Pradikat in ein vollsténdig wechselseitiges Erklarungsverhiltnis. He-
gel nennt dies den »Begriffsunterschied¢, weil die disjunktive Aussage in bei-
den Gliedern nur die dem Begriff des Ausgesagten immanente Unterschei-
dung zum Ausdruck bringen. Beispiele fiir solche Ausdifferenzierungen gibt
Hegel in den miindlichen Zusétzen seiner Enzyklopddie:

»A ist entweder B oder C oder D; das poetische Kunstwerk ist entweder episch oder
lyrisch oder dramatisch; die Farbe ist entweder gelb oder blau oder rot usw. Die
beiden Seiten des disjunktiven Urteils sind identisch; die Gattung ist die Totalitéit
ihrer Arten, und die Totalitdt der Arten ist die Gattung. Diese Einheit des Allgemei-
nen und Besonderen ist der Begriff, und dieser ist es, welcher nunmehr den Inhalt
des Urteils bildet.«*

Im Gegensatz zur Wesenslogik, wo die beiden Reflexionsbestimmungen >Po-
sitives< und >Negatives< inhaltsleer >zu Grunde« gehen, steht mit der Urteils-

79 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.O., S. 435f.
80 Hegel: Enzyklopédie I, a.a.0., § 177, Zusatz, S. 330.

217

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

lehre eine begriindete Wechselseitigkeit zur Verfiigung. Seinen Grund findet
das Urteils in der inhaltlichen Erfiillung der Kopula als die Totalitédt der Gat-
tung und ihrer Arten.

Schwierigkeiten an dieser inhaltlichen Gleichsetzung bereitet indes die
Seite des Pridikats, die eine >Totalitdt« der Arten umfassen soll. Wie kann
man logisch-formal einen Abschluss der in den Beispielen angedeuteten Rei-
hen erkldaren? Eine empirische Aufzéhlung reiht die Arten blo duflerlich an-
einander und ist allenfalls zufilligerweise vollstdndig. Damit sich die Totalitét
der Arten mit Notwendigkeit ergibt, miissen sie durch ein immanentes Prinzip
verbunden sein, das sie voneinander unterscheidet und zugleich aufeinander
bezieht (WAL II, 81f). Ein solches Prinzip, nach dem sich die Arten zu einer
Totalitdt zusammenschlieBen, findet Hegel in der »negative Einheit«, die sich
iiber einen gegenseitigen Ausschluss ihrer Teile konstituiert. Dadurch wieder-
holt und verdoppelt sich die Gesamtstruktur des Urteils, Identitét in der und
durch die Differenz, auf der Seite des Pradikats:

»Das disjunctive Urtheil hat zunéchst in seinem Pridicate die Glieder der Disjuncti-
on; aber ebensosehr ist es selbst disjungirt; sein Subject und Pridicat sind die Glie-
der der Disjunction; sie sind in ihrer Bestimmtheit aber zugleich die als identisch
gesetzten Begriffsmomente, als identisch o) in der objectiven Allgemeinheit, welche
in dem Subjecte als die einfache Gatfung, und in dem Prédicat als die allgemeine
Sphére und als Totalitit der Begriffsmomente ist, und ) in der negativen Einheit,
dem entwickelten Zusammenhange der Nothwendigkeit, nach welchem die einfache
Bestimmtheit im Subjecte, in den Unterschied der Arten auseinandergegangen, und
eben darin deren wesentliche Beziehung und das mit sich selbst identische ist.«
(Ebd., 83)

Der Form nach mit sich selbst identisch sind die Momente des Begriffs, weil
die Bestimmung der Gattung nach dem gleichen Prinzip funktioniert wie die
Bestimmung der Arten. Die zwei Glieder des Urteils, das Subjekt und das
Pridikat, erhalten ihre konkrete Bedeutung jeweils in der Form einer negati-
ven Einheit, in der die Differenz zu einem Anderen ineins den gemeinsamen
Grund fiir ihre Beziehung aufeinander abgibt. Diese Ausdifferenzierung ist
die Bedingung fiir die sinnvolle Verwendung eines Begriffs. Welche Pradika-
te aber einem Subjekt zukommen und wie diese wiederum in Arten unter-
schieden werden, kann aus der logischen Perspektive nicht vorweggenommen
werden. Ob, wie im Beispiel, ein poetisches Kunstwerk in drei Hinsichten
unterschieden wird oder in fiinf, hingt von den moglichen Verkniipfungen
innerhalb eines gegebenen sprachlichen Zusammenhanges ab. Fiir die Ver-
wendung eines konkreten Begriffs aber ist die implizite Bedeutungsvielfalt —
wie immer sie auch im Einzelnen aussehen mag — notwendig, um iiberhaupt
sinnvolle Aussagen formulieren zu kénnen.

218

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Ein disjunktives Urteil, mit dem sich der vollstdndige Bedeutungsumfang
eines Wortes bestimmen ldsst, wird man indes weder in der alltdglichen noch
der philosophischen Sprachpraxis allzu haufig finden. Hegel behauptet dies
auch gar nicht; ihm geht es darum, dass jeder sinnvolle Gebrauch eines Aus-
drucks nur im Hinblick auf eine solche Implikation méglich ist und den aus-
differenzierten Begriff bereits zu Grunde legt (WdL II, 84). Verdeutlichen
kann man dies an Pradikaten mit einem expliziten Werturteil, die Hegel »>Be-
griffsurteile< nennt. Wenn ausgesagt wird, etwas sei gut, wahr, richtig usw.,
kann dies nur in Bezug auf ein bekanntes Kriterium fiir die Beurteilung ge-
schehen. Den zugehorigen MaBstab liefert der vollstindige Begriff des be-
urteilten Sachverhalts, so wie er in einem disjunktiven Urteil ausgedriickt wa-
re. Jedem Urteil ist in der Kopula die allgemeine Form des erfiillten Begriffs
als MaBstab oder Ideal mitgegeben. Zwischen einer Aussage iiber die Wirk-
lichkeit und der Wahrheit des Begriffs klafft demnach stets eine Liicke, ein
konstitutiver Bruch zwischen Sein und Sollen. Hegels Rede von der Ur-
Teilung erweist sich so als die interne Differenz der Sache selbst:

»Das Subject enthilt gleichfalls diese beyden Momente in unmittelbarer Einheit als
die Sache. Es ist aber die Wahrheit derselben, dal3 sie in sich gebrochen ist in ihr
Sollen und ihr Seyn; dif3 ist das absolute Urtheil iiber alle Wirklichkeit. — Dal} diese
urspriingliche Theilung, welche die Allmacht des Begriffes ist, eben so sehr Riick-
kehr in seine Einheit und absolute Beziehung des Sollens und Seyns aufeinander ist,
macht das Wirkliche zu einer Sache; ihre innere Beziehung, diese concrete Identitit,
macht die Seele der Sache aus.« (WdL 11, 88)

Mehrere zentrale Aspekte von Hegels Sprachphilosophie kommen in diesem
Zitat zum Ausdruck: Erstens wird die Formel der Phdnomenologie, »Substanz
ebenso sehr wie Subjekt¢, sprachlogisch spezifiziert. Die Sache ist nicht nur
Subjekt, weil sie als das grammatische Subjekt eines Satzes auftaucht. Sie
erweist sich aufgrund der Urteilsstruktur als wirklich subjektiv, da sie in der
Tat in der Pridikation in sich reflektiert ist, sofern das Pradikat das Aussage-
subjekt semantisch vollstindig beschreibt. Erst die beiden Seiten des Urteils
machen den ganzen Begriff der Sache aus. Reflexion bedeutet also nicht die
identische Spiegelung eines vorgidngigen Substrates, sondern die inhaltliche
Bestimmung in einer Differenzbeziehung; wie Hegel sagt: »[...] Bestimmun-
gen, die ihre Bedeutung nur in ihrer Beziehung haben.« (WdL II, 126)
Zweitens darf die »negative Einheit« des Begriffs nicht als in sich ruhende
Selbstidentitdt missverstanden werden. In eine vollkommen differenzlose
Einheit kann sie auch gar nicht iibergehen, ohne die Ur-Teilung, die >All-
macht des Begriffs< zu zerstoren.®' Die Sprache postuliert folglich ein Ideal,

81 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.O., S. 457f.

219

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

ein Sollen, das in der Bedeutungsgenese selbst angelegt ist und den MaBstab
fur die Beurteilung liefert: Eine Aussage ist dann wahr, wenn das Prédikat das
Aussagesubjet semantisch umfassend darstellt. Die in der Kopula geforderte
Identitdt indes wird in der grammatischen Struktur des Urteils zugleich un-
terminiert, da sich die Aquivalenz der beiden Seiten nur in der Form einer
Differenz artikulieren kann. Als wirklich identische wiren Subjekt und Préadi-
kat bloB tautologisch (A ist A), und keine Bestimmung wiirde stattfinden.*
Insofern beschreibt die von Hegel gesuchte Einheit von Identitit und Diffe-
renz in etwa jenes Bedingungsverhiltnis, das Derrida in der paradoxen For-
mulierung von einer Bedingung der Méglichkeit, die zugleich eine Bedingung
der Unmoglichkeit ist, festgehalten hat. Im néchsten Kapitel ist deshalb zu
klaren, ob Hegel den Widerspruch der Urteilsstruktur am Ende der Wissen-
schaft der Logik mit Hilfe einer »absoluten Idee« in eine finale Selbstidentitét
uberfiihrt oder ob diese konstitutive Differenz bestehen bleibt.

Drittens verweist die Spaltung der Sache in Sein und Sollen tiber das Ur-
teil hinaus auf die Formen des logischen Schlielens, d.h. auf ein bestimmtes
Verhiltnis von Sitzen zueinander. Denn um die »>Einheit der Beziehung von
Sollen und Sein« auszudriicken, bedarf es mehrerer Sdtze. Da Hegel den Ab-
schnitt zur Schlusslehre fast vollstindig analog zur Urteilslehre konzipiert, ist
es an dieser Stelle nicht notwendig, ihn im Einzelnen nachzuvollziehen. Fiir
das in Frage stehende Verhiltnis von Sollen und Sein ergibt sich im Rahmen
der Schlusslehre ein auf den ersten Blick einfacher Syllogismus. Den Ober-
satz bildet ein disjunktives Urteil, in dem ein Allgemeinausdruck in seine Be-
sonderheiten zerlegt wird, oder anders ausgedriickt, in dem sich Subjekt und
Pradikat entsprechen. Im Untersatz dagegen steht ein negatives Urteil, in dem
alle Bestimmungen, die dem Allgemeinausdruck zukommen koénnen und die
im Obersatz genannt sind, bis auf eine ausgeschlossen werden. Den Schluss
stellt sodann ein positives Daseinsurteil dar, das auf die einzige nicht ausge-
schlossene Bestimmung schlieBt.™

Im Unterschied zu einer rein formallogischen Syllogistik, in der zwei ver-
schiedene Priamissen durch einen gemeinsamen dritten Term aufeinander be-
zogen werden, hat Hegels disjunktiver Schluss den Anspruch, alle drei Glie-
der mit innerer Notwendigkeit zu verkniipfen: »Was gesucht wird — und was
Hegel [...] in dem »disjunktiven< Schlu8 zu finden behauptet — ist die Form
einer in sich selbst begriindeten Notwendigkeit, eine Notwendigkeit des Fol-

82 »In diesem Sinne kann der identische Satz sogar als begriffslos bezeichnet wer-
den.« (Lau, Chong-Fuk: Hegels Urteilskritik. Systematische Untersuchung zum
Grundproblem der spekulativen Logik. Miinchen 2004, S. 181)

83 In einer formalen Notation lautet der Schluss:

»A ist entweder B oder C oder D
A ist aber nicht C noch D
Also ist es B.« (WdL 11, 124)

220

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

gerns, die kein Postulat erfordert, in der alles, was anfangs gegeben ist, aus
dem System erwiesen werden muf.«** Eingelst ist dieser Anspruch insofern,
als weder der Untersatz noch die Konklusion inhaltlich iiber den Obersatz
hinausgehen. Da der Obersatz selbst durch eine Aquivalenz von Subjekt und
Pridikat charakterisiert ist, bleibt die gesamte Schlussfigur vollkommen dem
so gesetzten Begriff immanent.

Der Fortschritt des disjunktiven Schlusses gegeniiber dem Urteil besteht
darin, dass in der Auseinanderlegung in mehrere Sitze eine logische Bewe-
gung sichtbar wird, die bereits im disjunktiven Urteil als die Differenz zwi-
schen Sein und Sollen zum Tragen kommt. Dazu muss man die Schlussfigur
gleichsam umdrehen und von ihrer Konklusion her lesen. In jedem Daseins-
urteil ist ein Sollen angelegt, das die volle Begriffsbestimmung, die Entspre-
chung von Subjekt und Préidikat, antizipiert, ohne sie zu realisieren. Parado-
xerweise steht die Kopula »ist¢ fiir eine Identitdtsforderung und bildet doch
zugleich auch den Grund fiir die Unterscheidung der Satzrelata. Fiir Hegel
sind jedoch, anderes als fiir Aristoteles, Subjekt und Pradikat nicht duBerlich
durch die eigenstindige Instanz der Kopula verbunden.*’ Dies zeigt sich,
wenn man die Sollensforderung in ein Verhéltnis von mehreren Sitzen zuein-
ander, in einen Schluss iibersetzt. Als Bindeglied dient dort ndmlich eine Ne-
gation, ein negatives Urteil, das die im Daseinsurteil nicht genannten, wesent-
lich ausgeschlossenen Priadikate auffiihrt. Erst durch die Beriicksichtigung
dieser impliziten Differenzverhiltnisse erhdlt der in der Subjektposition ge-
brauchte Name seinen vollen Begriffsumfang und wahren Sinn. Weil im
Schlussverfahren nur noch Sitze aufeinander verweisen, wird das Vermitteln-
de zugleich das Vermittelte, keine andere Instanz als ihr logisches Verhiltnis
untereinander treibt die Bedeutungskonstitution vorwérts (WdL 11, 125).

Inwiefern Hegel diese logische Verkniipfung selbst als Methode der Dia-
lektik und deshalb als »absolute Idee« ansprechen kann, soll Thema des
nédchsten Kapitels werden. Im Folgenden geht es darum, den kursorischen
Durchgang durch die Urteilslogik abschliefend in Beziehung zu den bei Der-
rida und Wittgenstein aufgedeckten Formen darstellerischer Selbstimplikation
zu setzten. Dazu muss man die Urteilslehre in den groferen Zusammenhang
dessen stellen, was Hegel »Spekulation«< nennt und als Alternative zum menta-
listischen Reflexionsparadigma einfiihrt.

Obwohl >das Spekulative« zum Signum der Hegel’schen Dialektik avan-
ciert ist, gibt es im Gesamtkorpus nur wenige Textstellen, die den Terminus
erldutern. Neben den kurzen Ausfithrungen zum spekulativen Satz in der Vor-
rede der Phdnomenologie findet sich eine der pridgnantesten Formeln in der

84 Taylor: Hegel, a.a.0., S. 410.
85 Vgl. Aristoteles: Peri hermeneias, a.a.0., Kap. 10, 19b; vgl. auch Lau: Urteils-
kritik, a.a.0., S. 154.

221

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Wesenslogik, bezeichnenderweise in einer Anmerkung zum Abschnitt tiber
den Widerspruch: »Das spekulative Denken besteht nur darin, dal das Denken
den Widerspruch und in ihm sich selbst festhilt [...].« (WdL 1.2, 287) Be-
trachtet man ausgehend davon die Urteilslehre, wird deutlich, weshalb Hegel
wiederholt feststellen kann, »[...] dal der Satz, in Form eines Urtheils, nicht
geschickt ist, speculative Wahrheiten auszudriicken [...J« (WdL 1.1, 78). Ge-
mifl der Analyse der syntaktischen Form des Aussagesatzes sollen Subjekt
und Pridikat identisch sein. Nun ist aber, so Hegel, »[...] auch das Nichtiden-
tische des Subjects und Prédicats wesentliches Moment, aber dif ist im Urt-
heil nicht ausgedriickt« (ebd.). Beide Perspektiven auf das Urteil, einmal als
Identitdt, einmal als Differenz, sind jede fiir sich genommen einseitig und
unfihig, die eigentliche Bewegung der Bedeutungskonstitution iiberhaupt in
den Blick zu bekommen. Erst in der Kombination erscheint ein Widerspruch,
der den Raum fiir eine spekulative Betrachtung 6ffnet. Gemafl Hegels Defini-
tion des Spekulativen muss man diesen Widerspruch festhalten und darin zu-
gleich den Grund fiir die Entstehung einer bedeutungsvollen Einheit suchen.

Ein spekulativer Satz, wie er in der Vorrede der Phinomenologie erwihnt
wird, zielt jedoch nicht auf eine neue sprachliche Ausdrucksweise. Wie einige
Kommentatoren zu Recht konstatieren, gibt es im strengen Sinne keinen sol-
chen Satz, er existiert nicht als eine vom normalen Urteil verschiedene
Form.* Dies mag ebenfalls erkliren, weshalb Hegel in der Wissenschaft der
Logik statt von einem >spekulativen Satz< eher von einem »>spekulativen Den-
ken« redet. Es kommt darauf an, die gewohnlichen Sdtze der Sprache in der
ihnen eigenen Widerspriichlichkeit wahrzunehmen, und nicht, eine alternative
Notation oder Grammatik aufzustellen.

Zudem setzt sich Hegel mit dem Ausdruck >Spekulation< terminologisch
von der Reflexionsphilosophie ab, ohne sie vollstindig aufzugeben. Festge-
halten wird an der in der Reflexion angelegten Bewegung auf ein Anderes
hin, aber mit diesem Anderen ist nun nicht mehr ein dullerer Gegenpart zum
Reflektierenden gemeint. Auch das Bewusstsein als archimedischen Punkt der
Reflexion will Hegel verabschieden. Spekulation steht entsprechend fiir einen
Prozess, bei dem sich die sprachinternen Bedeutungsunterschiede so aufein-
ander beziehen, dass die einzelnen bedeutenden Einheiten als das Resultat
einer Differenzierung erscheinen und ihre Beziehung auf Anderes, ihren im-
manenten Widerspruch, in sich aufnehmen. Derrida kann deshalb sagen: »Der
Ursprung der Spekulation wird eine Differenz.« (G, 65)

Wenn Derridas Folgerung zutrifft, dann scheint in der Spekulation eine
Form der Selbstbeziehung auf, die keine identische Basis mehr voraussetzt.

86 Vgl. u.a. Wohlfart, Giinter: Der spekulative Satz. Bemerkungen zum Begriff der
Spekulation bei Hegel. Berlin/New York 1981, S. 243; Schubert: Strukturge-
danke, a.a.0., S. 261; Lau: Urteilskritik, a.a.O., S. 120.

222

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

Schon der Begriff »Spekulation« trdgt in sich selbst eine Differenz aus: Einer-
seits bewahrt er etymologisch das speculum, den Spiegel und die Riickkehr
auf sich, andererseits bedeutet er im alltdglichen Gebrauch ein Hinausgehen
iiber das unmittelbar Vorhandene auf eine ungewisse Zukunft.*” Gerade in der
Urteilskritik hat sich herausgestellt, dass jedes Urteil in der Subjekt-Préadikat-
Form bereits eine Einheit antizipieren muss, deren Verwirklichung nur durch
die und in der Differenz der Satzglieder moglich wird. So gesehen kann man
der Spekulation eine konstitutive Temporalitit beilegen, oder wie Theunissen
sich ausdriickt: »Sie formuliert die Gegenwart des absolut Zukiinftigen.«** In
dieser treffenden Charakterisierung kommt noch einmal die ganze Darstel-
lungsproblematik der Hegel’schen Logik zur Sprache. Was das Urteil zu arti-
kulieren vorgibt, die »unterschiedslose Identitit« (WdL II, 58) von Subjekt
und Pridikat bzw. Gegenstand und Begriff, kann es in seiner Funktion als Ur-
Teilung niemals erfiillen. Dennoch verweist es kraft seiner internen Struktur
auf eine zukiinftige Prisenz, die es selbst immer wieder aufschieben muss.*

Ein Uberschuss der Syntax iiber die Semantik, vergleichbar mit Derridas
yRe-Markierung¢, kennzeichnet folglich auch Hegels spekulatives Sprachver-
stindnis. Beide sehen darin den Prozess begriindet, der iiberhaupt erst eine
Signifikation im differenten Geflecht der Signifikanten erlaubt.”® Fiir Derrida
wie fiir Hegel bewirkt die tiberschieBende Syntax eine notwendige Auswei-
tung des semantischen Gehalts eines sprachlichen Zeichens. Ausgehend von
einem positiven Daseinsurteil, das bloB einen Teilaspekt des Satzsubjekts
pradiziert, muss man durch die Hinzunahme der negativ darin enthaltenen
Bestimmungen zu einer Aquivalenz von Subjekt und Pridikat gelangen. Aber
wihrend dieser Uberschuss laut Derrida eine Unentscheidbarkeit und eine
unkontrollierte Ausstreuung von Sinn bewirkt, scheint Hegel ihn zum letzten
Vernunftprinzip zu erkldren und als dialektische Struktur selbst festhalten zu
wollen.

Gegen die spekulative Dialektik fiihrt die Dekonstruktion die sich wider-
sprechenden Implikationen eines Begriffs oder Konzepts ins Feld, die deshalb

87 Vgl. Hegel: Enzyklopidie 1., a.a.0., § 82, Zusatz, S. 178.

88 Theunissen: Sein und Schein, a.a.0., S. 441. Weniger emphatisch schreibt Ste-
keler-Weithofer: »Wir begreifen etwas nadmlich immer erst auf dem Weg tiber
einen Vorbegriff, durch den Grobeinordnungen artikuliert werden, welche die
Moglichkeit der Ausgrenzung und dann auch das Begreifen der besonderen und
einzelnen Teilbereiche wesentlich mitbestimmt. [...] »Spekulationc ist fiir Hegel
Titel fur eine hoherstufige Betrachtung von themenbestimmenden Vorbegriffen.
Das Wort tiberschreibt ein Formmoment der Reflexion, entsprechend der Be-
deutung des lateinischen >speculari<, »von einem Wachturm aus beobachten<.«
(Stekeler-Weithofer: Selbstbewuftsein, a.a.0., S. 53)

89 Insofern koénnte man Theunissens Formulierung auch umkehren und von einer
»uneinholbaren Zukunft des absolut Gegenwirtigen« sprechen.

90 Vgl. Schubert: Strukturgedanke, a.a.0., S. 171.

223

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

nicht die Momente einer umfassenden, >wahren< Einheit bilden, weil sie sich
gegenseitig ausschlieBen. Aus der Sicht der Wissenschaft der Logik jedoch
gehort ein solches absolutes Ausschlussverhiltnis noch in die Vorstellungs-
welt der Reflexionsphilosophie, wo der Widerspruch zu Grunde geht.”’ Fiir
die Urteilslehre hingegen stellt eine widerspriichliche Beziehung von Pradika-
ten zu einem Subjekt kein Problem dar, im Gegenteil. Damit eine Proposition
einen Begriff vollstindig in seiner Bedeutungsspanne ausschopfen kann (und
auf nichts anderes will die gesamte Begriffslogik hinaus), miissen die ver-
schiedenen impliziten Bedeutungen sogar notwendigerweise in einem gegen-
seitigen Ausschlussverhiltnis stehen, das wiederum im gemeinsamen Prinzip
des Widerspruchs griindet (WdL II, 81). Da dieses Prinzip, in dem eine nega-
tive Beziehung zugleich die Bedingung fiir die Einheit darstellt, auf den Aus-
sagesatz insgesamt zutrifft, meint Hegel darin das fundamentale Prinzip der
Logik tiberhaupt, die absolute Idee, gefunden zu haben.

Die sich aufdringende Frage, ob die Dekonstruktion eventuell dialekti-
scher ist, als sie selbst zugibt, oder die Dialektik dekonstruktiver, als ihre In-
terpreten annehmen, l&sst sich erst vor dem Hintergrund einer Betrachtung der
absoluten Idee in ihrer Funktion als Methode beantwortet. Vorldufig kann
eine Engfiihrung mit Wittgensteins Regelbegriff zeigen, inwiefern auch das
Widerspruchsprinzip in seiner begriffslogischen Ausarbeitung eine performa-
tive Selbstlegitimation des gesamten Hegel’schen Logik-Projekts leisten
kann. Mit den Philosophischen Untersuchungen, die von einer Pluralitit der
geregelten Sprachspiele ausgehen und diese ihrerseits durch eine methodisch
plurale Darstellung zum Ausdruck bringen, teilt die spekulative Dialektik die
Uberzeugung, dass sich das logische Prinzip selbst nicht in einem einzigen
Satz aussprechen ldsst. Vielmehr nennt der Gesamtzusammenhang von sinn-
vollen Sétzen den Ort, an dem sich die logische Form der Bedeutungsgenese
zeigen muss. Gleichwohl gibt Hegel die Uberzeugung von der durchgingigen
Allgemeinheit dieser Logik nicht auf, setzt sie jedoch als in sich selbst wider-
spriichlich und prozessual an. Von daher muss der Text der Logik, der nichts
anderes als eine Verkettung von Sitzen darstellt, von Beginn an von ihr
durchdrungen sein und aus ihr seine logischen Ubergiinge erhalten.

Wittgensteins Einwand, die Regel eines Sprachspiels lasse sich nur be-
schreiben und nicht endgiiltig begriinden, trifft allerdings in verschirfter Wei-
se auf eine systematische Darstellung mit einem kontinuierlichen logischen
Prinzip zu: Um das allgemeine Prinzip vollstdndig zu erfassen, miisste man
eine Position auflerhalb des Systems einnehmen kénnen — eine Mdoglichkeit,

91 »Die Urtheils-Bestimmung [...] ist nicht die rein qualitative des unmittelbaren
Seyns, welche nur einem Anderen ausser ihm entgegenstehen soll. Noch ist sie
Bestimmung der Reflexion, die sich nach ihrer allgemeinen Form als positiv und
negativ verhilt, deren jedes als ausschliessendes gesetzt, und nur an sich iden-
tisch mit der andern ist.« (WdL 11, 66)

224

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AM ABGRUND DER REFLEXIONSPHILOSOPHIE

die Hegel kategorisch verwirft. Wie aber kann die logische Struktur der Dar-
stellung dennoch selbst zu einem durchsichtigen Gegenstand der Darstellung
werden? Dazu bedarf es einer Art von Selbstanwendung oder, um einen Be-
griff aus der Systemtheorie zu verwenden, eines »re-entry«.’” In der Tat arbei-
tet die Wissenschaft der Logik stindig mit solchen Wiedereinfithrungen von
Unterscheidungen innerhalb des Unterschiedenen, etwa wenn sie die Bezie-
hung der Bestimmungen im Pridikat auf die gleiche Weise fasst wie die Be-
zichung zwischen Subjekt und Priadikat in der Aussage. Allerdings kann die
Selbstanwendung einer Differenzierung auf das Differenzierte die Primardif-
ferenz niemals einholen. Zu dieser Einsicht kommen sowohl die Systemtheo-
rie als auch die Dekonstruktion. Im Prozess der fortwdhrenden Einsetzung
von Differenzierungen wird immer nur der nicht aufgehende Rest, die Unhin-
tergehbarkeit der fundamentalen Differenz selbst sichtbar.”

Demnach miisste Hegels Formel fiir die Spekulation, »im Widerspruch
sich selbst festhalten<, bzw. in den Worten der Phdnomenologie des Geistes,
»>in der absoluten Zerrissenheit sich selbst finden< (PhG, 27), konsequenter-
weise auch auf die Erkenntnis der absoluten Idee zutreffen. Wenn die Idee
eine inhaltlich Ausformulierung des Widerspruchsprinzips sein soll, kann ihre
Darstellung keine absolute Identitdt von Form und Inhalt fiir sich beanspru-
chen, ohne in fundamentaler Weise gegen ihr eigene Logik zu verstoBen.”*
Die Moglichkeit einer performativen Kohidrenz der gesamten Darstellung
héngt mit anderen Worten davon ab, ob Hegel seiner eigenen These von der
konstitutiven Differenz in der doppelten Negation auch im Methoden-Kapitel
treu bleibt.

92 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1997,
S. 1791t

93 Interessanterweise sprechen sowohl Luhmann als auch Derrida diesem Prozess
»Rationalitdt< zu: Luhmann, weil er darin das Prinzip einer >funktionalen Ausdif-
ferenzierung« sieht, und Derrida, weil der so beschriebene Aufschub die Funk-
tionsweise der Schrift und damit Voraussetzung jeder moglichen Bedeutungsbe-
stimmung ist (vgl. ebd.; und G, 23).

94 Einen solchen Verdacht hegt unter anderem Adorno: »Hegel zufolge bedarf es
konstitutiv des Nichtidentischen, damit Begriffe, Identitit zustande kommen; so
wie es umgekehrt des Begriffs bedarf, um eines Nichtbegrifflichen, Nichtidenti-
schen sich bewuf3t zu werden. Nur verletzt er seinen eigenen Begriff von Dialek-
tik, der gegen ihn zu verteidigen wire, indem er ihn nicht verletzt, ihn zur ober-
sten widerspruchsfreien Einheit zusammenschlieBt.« (Adorno: Drei Studien zu
Hegel, a.a.0., S. 133)

225

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

5. Figuren des Raumes
a) Die absolute Idee und der Kreis

Mehrfach wurde in den vorhergehenden Abschnitten zu Hegels Wissenschaft
der Logik Fragen zum Status und zur Bedeutung der >absoluten Idee« aufge-
worfen und mit Verweis auf eine spitere Behandlung zuriickgestellt. Diese
sollen nun aufgegriffen und im Hinblick auf die Leitthese von einer rdumli-
chen Differenzierungsbewegung als dem Grund bzw. Abgrund der Selbstlegi-
timation der spekulativen Dialektik untersucht werden. Eine erste entschei-
dende Problematik hat sich im Zusammenhang von Hegels Kritik am linearen
Zeitbegriff ergeben. Die im Schlusskapitel der Phdnomenologie des Geistes
geforderte »Tilgung der Zeit< durch den Begriff ldsst sich vor dem Hinter-
grund der Naturphilosophie zunichst als die Zuriickweisung einer linearen
Zeitvorstellung verstehen. Damit ist jedoch keine absolute Zeitenthobenheit
des Begriffs behauptet. Eine alternative Zeitlichkeit des Begriffs zeichnet sich
im Rahmen der Wesenslogik ab, in der das Wesen als eine >Erinnerung des
zeitlos vergangenen Seins< eingefiithrt wird. Zeitlos bedeutet dort, dass die
Seinsbestimmungen keiner vergangenen Gegenwart angehoren, sondern im
Begriff, d.h. den impliziten Bedeutungsdimensionen der Sprache, aufbewahrt
sind. Da ferner die lineare Zeit in der Phdnomenologie mit dem Dasein des
Begriffs verbunden wird, kann Hegel in der Wesenslogik die Erinnerung als
das »zu Grunde gehen des unmittelbaren Daseins< bezeichnen (WdL 1.2, 321).
Insofern zielt die Reflexion nicht auf eine ihr zeitlich vorhergehende Anwe-
senheit, sie expliziert vielmehr die immanenten, erinnerten Beziehungen des
begrifflichen Systems.' Zwar hat auch der Begriff selbst ein Dasein in der
Zeit, er hat eine Geschichte, doch die Logik interessiert sich nur fiir die in den
Begriffen enthaltene Verweisstruktur und nicht fiir ihre historische Vergan-
genheit.

Dennoch sind die logischen Verhiltnisse keineswegs statisch oder ahisto-
risch. Sie beschreiben eine Bewegung, die durch die Negationsbeziehungen
der Begriffe untereinander fortschreitet. Ein Versuch, das Wesen dieser diffe-
renzierenden Bewegung selbst zu erkldren, kann deshalb darin bestehen, sie
gleichsam als Ursprung der Zeit anzusetzen und in ihrer »temporalisierendenc
Funktion zu betrachten. Trifft dies zu, miisste die absolute Idee, mit der Hegel
die Methode der Begriffsbewegung selbst fassen mochte, den verzeitlichen-
den Prozess als solchen zum Inhalt haben. Anders ausgedriickt: Wenn die

1 »Dall Hegel in dieser seiner Dekonstruktion der metaphysischen Anamnesis die
Metapher von der zeitlosen Vergangenheit gebraucht, verweist explizit darauf,
daf3 es sich bei dieser Bewegung des logischen Konstitutionsprozesses nicht ein-
fach um eine lineare, zeitliche Abfolge handelt.« (Schubert: Strukturgedanke,
a.a.0., S. 174)

226

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Negativitdt, wie in der Darstellung von Hegels dialektischer Zeitanalyse an-
gedeutet, tatsdchlich den Ursprung der Zeitlichkeit skandiert und der Begriff
sich durch eine doppelte Negation ausdifferenziert, kann die »absolute Idee«
einer solchen Selbstauslegung des Begrifflichen in der zeitlichen Differenzie-
rung der Negationsbewegung gesucht werden.

Eine zweiter Fragenkomplex ergibt sich aus der vorhergehenden Betrach-
tung der Urteilslehre. Aus der dort eingenommenen sprachphilosophischen
Perspektive wird in der logischen Form des Urteils, des Aussagesatzes, und
ndherhin in der Verkniipfung von Aussagen in Schliissen die Bedeutungsge-
nese eines besonderen Begriffs innerhalb des allgemeinen Begriffssystems
sichtbar. Als jurspriingliche Synthese< antizipiert jeder Aussagesatz in der
Kopula die Identitdt von Subjekt und Pridikat, die er jedoch aufgrund seiner
eigenen Struktur nur durch eine Differenz hindurch realisieren kann. Da He-
gel die Idee formal als die Einheit der Identitdt und der Differenz bestimmt
(Enz, § 214), muss geklart werden, ob sich die absolute Idee ebenfalls durch
eine konstitutive Differenzierung auszeichnet oder — wie vielfach angenom-
men — doch auf einen Identititspunkt jenseits aller Differenz zielt.

Die zweite Frage nach dem Verbleib der Differenz in der absoluten Idee
wire also die umfassendere, an die sich das Problem, inwiefern die Differen-
zierung im Sinne einer Verzeitlichung angesprochen werden kann, erst an-
schlieBen ldsst, wenn mit der Identitit oder Einheit der Idee nicht jedwede
Differenz ausgeschlossen ist. Um {iiberhaupt eine Vorstellung davon zu be-
kommen, was Hegel mit >Idee< und weiterhin mit >absoluter Idee< meint,
lohnt ein Blick auf die Stellung des entsprechenden Textabschnitts und seine
Unterteilungen.

Der mit >Ideec tiberschriebene Abschnitt macht den dritten und letzten
Teil der Begriffslogik aus. Deren erster Abschnitt zur »Subjektivitit< beinhal-
tet die Urteilslehre und die Logik der Schlussverfahren, in denen Hegel die
allgemeinen sprachinternen Beziehungen herausarbeitet, nach denen ein be-
sonderer Begriff seine Bedeutung erhalten kann. Darauf folgt der Abschnitt
zur >Objektivitét¢, in dem die formal-grammatische Analyse der Bedeutungs-
genese in einen Zusammenhang mit der objektiven Wirklichkeit gebracht
wird. Welche Modelle der Weltbeschreibung stehen zur Verfiigung und wie
verhalten sich diese zu den Ergebnissen der Urteilskritik? Nacheinander be-
handelt Hegel hier den Mechanismus, den Chemismus und die Teleologie
(Zweckrelation) als verschiedene Weisen, wie sich Begriffsstrukturen in den
realen Beziehungen der Objekte wiederfinden. Es sei an dieser Stelle blof3
angedeutet, dass alle drei Modelle gemessen an der zuvor aufgedeckten inter-
nen Ausdifferenzierung von sprachlicher Bedeutung defizient bleiben. Wor-
auf aber will Hegel hinaus? Geht es nur um die Angemessenheit von (wissen-
schaftlichen) Erkldrungsmodellen der Welt, um Weltbilder? In gewisser Wei-
se sicherlich auch. Allerdings prizisiert ein Zusatz aus der Enzyklopédie:

227

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

»Aus der bisherigen Erérterung ist zu entnehmen, wie verkehrt es ist, Subjektivitdt
und Objektivitit als einen festen und abstrakten Gegensatz zu betrachten. Beide sind
schlechthin dialektisch. Der Begriff, welcher zunéchst nur subjektiv ist, schreitet,
ohne daf} er dazu eines duBleren Materials oder Stoffs bedarf, seiner eigenen Tétig-
keit gemdf3 dazu fort, sich zu objektivieren, und ebenso ist das Objekt nicht ein Star-
res und ProzeBloses, sondern sein Prozef ist der, sich als das zugleich Subjektive zu
erweisen, welches den Fortgang zur Idee bildet.«

Die »subjektive« Logik des Begriffsgefiiges muss, wenn der Begriff tatséch-
lich alle Wirklichkeit umfassen soll und absolut gilt, ebenso die Objektivitit
bestimmen. Allerdings ist damit nicht gemeint, die mannigfaltige Wirklichkeit
stehe dem subjektiv begrifflichen Erkennen wie ein »Ding an sich< gegeniiber
und werde lediglich durch die Verstandeskategorien zu einer Erscheinung fiir
die sinnliche Wahrnehmung. Einen Beleg dafiir liefert die zu Beginn des Ob-
jektivitdts-Abschnitts eingeschobene Kritik am ontologischen Gottesbeweis,
dem laut Hegel ein falsches Verstindnis des Verhiltnisses von Begriff und
Dasein unterliegt. So verweist der Begriff nicht auf ein anderes Dasein auf3er-
halb seiner selbst, sondern »der Begriff, auch als formaler, enthélt schon un-
mittelbar das Seyn [...]J« (WAL II, 128). Es bedarf daher keines formalen
Schlusses vom Begriff Gottes auf seine Existenz. In seinen Vorlesungen Zur
Geschichte der neueren Philosophie bringt Schelling die Position Hegels an-
schaulich auf den Punkt, wenn er feststellt, Hegels »[...] Meinung ist viel-
mehr: der wahre Schopfer ist der Begriff; mit dem Begriff hat man den
Schopfer und braucht keinen andern auBer diesem«.” Was aber fiir Gott gilt,
wird umso mehr fiir die Welt der endlichen Objekte gelten. Auch ihr Dasein
ist immer schon im Begriff, oder besser, der Begriff muss sich aus seiner ei-
genen Fortbestimmung heraus objektivieren.

Im Mittelpunkt von Hegels Interesses kann demnach nicht die Uberwin-
dung des Gegensatzes von Dasein und Begriff stehen; dies war Aufgabe der
Phdnomenologie des Geistes und ist Voraussetzung fiir die gesamte Logik. In
der Begriffslogik bedeutet Objektivitidt immer schon die Totalitét einer Wirk-
lichkeitsvorstellung. Im Gegensatz zur Subjektivitdt des Begriffs, die sich mit
den sprachinternen, grammatischen Beziigen befasst, zielt die Betrachtung der
objektiven Seite des Begrifflichen auf die allgemeinen Zusammenhinge des
Inhalts. Zwischen beiden besteht scheinbar ein erheblicher Unterschied, da

2 Hegel: Enzyklopidie 1, a.a.O., § 194, Zusatz, S. 351. In einem weiteren Zusatz
behandelt Hegel den Mechanismus vor allem im Sinne eines Erklarungsmodells
der »neueren Naturforschung« (ebd., § 195, Zusatz, S. 353).

3 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Zur Geschichte der neueren Philosophie.
Miinchener Vorlesungen. Leipzig 1984, S. 145. Kritisch merkt Schelling aller-
dings an, dass Hegel dem absoluten Begriff die Fahigkeit zur Erkenntnis zu-
spricht, wodurch zumindest evoziert wiirde, dem Begriff stiinde ein Gegenstand
der Erkenntnis duflerlich gegeniiber.

228

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

sich die Verhiltnisse der durch Sprache artikulierten Realitdt nicht per se aus
dem logischen Aufbau der sprachlichen Bedeutungszuschreibung ableiten
lassen. Genau auf eine solche Herleitung jedoch will Hegel offenbar hinaus:

»Es muB allerdings zugegeben werden, dall der Begriff als solcher noch nicht voll-
stindig ist, sondern in die /dee sich erheben muf}, welche erst die Einheit des Be-
griffs und der Realitét ist; wie sich in dem Verfolge durch die Natur des Begriffes
selbst ergeben muB. Denn die Realitit, die er sich gibt, darf nicht als ein dusserliches
aufgenommen, sondern muf} nach wissenschaftlicher Foderung aus ihm selbst abge-
leitet werden.« (WdL 11, 20f.)

Unabhingig davon, ob der Ubergang von der Schlusslehre in den Mechanis-
mus dem Anspruch einer wissenschaftlichen Folgerung geniigt, liegt das Ziel
des Abschnitts zur Objektivitit unbestritten darin, die Wirklichkeit so anzu-
schauen, dass sich in ihr die logische Bewegung des Begriffs selbst offen-
bart.* Und gerade in der Wendung »wie sich ... selbst ergeben muss«, die
Hegel nicht ohne Grund hervorhebt, liegt ein Schliissel fiir das Verstindnis
des Objektivititskapitels. In den Naturprozessen muss ein logisches Verhilt-
nis nachgewiesen werden, das den zuvor aufgedeckten sprachlogischen Ver-
hiltnissen entspricht. Der eigentiimliche Zwischenstatus dessen, was Hegel an
dieser Stelle »Realitdt< nennt, birgt die Gefahr eines anhaltenden Missver-
stindnisses der begriffslogischen Objektivitdtsbetrachtung, denn die Ausfiih-
rungen tiber die Realitdt gehdren weder vollstdndig in eine Ontologie noch
eine Epistemologie.” Weil die Unterscheidung zwischen Innen und AuBen,
Subjekt und Objekt insgesamt in die Sphire des Begrifflichen fillt, werden
die Beziehungen der Objekte im Hinblick auf ihre Fahigkeit untersucht, den
Begriff zu verwirklichen, ohne dabei dem Begrifflichen dullerlich zu sein.

4 Alexander Oberauer bezweifelt nicht nur die Plausibilitit des Ubergangs zwi-
schen den beiden Abschnitten, er stellt dariiber hinaus die Notwendigkeit des
Objektivitdtskapitels insgesamt in Frage. Sein Argument dafiir lautet, dass be-
reits durch die Schlussformen eine immanente Bestimmung des Begriffs gege-
ben und der Gegensatz zwischen Begriff und Sache liangst gefallen sei. (vgl.
Oberauer, Alexander: Begriff und Objektivitit. In: Koch, Anton Friedrich/
ders./Utz, Konrad (Hg.): Der Begriff als die Wahrheit. Zum Anspruch der He-
gelschen »Subjektiven Logik«. Paderborn 2003, S. 101-117; hier S. 114ft.).

5 Entlang dieser Scheinalternative lassen sich eine ganze Reihe von Interpretatio-
nen des dritten Buches der Wissenschaft der Logik einordnen. Eine tendenziell
ontologische Lesart vertreten beispielsweise Taylor und Horstmann (vgl. Taylor:
Hegel, a.a.0., S. 415f.; Horstmann: Ontologie und Relation, a.a.O., S. 70ff.); fiir
eine epistemologische Auslegung hat sich dagegen Hans Friedrich Fulda immer
wieder mit Vehemenz eingesetzt (vgl. u.a. Fulda, Hans Friedrich: Hegels Logik
der Idee und ihre epistemologische Bedeutung. In: Halbig, Christoph/Quante,
Michael/Siep, Ludwig (Hg): Hegels Erben. Frankfurt a. M. 2004, S. 78-137).

229

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Das scheinbar Paradoxe dieser Perspektive, die einerseits die Objektivitdt
immer schon zum integralen Bestandteil des Begriffs erklart, andererseits in
den verschiedenen Gegenstandsverhiltnissen erst nach dem Ausdruck des
Begrifflichen sucht, ldsst sich dadurch erklédren, dass Hegel nicht allen Reali-
tatsbetrachtungen den gleichen Wahrheitsgehalt zugesteht. In mechanisti-
schen Erkldrungen beispielsweise werden die Objekte duBerlich aufeinander
bezogen und nicht durch ihr Verhiltnis konstituiert: »Di3 macht den Charak-
ter des Mechanismus aus, dal welche Beziehung zwischen den Verbundenen
Statt findet, diese Beziehung ihnen eine fremde ist, welche ihre Natur nichts
angeht [...]J.« (WdL II, 133) Sprachlogisch entspricht dem mechanischen
Verhéltnis deshalb das Daseinsurteil, in dem Subjekt und Prédikat ebenfalls
fremd und &uBerlich miteinander zusammengebracht werden. Ebenso wenig
wie sich die Bedeutung eines Ausdrucks durch Daseinsurteile kldren ldsst,
wird folglich das Sein eines Objekts allein anhand von mechanistischen Kau-
salketten bestimmbar.

In dieser Parallelisierung des Gegenstandsbereiches mit sprachlogischen
Verhiltnissen der Bedeutungskonstitution liegt die eigentliche Pointe der dia-
lektischen Objektivitdtsbestimmung. Alle Gegenstinde der Welt, seien sie
Objekte der Wahrnehmung oder der Gedanken, werden zu dem, was sie sind,
nur aufgrund einer umfassenden signifikativen Verweisstruktur. Den Kulmi-
nationspunkt der Argumentation bildet eine wechselseitige Bestimmung der
Objekte, ein »Ganzes von gegenseitigen Ursachen¢, das Hegel Teleologie oder
Zweck nennt (WAL II, 154ff)). Erst im Zweckverhiltnis scheint eine Mog-
lichkeit auf, wie auch die realen Gegenstinde sich gegenseitig durch ein Prin-
zip konstituieren, das ihnen nicht duBlerlich gegeniibersteht. Dazu darf der
Zweck kein dem Objekt fremder sein, der es zu einem blofen Mittel macht.
Eine solche Zweck-Mittel-Relation wire laut Hegel »gewalttdtige, da sie den
Gegenstand nicht in seiner inneren Natur bestimmt und lediglich fiir etwas
anderes benutzt:»Dal} der Zweck sich unmittelbar auf ein Object bezieht, und
dasselbe zum Mittel macht, wie auch daf3 er durch dieses ein anderes be-
stimmt, kann als Gewalt betrachtet werden, insofern der Zweck als von ande-
rer Natur erscheint, als das Object [...].« (WAL II, 165)°

Nur als inneres Zweckverhéltnis, als Selbstzweck, kommt der Realitit ei-
ne Struktur zu, die der sprachlogischen Bedeutungsgenese im Urteil bzw.
Schluss korrespondiert. Deshalb lassen sich erst in einer solchen Betrach-
tungsweise wahre Urteile tiber die Wirklichkeit formulieren und tiberpriifen.
Umgekehrt kann Hegel nun sagen, die Objektivitit sei, wenn sie als Selbst-
zweck verstanden wird, die Realisierung des Begriffs, die EntduBerung der

6 Es liegt deshalb gar nicht fern, in Hegel einen frithen Kritiker der instrumentel-
len Vernunft zu sehen (vgl. Stekeler-Weithofer: Selbstbewuftsein, a.a.O., S.
301-315).

230

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

inneren Form der Begriffsbestimmung. Fiir die subjektive Begriffslogik folgt
daraus, dass die aufgezeigte Bewegung innerhalb der Satzstruktur in der Tat
den Inhalt der sprachlichen Ausdriicke vollstindig bestimmen kann. Die
scheinbar den Sinnzuschreibungen dulere Wirklichkeit wére dann nichts an-
deres als die »urspriinglich innere Aeusserlichkeit des Begriffs« (WdL II,
171).” Ubertrigt man diesen Befund in die Terminologie der linguistischen
Zeichentheorie, lédsst sich das Ergebnis des Objektivitidtskapitels mit den Wor-
ten Derridas so beschreiben: »Das Signifikat fungiert [...] seit je als ein Signi-
fikant.« (G, 17)®

Mit dem Selbstzweck erreicht Hegels Begriffslogik ein Bewegungsprin-
zip, das der logischen Syntax und der Seite des Inhalts gleichermallen zu-
kommt. Lasst die Urteilslehre noch die Moglichkeit offen, dass sich die dar-
gelegte Bedeutungsausdifferenzierung lediglich auf eine subjektive, der Wirk-
lichkeit bloB aufgepriagte Form des menschlichen Verstandes bezieht, soll der
Abschnitt zur Objektivitit belegen, dass Realitit selbst, so wie sie uns je be-
gegnet, bereits in der Organisation ihrer Mannigfaltigkeit von begrifflichen
Strukturen durchdrungen ist. Pointiert ausgedriickt: Jede Begegnung mit >rea-
len< Objekten bedarf bereits der im Kapitel zum Schluss aufgezeigten imma-
nenten Bedeutungsausdifferenzierung. In dieser Verklammerung von Begriff
und Realitét liegt dann das umfassende Prinzip, das sowohl die Prozesse der
Natur als auch des Geistes steuert. Dies ist der Bereich der »Idee<, und ihre
erste Erscheinungsform ist laut Hegel das >Lebenc.

Was das Schicksal der Differenz-These aus der Urteilslehre betrifft, so be-
steht sie zumindest bis zum Beginn des Kapitels zur Idee weiterhin und un-
verdndert fort, da die Objektivitét ebenfalls durch ein internes Negationsver-
hiltnis organisiert ist: »Der teleologische ProceB«, so Hegel, »ist Ueberset-
zung des distinct als Begriffs existierenden Begriffs in die Objectivitit; es
zeigt sich, daB3 dieses Uebersetzen in ein vorausgesetztes Anderes das Zu-
sammengehen des Begriffs durch sich selbst, mit sich selbst ist.« (WAL 1,

7 Oder wie es in einem Zusatz der Enzyklopédie heifit: »Die Objektivitit ist so
gleichsam nur eine Hiille, unter welcher der Begriff verborgen liegt.« (Hegel:
Enzyklopidie I, a.a.0., § 212, Zusatz, S. 367)

8 »Es gibt kein transzendentales Signifikat, nur den Schein eines solchen, der der
Form des Anundfiirsichseins der Kategorien geschuldet — und mithin durchaus
realer Schein — ist. Gleichwohl gibt es einen Unterschied; nicht jedes Wort ist
eine Kategorie. Was die Kategorie von den gewdhnlichen, empirischen oder
ynomenklatorischen< Begriffen unterscheidet, ist jedoch einzig und allein die
Tatsache, daf sie die alle Begriffe, Sprachzeichen und -funktionen konstituie-
rende Negativitit in sich selbst reflektieren. Die Kategorie ist die gesetzte Refle-
xion der Reflexion-in-sich-und-Anderes (vdifférance<), welche jede signifikante
Struktur charakterisiert. Deshalb sind die Kategorien in ihrem strukturellen Zu-
sammenhang der eigentiimliche Gegenstand der »Wissenschaft der Logikg, in-
dem sie tatséchlich und in einem buchstiblichen Sinn das Logische der Sprache
darstellen.« (Schubert: Strukturgedanke, a.a.0., S. 171)

231

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

167) Die Betrachtung des Lebensprozesses im ersten Abschnitt des Kapitels
zur >ldeec liefert gleichsam die urspriingliche Form fiir die Einheit des Be-
griffs in seiner immanenten Unterscheidung von seiner Objektivitit (ebd.,
177). Dazu kann Hegel auf seine Phdnomenologie zuriickgreifen, wo das or-
ganische Leben mit dem allgemeinen >Gesetz< definiert wird, »[...] daf das
Aeuflere der Ausdruck des Inneren ist«. (PhG, 149) Die im Zusammenhang
einer Logik ungewohnliche Kategorie des >Lebens< nétigt ihn allerdings zu-
néchst dazu, noch einmal an den Gesamtrahmen seiner logischen Exposition
zu erinnern. Nicht betrachtet werden sollen die psychologischen oder anthro-
pologischen Voraussetzungen des menschlichen Erkennens, sondern die Wei-
se, in der sich der Begriff selbst erfasst. Weiterhin steht der Ausdruck »Lebenc«
an dieser Stelle weder fiir das biologische Leben als einem Teil der Natur
noch fiir das geistige Leben, da diese beiden spezifischen Lebensformen ab-
héngig von jeweils anderen Voraussetzungen bleiben. Die Idee des Lebens
oder der lebendige Prozess zielt vielmehr auf ein bestimmtes Verhiltnis der
Begriffe, das Hegel — wie bereits im Auftakt der Wissenschaft der Logik —
auch als »Werden« bezeichnet (WdL 11, 182).

Ohne die dialektischen Bestimmungen des logischen Lebens im Einzelnen
nachzuvollziehen, kann man doch sehen, weshalb der Ausdruck >Leben< oder
yLebendigkeit< eine naheliegende Beschreibung fiir den sowohl subjektiv wie
objektiv sich ausdifferenzierenden Begriff liefert. Ein Lebewesen stellt eine
organische Ganzheit dar, die aus verschiedenen, funktional ausdifferenzierten
Teilen besteht und die keinen anderen Grund oder Zweck als das eigene Uber-
leben hat. Zwar ist das Lebewesen in seiner Vereinzelung endlich, seine abso-
lute Grenze ist der Tod. Aber in der Reproduktion und der Bildung einer Gat-
tung kann der Tod des Einzelnen iiberwunden werden. Das Leben als solches
stirbt nicht mit dem individuellen Leben, es pflanzt sich fort und tiberwindet
so den Tod des Individuums (ebd., 191). Zuriickiibertragen auf Hegels pro-
zessuale Semantik folgt daraus, dass die allgemeine logische Fortbestimmung
qua Negationsbeziehungen ebenfalls unabhingig von einzelnen Bedeutungs-
zuschreibungen, die fest und unverriickbar erscheinen, fortlebt.’

Obwohl der Lebensprozess die Idee der Begriffsbewegung beschreiben
kann, ist mit dem puren Leben allein noch keine Moglichkeit zur Selbst-
erkenntnis gegeben. Deshalb geht Hegel im zweiten Abschnitt des Kapitels
zur Idee tiber zu einer Betrachtung des Erkenntnisprozesses. Ebenso wie beim
Begriff des Lebens stehen auch hier lediglich diejenigen Verhéltnisse im Vor-
dergrund, die rein logisch die Idee des Erkennens strukturieren, und nicht et-
wa jene psychologischen oder anthropologischen Voraussetzungen, die ein

9 Vgl. dazu auch Quadflieg, Dirk: Die Sprache des Triebes. Hegel, Freud, Lacan.
In: Kupke, Christian (Hg.): Lacan — Trieb und Begehren. Berlin 2007, S. 49-82;
hier S. 50ff.

232

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

erkennendes Bewusstsein zu erfiillen hitte. Aus der logischen Perspektive ist
das Erkennen zunéchst bedingt und endlich, weil es sich notwendig von ei-
nem Erkenntnisgegenstand unterscheiden muss und diesem unterworfen
bleibt (Enz, § 226f.). Das zeigt sich auch im Wahrheitsbegriff des endlichen
Erkennens, der auf eine Ubereinstimmung des Wahrgenommenen mit den
ihm in der Vorstellung beigelegten Priadikaten zielt. Darin liegt zwar, so He-
gel, bereits der Trieb, die subjektiven Begriffe der vorgefundenen Empirie
anzugleichen und die Unterscheidung zwischen Gegenstand und Begriff auf-
zuheben (WAL II, 200). Gleichwohl behilt auch eine auf das Urteil be-
schriankte Theorie der Wahrheit, die sich nicht mehr unmittelbar auf einen
dufleren Referenten bezieht, die Unterscheidung von Subjekt und Objekt bei,
wenn sie die Urteilsform als Vermogen eines Erkenntnissubjekts beschreibt.
Deshalb gehort die in der Urteilslogik ausgearbeitete Wahrheitsgeltung (als
vollstandige Entsprechung von Satzsubjekt und Priadikat) vorerst noch in den
Bereich der nur theoretischen Erkenntnis: »Theoretisch ist diese Realisirung
des Begriffs, insofern er als Form noch die Bestimmung eines subjectiven,
oder die Bestimmung fiir das Subject hat, die seinige zu seyn.« (Ebd.) Wih-
rend der Mangel des Lebensprozesses im gleichsam unbewussten Vollzug der
Begriffsbewegung besteht, verhélt sich die theoretische Erkenntnis dem be-
schriebenen Prozess gegeniiber einseitig, weil sie die Objektivitdt als ver-
meintlich unabhiingige voraussetzt."’

Der néchste und letzte Schritt auf dem Weg zur absoluten Idee behandelt
in knapper Form das praktische Verhiltnis zur Realitdt oder, wie Hegel sagt,
die Idee des Guten (WAL II, 231). Im Unterschied zum theoretischen Erken-
nen gewinnt das praktische Handeln seinen MafBstab aus sich selbst heraus,
aus einer Vernunfteinsicht in seine eigene begriffliche Strukturierung, und
versucht diese in der Welt durch Taten zu verwirklichen: »Das Gute bleibt so
ein Sollen; es ist an und fiir sich, aber das Seyn als die letzte, abstracte Unmit-
telbarkeit, bleibt gegen dasselbe auch als ein Nichtseyn bestimmt. Die Idee
des vollendeten Guten ist zwar absolutes Postulat, aber mehr nicht als ein
Postulat, d.i. das Absolute mit der Bestimmtheit der Subjectivitidt behaftet.«
(WdL 11, 233)

Da die Wahrheit des subjektiven Begriffs im theoretischen Erkennen ab-
hingig von einer Objektivitdt und die Wahrheit der Objektivitit im prakti-
schen Handeln abhéngig von einer verniinftigen Umgestaltung der Welt nach

10 Diese auf Kant zielende Kritik der theoretischen Erkenntnis trifft ebenfalls auf
neuere sprachphilosophische Modelle zu, die zwischen einer (subjektiven) Aus-
sage und ihrer (objektiven) Geltung unterscheiden. So bleibt auch der von Ha-
bermas ausgearbeitete diskurstheoretische Wahrheitsbegriff, der sich an einem
Prozess der intersubjektiven Verstdndigung ausrichtet, diesem Schema verhaftet
(vgl. u.a. Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1985, S. 365).

233

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Maligabe des subjektiven Begriffs bleibt, sind sie fiir sich alleine einseitig.
Hinter beiden steht jeweils, so konnte man sagen, eine falsche Vorstellung
davon, was >Idee des Wahren< bzw. »Guten< bedeuten soll. Die >Idee« wird
mit einem noch nicht verwirklichten Ideal verwechselt, das Wahre und das
Gute entsprechend als etwas erst Herzustellendes aufgefasst. Formal lassen
sich die einseitigen Abhidngigkeitsverhdltnisse indes durch eine Kombination
der theoretischen mit der praktischen Idee umgehen. So simpel eine solche
Ineinandersetzung auf den ersten Blick scheinen mag, so wenig kann man
sich jedoch darunter vorstellen. Fiir Hegels Argumentation entscheidend ist
zunichst die Klarstellung, dass »Idee«< kein ausstehendes Ideal meint, sondern
den immer schon >bestehenden inneren Grund< sowohl der objektiven Wirk-
lichkeit als auch des Erkennens (ebd., 235). Erst die so verstandene Idee hat
keinen Gegensatz mehr, der sich ihr anzupassen hitte, und kann insofern von
Hegel »absolutc genannt werden.''

Was aber bedeutet nach einer solchen Zusammenfiithrung dann >absolute
Idee<? Sicherlich nicht, dass alles Erkennen immer wahr und das Gute bereits
vollstandig in der Welt realisiert ist. Wenn Hegel behauptet, »die Idee ist der
addquate Begriff, das objektiv Wahre, oder das Wahre als solches« (WdL 1I,
173), und die Adédquation weder eine Angleichung des subjektiven Begriffs
an den objektiven noch in umgekehrter Richtung meint, dann muss sich der
Begriff offenbar immer schon adédquat sein. Darin steckt in der Tat eine nicht
unerhebliche Modifikation des Wahrheitsbegriffs der Ubereinstimmung.
Schon die Urteilslogik kennt eine Form der vollstindigen Aquivalenz von
Satzsubjekt und Pradikat. Da sich diese grundlegende Struktur einer Einheit
in der Differenz auch in der Realitit durchhilt, bedarf es keiner erst herzustel-
lenden theoretischen bzw. praktischen Angleichung an den Begriff.

Die Aufgabe der absoluten Idee ist es dann, genau diese Struktur, die He-
gel auch »ldentitdt der Identitdt und Nichtidentitdt« nennt (WdL I, 60), als
Selbstbewegung oder >Methode« der Bedeutungsdifferenzierung darzustellen.
Inhalt und Form der Darstellung miissen sich, wenn Hegels These stimmt, auf
dieser letzten Stufe vollstindig entsprechen, die Form ist Inhalt und der Inhalt
zugleich Form: »Die logische Idee hat somit sich als die unendliche Form zu

11 Der fehlende utopischen Gehalt der Idee ist anhaltender Kritikpunkt einer mar-
xistisch inspirierten Hegel-Lektiire. Ernst Bloch etwa wendet sich gegen den aus
seiner Sicht konservativen Impetus der gesamten Hegel’schen Dialektik, der
sich insbesondere im Schlusskapitel der Logik zeige: »Am entscheidensten je-
doch fiihrt dieser nicht nur konstruktive, sondern extrem kontemplative Panlo-
gismus eben am Ende des Systems zum Fertigmachen, als dem realer Abge-
schlossenheit. Das System erfiillt dieser Art das Hen kai Pan auf eine nicht nur
dem Totum vorbildlich verschworene Weise, sondern auf eine fast mythisch-
umwolbende dazu: das Novum fehlt, die Dimension Zukunft im System.«
(Bloch, Ernst: Uber Methode und System bei Hegel. Frankfurt a. M. 1970, S.
82)

234

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

ihrem Inhalt.« (WAL II, 237) Als Resultat der gesamten Wissenschaft der Lo-
gik expliziert die Methode jenes Prinzip, das bereits in der ersten Betrachtung
zum Sein am Werk war und die logische Folge der ineinander tibergehenden
Denkbestimmungen diktiert hat, die Dialektik. Damit werden die einzelnen
Ausarbeitungen keineswegs tiberfliissig, denn sie enthalten das gesamte Ge-
riist der in der Sprache vorhandenen Kategorien des Denkens.'? Nur sind die-
se Kategorien nicht als eigenstdndige, sich selbst gleiche und transzendentale
Formbestimmungen zu verstehen. Sie sind Teil eines umfassenden sprachli-
chen Gefiiges, dem allgemeinen Begriff, und bilden dort gleichsam »festere
Knoten« im Netz der aufeinander verweisenden Zeichen (WdL 1.1, 15). Die
Beziehungen der behandelten Denkbestimmungen beschreiben, wie Hegels
Netz-Metapher nahelegt, keine bloBe Aneinanderreihung, sie verlaufen nicht
linear, sondern bilden ein komplexes System, eine Struktur mit vielfiltigen
Veristelungen, eine organische Ganzheit.

Freilich wire es — selbst fiir Hegel — vermessen zu behaupten, die Wissen-
schaft der Logik hitte alle verfugbaren Denkbestimmungen in ihrem Zusam-
menhang erfasst und vollstindig ausgeschopft.”” Von dieser Seite her also
muss das System fiir Ergdnzungen und Umarbeitungen offen bleiben, ohne
dadurch widerlegt zu sein. Zusammengehalten und legitimiert hingegen wird
das System durch die Methode der Verkniipfung ihrer Teile, wobei die Me-
thode ihrerseits dem Ganzen nicht duBerlich sein darf. Ein begriindeter Wahr-
heitsanspruch ergibt sich, wenn die gesamte Darstellung ihre Unabhéngigkeit
von dufleren Griinden und Voraussetzungen aufzuzeigen vermag und sich nur
aus sich selbst heraus, als Selbstzweck, begreifen kann:

»[...] statt dafl ein gegebenes Object die Grundlage seyn konnte, zu der sich die
absolute Form nur als dusserliche und zufillige Bestimmung verhielte, hat sich diese
vielmehr als die absolute Grundlage und letzte Wahrheit erwiesen. Die Methode ist
daraus als der sich selbst wissende, sich als das Absolute, sowohl Subjective als
Objective, zum Gegenstand habende Begriff, somit als das reine Entsprechen des
Begriffs und seiner Realitdt, als eine Existenz die er selbst ist, hervorgegangen.«
(WAL 11, 237f))

Vom theoretischen wie praktischen Erkennen ist die Weise, wie der Begriff
sich selbst anschaut, verschieden, weil er den Mafstab des Wahren an sich
selbst hat und nicht duflerlich aufnehmen muss. Diese zirkuldre Form fasst
Hegel im Bild vom Kreis, in dem sich die Methode bewegt (ebd., 251). Nur
im Selbstverhiltnis des Begriffs liegt Wahrheit begriindet, sie ist das »Zu-

12 Vgl. Utz, Konrad: Absolute Methode? In: Koch/Oberauer/ders.: Der Begriff als
die Wabhrheit, a.a.O., S. 189-207; hier S. 190.

13 Vgl. dazu Hegels Bemerkungen in der zweiten Vorrede der Wissenschaft der
Logik (WdL 1.1, 20).

235

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

sich-selbst-kommen durch die Negativitdt der Unmittelbarkeit« (ebd.). Die
Wissenschaft der Logik beginnt daher mit der umfassendsten und allgemeins-
ten Bedeutung, dem Sein, das aber gerade in seiner Allgemeinheit vollig un-
bestimmt und abstrakt bleibt. Durch eine fortschreitende Explikation der im-
pliziten Bedeutungsdimensionen des Begriffs »Sein¢ entfaltet sich dann das
gesamte Geflecht der Denkbestimmungen, bis diese in einen Bereich eintre-
ten, in dem die Form der Differenzierung als solche zum Inhalt wird. Das
miisste grundsitzlich moglich sein, weil die Sprache iiber ein Repertoire von
Sinnzuschreibungen verfiigt, die dazu in der Lage sind, die Funktionsweise
sprachlicher Darstellung selbst zu artikulieren. Fiir diesen Prozess einer
sprachlichen Selbsterkenntnis, der sich in und durch die Differenz erfasst,
reserviert Hegel den Ausdruck »Wahrheit«.

Im Erkenntnisvorgang ergibt sich die Wahrheit des Begrifflichen einer-
seits analytisch, da die Betrachtung der anféinglichen Allgemeinheit immanent
bleibt und lediglich deren Struktur freilegt, andererseits synthetisch, weil sie
die internen Unterscheidungen, die zunichst wie gegeneinander gleichgiiltige
andere erscheinen, wieder in ein einheitliches Verhiltnis setzt (ebd., 242).
Entsprechend kann Hegel die Vorwirtsbewegung der Ausdifferenzierung
auch eine Riickwirtsbewegung nennen, da sie rekursiv eine Begriindung des
Anfangs liefert:

»Auf diese Weise ist es, daB jeder Schritt des Fortgangs im Weiterbestimmen, in-
dem er von dem unbestimmten Anfang sich entfernt, auch eine Riickanndherung zu
demselben ist, dafl somit das, was zunidchst als verschieden erscheinen mag, das
riickwarts gehende Begriinden des Anfangs, und das vorwartsgehende Weiterbe-
stimmen desselben in einander fillt und dasselbe ist.« (Ebd., 251)

Derridas Dekonstruktion der platonischen mimeésis nicht undhnlich, liegt die
Wahrheit der Begriffsbestimmung nicht in der Nachahmung einer ihr vorher-
gehenden Idee. Vielmehr kehrt sich das Verhiltnis von Nachgeahmtem und
Nachahmung um: Erst im Resultat zeigt sich die absolute Idee als das, wo-
durch der vorhergehende Gang der Logik seine Legitimation erhélt. Wahrheit
bedeutet folglich nicht addquate Abbildung eines vorhandenen Vorbilds, son-
dern eine analoge Entsprechung von Darstellung und Dargestelltem. Eine
derartige Selbstdarstellung des Begriffs als Methode scheint jedoch das ge-
naue Gegenteil der von Derrida beschriebenen »Re-Markierung« zu sein: »Die
Schrift, die sich in diesem Augenblick selbst be-merkt (re-marque) (das ist
alles andere als eine Selbstdarstellung), kann nicht mehr in der Liste der The-
men hinzugezdhlt werden (sie ist kein Thema und kann auch unter keinen
Umstidnden eines werden) [...].« (Pos, 96)

Wittgensteins frithes Logikverstdndnis ldsst sich, wie erdrtert wurde, in
vergleichbarer Weise charakterisieren. Auch dort kann die logische Form nie

236

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

als solche und in ihrer Reinheit thematisiert werden: »Um die logische Form
darstellen zu konnen, miiiten wir uns mit dem Satz auerhalb der Logik auf-
stellen konnen, das heifit auBerhalb der Welt.« (WW1, 4.12) Offenbar be-
hauptet Hegel jedoch, mit der Darstellung der Methode eine solche Mdoglich-
keit der Selbstthematisierung der logischen Form gefunden zu haben. Von
Wittgensteins Einwand gegen eine vollstindige Darlegung des Logischen
kann er sich befreien, weil er die Logik nicht als transzendentale Form des
Inhalts ansetzt und stattdessen Wahrheit als eine Strukturgleichheit von Inhalt
und Form versteht. Entsprechend miisste sich die Logik der begrifflichen Dar-
stellung im Dargestellten selbst widerspiegeln. Damit allerdings néhert sich
Hegel dann doch der Position von Derrida an.'* Auch in der >Re-Markierung«
zeigt sich das unentscheidbare Wechselspiel zwischen Syntax und Semantik,
in dem Bedeutung einerseits erzeugt und andererseits — aufgrund ihrer Her-
kunft aus einer unentscheidbaren Differenz — niemals eindeutig festgeschrie-
ben werden kann und somit disloziert, disseminiert wird.

Freilich strapaziert man den Wortlaut von Hegels Erldauterung der absolu-
ten Idee, unterstellt man eine vergleichbare Betonung des Aufschubs und der
Dislokation von Bedeutung. Und doch vollzieht sich auch die Darstellung der
dialektischen Methode notwendigerweise in einer paradoxen Situation."” Die
logische Form verliert ndmlich, sobald sie zum Inhalt einer Aussage wird,
ihre Funktion als Form und wird zur »Formbestimmung<. Hegel unterschlagt
diese Schwierigkeit keineswegs und weist ausdriicklich darauf hin, dass sie
gerade nicht mit einer Abkopplung der Form von jeder inhaltlichen Ausfiil-
lung gelost werden kann. Das Fortschreiten der logischen Exposition beruht
im Gegenteil auf einer stindigen Unangemessenheit zwischen der Form des
Aussagesatzes und seinem intendierten Bedeutungsgehalt.'® Eine wirkliche

14 Derrida selbst sieht diese Ndhe nicht. Er parallelisiert vielmehr die >absolute
Idee« der Logik, die eine reine Begriffsbewegung fassen will, mit dem >absolu-
ten Wissen« der Phdnomenologie, das eine Reflexionsweise des Geistes meint:
»[...] die absolute /dee, in welcher der Geist sich in seiner unendlichen »absolu-
ten Wahrheit< an sich und fiir sich erkennt.« (Derrida: Glas, a.a.0., S. 93) Wenn
er Hegel vorwirft, immer wieder die »selbe Bewegung¢ einer »unerschiitterli-
chen Gleichheit des Lebens, des Seins, der Wahrheit [...]« durchzuexerzieren
(ebd., 94), ist es dann nicht vielmehr Derrida, der hier die Differenzen — zwi-
schen der Phdnomenologie und der Logik, zwischen dem Geist und dem Begriff,
zwischen der entsprechenden Gleichheit< des Begriffs mit sich selbst und dem
Widerspruch als seinem wesentlichen Moment — »aufthebt<?

15 Vgl. Rottges, Heinz: Der Begriff der Methode in der Philosophie Hegels. Mei-
senheim a. Glan 1976, S. 337.

16 »Die Bewegung des Begriffs in der Logik verdankt sich also gerade dem Um-
stand, da3 es eine fortwahrende Differenz gibt zwischen dem Wahren als dem
intentionalen Korrelat der Darstellung und dem im Urteil tatséchlich Dargestell-
ten, eine wesentliche Diskrepanz, die Hegel als Widerspruch auffafSt. Darum ist

237

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Entsprechung stellt sich laut Hegel erst in der Schlussform ein, zwischen ver-
schiedenen Sitzen, die intern aufeinander bezogen sind. Insofern kann die
Methode dieser Vorwirtsbewegung selbst nicht als einfache Identitit gefasst
werden, sie muss ihrerseits die Form eines Schlussverfahrens haben, das in-
haltlich das allgemeine logische Verhiltnis zwischen den Gliedern eines sol-
chen Schlusses ausweist. Die Form-Inhalt-Differenz wird darin nicht getilgt,
sie ist nur »als Schein gesetzt«, da jeglicher Inhalt notwendig die »Gestalt
eines Anderen und Gegebenen gegen die Form« annimmt — und dies gilt in
gleicher Weise fiir die Darstellung der Methode (WAL II, 237). Wenn ein
»Sich-selbst-anderswerden< zur Voraussetzung einer jeden Bedeutungsbe-
stimmung gehort, dann muss selbstverstdndlich auch die Methode, mit der
diese Selbstveranderung erklart wird, in einer solchen Selbstveranderung ope-
rieren, um tiberhaupt sinnvoll zu sein.

Infolgedessen bleibt die Darstellung der Methode paradox, denn sie muss
als Darstellung den Unterschied von Inhalt und Form zugleich behaupten und
negieren. Sie ist laut Hegel »eine Auesserung [...], aber eine solche, die als
Acusseres unmittelbar wieder verschwunden ist, indem sie ist [...J« (ebd.).
Die duflere Trennung von Realitdt und Begriff, Inhalt und Form wird aufge-
hoben und zu einer Binnendifferenz der Idee, die so den »hochsten Gegensatz
in sich< hat. Wahrheit kann die absolute Idee fiir sich beanspruchen, wenn sie
diesen konstituierenden Widerspruch festhilt, anstatt die Bewegung des Un-
terscheidens in einer einfachen Selbstgleichheit aufgehen zu lassen — gibt es
doch, wie Hegel betont, »es sey in der Wirklichkeit oder im Gedanken, kein so
Einfaches und so Abstractes, wie man es sich gewohnlich vorstellt« (WdL II,
240). Der Widerspruch zwischen Form und Inhalt des Begriffs muss sich
folglich in der allgemeinen Methode der Bedeutungsgenese wiederfinden,
damit der Begriff sich selbst addquat und in diesem Sinne wahr sein kann.

Man kann der Wissenschaft der Logik sicherlich vorhalten, sie verwende
die Ausdriicke >Identitét, »Einheit« und »Addquation< bzw. >Entsprechung¢
mehr oder weniger synonym und erschleiche sich auf diesem Wege einen
Wabhrheitsanspruch, dessen Grundlage sie zugleich auBer Kraft setzt.'” So

das Urteil, oder genauer gesagt, die Unzuldnglichkeit der Urteilsform, das Mo-
vens der dialektischen Bewegung tiberhaupt.« (Lau: Urteilskritik, a.a.0., S. 275)

17 Vgl. Tugendhat, Ernst: SelbstbewuBtsein und Selbstbestimmung. Sprachanalyti-
sche Interpretationen. Frankfurt a. M. 1979, S. 318. Ein vergleichbares Argu-
ment wie jenes, das Tugendhat gegen Hegel vorbringt, fiihrt David Wood gegen
Derrida an: »If what Derrida writes is true, it would follow that he and other phi-
losophers ought to be read in a new way. But if what he says is true in the ordi-
nary philosophical sense of truth (which he describes as metaphysical) then in
fact it cannot be true, for there would then be at least one species of writing —
namely, Derrida’s type of metaphilosophy — that has escaped the universal con-
dition of writing of never just being able to deliver the truth for consumption.«
(Wood: Deconstruction of Time, a.a.0., S. 279)

238

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

rechtfertigt etwa die Behauptung, der Satz bilde eine sinnvolle Einheit, die
genau dann wahr ist, wenn sich Subjekt und Prédikat inhaltlich entsprechen,
noch nicht, ihr Verhiltnis als Identitidt im strikten Sinne zu bezeichnen. He-
gels eigentiimliche Verwendungsweise des Wortes >Identitédt« kann sich je-
doch auf seine Kritik an den Reflexionsbestimmungen stiitzen. Dort wird das
Identititsverhéltnis zuriickgefiihrt auf eine Satzstruktur, in der Bedeutung nur
in Bezichung auf ein Anderes entstehen und verstanden werden kann. Dies
trifft folglich auch auf die Bedeutung des Ausdrucks >Identititc zu. Um es
provokant zu formulieren: Hegels spekulative Dialektik kennt an keiner ein-
zigen Stelle eine Identitit >im strikten Sinne«.'® Wiire dies der Fall, wiirde die
dialektische Bewegung der Bedeutungsausdifferenzierung stillstehen, ohne
sich selbst zu begreifen, da zum Verstehen immer die Reflexion in Anderes,
eine negative Beziehung und mithin Differenz gehort. Eine differenzlose
Identitdt von Wort und Bedeutung, Signifikant und Signifikat wire der von
Hegel erarbeiteten internen Differenzierung des Begriffs ebenso wenig ad-
dquat wie die Vorstellung, Namen seien blof3 zufillige, den Gegenstédnden per
Konvention >angeheftete Etiketten¢, die mit dem Bezeichneten nichts zu tun
haben (PhG, 38). Obwohl dies am Ende der Wissenschaft der Logik eigentlich
uberfliissig wire, weist Hegel noch einmal explizit darauf hin, dass nur das
formale Denken unter dem Gesetz der Identitét steht, die spekulative Dialek-
tik indes versteht sich als ein »Denken des Widerspruchs«, der das »wesentli-
che Moment des Begriffs< ausmacht (WdL 11, 246).

Um an dieser Stelle Hegels inhaltliche Erlduterung seiner Methode nicht
vollstandig hinter der Frage nach ihrem Status verschwinden zu lassen, sei in
gebotener Kiirze darauf eingegangen. Dazu kann an die zu Beginn dieser Stu-
die mehrfach aufgezeigte Sonderstellung der dialektischen Negativitéit ange-
schlossen werden. Es mag zwar erstaunlich klingen, aber Hegel sagt im Kapi-
tel zur Methode nicht wesentlich mehr iiber die Negationsbewegung als in
den Vorreden der Phdnomenologie des Geistes und der Wissenschaft der Lo-
gik. Doch genau dies ist auch seine These — die Negativitit des Begriffs, die
seine Differenzierung in die verschiedenen Bestimmungen vorantreibt, war
auf allen Stufen der Logik das leitende Moment und miisste deshalb langst
bekannt sein: »Was hiemit als Methode hier zu betrachten ist, ist nur die Be-
wegung des Begriffs selbst, deren Natur schon erkannt worden, aber erstlich
nunmehr mit der Bedeutung, dall der Begriff Alles, und seine Bewegung die

18 Dies wird beispielsweise in der bekannten Formulierung deutlich, »daB} es
Nichts gibt, nichts im Himmel oder in der Natur oder im Geiste oder wo es sey,
was nicht ebenso die Unmittelbarkeit enthilt, als die Vermittlung« (WdL 1.1,
54).

239

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

allgemeine absolute Thditigkeit, die sich selbst bestimmende und selbst reali-
sierende Bewegung ist.« (Ebd., 238)"

Im Einzelnen lédsst sich die Methode der Negation schematisch je nach
Zihlweise in drei bzw. vier Phasen unterteilen. Begonnen wird mit einem
abstrakten und noch unbestimmten Allgemeinbegriff des Denkens; im Falle
der Wissenschaft der Logik mit dem Begriff des Seins, der alles umfasst, aber
keinerlei konkrete Bedeutung hat: »Seyn, reines Seyn, — ohne alle weiteren
Bestimmungen.« (WdL 1.1, 68) Bemerkenswert an diesen ersten Worten der
Seinslogik ist, dass Hegel hier sogar die Form des Aussagesatzes vermeidet
und somit das Einfache des Anfangs bis in den sprachlichen Ausdruck hinein
verdeutlicht. Jede Pradikation hétte bereits eine Unterscheidung eingefiihrt,
ein Urteil {iber das Sein, in dem eine Bestimmung stattfinden muss, selbst
wenn dem Satzsubjekt »Sein« pradikativ nur seine Unbestimmtheit zugespro-
chen wird.?* Mit einer Konstatierung des Seins ist jedoch kaum mehr als ein
Name geduBlert, dem es an Bedeutung mangelt. Damit der abstrakte Name
eine Bedeutung bekommt, bedarf es eines Urteils, in dem er mit einem Ande-
ren in Beziehung gesetzt und in seiner spezifischen Differenz bestimmt wird:

»Ganz allgemein aufgefalit, kann diese Bestimmung so genommen werden, dal3
hierin das zuerst Unmittelbare hiemit als Vermitteltes, bezogen auf ein andres, oder
dal} das Allgemeine als ein Besonderes gesetzt ist. Das zweyte, das hiedurch entstan-
den, ist somit das Negative des Ersten [...]. Das Unmittelbare ist nach dieser negati-
ven Seite in dem Andern untergegangen, aber das Andere ist wesentlich nicht das
leere Negative, das Nichts [...], sondern es ist das Andere des Ersten, das Negative
des Unmittelbaren; so ist es bestimmt als das Vermittelte, — enthdilt tiberhaupt die
Bestimmung des Ersten in sich.« (WdL 11, 244f.)

Wie Hegel prizisiert, bildet das erste Negationsverhéltnis einen Aussagesatz.
Darin nimmt der zunéchst unmittelbare und abstrakte Begriff die Stellung des
Subjekts ein, das durch ein Pradikat zerlegt und weiter spezifiziert wird. Al-
lerdings ist die Urteilsstruktur, wie gesehen, ungeeignet, um das wahre Ver-
hiltnis dieser Ausdifferenzierung zu erfassen, da das Satzsubjekt >den Schein
eines selbststindigen Bestehens< hat, das dem Préadikat duBerlich bleibt (WdL
II, 245). Tatsdchlich aber muss dieses Andere, im Pradikat Ausgesagte als ein
internes Verhiltnis des Subjekts selbst begriffen werden. Demnach meint die

19 »Wenn von der absoluten Idee gesprochen wird, so kann man meinen, hier wer-
de erst das Rechte kommen, hier miisse sich alles ergeben. Gehaltlos deklamie-
ren kann man allerdings liber die absolute Idee in das Weite und Breite; der
wahre Inhalt ist indes kein anderer als das ganze System, dessen Entwicklung
wir bisher betrachtet haben.« (Hegel: Enzyklopddie I, a.a.O., § 237, Zusatz, S.
389)

20 »Was mehr ist, als ein solches Wort, der Uebergang auch nur zu einem Satze, ist
ein Anderswerden [...].« (PhG, 19)

240

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

erste Negation kein Ubergehen in Anderes, sie bildet vielmehr als Satz eine
Einheit, in der sich der unmittelbare Anfang mit sich selbst vermittelt.

Aus der dialektischen Perspektive entfaltet sich in der Proposition das
»Andere an sich¢, und da Andersheit, so Hegel, nur in Beziehung auf etwas
Anderes als Anderes erscheinen kann, muss es exakter als das »Andre eines
Andern« gefasst werden (ebd.). Die erste Negation meint also weder eine
formal-logische Verneinung noch die Hinzunahme eines zweiten, unabhingi-
gen Elements. Sie ist ein Selbstverhéltnis, in dem ein Begriff in der Differenz
zu seinem Gegensatz seine Bedeutung erweitert, ohne ein anderer Begriff zu
werden. Ein Selbstverhéltnis jedoch impliziert eine Riickkehr auf den Anfang,
und dieses riickkehrende Moment bildet bereits die zweite Negation, das Ne-
gative des Negativen. In Bezug auf den ersten Teil der Begriffslogik ldsst sich
die nunmehr hervorgetretene Einheit der Negativitdt in einem Schluss ausdrii-
cken, wie er am Ende des Kapitels {iber den Schluss auftaucht. Das Subjekt ist
darin in die Totalitdt seiner Priadikate zerlegt und gerade darum vollstindig
bestimmt und erkannt. Allerdings kann das Resultat der Fortbestimmung nicht
mehr mit einem einzigen Aussagesatz eingeholt werden, »[...] weil es nicht
ein ruhendes Drittes, sondern eben als diese Einheit, die sich mit sich selbst
vermittelnde Bewegung und Thatigkeit ist« (WAL II, 248).

Was die Methode hervorbringt, ist entsprechend nicht blof ein semanti-
scher Gehalt eines zuvor unterbestimmten Ausdrucks, sie nennt dariiber hin-
aus die spezifische Form, in der sich der Ausdruck auf seinen Unterschied
bezieht. Wire dies nicht der Fall, wiirde es gar keinen Ubergang in einen neu-
en Anfang geben, und die Dialektik wire lediglich eine formale Methode, mit
der wahllos aufgenommene Begriffe nach einem &uflerlichen Schema seman-
tisch ausdifferenziert werden konnten. Nur wenn man das Verhéltnis der
Glieder des Urteils als eine eigenstindige Form betrachtet, die ihrerseits zum
Inhalt einer neuen Bestimmung werden muss, kann erstens eine Einheit des
zuvor Getrennten unterstellt und zweitens eine kontinuierliche dialektische
Entwicklung initiiert werden, die einen stindig grofer werdenden Kreis von
Formbestimmungen zu ihrem Inhalt hat, bis schlielich die letzte Formbe-
stimmung die Moglichkeit der Formbestimmtheit tiberhaupt thematisiert.
Uberall dort, wo Hegel in affirmativer Weise von >Identititc spricht, meint er
deshalb das spezifische Verhéltnis einer Differenz, das nun aber selbst wieder
wie eine unmittelbare Einheit genommen und mit seinem Anderen konfron-
tiert werden kann:

»Dif} Resultat, hat nun als das in sich gegangene und mit sich identische Ganze, sich
die Form der Unmittelbarkeit wieder gegeben. Somit ist es nun selbst ein solches,
wie das Anfangende sich bestimmt hatte. Als einfache Beziehung auf sich ist es ein
Allgemeines, und die Negativitdt, welche die Dialektik und Vermittlung desselben

241

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

ausmacht, ist in dieser Allgemeinheit gleichfalls in die einfache Bestimmtheit zu-
sammengegangen, welche wieder ein Anfang seyn kann.« (WdL II, 248)

Die Wissenschaft der Logik insgesamt stellt den immanenten Zusammenhang
der sprachlich-kategorialen Begrifflichkeiten, der Denkbestimmungen dar,
mit denen wir die Wirklichkeit als Wirklichkeit erkennen kénnen. Begriindet
sind solche Kategorien nicht in einem transzendentalen Subjekt, wo sie tabel-
larisch fest verankert wéren. Sie sind vielmehr integraler Bestandteil der All-
tagssprache und stecken durch ihre Verkniipfungsmoglichkeiten den Horizont
der sinnvollen Rede ab. Um die Einheit der Unterschiedenen zu bezeichnen,
etwa um das Verhiltnis von Sein und Nichts als Werden auszulegen, bedarf
es keiner transzendentalen Einbildungskraft oder sonstiger Fahigkeiten, denn
»[...] das Material, die entgegengesetzten Bestimmungen in Einer Beziehung,
sind schon gesetzt, und fiir das Denken vorhanden« (ebd., 246). In der Spra-
che als System miteinander verbundener signifikanter Elemente liegen die
Verkniipfungen bereits vor, sie miissen nur ohne die Vorstellung betrachtete
werden, sie seien entweder Mittel eines Subjekts oder Abbilder einer dufleren
Welt.”!

Auf die Eingangsfrage nach dem Verbleib der Differenz in der absoluten
Idee ldsst sich jetzt antworten, dass Hegels »Methode« keineswegs eine sich
selbst gleichbleibende Form bezeichnet, die unbewegt und identisch durch
alle Einzelbestimmungen hindurchgreift.”> Soweit man ihr iiberhaupt ein
»Sein« zusprechen kann, ist sie die reine Bewegung oder das Selbstverhéltnis,
mit dem sich jeder Begriff in Beziechung zu anderen Begriffen setzt und in der
Form seines spezifischen Verhiltnisses den vollen Umfang seiner Bedeutung
findet. Indem sie jeden Inhalt als das Resultat einer differierenden Bewegung
betrachtet, destruiert Dialektik so die Vorstellung von gegebenen, sich selbst
gleichen Bedeutungseinheiten. Selbstverhéltnis heifit daher nicht Riickkehr in
eine vorgingige Einheit, sondern Prozess eines Werdens zu sich selbst. »Die
Identitdit der Idee mit sich selbst ist eins mit dem Processe [...].« (WAL II,
177)

Der in der Hegel-Rezeption weit verbreiteten These, mit der absoluten
Idee werde die Logik abgeschlossen, ist demnach nur insoweit zuzustimmen,
als die Darlegung der Methode in der Tat das in der gesamten Wissenschaft
der Logik aufgezeigte Beziehungsgeflecht der Kategorien auf eine immanente
Formbestimmung zuriickfiihrt, die sich inhaltlich aus der betrachteten Begrift-

21 Vgl. dazu auch Fulda: Dialektik als Begriffsbewegung, a.a.O., S. 149.

22 »Die spekulative Idee ist damit nicht als der abstrakt-vorausgesetzte Grund einer
Vielfalt sie nur repriasentierender Bestimmungen darstellbar, sondern als die je
bestimmte Realisierung der Moglichkeit von Beziehbarkeit, d.h. als Grund und
aufgrund von Differenz.« (Rithle: Spekulation und Dekonstruktion, a.a.O., S.
34)

242

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

lichkeit selbst ergibt.”* Unabgeschlossen bleibt hingegen der aufgezeigte Pro-
zess als solcher, denn der Nachvollzug der logischen Bestimmungen dient
lediglich der Bewusstmachung und Legitimation dessen, was sich in der le-
bendigen Sprache immer schon und stets >hinter dem Riicken«< der Sprechen-
den vollzieht (Enz, § 25). Das differente Moment, die selbstbezligliche Nega-
tionsbewegung zwischen Syntax und Semantik, verschwindet nicht, nur weil
man sie zum Thema einer Untersuchung macht — ebenso wenig wie eine Re-
Markierung die différance beenden oder die Beschreibung eines Sprachspiels
den Spielcharakter der Sprache zerstoren kann.

Zur zweiten eingangs gestellten Frage, ob sich der Prozess der Idee dar-
iiber hinaus im Sinne einer aufschiebenden, verzeitlichenden und verrdumli-
chenden Differenzierungsbewegung interpretieren ldsst, gibt der analysierte
Textabschnitt zur Idee auf den ersten Blick wenig Anhaltspunkte. Zwar betont
Hegel an verschiedenen Stellen, dass die Entfaltung der Idee nicht in der Au-
Berlichkeit von Raum und Zeit stattfindet (WdL II, 181; 194). In Anbetracht
der oben herausgearbeiteten Kritik Hegels an der natiirlichen Zeit kann daraus
jedoch nicht auf eine totale Zeitenthobenheit der Idee geschlossen werden.
Zeitlichkeit und eine Verortung im Raum kennzeichnen laut der Naturphilo-
sophie das endliche Dasein: Alles Dasein ist vergidnglich und deshalb der
»Macht der Zeit« unterworfen. Allein die absolute Negativitdt des Begriffs
entzieht sich dieser Macht, weil ihre Bewegung nichts anderes als die Zeit in
ihrer Verzeitlichung ist: »Der Begriff aber [...] ist an und fiir sich die absolute
Negativitdt und Freiheit, die Zeit daher nicht seine Macht, noch ist er in der
Zeit und ein Zeitliches, sondern er ist vielmehr die Macht der Zeit [...].«
(Enz, § 258)

Nimmt man diese Gleichsetzung von Zeit und Negativitit aus der Natur-
philosophie als Interpretationsfolie fiir den Abschnitt zur absoluten Idee, dann
miisste die dort dargelegte Bewegungsrichtung der Methode ndheren Auf-
schluss tiber die dialektische Struktur von Zeitlichkeit iiberhaupt geben. Auf-
fallig sind in diesem Zusammenhang die von Hegel angefiihrten Raumfiguren
des Kreises und der Kette. Die Methode schlie3t sich zu einem Kreis, da ihre
Vorwirtsbewegung zugleich eine Riickwértsbewegung impliziert, in der re-
kursiv eine Legitimation des Anfangs geliefert wird.

»Vermoge der aufgezeigten Natur der Methode stellt sich die Wissenschaft als einen
in sich geschlungenen Kreis dar, in dessen Anfang, den einfachen Grund, die Ver-
mittlung das Ende zuriickschlingt; dabey ist dieser Kreis ein Kreis von Kreisen; denn
jedes einzelne Glied, als Beseeltes der Methode, ist die Reflexion in-sich, die, indem

23 Prominente Vertreter der Abschluss-These — und zugleich ihre prononciertesten
Kritiker — sind beispielsweise Adorno, Kojéve und Bloch. Aber auch differenz-
theoretische Hegel-Interpreten, wie etwa Theunissen und Schubert, sehen in der
absoluten Idee den eigentlich kritischen Gehalt der Dialektik aufgegeben.

243

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

sie in den Anfang zuriickkehrt, zugleich der Anfang eines neuen Gliedes ist. Bruch-
stiicke dieser Kette sind die einzelnen Wissenschaften [...].« (WdL II, 252)

Dass diese verschlungene Prozessualitdt nicht mit einer linearen Entwicklung
verwechselt werden darf, betonen zwei weitere Textstellen: Zum einen weist
Hegel die Vorstellung zuriick, die dialektische Methode sei ein »Fliessen von
einem Andern zu einem Andern« (WAL 11, 250). Sie lédsst sich demnach nicht
mit einem kontinuierlichen Zeitfluss vergleichen, in dem von einem Jetzt-
Punkt zu einem nichsten iibergegangen wird.>* Zum anderen folgt unmittelbar
auf die Einfithrung des Kreismodells der Hinweis, der so beschriebene Pro-
zess lasse sich nicht »in einer zeitlichen Entwicklung antizipieren< (ebd., 251).
Dem Anfang der logischen Exposition steht das Ende nicht wie eine zukiinfti-
ge Gegenwart bevor, denn er enthilt bereits alle Bestimmungen in sich, aller-
dings ohne ein explizites Wissen davon. Soweit man hier iiberhaupt von den
drei Dimensionen der Zeit sprechen kann, wire gemill Hegels Kreismodell
die Zukunft des Anfangs mit gleicher Berechtigung seine Vergangenheit zu
nennen.” Die angesprochene Reflexion der einzelnen Kreisglieder kann sich
zudem nicht in eine punktuelle Gegenwart zuriicknehmen, sie darf zu keiner
einfachen und differenzlosen Selbstpriasenz des Anfangs fithren, wenn dieser
als Resultat >zugleich der Anfang eines neuen Gliedes« sein soll. Der wahre
Anfang, das Erste wird also nur in einer Wiederholungsstruktur nach dem
Prinzip der doppelten Negation sichtbar. In diesem Sinne kann es keine Wie-
derholung ohne Differenz geben.

In der Reflexionslogik fasst Hegel diese Form der Wiederholung, die kei-
ne vorhergehende Gegenwart re-présentiert, als Erinnerung des >zeitlos ver-
gangenen Seins<. Darin werden die logischen Bedingungen aktualisiert, die
fiir eine sinnvolle Pradikation tiberhaupt notwendig sind. Wie an Wittgen-
steins Regel-Begriff gezeigt, ldsst sich dessen Logogenese nicht mittels einer
historischen Rekonstruktion klaren. Und auch die von Hegel freigelegte Re-
flexion des Begriffs zielt nicht auf die Vergegenwértigung einer vergangenen
Anwesenheit. Es geht vielmehr um das Wechselspiel zwischen der konkreten
sprachlichen AuBerung und der darin immer schon vollzogenen Erinnerung
der logischen Verkniipfung, durch die sie allererst eine Bedeutung erhélt; oder
wie Giinter Wohlfart fiir die Urteilslehre ausfiihrt:

24 Vgl. dazu auch Griefler: Natur in den Begriff {ibersetzen, a.a.O., S. 140.

25 Obzwar Feuerbach in seiner Kritik an Hegel deutlich hervorhebt, dass die Kreis-
bewegung der absoluten Idee nicht im sukzessiven Sinne zeitlich gemeint sein
kann, schliefft er vorschnell auf eine finale Aufthebung der Zeit in einer absolu-
ten Zeitlosigkeit (vgl. Feuerbach: Kritik der Hegelschen Philosophie, a.a.O., S.
161.).

244

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

»In der philosophischen Reflexion des begreifenden Denkens wird das Subjekt be-
trachtet als ein solches, in dem erinnert ist, (dem innewohnt), was im Pradikat aus-
gesprochen wird und das Prédikat als etwas, in dem geduflert ist, was dem Subjekt
zukommt. [...] Das philosophische Denken begreift Sprache spekulativ als Einheit
von AuBerung und Erinnerung, eine Einheit, die im philosophischen Satz als Einheit
von Pradikat und Subjekt hervorgehen soll.«*

Die dialektisch vorwirts schreitende Riickwendung dehnt so das Bedeutungs-
spektrum der kategorialen Ausdriicke durch Aufdeckung interner Differenzie-
rungen aus und legt dabei zugleich immer allgemeinere Beziehungen des Be-
griffssystems frei. In der inhaltlichen Fortbestimmung reflektiert sich dann die
allgemeine logische Form des Begriffs, indem die Art und Weise der Veriu-
Berlichung er-innert, verinnerlicht wird: »Jede neue Stuffe des Aussersichge-
hens, das heifit, der weitern Bestimmung, ist auch ein In-sich-gehen, und die
grossere Ausdehnung, ebensosehr hohere Intensitdt.« (WAL 11, 251) Vor dem
Hintergrund dieser ndheren Charakterisierung der Bewegung der Idee erweist
sich Hegels Kreismetaphorik zumindest als irrefithrend. Das Bild einer auf
sich selbst zurtickgebogenen, eindimensionalen Linie ist wenig geeignet, um
eine AuBerung, die ebenfalls Verinnerlichung, oder eine Oberfliche, die zu-
gleich Tiefendimension ist, zu veranschaulichen. In der widerspriichlichen
Simultanitdt von Fldache und Tiefe spannt sich vielmehr ein Raum auf: »Die
Kreisbewegung ist die rdumliche oder bestehende Einheit der Dimensionen
der Zeit.«*’

Will man also die absolute Negativitit in ihrer Funktion als Zeitigung der
Zeitlichkeit verstehen, scheint es ratsam, zusammen mit dem linearen auch
einen kreisférmigen Zeitbegriff — etwa Nietzsches »ewige Wiederkehr des
Gleichen« — zu verabschieden.?® Stattdessen wire zu untersuchen, inwiefern
die absolute Negativitdt eine fundamentale Temporalstruktur freisetzt, die
sich in raumlichen Relationen fassen ldsst. Jeder besondere Begriff erhilt sei-
ne Bedeutung aus seiner negativen Beziehung auf eine entgegengesetzte Be-
stimmung und konstituiert so eine Selbstbeziehung, die es ihm erlaubt, in ei-
ner Identitdt zu erscheinen. Um gegenwirtig zu sein, muss der Begriff sich
deshalb auf ein nicht-gegenwirtiges Anderes bezichen, seine Gegenwart ist
notwendigerweise gespalten, unterschieden von seiner Voraussetzung, und

26 Wohlfart: Spekulativer Satz, a.a.O., S. 273.

27 Hegel: Enzyklopidie II, a.a.0., § 261, Zusatz, S. 59.

28 Ryosuke Ohashi, der eine Lektiire der gesamten Wissenschaft der Logik ausge-
hend von unterschiedlichen Zeitigungsweisen versucht, deutet eine solche nietz-
scheanische Interpretation der Zeitlichkeit der Idee an. Dessen ungeachtet
kommt er ebenfalls zu dem Schluss, dass sich die »Zeitigung der Zeitlichkeit
iiberhaupt« im Sinne einer »Ortszeit«, das heiflt in Kategorien des Raumes aus-
driicken lasst (vgl. Ohashi, Ryosuke: Zeitlichkeitsanalyse der Hegelschen Logik.
Zur Idee einer Phdanomenologie des Ortes. Freiburg i. Br. 1984, S. 190ff.).

245

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

doch tréigt er das ihm Vorhergehende an sich und in sich selbst. Bewirkt diese
interne Differenz, die Negation oder der Unterschied, eine rdumliche Separa-
tion und ein Auseinandergehen, hilt die Negation der Negation die Unter-
schiedenen synthetisch in ihrer zeitlichen Einheit fest: »Da der Raum also nur
diese innere Negation seiner selbst ist, so ist das Sichaufheben seiner Momen-
te seine Wahrheit; die Zeit ist nun eben das Dasein dieses bestidndigen Si-
chaufhebens [...].«*

Wenn weiterhin die absolute Idee nur noch die reine Bewegung der
selbstbeziiglichen Negativitdt zum Inhalt hat, fiihrt sie die Bedeutungsgenese
des Begrifflichen auf eine sowohl verrdumlichende (auBer-sich-gehende) als
auch verzeitlichende (in-sich-gehende) Dynamik zuriick. In Anlehnung an
Derridas Konzept der différance schreibt Alexander Schubert:

»Es ist zundchst die Selbstbeziiglichkeit der strukturellen Negativitdt (des Unter-
scheidens), die das beliebige Auseinanderfallen der signifikanten Elemente hemmt
und so tberhaupt erst die Signifikanten (als Bedeutungsbeziehungen) konstituiert.
Es ist aber zugleich die Selbstbeziehung der strukturellen Negativitdt, die in ihrem
Selbstbezug Andersheit als je konstitutiv fiir sich voraussetzt, und die somit immer
schon different, gehemmt, eben aufgeschoben, verrdumlicht-verzeitlicht dislozierte
Selbstbeziiglichkeit ist.«*°

Angesichts einer solchen verrdumlichenden-verzeitlichenden Selbstbeziig-
lichkeit ldsst sich nunmehr Hegels Rede von der yEwigkeit« bzw. der »absolu-
ten Gegenwart« der Idee weiter aufkldren. Sobald sich der Prozess der Ver-
zeitlichung in seiner eigenen Bewegung erfasst, féllt er nicht mehr in die na-
tiirliche Zeit und wird stattdessen zu einer in sich reflektierten Dauer. Genau
dies jedoch beansprucht Hegel mit der Selbstexplikation der dialektischen
Methode erreicht zu haben. Absolute Gegenwart bedeutet demnach keines-
wegs differenzlose Prisenz oder Epiphanie des Absoluten. Die »zu ihrer ent-
sprechenden Gleichheit mit sich gekommene Idee« (WAL 1II, 252) hat das
allen vorhergehenden Begriffsbestimmungen gemeinsame Formelement des
konstitutiven Negationsverhdltnisses zu ihrem Inhalt, das heiflt, sie verhalt
sich ihrerseits negativ zu den inhaltlichen Begriffsbestimmungen. Indem sie
deren gemeinsame Form erfasst, kann sie die gesamte logische Entwicklung
begreifen und ist dennoch inhaltlich von dieser unterschieden.

Diese Formbestimmung, die jedem Inhalt zukommt, ist daher sowohl
konkret — weil sie nur an einer bestimmten Bedeutung sichtbar wird — als

29 Hegel: Enzyklopidie II, a.a.0., § 257, Zusatz, S. 48.

30 Schubert: Strukturgedanke, a.a.O., S. 260. Pointierter fasst GrieBer den Gesamt-
zusammenhang so: »Man konnte auch sagen, indem die Logik tiberhaupt und in
einem zeitlosen Sinne immer schon ihr Anderssein ist, ist sie Raum.« (Grief3er:
Natur in den Begriff iibersetzen, a.a.O., S. 148)

246

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

auch hochst allgemein — weil sie keine andere inhaltliche Bedeutung mehr
hat, nicht mehr auf Anderes verweist, auler sich selbst. Wie ein Verweis, der
nur noch die eigene Verweisungsstruktur artikuliert, ist sie zirkuldr und ent-
spricht sich deshalb selbst. Sofern sie die absolute Bedingung der Moglichkeit
jedweder sprachlichen Verweisung und Bedeutungsentwicklung {iberhaupt
darstellt, kann man sie eine »Aufspreizung«’’ der Gegenwart nennen, die
Verzeitlichung der Zeit. In den Jenaer Systementwiirfen hilt Hegel fest: »Die
Zeit ist der reine Begriff — das angeschaute /eere Selbst in seiner Bewegung,
wie der Raum in seiner Ruhe.« (JS III, 262) Als fortschreitende Differenzie-
rung beschreibt die Idee des dialektischen Prozesses eine fundamental zeitli-
che Struktur, deren Prozessstruktur selbst unverdndert und »in sich ruhend«
bleibt (WAL II, 253). Die »Aufspreizung< der Gegenwart, die in der Bezie-
hung zu einem Vorher und einem Nachher das Jetzt ermoglicht und zugleich
negiert, den Fluss der Zeit gleichsam in Gang setzt, ist ihrerseits keine zeitli-
che Differenz, sondern eine rdumliche, eine Verrdumlichung: »Allein dies
Auseinanderhalten kommt nicht der Zeit als Zeit zu, sondern vielmehr dem
Raume, der an ihr ist [...].« (JS III, 12)**

Sowenig die absolute Idee die Logik in eine unterschiedslose Identitét
aufhebt, sowenig kann die absolute Gegenwart oder Ewigkeit der Idee eine
reine Prisenz bedeuten. Mit Dieter Henrich gesprochen, lisst sich die verzeit-
lichende und verrdumlichende Bewegung, die jedes Selbstverhiltnis ermog-
licht und zugleich in seiner Reinheit unterminiert, als >radikal selbstbeziigli-
che Andersheit des Absoluten< bezeichnen.® Wenn aber die bedeutungsgene-
rierende Beziehung zwischen den signifikanten Elementen in letzter Instanz
eine Verraumlichung der Zeit und eine Verzeitlichung des Raumes beschreibt,
bereitet auch die enigmatische Wendung im letzten Absatz des Kapitels zur
Idee weniger Schwierigkeiten. Dort spricht Hegel davon, dass das Selbstver-
hiltnis der Idee eine »absolute Befreiung« darstellt und deshalb kein weiterer
Ubergang mehr stattfindet (WdL 11, 253).

Als »Freiheit« kann Hegel die Sphire des Begriffs apostrophieren, weil die
hier betrachteten Verhiltnisse innerhalb eines selbstbeziiglichen Verweissys-

31 Hegel: Enzyklopadie II, a.a.0., § 258, Zusatz, S. 50.

32 »Negativity, here, does not negate itself, and does not raise [reléve] itself out of
itself. It does something else; its operation or its in-operation is other and obeys
another mode. One might say that it extends itself: tension and extension — by
which alone something will be able to appear as »passage< and »process< — ex-
tension neither temporal, nor local, of the taking place as such; spacing by which
time arises; tension of nothing that opens time — Spanne, as Heidegger says.«
(Nancy: Surprise of the Event, a.a.0., S. 100)

33 Henrich, Dieter: Selbstverhéltnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grund-
lagen der klassischen deutschen Philosophie. 3. Aufl., Stuttgart 2001, S. 161.
Gleichwohl geht Henrich von einer linearen Entwicklung des gesamten Systems
aus (ebd., S. 142).

247

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

tems verbleiben und keine duflere Voraussetzung mehr haben. Das aufgezeig-
te Prinzip dieser Beziehungen, ihre Prozessstruktur, ist nicht nur vollstindig
aus dem Wechselspiel von Syntax und Semantik hergeleitet, es kann dariiber
hinaus sogar die fundamentalen Kategorien von Raum und Zeit in sich auf-
nehmen. Gleichwohl hort damit der dialektische Prozess nicht endgiiltig auf —
im Gegenteil, er fingt gewissermallen iberhaupt erst an. Auf der Ebene der
logischen Verhéltnisse allerdings gibt es kein Weiterkommen mehr, denn die
Negativitit ist in ihrer fundamentalsten Form, als verrdumlichende-verzeitli-
chende freigelegt. Die Inhalte, an denen sie sich realisiert, die je konkreten
Bedeutungseinheiten, stehen ihr nicht wie ein Anderes gegeniiber. Im stren-
gen Sinne hat die Idee deshalb, dhnlich der Derrida’schen différance, gar kei-
ne Bedeutung, da sie jede sprachliche Artikulation iibersteigt.** Sie ist aber
auch nichts anderes als die Bedingung fiir die Totalitét des konkreten Seins
und leitet damit iiber in den »Anfang einer neuen Sphére und Wissenschaft,
namlich die der Natur (ebd.). Deren erste Bestimmung wire die »Aeusserlich-
keit des Raums und der Zeit«, wodurch die Auslegung der Idee als gleichsam
innere Raum-Zeitlichkeit zusitzlich Plausibilitit erhzlt.*®

Zu den schwersten Brocken, die Hegels spekulative Dialektik zu schlu-
cken gibt, gehort jedoch jener undialektische Ubergang des »sich selbst Ent-
lassens der Idee in die Natur<.’® So ungewshnlich wie die eigentiimliche For-
mulierung ist der »Sprung« in die Natur indes nicht: Ist das logische Prinzip
allen Seins einmal hergeleitet und durch Selbstanwendung abgesichert, bleibt
nur noch, es in seiner konkreten Funktion zu tiberpriifen, und zwar anhand der
vorhandenen Erkenntnisse aus den Bereichen der Naturphdnomene und der
Geistesgeschichte. Der gegebene Bestand dieser Wissenschaften 14sst sich mit
Hilfe des erarbeiteten logischen Prinzips methodisch interpretieren und be-
werten, er ldsst sich jedoch nicht inhaltlich daraus ableiten oder historisch

34 Auf diese Parallelitit weist auch Volker Riihle hin: »Wie die différance, so be-
zeichnet auch die Idee des Absoluten keine Wirklichkeit, die sich ihrer sprachli-
chen Thematisierung als Représentiertes voraus- und gegeniibersetzen liele. Ei-
ne solche Annahme hitte den moglichen Gehalt dieser Idee von vorneherein in
ein Vorgestelltes und Vorstellbares verwandelt, das im Lichte der Fragestellung
schon nicht mehr als Absolutes anzusprechen und wiederzuerkennen wire.«
(Riihle: Spekulation und Dekonstruktion, a.a.O., S. 29)

35 Vgl. auch Griefler: Natur in den Begriff iibersetzen, a.a.O., S. 147.

36 Schon Schelling wirft Hegel hier eine rhetorische Verschleierungstaktik vor:
»Dieser Ausdruck >entlassen< — die Idee entldft die Natur — gehort zu den selt-
samsten, zweideutigsten und darum auch zaghaftesten Ausdriicken, hinter die
sich diese Philosophie bei schwierigen Punkten zurtickzieht. [...] Es ist ein bo-
ser Punkt, bei welchem die Hegelsche Philosophie hier angelangt ist und der
beim Anfang der Logik nicht vorgesehen worden, ein garstiger breiter Graben,
deren Aufzeigung [...] zwar viel boses Blut, aber durchaus keine irgend brauch-
bare und nicht blo8 triigerische Auskunft zur Folge gehabt hat.« (Schelling: Ge-
schichte der neueren Philosophie, a.a.0., S. 169f.)

248

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

begriinden. Eine Alternative hitte eventuell darin bestanden, sogleich eine
Geschichte der Idee anzuschlieBen. Da aber Geschichte fiir Hegel stets Geis-
tesgeschichte bedeutete, und der Geist bzw. seine Vorstufe, das Bewusstsein,
selbst ein Produkt der Naturentwicklung darstellt, muss zunéchst die Natur in
einem umfassenden Sinne betrachtet werden.

Freilich stellt sich im Hinblick auf die weiter oben untersuchte spekulative
Geschichtsphilosophie Hegels die Frage, in welcher Beziechung die Logik zur
geschichtlichen Entwicklung steht. Einerseits reicht Negativitit bis in die Ent-
stehung von Zeitlichkeit hinein, und man konnte deshalb vereinfacht sagen,
die Logik sei ebenfalls die Bedingung von Geschichtlichkeit schlechthin. An-
dererseits beruft sich Hegels Explikation des Logischen auf die gesamte vor-
hergehende Geschichte der Philosophie: »Die der Zeit nach letzte Philosophie
ist das Resultat aller vorhergehenden Philosophieen und muf3 daher die Prin-
cipien Aller enthalten; sie ist darum, wenn sie anders Philosophie ist, die ent-
faltetste, reichste und concreteste.« (Enz, § 13)

Nach Hegels Auffassung ist die spekulative Dialektik dazu in der Lage,
die logischen Voraussetzungen seiner Epoche zu begreifen bzw. auf den Be-
griff zu bringen. Doch wird damit keineswegs ausgeschlossen, dass eine his-
torisch spétere Philosophie in der Dialektik nur ein Prinzip neben anderen
erkennt und iiber sie hinausgeht.’” Ob dies heute, mit einem historischen Ab-
stand von nahezu zweihundert Jahren moglich wire, oder ob vielleicht auf-
grund des zwischenzeitlichen Zerfalls des Systemdenkens iiberhaupt kein
Bediirfnis mehr besteht, in dieser Weise zu philosophieren, soll hier nicht er-
ortert werden. Von Interesse ist vielmehr, dass Hegel das Verhiltnis der logi-
schen Exposition zur historischen Geistesgeschichte im Ganzen als eine Erin-
nerungsfunktion begreift. Dazu muss man nicht zeitlich in vergangene Ge-
genwarten zuriickgehen, sondern das je vorhandene Material, die epochalen
AuBerungen einer Kultur in Religion, Kunst und Wissenschaft, miissen in
ihren gewordenen Beziehungen zueinander begriffen und auf ihre interne Gel-
tung hin untersucht werden. Erst dadurch verliert Geschichte ihren relativie-
renden Charakter, ohne in Geschichtsvergessenheit und maBlose Uberschit-
zung der Gegenwart umzuschlagen. Geschichte ist das, was in den je gegen-
wirtigen AuBerungsformen als Spur des Vergangenen iiberdauert und auf
diese Weise fiir eine Erinnerungsarbeit offen steht. Insofern muss die im Zu-
sammenhang von Hegels Geschichtsphilosophie getroffene Aussage, die Fra-
ge nach der Gegenwart sei immer schon historisch, zugleich umkehrbar sein:

37 w»Das bedeutet, daB3 das System nicht das Schicksal aller Philosophien ist, und
nicht immer geeignet ist, um die eigene Zeit, in Gedanken erfafit, auszudriicken.
Es kann hochst legitim in jenen Perioden gedeihen, in denen ein Prinzip, damit
es sich ausdehnen kann, alle seine begrifflichen Bestimmungen entfaltet. In der
gleichen Weise [...] kann sich auch die Dialektik [...] nur unter bestimmten
Umsténden entwickeln.« (Bodei: Metaphysik der Zeit, a.a.0., S. 84f.)

249

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Die Frage nach unserer Geschichte ldsst sich stets nur innerhalb des begrift-
lich-logischen Raumes der Gegenwart stellen.

Hegels Verdienst besteht darin, die allgemeine Form einer solchen Erin-
nerungsleistung selbst aus dem ihm zur Verfiigung stehenden Begriffsapparat
herausgearbeitet und immanent begriindet zu haben. Als Erinnerungsfunktion
kann sich der Prozess der absoluten Negativitit oder das Denken der Diffe-
renz zwar auf die vorgefundenen Bedeutungsimplikate berufen, diese lassen
sich jedoch nicht historisch auf einen Ursprung in der Zeit zuriickfiihren, da
die geschichtliche Rekonstruktion ihrerseits von den derzeitigen logischen
Gegebenheiten abhéngt. Logik und Geschichte bleiben wechselseitig aufein-
ander bezogen: »Die Geschichte der Philosophie entwickelt sich aus der Phi-
losophie und umgekehrt.«’® Trotzdem ist ihr Verhiltnis nicht einfach zirkulir
oder paradox. Der mit der logischen Betrachtung er6ffnete Raum der sinnvol-
len Rede bildet die Grundlage fiir jedes Verstindnis von Geschichte — auch
wenn das Logische selbst das Sediment der vorhergehenden Epochen aus-
macht. Zugespitzt konnte man daher sagen, dass sich jede Epoche in der An-
eignung ihrer eigenen Voraussetzungen eine eigene, nur fiir sie selbst giiltige
historische Erzdhlung entwirft. In Anlehnung an die fundamental verraumli-
chende Zeitlichkeit der begrifflichen Bedeutungsgenese kann man dies ihren
yDenkraum« nennen.

In welcher Weise sich das angedeutet Konzept eines »Denkraumes< mit
Hilfe von Wittgenstein und Derrida weiter spezifizieren und ausbauen ldsst,
soll im Schlussteil skizziert werden. Dazu muss man jedoch zundchst erldu-
tern, inwiefern sowohl die Dekonstruktion als auch Wittgensteins Sprach-
pragmatik ebenfalls auf rdaumliche Relationen zuriickgreifen, um ihr jeweili-
ges Verfahren der sprachinternen Bedeutungsanalyse zu plausibilisieren.

b) Zwischen Struktur und Genese: Chora

Was fiir die Hegel’sche Methode erst in der Gegeniiberstellung mit dem Zeit-
begriff aus der Naturphilosophie sichtbar wird, der verrdumlichende-
verzeitlichende Prozess der Dialektik, bildet den expliziten Nukleus von Der-
ridas Konzeption der allgemeinen Schrift und ihrem Bewegungsmoment der
différance. Damit ein beliebiges Zeichen einen Sinn erhalten kann, muss es
sich in einer aufschiebenden Differenz zu anderen Zeichen des Systems be-
finden:

»Ein Intervall mufl es von dem trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber
dieses Intervall(,) das es als Gegenwart konstituiert, muf} gleichzeitig die Gegenwart
in sich selbst trennen und so mit der Gegenwart alles scheiden, was man von ihr her

38 Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 120.

250

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

denken kann, das heif}t, in unserer metaphysischen Sprache, jedes Seiende, beson-
ders die Substanz oder das Subjekt. Dieses dynamisch sich konstituierende, sich
teilende Intervall ist es, was man Verrdumlichung nennen kann, Raum-Werden der
Zeit oder Zeit-Werden des Raumes (Temporisation).« (Rg, 42)

Wie im ersten Teil der Arbeit dargelegt, kann Derrida die relative Stabilitdt
von Bedeutungseinheiten mit Hilfe des Spur-Begriffs erkldren, ohne von sei-
ner These einer urspriinglichen Differenz oder Teilung abzuweichen. In der
Spur sind zugleich das Spiel der Abstiandigkeit, die differenzielle, verrdumli-
chende Beziechung auf Anderes, und eine jurspriingliche Synthese, die das
Andere als Anderes im Gleichen festhilt¢, mitgedacht (G, 109). Die Spur ist
deshalb sowohl Bedingung der Moglichkeit fiir das Erscheinen von Bedeu-
tung tiberhaupt als auch die Bedingung der Unmdéglichkeit fiir ein vollstandi-
ges Bei-sich-sein oder eine ungeteilte Gegenwart dieser Bedeutung. Folglich
greift das mentalistische Reflexionsparadigma fiir eine Selbstlegitimierung
der Dekonstruktion zu kurz. Eine vollstdndige und durchsichtige Riickwen-
dung auf sich selbst wiirde ihre eigenen Einsichten ad absurdum fiihren. Zur
Plausibilisierung seines Verfahrens greift Derrida stattdessen auf ein eigen-
tiimliches Phidnomen zuriick, das er insbesondere in eher literarisch zu nen-
nenden Texten findet: Eine nicht thematische >Re-Markierung« der Funk-
tionsweise des Textes, bei der sich Form und Inhalt ineinander spiegeln, ohne
je in eine Deckungsgleichheit oder Selbstidentitit tiberzugehen. Allgemeiner
ausgedriickt, eine solche Re-Markierung verweist auf einen fundamentalen
Mangel oder eine fundamentale Leerstelle, die Bedingung fiir die gesamte
Verweisstruktur der Sprache ist und deshalb nie »>als solche< anwesend sein
kann. Sie wird allenfalls indirekt oder als Entzug erfahrbar.

Nun scheint Hegels Idee der spekulativen Dialektik, das prozessuale Fort-
schreiten der begrifflichen Bedeutungsausdifferenzierung, einige Ahnlichkei-
ten mit der von Derrida beobachteten Re-Markierung aufzuweisen. Auch He-
gel sieht den eigentlichen Ursprung der dialektischen Bewegung im Wider-
spruch zwischen der Form des Urteils (S ist P) und dem, was es vorgibt aus-
zudriicken. Die in der Kopula behauptete Identitdt von Subjekt und Priadikat
kann sich nur durch eine Differenz hindurch realisieren. In der absoluten Idee
versucht Hegel, das Wechselverhiltnis zwischen Syntax und Semantik selbst
noch einmal als den Prozess einer doppelten Negation darzustellen. Gleich-
wohl, das wurde im vorhergehenden Abschnitt deutlich, hebt sich die Bewe-
gung dabei keineswegs in die Selbstgegenwart einer reinen Form auf, sondern
hilt den inneren Widerspruch zwischen Inhalt und Form als eine konstitutive
Bedingung jeglicher sinnvoller Artikulation fest.

Im Kontrast zu Hegels Methoden-Begriff, der sich auf eine grof3 angelegte
Herleitung aus nahezu allen tradierten philosophischen Kategorie-Bestim-
mungen berufen kann und diese seinerseits riickwirkend begriindet, wirkt das

251

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Potenzial von Derridas Re-Markierungsfigur zur Fundierung der Dekonstruk-
tion relativ schwach, zumal sie in erster Linie auf das Umfeld der Publikation
von Dissemination beschrankt bleibt und spéter cher beildufig eingesetzt wird.
Gemessen an Wittgensteins therapeutischer Deskriptionsanalyse, die sich
durch eine gewisse performative Kohdrenz legitimiert und jeder allgemeinen
Methodologie eine Absage erteilt, steht die mit der Re-Markierung eingefiihr-
te Operation dennoch in einer weitreichenden und in sich verzahnten Theore-
tisierung.

Die allen drei Autoren gemeinsame Schwierigkeit einer Selbstlegitimie-
rung ihrer Methode riihrt zweifellos aus ihrem jeweiligen Angriff auf eine
traditionelle Vorstellung von der philosophischen Wahrheitsgeltung im Sinne
der adaequatio. Wenn Derrida ausgehend von Platon die Geschichte der
Wabhrheit, die sich um den Wert der homoiosis oder der adaequatio organi-
siert, als systematischen Ausschluss einer anderen Form der Mimesis rekon-
struiert, kann die eigene Argumentation — zumindest nicht ausschlieBlich —
den so inkriminierten Wahrheitsbegriff in Anspruch nehmen. Da das, was aus
der Wahrheit ausgeschlossen wurde, sich als Dichtung oder Literatur etabliert
hat, holt Derrida seinerseits Formelemente dieser »literarischen< Mimesis zu-
rick in den philosophischen Diskurs. Ob seine Platon-Interpretation jrichtige
ist, lasst sich entsprechend nicht mehr durch den Rekurs auf die Intention des
Autors Platon oder einen historischen Kontext verifizieren. Und das nicht nur,
weil Autorintention und Kontext, wie jede andere Bedeutung auch, keine ein-
deutigen und unmittelbaren Referenten besitzen. Dariiber hinaus zielt die de-
konstruktive Lektiirepraxis erklartermafen auf einen Bereich, der vom jeweils
behandelten Text oder Textausschnitt selbst nicht bemerkt wurde und auch
nicht bemerkt werden konnte:

»Die Lektiire hingegen muf ein bestimmtes, vom Schriftsteller selbst unbemerktes
Verhiltnis zwischen dem, was er an verwendeten Sprachschemata beherrscht, und
dem, was er nicht beherrscht, im Auge behalten. Dieses Verhiltnis ist jedoch nicht
durch eine bestimmte quantitative Verteilung von Schatten und Licht, Schwéche und
Stirke gekennzeichnet, sondern durch eine signifikante Struktur, die von der Lektiire
erst produziert wird.« (G, 273)

In der Grammatologie koppelt Derrida die Erlduterung dessen, was er das
yProduzieren einer signifikanten Struktur< nennt, an eine vorldufige Rechtfer-
tigung seiner methodologischen Prinzipien. Vorldufig deshalb, weil sie ledig-
lich ex negativo erfolgt, indem er sein Verfahren der dekonstruktiven Lektiire
von einer Reihe bekannter Interpretationsmethoden abgrenzt (ebd.). Demnach
geht eine Lektiire erstens iliber einen Textkommentar hinaus, der den Inhalt
des Textes ohne Verdnderungen wiedergeben will und ihn somit nur verdop-
pelt. Zweitens fiihrt sie das, was in einem jeden Text notwendigerweise un-

252

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

bemerkt bleibt, nicht auf einen versteckten Referenten zuriick, der auflerhalb
des Textes und der Textualitdt (der Schrift) im Allgemeinen liegen wiirde —
etwa »eine metaphysische, historische, psycho-biographische Realitit« (G,
274). Vor dem Hintergrund von Derridas Konzept der allgemeinen Schrift ist
dieser zweite Punkt wenig erstaunlich, denn auch der methodischen Lektiire
steht kein »transzendentales Signifikat< zur Verfiigung, auf das sich ihre Inter-
pretation stiitzen konnte. Die entscheidende These von der Abwesenheit eines
>Text-AuBeren« indes kann Derrida aus der Lektiire selbst gewinnen — in der
Grammatologie in erster Linie aus den Schriften Jean-Jacques Rousseaus:

»Es hat immer nur Supplemente, substitutive Bedeutungen gegeben, die ihrerseits
nur aus einer Kette von differentiellen Verweisen hervorgehen konnten, zu welchen
das »Wirkliche« nur hinzukam, sich lediglich anfiigte, wenn es — ausgehend von ei-
ner Spur und einem Ergénzungszeichen usw. — Bedeutung erlangte. Und so bis ins
Unendliche, denn wir haben — in dem Text — gelesen, da} die absolute Gegenwart,
die Natur, das, was die Woérter »wirkliche Mutter< bedeuten, sich immer schon ent-
zogen, niemals existiert haben [...].« (G, 274f.)

Jeder Schreibende, so Derrida, gehort einem >begrenzten textuellen Systemc«
an, schreibt in einem spezifischen Horizont des Denk- und Artikulierbaren,
den er nicht einfach iberschreiten kann. Die Grenzen eines solchen Systems
sind historischen Verdnderungen und Verschiebungen ausgesetzt, sodass zu
verschiedenen Zeiten andere Signifikanten in der Position eines nicht weiter
reduzierbaren Signifikats auftauchen konnten.”” Nun behauptet Derrida je-
doch, der Glaube an die Existenz und die Erreichbarkeit eines reinen Signifi-
kats sei, bis auf wenige Ausnahmen, in der Geschichte des Abendlandes nie
bezweifelt worden, weder in der Philosophie noch in einer anderen literari-
schen Schreibweise: »Die philosophische Literatur ist nur ein Beispiel in die-
ser Geschichte, allerdings eines der bedeutendsten.« (G, 276f.)

Fiir die Dekonstruktion folgt daraus ein Doppeltes: Erstens kann sie nicht
fiir sich in Anspruch nehmen, die genannte Voraussetzungsstruktur vollstin-
dig zu verlassen, weil sie als Lektiirepraxis stets im Rahmen des analysierten
Diskurses operiert. Deshalb miisste sie sich zweitens auf einen Wandel inner-
halb der abendldndischen Denktradition selbst berufen k6énnen, in dem die
Abwesenheit eines letzten Grundes oder Text-Auflerhalbs bereits vorgezeich-
net ist. Um die logozentristische Fixierung der Tradition, deren allgemeine

39 Das entspricht einer sprachtheoretischen Umformulierung der von Heidegger
genannten epochalen Erscheinungsweisen des Seins: »Es gibt Sein nur je und je
in dieser und jener geschicklichen Pragung: ®boic, Adyoc,”Ev, 16¢a, Evépyeta,
Substanzialitdt, Objektivitdt, Subjektivitit, Wille, Wille zur Macht, Wille zum
Willen.« (Heidegger: Identitdt und Differenz, a.a.O., S. 58) Mit Derrida konnte
man sagen, die von Heidegger genannten Signifikanten hétten zu einer bestimm-
ten Epoche den Stellenwert eines transzendentalen Signifikats angenommen.

253

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Form die Suche nach einem transzendentalen Signifikat wire, verlassen zu
konnen, reicht es jedoch aus, die prinzipielle Moglichkeit eines solchen Aus-
stiegs exemplarisch aufzuzeigen: »Wir mochten jenen Punkt erreichen, der
gegeniiber der Totalitit der logozentrischen Epoche in gewissem Sinne duf3er-
lich ist.« (G, 279)

Dieses Hinaustreten nennt Derrida >exorbitant«, weil es einerseits den
Umkreis und die eingefahrenen Gleise der Metaphysik verldsst, andererseits
einem dort bereits »vorgezeichneten Wegc« folgt. Die Bezeichnung »exorbitant«
lasst sich als eine lateinische Ubersetzung des griechischen methodos verste-
hen, das sich aus meta (iiber, hinaus) und hodos (Weg) zusammensetzt, aller-
dings in der Neubestimmung als ex-orbis seine sichernde und griindende
Funktion fiir einen Diskurs verliert. Die yMethode« besteht dann gerade darin,
sich der iiberlieferten Gewissheiten zu entledigen, aber auf eine Weise, die in
der Uberlieferung selbst bereits angelegt ist. Infolgedessen kann eine dekon-
struktive Lektlire keine vollstdndig fundierte Methodologie anfiihren, weil sie
den Umkreis — den Orbit — der bekannten und tradierten Begriindungsfiguren
auf einem noch unbekannten Weg verlésst:

»Doch der erste Gestus dieses Hinaustretens oder dieser Dekonstruktion, wenngleich
auch er einer gewissen historischen Notwendigkeit unterworfen, kann sich nicht
intra-orbitdrer oder methodologischer Gewifheiten versichern. Im Inneren dieser
Abgeschlossenheit kann ein eigener Stil nur in seinem Verhéltnis zu tberlieferten
Gegensitzen beurteilt werden. Wer sagt, dieser Stil sei empiristisch, wird in gewis-
ser Weise recht behalten. Das Hinaustreten ist auf radikale Weise empiristisch. Es
schreitet voran in der Weise eines Denkens, das sich iiber die Moglichkeit des We-
ges und der Methode im unklaren ist.« (G, 279)

Im herkémmlichen Sinne empirisch verfihrt die Dekonstruktion, weil sie »ir-
gendwo, wo immer wir sind«, ihre Arbeit aufnimmt, ohne diesen Anfang in
letzter Instanz rechtfertigen zu konnen. Doch wenn es aus strukturellen Griin-
den gar nicht anders moglich ist, als »irgendwo«< zu beginnen, verliert die
Kennzeichnung >empiristisch< jede abwertende Konnotation.*’

Obwohl Hegel einen absoluten Anfang sucht und ihn in der abstrakten
Seinsbestimmung findet, hat er in dhnlicher Weise die Unbegriindbarkeit des
Anfangs in einem eigenen Abschnitt seiner Wissenschaft der Logik festgehal-
ten; dort heifit es etwa: »Was den Anfang macht, der Anfang selbst, ist daher
als ein Nichtanalysierbares, in seiner unerfiillten Unmittelbarkeit, also als Se-
yn, als das ganz Leere zu nehmen.« (WAL I.1, 62) Man wird Hegels Aus-
gangspunkt sicherlich kaum den Vorwurf machen wollen, er sei »empirischg;
aber gerade die totale Abwesenheit jeder weiteren Bestimmung widersetzt
sich letztlich einer Begriindung im Sinne eines festen und unverriickbaren

40 Vgl. dazu auch Gasché: Tain of the Mirror, a.a.O., S. 170f.

254

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Ersten.*' Das scheinbare Privileg, das hier dem Begriff des Seins eingerdumt
wird, entpuppt sich so bei niherer Betrachtung als radikale Offnung auf die in
der Geistesgeschichte iiberlieferten Kategorien und ihren internen begriffli-
chen Zusammenhang.

Weniger programmatisch, dafiir um so anschaulicher lésst sich ein solcher
»Empirismus< in Wittgensteins Spétschriften beobachten. Der aphoristische
Stil hat alle Anspriiche auf eine Rechtfertigung des gewéhlten Einstiegs, sei
sie systematischer oder personlicher Natur, aufgegeben. Alles ist im Fluss,
und ein Riickgang auf eine einzige Quelle — etwa das Bewusstsein, die Reali-
tit oder eine transzendentale Logik — ist versperrt. Im Unterschied zu Witt-
genstein jedoch versucht Derrida die Unméglichkeit eines solchen Riickgangs
selbst noch zu erkldren. Weil aber das Begriindungsparadigma oder das Ge-
setz des zureichenden Grundes als solches aufler Kraft gesetzt wird, kann eine
Rechtfertigung der Prinzipien einer kritischen Lektiire nicht anders als negativ
erfolgen. Das stirkste Argument, das die Dekonstruktion fiir ihre exorbitante
Methode vorbringen kann, liegt deshalb darin, dass sie die Notwendigkeit zu
einer Uberschreitung und die Abwesenheit einer letzten, begriindenden In-
stanz in den von ihr analysierten Texten der Uberlieferung selbst vorfindet.
Exemplarisch fiir diese Form der Auto-Dekonstruktion bzw. das, was spéter
Re-Markierung heiflen wird, stehen in der Grammatologie die Schriften Rous-
seaus und die dort lesbare Logik des Supplements:

»Wenn wir meinen, daf es [...] nichts aulerhalb des Textes gibt, dann wiirde unsere
letzte Rechtfertigung folgendermalien lauten: der Begriff des Supplements und die
Theorie der Schrift bezeichnen [...] in unendlicher Widerspiegelung die Textualitat
selbst im Text von Rousseau. Und wir werden sehen, dal der (vorgespiegelte) Ab-
grund hier nicht ein gliicklicher oder ungliicklicher Zufall ist. Im Verlauf unserer
Lektiire soll nach und nach eine ganze Theorie der strukturellen Notwendigkeit des
(vorgespiegelten) Abgrunds erstellt werden. Der indefinite Prozel der Supplemen-
tartitdt hat immer schon die Prisenz angeschnitten, darin seit je — schreibend — den
Raum der Wiederholung und der Selbstentzweiung entwickelt.« (G, 281)

Ihre Legitimation erhilt die Dekonstruktion durch eine verschobene Refle-
xionsbewegung, in der sich die allgemeine Form der Schrift, ihre Ursprungs-
losigkeit, die sie ihrer differenziellen Verweisstruktur verdankt, in einer irre-
duziblen Wechselbezichung zwischen Syntax und Semantik widerspiegelt
und so das konstitutive Fehlen eines letzten stabilen Grundes anzeigt. Das
Verfahren der kritischen Lektiire setzt einen Text in Beziehung zu seinen im-
manenten Grenzen, die er selbst als seine vermeintlich absolute Grundlage

41 Insofern kann man auch Hegel als einen Kritiker der »Ursprungsphilosophienc<
verstehen (vgl. Wieland, Wolfgang: Bemerkungen zum Anfang von Hegels Lo-
gik. In: Horstmann: Seminar: Dialektik, a.a.O., S. 194-212; hier S. 208).

255

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

betrachtet, und deckt, indem sie diese Grenze mit den zur Verfiigung stehen-
den Mitteln tiberschreitet, die Grundlosigkeit der Begriindung auf. Begrifflich
fasst Derrida ein solches Vorgehen auch als ein mis en abyme, eine rerzeugte
Abgriindigkeit¢, in die sich die Metaphysik selbst verstrickt und die es zu le-
sen gilt.*?

Allerdings changiert die Rechtfertigung dieser Lektiire-Strategie auffal-
lend zwischen einer eher strukturalen und einer eher genetischen Argumenta-
tion. Bleibt der Diskurs der Metaphysik einerseits in einer mehr oder weniger
gleichbleibenden widerspriichlichen Struktur gefangen, einem blinden Fleck,
der es ihm erlaubt, die Bedeutung seiner Begriffe zu kontrollieren und sich in
einem System abzuschlieBen, so muss doch andererseits eine historische Ent-
wicklung oder zumindest eine Erschiitterung der metaphysischen Struktur
stattgefunden haben, die es wiederum Derrida ermdglicht, deren Blindheit in
der ihr eigenen Funktionalitit zu erfassen und zu beschreiben. Das Ausmal
eines solchen historischen Einschnitts in die abendldndische Denktradition
lasst sich zundchst implizit an den von Derrida vorzugsweise behandelten
Autoren ablesen. Ein Blick in die frithe Textsammlung Die Schrift und die
Differenz zeigt, wie heterogen und zerstreut das Feld der Vorldufer eines
Denkens der Differenz in der Tat ist: In den verschiedenen Aufsitze wendet
sich Derrida u.a. Michel Foucault, Edmond Jabés, Emmanuel Lévinas, Ed-
mund Husserl, Antonin Artaud, Sigmund Freud, Georges Bataille und Claude
Lévi-Strauss zu. Nimmt man die beiden anderen zeitgleich veréffentlichten
Werke, Die Stimme und das Phédnomen sowie Grammatologie, hinzu, lassen
sich neben der zeitgengssischen Literatur vor allem zwei Hauptbezugspunkte
Derridas herausheben: die Phdnomenologie Husserls und der Strukturalismus
in allen seinen Ausprigungen.*

Auf die grundsitzliche Frage nach dem Verhiltnis von Genese und Struk-
tur fiir das philosophische Denken geben zwei Texte aus Die Schrift und die
Differenz exemplarisch eine Antwort. Bezeichnenderweise handelt es sich
dabei zum einen um einen Text tiber Husserl (»Genesis und Struktur« und die
Phénomenologie), zum anderen um eine Arbeit zur strukturalistischen Me-
thode von Claude Lévi-Strauss (Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im
Diskurs der Wissenschaft vom Menschen). Eine Betrachtung beider Texte soll
die Moglichkeit bzw. Unméglichkeit einer methodologischen Fundierung der
Dekonstruktion néher spezifizieren und im Weiteren das Verhéltnis eines Dif-

42 Zum Motiv des mis en abyme vgl. etwa Derrida, Jacques: Chdra. In: ders.: Uber
den Namen. Drei Essays. Wien 2000, S. 123-170; hier S. 140f.

43 Die ideengeschichtliche Einordnung der Dekonstruktion in den Strukturalismus
betont u.a. Dosse, Frangois: Geschichte des Strukturalismus. Band 2: Die Zei-
chen der Zeit 1967-1991. Frankfurt a. M. 1999, S. 30ff.; zu Derridas anfinglich
intensiver Auseinandersetzung mit der Phanomenologie vgl. u.a. Hofliger, Jean-
Claude: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren. Wiirzburg 1995.

256

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

ferenzdenkens zu seiner eigenen Vorgeschichte ansprechen (1). Unter Be-
riicksichtigung des zweiten, eher historischen Aspektes wire sodann zu erldu-
tern, inwiefern sich dieses Verhiltnis mit dem Konzept eines »Denkraumes«
fassen ldsst. Hierzu wird abschlieBend auf den Essay Chora eingegangen, in
dem Derrida das Motiv der Verrdumlichung vertieft und auf die allgemeine
Frage nach dem Ort der Philosophie eingeht (2).

1) Im Ansatz der Husserl’schen Phanomenologie findet Derrida sowohl
eine erhohte Aufmerksamkeit fiir die jeweiligen Probleme einer genetischen
und einer strukturellen Herleitung der philosophischen Methode als auch den
Versuch, den strikten Gegensatz zwischen den Alternativen zu unterlaufen.**
Fiir Husserl ist die Wahl, ob ein System oder eine Konfiguration in Struktur-
begriffen beschrieben werden soll oder im Hinblick auf seine Bewegung, sei-
nen Ursprung und sein Werden, keine Grundsatzentscheidung, sondern ab-
hiangig von den betrachteten Gegebenheiten: »[...] hitte man Husserl ex ab-
rupto die Frage >Struktur oder Genesis< vorgelegt, so wette ich, er wire sehr
erstaunt gewesen tiber die Einladung, an einer solchen Debatte teilzunehmen;
er hitte gesagt, das hinge davon ab, woriiber man zu reden beabsichtige.«
(SuD, 237)

Insofern stellt auch der Ubergang von den statischen Analysen, wie sie
etwa in den Ideen zu einer reinen Phdnomenologie niedergelegt sind, zu den
spéteren Aussagen iiber ihre genetische Konstitution keinen Bruch im Denken
Husserls dar. Das hiangt damit zusammen, dass er auch dann, wenn er sich der
Erforschung des Erlebens, des Zeitstroms und schlieBlich, in der Krisis-
Schrift, der Geistesgeschichte zuwendet, stets deren eidetische Formen im
Blick hat und somit die Genese ihrerseits nach strukturalen Merkmalen be-
fragt. Weil fur die Phdnomenologie beide Analyseebenen zusammengehdren,
setzt sie sich immer wieder deutlich von allen Erkldrungsmodellen ab, die
einseitig eines der beiden Verfahren privilegieren.

In der ersten, eher strukturalen Phase Husserls, insbesondere den Logi-
schen Untersuchungen und den Ideen I, gilt seine Hauptkritik den psycholo-
gisch-deskriptiven Herleitungen der logischen Formen des intentionalen Be-
wusstseins.*’ Davon abgrenzend soll sich die Phinomenologie als >Wesens-

44 Hofliger wendet ein, dass der Begriff »Struktur< im Gegensatz zum Begriff der
»Genese< in den Schriften Husserls allenfalls nebengeordnete Bedeutung hat,
Derridas Konfrontation des Husserl’schen Denkens mit diesem Begriffspaar da-
her gewaltsame Ziige trigt (vgl. Hofliger: Derridas Husserl-Lektiiren, a.a.O., S.
21f.). Da Husserl jedoch riickblickend seine frithen Arbeiten als »statische< An-
sidtze charakterisiert, besteht Derridas Interpretationsansatz vor allem darin, ein
Spannungsverhiltnis, das bei Husserl zumindest implizit virulent und vielleicht
sogar unbemerkt geblieben ist, in direkter Weise zu thematisieren.

45 Vgl. vor allem Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Erster Band. Ge-
sammelte Schriften Bd. 2, hrsg. von Elisabeth Stroker, Hamburg 1992, und das
»Nachwort« zu den Ideen I von 1930 in ders.: Ideen zu einer reinen Phdnomeno-

257

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

wissenschaft« der »allgemeinen Strukturen des reinen Bewusstseins< auf der
Grundlage eines mehrstufigen Reduktionsprozesses (epoché) versichern. Eine
Darlegung der zeitlichen Prozesse, in denen sich das Bewusstsein konstituiert,
wird dadurch nicht ausgeschlossen, sie kann allerdings nur innerhalb des we-
senswissenschaftlichen, eidetischen Gesamtrahmens Geltung beanspruchen.*®
Dagegen verstrickt sich aus Husserls Perspektive eine empirisch fundierte
Geschichtsschreibung, die sich wie eine Tatsachenwissenschaft auf die »Fak-
tizitdt« des Gegebenen stiitzt, notwendigerweise in einen Selbstwiderspruch,
weil sie ihre eigene Methode nicht aus solchen Tatsachen heraus begriinden
kann, ohne sie zugleich zu relativieren. Erst wenn mit Hilfe einer »Wesenser-
schauung« geklért ist, wie Tatsachen fiir ein Bewusstsein tiberhaupt zustande
kommen, kann begriindet nach deren Herkunft gefragt werden.

In der Lesart Derridas macht Husserls neuartiger phidnomenologischer
Ansatz, der von Anfang an »zwischen den beiden Klippen des logizistischen
Strukturalismus und der psychologischen Genetik« (SuD, 242) hindurch fah-
ren will, in seiner Kritik am Historismus auf eine gewisse irreduzible Diffe-
renz im Verhiltnis von Struktur und Genesis aufmerksam. Jede historische
Wissenschaft ldauft Gefahr, die aller Wissenschaft innewohnende Forderung
nach einer allgemeingiiltigen und tiberzeitlichen Wahrheit zu verfehlen, wenn
sie die Grundlagen ihrer eigenen Erkenntnis nicht von der Endlichkeit ihres
historisch-kulturellen Bezugrahmens befreit. Eine theoretische Begriindung
ihrer Methode kann sie andernfalls nur in einem unstatthaften Vorgriff auf
eine noch ausstehende >absolute Wissenschaft« formulieren. Auf den ersten
Blick erstaunlich, verkniipft Derrida einen solchen »Aufschub< der Begriin-
dung mit seinem Konzept der différance:

»Diese irreduzible Differenz hangt mit einem endlosen Aufschub (différance) der
theoretischen Begriindung zusammen. Der Drang des Lebens macht die Organisa-
tion einer praktischen Antwort im Feld der historischen Existenz erforderlich und
verlangt, daf sie die absolute Wissenschaft, auf deren SchluBfolgerung sie nicht
warten kann, umgeht. Das System dieses Vorgriffs, die Struktur der erprefiten Ant-
wort, nennt Husserl Weltanschauung.« (SuD, 246)

Aus der bei Husserl gefundenen Argumentation gewinnt Derrida zugleich den
MafBstab, an dem sich der phinomenologische Losungsvorschlag fiir das
Griindungsproblem immanent bewerten lassen muss. Einerseits darf sich die
Phianomenologie, sofern Husserl tatsdchlich an einer Einheit von Genese und
Struktur festhilt, nicht einseitig auf transzendentale Sinnstrukturen zuriickzie-

logie und phianomenologischen Philosophie. Gesammelte Schriften Bd. 5, hrsg.
von Elisabeth Stroker, Hamburg 1992.
46 Vgl. Husserl: Ideen, a.a.O., § 81f.

258

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

hen, um sich selbst zu begriinden.*” Ebenso wenig aber erlaubt ihr Wahrheits-
anspruch andererseits eine historische Herleitung der eigenen Voraussetzun-
gen, wenn dadurch die Moglichkeit einer Selbstbegriindung endlos aufge-
schoben wird. Die aus Derridas Sicht richtige Entscheidung, statische und
entwicklungsgeschichtliche Analysen nicht gegeneinander auszuspielen, fithrt
die Phéanomenologie in ein Dilemma, das sie aufgrund ihres strikten Wahr-
heitsbegriffs nicht auflosen kann. In seinem Text »Struktur und Genese« zeigt
Derrida, wie Husserl nacheinander genau jene beiden Auswege wihlt, die er
eigentlich nicht gelten lassen kann.

Zunichst wendet sich Husserl in den Ideen I entschieden gegen jede »psy-
chologisch-kausale< oder >entwicklungsgeschichtliche Genesis< der unter-
suchten >urspriinglichen Einstellung zur Welt«.*® Dazu klammert er die Gene-
ralthese der natiirlichen Einstellung, die Wirklichkeit der wahrgenommenen
Welt, ein und nimmt die Frage nach dem wahren Status dieser Wirklichkeit
aus seiner Untersuchung heraus. Ubrig bleiben soll ein reines Bewusstseinser-
lebnis, dessen Wesensgesetzlichkeiten sich mittels weiterer Reduktionsschrit-
te freilegen lassen. Mit dieser methodischen Weichenstellung konnen in der
Tat alle genetischen Aspekte der transzendentalen Struktur, die Frage nach
der Geschichte der Wirklichkeit oder nach den psychologischen Ursachen des
Bewusstseins, vorerst systematisch umgangen werden.

Trotzdem, so Derrida, wird das Grundsatzproblem von Struktur und Ge-
nesis auch innerhalb der transzendentalen Phinomenologie virulent, und zwar
transformierter in den Gegensatz von Geschlossenheit und Offenheit (SuD,
247). An zwei Stellen der Ideen I lassen sich die damit verbundenen weitrei-
chenden Konsequenzen fiir den Wahrheitsanspruch der Phanomenologie auf-
zeigen. Zum einen bedeutet Bewusstsein auch nach der transzendentalen Re-
duktion stets einen Strom, einen stéindigen Wechsel von mannigfaltigen Er-
lebnissen, der prinzipiell offen bleibt fiir neue Eindriicke und nicht wie in der
kantischen Transzendentalphilosophie durch ein reines Ich synthetisiert
wird.* Aufgrund dieser Offenheit des Bewusstseinstroms muss Husserl kli-

47 Eine solche Einseitigkeit dominiert laut Derrida in der Philosophie insgesamt:
»[...] es wire miihelos zu zeigen, daf} ein gewisser Strukturalismus immer die
spontanste Geste der Philosophie gewesen ist.« (SuD, 244)

48 Vgl. Husserl: Ideen, a.a.0., S. 10, § 1, Anm. 1.

49 »Klar ist von vornherein so viel, dafl wir nach Durchfithrung dieser Reduktion in
dem Flusse mannigfacher Erlebnisse, der als transzendentales Residuum iibrig
bleibt, nirgends auf das reine Ich stolen werden, als ein Erlebnis unter anderen
Erlebnissen, auch nicht als ein eigentliches Erlebnisstiick, mit dem Erlebnis,
dessen Stiick es wire, entstehend und wieder verschwindend.« (Husserl: Ideen,
a.a.0., S. 123, § 57) Dennoch hélt Husserl daran fest, dass jedes Erlebte einem
Ich zugehort und der Satz Kants, »Das >Ich denke« muf3 alle meine Vorstellun-
gen begleiten konnen«, seine Giiltigkeit behélt, »obschon fuir viele Untersu-
chungen die Fragen des reinen Ich in suspenso bleiben kénnen« (ebd., S. 124).

259

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

ren, ob sich der Anspruch auf eine exakte Erkenntnis, deren Vorbild die Eide-
tik der Mathematik wére, {iberhaupt auf die phanomenologische Wesensbe-
schreibung anwenden ldsst. Eine Ubernahme der mathematischen Exaktheit
erweist sich im Hinblick auf den Erkenntnisbereich der Phdnomenologie in
der Tat als nicht statthaft, da sie nicht mit >Idealbegriffen< arbeitet, sondern
mit vagen >Beschreibungsbegriffen«, die der Anschauung entnommen sind.
Doch auch eine deskriptive Wesenslehre kann wissenschaftliche Strenge fiir
sich beanspruchen, wenn sie die beschriebene Mannigfaltigkeit in einer fort-
schreitenden Typisierung oder Idealisierung zum Ausdruck bringt, was aller-
dings ein grundsitzlich anderes Verfahren verlangt als eine exakte Bestim-
mung auf der Grundlage von axiomatischen Idealbegriffen.™

Derrida deutet Husserls methodische Vorkehrungen als den Versuch, aus
einer prinzipiell flieBenden Sphire gleichwohl fest umrissene Begriffe in ei-
ner Art infiniter Idealisierung zu gewinnen: »Die unendliche Offenheit des
Erlebens — Husserls Analyse kennzeichnet sie mehrfach durch Bezugnahme
auf eine Idee im kantischen Sinne, Einbruch des Unendlichen ins Bewulitsein
— macht es moglich, den Zeitstrom (des Erlebens), wie auch den Gegenstand
und die Welt, vorgreifend und trotz irreduzibler Unvollendung, zu vereinheit-
lichen.« (SuD, 249) Intern sieht man also eine Begriindungsfigur wiederholt,
die Husserl in seiner Abgrenzung vom Historismus als »Weltanschauung«
ablehnt: Die Idealisierung der phanomenologischen Beschreibungsbegriffe
kommt nicht ohne einen Vorgriff auf eine noch ausstehende Wahrheit aus.

Dass die Ideen I nicht nur bei der Kldrung ihres Wahrheitsanspruches auf
das analoge Problem von Struktur und Genesis bzw. Geschlossenheit und
Offenheit stolen, weist Derrida anhand von zwei weiteren, fiir die gesamte
Phénomenologie zentralen Begriftlichkeiten nach. In der Unterscheidung von
Hyle und Morphé ebenso wie in jener von Noesis und Noema zeigt sich er-
neut eine urspriingliche oder transzendentale Offnung, die sich innerhalb der
statischen Analyse nicht schlieen l4sst. Dabei bezeichnet die Hyle laut Hus-
serl eine reelle, jedoch nicht intentionale Komponente des Bewusstseins, ein
sensuelles Erlebnis, das durch Formgebung (Morphé) Sinn erhélt, selbst aber
nicht der Bedeutungsschicht angehért.” Jede Sinngebung hingt infolgedessen
von einem unvorhersehbaren Moment ab. In gleicher Weise verhilt sich die
darauf aufbauende Korrelation von Noesis und Noema. Wihrend Noesis —
vereinfachend gesagt — den Wahrnehmungsakt als solchen oder die »eigentli-
chen Komponenten der intentionalen Erlebnisse« meint, nennt Noema den
Gehalt, der jedem Erlebnis innewohnt. Im Gegensatz zur Hyle, die reell, aber
nicht intentional ist, ldsst sich das Noem umgekehrt als intentional, jedoch

50 Vgl. ebd., S. 154f,, §§ 74 u. 75.

51 »[...] eine Schicht, durch die aus dem Sensuellen, das in sich nichts von Inten-
tionalitdt hat, eben das konkrete intentionale Erlebnis zustande kommt.« (Ebd.,
S. 192, § 85)

260

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

nicht reell der Wahrnehmung angehorend charakterisieren. Auf diese Weise
fuhrt es eine eigentiimliche Instanz in den Sinngebungsprozess ein, die streng
genommen keiner der von der Phianomenologie betrachteten Regionen ange-
hort. Derrida attestiert der noematischen Seite des intentionalen Bewusstseins
deshalb eine gewisse Anarchie, eine — im Wortsinne — Ursprungslosigkeit:
»Diese reelle Nicht-Zugehorigkeit zu irgendwelcher Region [...], diese Anar-
chie des Noems ist die Wurzel und die Moglichkeit iiberhaupt der Objektivitit
und des Sinns.« (SuD, 249)

Fiir das Gesamtprojekt der Ideen I ergibt sich aus den angefithrten Off-
nungen, die an jeweils zentraler Stelle der Husserl’schen Argumentation und
Beweisfithrung auftauchen, ein aus anderen dekonstruktiven Lektiiren bereits
bekanntes Begriindungsparadox: Sie stellen einerseits die Moglichkeitsbedin-
gung fiir die Wissenschaftlichkeit der Phdnomenologie sowie die von ihr ana-
lysierte Sinngebung des Erlebens dar und machen es andererseits unmaoglich,
die Begriindungsstruktur vollstdndig in sich abzuschlieBen — und desavouie-
ren somit letztlich die gesamte Beweisfithrung. Innerhalb der freigelegten
transzendentalen Sinnstruktur erwéchst aus der Funktionsweise von Hyle und
Noema die Notwendigkeit, ihren Ursprung und ihre Zeitlichkeit zu untersu-
chen, d.h. die untersuchte Statik auf eine Genese hin zu 6ffnen. Husserl selbst
sieht und thematisiert diese Aufgabe in den Ideen I und gibt offen zu, dass
seine Darstellung die fundierende Dimension der Zeit >verschweigt<; er ist
jedoch der Ansicht, er konne sie von der strukturalen Analyse abtrennen, da
die Zeit eine »vollig abgeschlossene Problemsphire« bilde.”

Aus der Sicht Derridas aber kann sich die Phanomenologie in ihrer ersten
Phase nur deshalb selbst durch Evidenzen absichern, weil sie die mit Hyle
und Noema eingefiihrten Offnungen der Struktur systematisch aus ihrer Be-
trachtung wieder ausschlieft. Wie stehen nun die spéteren Einlassungen Hus-
serls zu diesem Griindungsproblem? In Die Stimme und das Phcdnomen zeigt
Derrida, inwiefern Husserls Erkldrung des inneren Zeitbewusstseins an ein
Primat der Priasenz, der lebendigen Gegenwart gebunden bleibt, um das friihe-
re Prinzip einer >origindr gebenden Anschauung als der einzigen Rechtsquelle
der Erkenntnis< zu stiitzen (SP, 83ff.).”* Evidenz kann die Anschauung nur
beanspruchen, wenn sie absolut bei sich selbst bleibt und sich in einer gegen-
wirtigen Intuition zu erkennen gibt. In Bezug auf die dargelegte Unmoglich-
keit, die Offenheit oder Ursprungslosigkeit der Noemata in die Strukturanaly-
se einzubinden, ist dies gewissermaflen nur konsequent: Husserl bestreitet an
keiner Stelle den Fluss des Erlebens, aber er denkt dessen Zeitlichkeit immer
ausgehend von einer absoluten Gegenwartigkeit, in der ein intentionales Be-
wusstsein seine Wahrnehmung auf sich selbst richten kann, um eine >origin-

52 Vgl. ebd., S. 1811, § 81.
53 Vgl. Husserl: Ideen, a.a.0., S. 51, § 24.

261

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

re Anschauung« seines eigenen Erlebens zu bekommen: »Dieses Vorrecht
[der Jetzt-Gegenwart; D.Q.] legt das eigentliche Element des philosophischen
Denkens fest, es ist die Evidenz selbst, das bewullite Denken selbst, es be-
herrscht jeden moglichen Begriff der Wahrheit und des Sinns.« (SP, 86)

Es hat sicherlich den Anschein, als kapriziere sich Derridas Kritik an der
Fundierung des phanomenologischen Projekts einseitig auf die frithen Schrif-
ten Husserls und unterschlage alle spiteren Bemiithungen um eine genetisch-
historische Konstitutionsanalyse. In der Tat fallen die Einwinde Derridas ge-
gen die genealogischen Aspekte der Phanomenologie denkbar knapp aus und
beschrinken sich auf die Nennung von drei wesentlichen Richtungen, mit
denen die Offnung der Struktur wie schon in den Ideen I eingefangen und
kontrolliert wird. Ein erster logischer Weg Husserls besteht darin — etwa in
Formale und transzendentale Logik —, Urteile, die in einer stindigen zeitli-
chen Modifikation begriffen und von assoziativen Verwirrungen bedroht sind,
in ihrer urspriinglichen Konstituierung und Evidenz zu jreaktivieren<. Nur in
einer solchen >Reaktivierung¢ lassen sich laut Husserl kulturell sedimentierte
Widersinnigkeiten reduzieren, »ohne sie giibe es keine Wissenschaft«.™*

Eine zweite, insbesondere in den Cartesianischen Meditationen vertiefte
Fundierung liegt in der egologischen Ausrichtung der Phdnomenologie. Die
Frage nach der Genealogie der Logik muss sich stets in der Sphire des ego
und seiner Akte bewegen, die zunidchst statisch beschrieben werden konnen.
Eine Betrachtung der Genese des ego selbst stoBt allerdings an eine Grenze,
die Husserl fiir vorldufig, Derrida indes fiir endgiiltig halt (SuD, 253f.): Es
bedarf dazu einer >universalen genetischen Phidnomenologie«, die sich nicht
mehr in letzter Instanz auf das cogitum-cogitatum-Paar und seine Eingebun-
denheit in eine je bestimmte Welt berufen kann. Deshalb muss Husserl
schlieBlich einen Zugang zur Eidetik der Geschichte selbst suchen, den er am
Ende der Krisis-Schrift in der Annahme einer unendlichen Teleologie der
Vernunft und des »ego als Trégers der zu sich selbst kommenden absoluten
Vernunft« findet.”> Zu Recht fragt Derrida angesichts dieser apodiktischen
Thesen:

»Wie kann eine solche von und in der Phdnomenologie selbst notwendig gewordene
Behauptung in ihr vollkommen gesichert werden? Sie betrifft ndmlich nicht aus-
schlieflich mehr erlebte Phdanomene und Evidenzen. Wenn sie sich in aller Strenge
nur im Element einer Phinomenologie ankiindigen kann, ist sie dadurch schon —
oder noch — dagegen verwahrt, metaphysische Aussage, Behauptung einer Metaphy-
sik zu sein, die sich iiber einem phdnomenologischen Diskurs artikuliert?« (SuD,
255)

54 Husserl, Edmund: Formale und transzendentale Logik. Gesammelte Schriften
Bd. 7, hrsg. von Elisabeth Stroker, Hamburg 1992, Beilage 11, S. 326.
55 Vgl. Husserl: Krisis der europdischen Wissenschaften, a.a.O., S. 275f.

262

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Aus der Betrachtung des Genesis-Struktur-Problems der phdnomenologischen
Methode ergibt sich also insgesamt folgendes Bild: Obwohl Husserl in der
Positionierung und Abgrenzung der Phdanomenologie von der philosophischen
Tradition den starren Gegensatz zwischen einer strukturalen und einer geneti-
schen Fundierung als einseitig und unzureichend erkennt, zwingt ihn sein
Wabhrheitsanspruch und das Festhalten an verschiedenen >Evidenzen«< stets
dazu, die in der Struktur selbst freigelegten Offnungen mittels einer Reduk-
tion wieder zu verschlieBen. Im Scheitern der Phdnomenologie, sich metho-
disch konsistent zu begriinden, wird die allgemeine Unmoglichkeit sichtbar,
eine unabgeschlossene Struktur im Rahmen des metaphysischen Wahrheits-
begriffs der adaequatio zu denken: »Es ist immer so etwas wie eine Erdff-
nung, die das strukturalistische Vorhaben zum Scheitern fiihrt. Was ich in
einer Struktur nicht begreifen kann, ist das, wodurch sie nicht geschlossen
ist.« (SuD, 245) Derrida kommt deshalb zu der scheinbar paradoxen Bewer-
tung, »dafl die Phinomenologie durch die Kritik der klassischen Metaphysik
das tiefste Vorhaben derselben vollendet« (ebd., 256).

Welche Konsequenzen aber hat diese Husserl-Lekiire fiir das Verfahren
der Dekonstruktion? Erstens macht sie auf die Notwendigkeit aufmerksam,
den strikten Gegensatz zwischen einer logisch-statischen und einer genetisch-
historischen Analyse aufzugeben. Zweitens zeigt sie, dass eine Kombination
der beiden Begriindungsstrategien nur dann moglich sein wird, wenn man
Wabhrheit und Evidenz nicht mehr an die absolut gesetzten Werte der Prisenz,
der Identitit oder der Selbstgegenwart bindet. Sobald innerhalb des metaphy-
sischen Wahrheitsdiskurses die Frage nach der Herkunft des Sinns gestellt
wird, ldsst sich eine Antwort nur durch die Prasupposition einer allgemeinen
Teleologie der Vernunft legitimieren, deren Endpunkt in der Beantwortung
selbst bereits antizipiert und vorweggenommen werden muss. Drittens, und
das ist der wohl wichtigste Punkt fiir den hier gesuchten historischen Bezugs-
rahmen der Dekonstruktion, kann die Phdnomenologie Husserls als Teil einer
Erschiitterung des abendldandischen Denkens verstanden werden, in deren
Umfeld das gesamte Voraussetzungsgefiige der Metaphysik in Bewegung
gerdt. Das von Derrida in Grammatologie skizzierte »exorbitante Verfahren<
findet im Aufsatz »Genesis und Struktur« exemplarisch seinen Niederschlag:
Die dekonstruktive Lektiire entfaltet sich gleichsam zwischen der von Husserl
nicht wahrgenommenen Grenze seines Denkens, d.h. seinem Anspruch auf
einen den eidetischen Wissenschaften entlehnten Wahrheitsbegriff, und den
Momenten seiner Analysen, die bereits immanent diese Grenze tiberschreiten
bzw. den Weg einer moglichen Uberschreitung vorzeichnen.

Gleichwohl lassen die Ertrige der Auseinandersetzung mit Husserl wei-
terhin lediglich ex negativo Riickschliisse auf methodologische Pramissen der
Dekonstruktion zu. Der scheinbare Mangel von nahezu allen Texten Derridas,
das eigene Vorgehen methodisch nicht abschlieend fundieren und somit auf

263

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

eigene FiiBle stellen zu konnen, erweist sich jedoch vor dem Hintergrund der
Kritik an der Phinomenologie als eine geradezu notwendige Strategie. Die
Anforderung einer Letztbegriindung wiirde genau jenem metaphysischen An-
spruch auf Wahrheitsgeltung folgen, der die Bestrebungen Husserls zum
Scheitern verurteilt.’® Was die Dekonstruktion in der Vielzahl ihrer Lektiiren
von philosophischen Schliisseltexten nachweisen kann, sind die verschiede-
nen Erscheinungsformen der (strukturellen) Bedingungen fiir die notwendige
Offenheit einer jeden Struktur. Einen weiteren Beleg hierfiir liefert erstaunli-
cherweise der Strukturalismus, dessen Titel eigentlich eine einseitige Bevor-
zugung des Strukturmoments suggeriert. Neben Ferdinand de Saussure als
dem prominentesten Vertreter einer strukturalistischen Linguistik beschéaftigt
sich Derrida mehrfach mit der strukturalen Ethnologie von Claude Lévi-
Strauss (SuD, 422ff.; G, 178ff.). Anhand des Essays Die Struktur, das Zei-
chen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen sollen im
Folgenden einige zentrale Aspekte dieser Auseinandersetzung fiir das bereits
bei Husserl verfolgte Methodenproblem herausgestellt werden.

Besondere Aufmerksamkeit verdient Derridas einleitende Bemerkung,
dass es in der Geschichte des Begriffs der Struktur ein gewisses »Ereignis«
gegeben habe, das sich freilich nicht allein auf die Schriften von Lévi-Strauss
beschrankt (SuD, 422). Nietzsche, Freud und Heidegger sind weitere Eigen-
namen, die damit in Verbindung gebracht werden kénnen und dem von Derri-
da untersuchten Einschnitt ein epochales Ausmal} verleihen (SuD, 424f.). In
seiner allgemeinsten Erscheinungsweise besteht die historisch noch recht vage
umrissene Bruchlinie in einer Dezentrierung des Strukturbegriffs. Um die
Bedeutung und die Tiefe des in Frage stehenden Bruchs ermessen zu konnen,
muss allerdings zuvor gesagt werden, was das Denken der Struktur bis dahin
ausgezeichnet hat:

»Es liee sich leicht zeigen, dal der Begriff und sogar das Wort Struktur so alt sind
wie die yepistemes, d.h. gleichzeitig mit der Wissenschaft und der okzidentalen Phi-
losophie entstanden sind. [...] Die Struktur oder vielmehr die Strukturalitit der
Struktur wurde, obgleich sie immer schon am Werk war, bis zu dem Ereignis, das
ich festhalten mochte, immer wieder neutralisiert, reduziert: und zwar durch einen
Gestus, der der Struktur ein Zentrum geben und sie auf einen Punkt der Prisenz, auf
einen festen Ursprung beziehen wollte.« (SuD, 422)

In Anbetracht dieser weit zuriickreichenden Vorgeschichte, so Derrida weiter,
ist eine Struktur ohne Zentrum bis heute >das Undenkbare selbst« geblieben.
So holzschnittartig die Ausfithrungen auch scheinen mégen, eine Dezentrie-

56 Man kann deshalb mit Emil Angehrn die Unselbststiandigkeit der Dekonstruk-
tion als ihre »auffallende Eigentiimlichkeit< bezeichnen (vgl. Angehrn: Interpre-
tation, a.a.0., S. 285).

264

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

rung der Struktur, fiir die sich unter anderem bei Lévi-Strauss Ansitze finden
lassen sollen, bedeutet in ihrer Verbindung zur »episteme« offenbar nicht we-
niger als eine Erschiitterung des abendlédndischen Wissenschaftsversténdnis-
ses im Ganzen. Mit den erwdhnten Denkern tritt etwas zutage, das >immer
schon am Werk« war, bislang allerdings von einer bestimmten Operation ver-
deckt wurde. Sichtbar wird nun ein immanentes >Spiel der Struktur¢, das um
ein Zentrum organisiert, von dort zusammengehalten und begrenzt wird. Da-
bei bleibt in der traditionellen Konzeption der Struktur das Zentrum selbst
unbeweglich und von den Transformationsméglichkeiten, die es regelt, ausge-
schlossen. Es begriindet das Spiel und die Bewegung, ohne seinerseits ein
Teil des Spiels oder der Bewegung zu sein. Ein zentrierte Struktur stellt laut
Derrida den allgemeinen Hintergrund der von ihm an anderer Stelle herausge-
arbeiteten »Metaphysik der Prasenz« dar — ein Denken, das auf die Wiederan-
eignung einer Présenz gerichtet ist, sei es als Ursprung oder als zelos:

»Wenn es sich so verhilt, dann muf} die ganze Geschichte des Begriffs der Struktur
vor dem Bruch, von dem wir sprechen, als eine Reihe einander substituierender Zen-
tren, als eine Verkettung von Bestimmungen des Zentrums gedacht werden. Das
Zentrum erhilt nacheinander und in geregelter Abfolge verschiedene Formen oder
Namen. Die Geschichte der Metaphysik wie die Geschichte des Abendlandes wire
die Geschichte dieser Metaphern und dieser Metonymien. [...] Man konnte zeigen,
daf} alle Namen fiir Begriindung, Prinzip oder Zentrum immer nur die Invarianten
einer Prisenz (eidos, arche, telos, energeia, ousia [...], aletheia, Transzendentalitét,
BewubBtsein, Gott, Mensch usw.) bezeichnet haben.« (SuD, 423f.)

Eine potenzielle Dezentrierung der Struktur beginnt fiir Derrida in jenem
Moment, als die Sprache zum umfassenden Bezugspunkt der philosophischen
Reflexion avanciert. Im Rahmen der verschiedensten Erklarungsversuche zur
Funktionsweise von Zeichenverweisungen ergibt sich zum ersten Mal die
Moglichkeit, die (Sprach)Struktur unabhingig von einem Zentrum — einem
Subjekt, einem Referenten oder einem Signifikat — zu konzipieren. Auch Der-
ridas eigene Formalisierungen, die sich auf eine »Ur-Schrift« berufen, betrach-
ten die Bedeutungskonstitution nur noch ausgehend von einem unendlichen
Spiel der Verweisung und einer stindigen Substitution der bedeutenden Ele-
mente untereinander. In welcher Weise aber kann sich die Dekonstruktion
dazu auf Gedanken von Lévi-Strauss stiitzen?

Aus einer ideengeschichtlichen Perspektive ldsst sich sicherlich anfiihren,
dass die Entstehung der Ethnologie als eigenstdndige Wissenschaft von Be-
ginn an mit einer Dezentrierung der europdischen Kultur verbunden ist. Der
Blick auf fremde Kulturen fiihrt immer auch zu einer Relativierung des eige-
nen kulturellen Hintergrundes, macht diesen tiberhaupt erst in seiner Unhin-
terfragtheit sichtbar. Fiir Derrida ist es deshalb kein Zufall, »[...] wenn die

265

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Kritik des Ethnozentrismus — Vorbedingung der Ethnologie — systematisch
und historisch gleichzeitig mit der Auflosung der Geschichte der Metaphysik
auftritt« (SuD, 427). Trotzdem bleiben die Begrifflichkeiten der Ethnologie
weiterhin jenem Diskurs und jener Tradition verhaftet, die sie in ihrer For-
schung potenziell tiberschreitet. Aus dieser eigentiimlichen Stellung der Eth-
nologie, sowohl innerhalb als auch auBlerhalb der Metaphysik zu stehen, er-
wichst — zumindest bis zu einem gewissen Grad — ein Vorbildcharakter fiir
das dekonstruktive Verfahren.’

Anschlussfihig sind daher weniger die konkreten Einzelstudien von Lévi-
Strauss, als vielmehr der Status seines Diskurses, die »Okonomie< und die
»Strategie« mit denen er »[...] einer Uberlieferung die erforderlichen Hilfsmit-
tel entlehnt, die er zu De-konstruktion eben dieser Uberlieferung benotigt
[...]J« (SuD, 427). Eine solche Methode, die sich aus dem Reservoir der Uber-
lieferung bedient und die alten Begriffe wie Werkzeuge benutzt, ihnen aber
keinen ibergeordneten Wahrheitswert mehr zugestehen, nennt Lévi-Strauss
bricolage: >Bastelei«. Der Bastler behandelt das ihm zur Verfiigung stehende
Material — hier die logischen Verkniipfungen und Bedeutungen einer Be-
griffssprache — nicht als eine untrennbare Einheit, sondern als Versatzstiicke,
deren Zweck nicht vorherbestimmt ist.>® An die Stelle eines zielgerichteten
Projekts, zu dessen Verwirklichung die passenden Mittel beschafft werden,
tritt ein umgekehrtes Verfahren, das die vorgefundenen Werkzeuge auf ihre
mogliche Anwendbarkeit in unterschiedlichsten Zusammenhéngen testet und
so »unvorhergesehene Ergebnisse« zeitigt. Das Kriterium der relativen Wirk-
samkeit ersetzt die monokausale Zweck-Mittel-Relation (SuD, 430f.).

Obwohl Lévi-Strauss der Figur des Bastlers eine Antipode zur Seite stellt,
den Ingenieur, zeigt Derrida, dass letztlich »jeder Diskurs Bastelei ist¢, weil
die Uberlieferung nie in einer vollstindigen Kohirenz und Abgeschlossenheit
vorliegt. Jede Auseinandersetzung mit der Tradition ist notwendigerweise
selektiv und verschiebt, wie minimal auch immer, das Feld der Bedeutung
und der Anwendung der ibernommenen Begriffe. Verallgemeinert birgt die
bricolage daher eine Kritik an jeder Sprachtheorie, die sich auf eine feste In-

57 Ausdriicklich hebt Derrida seine Verbundenheit mit Lévi-Strauss in einem Ge-
sprich mit Elisabeth Roudinesco hervor: »Doch nach De la grammatologie ver-
suchte ich in einem zweiten Text iiber Lévi-Strauss, den ich kurze Zeit spéter
schrieb, (bLa structure, le signe et le jeu dans le discours des sciences humai-
nes<), mit einer Analyse seines Vorwortes zum Werk von Marcel Mauss auf
meine Weise die Beweisfithrung und das Anliegen von Lévi-Strauss zu beglei-
ten, und unterschrieb diese dabei auch bis zu einem bestimmten Punkt.« (Derri-
da, Jacques/Roudinesco, Elisabeth: Woraus wird Morgen gemacht sein? Ein Di-
alog. Stuttgart 2006, S. 27f.)

58 Vgl. Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt a. M. 1973, S. 291f.

266

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

stanz der Bedeutung beruft.” Um als methodisches Instrument wirksam sein
zu konnen, muss die Bastelei von der Vorstellung eines Zentrums, eines Sub-
jekts oder einer privilegierten Referenz des Sprachsystems Abstand nehmen
(SuD, 432). Sie eroftnet prinzipiell die Moglichkeit, methodisch an Begriffen
festzuhalten, deren absolute Geltung aufler Kraft gesetzt ist und nur noch
hypothetischen Charakter hat. Wenn aber ein Diskurs weiter sinnvoll bleibt,
obwohl er nicht mehr durch ein Zentrum — in welcher Form auch immer —
gehalten wird, dann gehort eine Zentrierung der Sprachstruktur nicht zu den
notwendigen Voraussetzungen des Sinns. Derart ldsst die bricolage »[...] den
philosophischen oder epistemologischen Anspruch auf ein Zentrum als my-
thologisch, das heif3t als eine historische Illusion erscheinen« (SuD, 434).

Eine dezentrierte Methodik der Begriffsverwendung l4uft allerdings Ge-
fahr, in Beliebigkeit abzurutschen. Da es vorab keine letzte Instanz gibt, die
eine bestimmte Weise der begrifflichen Erfassung vor allen anderen aus-
zeichnen wiirde, scheint die Wahl der Werkzeug-Begriffe vollig frei. Gegen
diesen Verdacht ldsst sich eine Besonderheit im Denken von Lévi-Strauss
anfiihren, die sich in seinen Arbeiten iiber den Mythos bemerkbar macht. Ein
Diskurs iiber den Mythos muss nimlich seinerseits ymytho-poetische«* Ziige
annehmen, weil Mythen sich weder auf einen logischen noch auf einen histo-
rischen Ursprung oder ein Autor-Subjekt zuriickfiithren lassen: »Im Gegensatz
zum epistemischen Diskurs muf3 der strukturelle Diskurs iiber die Mythen, der
mytho-logische Diskurs selbst mythomorph sein. Er muf3 die Form dessen
haben, wortiiber er spricht.« (SuD, 433)

In der methodischen Angleichung des analysierenden Diskurses an das,
wortiber er spricht, selbst auf die Gefahr hin, eingespielte Wahrheitswerte zu
verlassen, liegt fiir Derrida die ybemerkenswerteste Leistung« des Mythenfor-
schers Lévi-Strauss. Allerdings erweist er sich — wie auch schon Husserl — als
nicht immer konsequent in der Umsetzung seines eigenen Programms. Des-
halb geht die Dekonstruktion in zwei entscheidenden Punkten tiber die struk-
turale Ethnologie hinaus:

Da die bricolage aus Derridas Perspektive alle Zuginge zur Uberlieferung
bestimmt, lassen sich erstens ihre methodischen Konsequenzen auf den philo-
sophischen Diskurs insgesamt ausdehnen. Entgegen ihrer eigenen Behauptung
hat auch die Philosophie niemals iiber ein einheitliches Zentrum, eine Quelle
oder einen Ursprung verfiigt, auf die sie abschlieBend zuriickgefiihrt werden
konnte. Ausgehend von dieser Einsicht, die Derrida in allen seinen Arbeiten
auf die ein oder andere Weise belegt, ergeht geméf der von Lévi-Strauss an-

59 Bei Lévi-Strauss ist dies bereits angelegt, wenn er den Ingenieur mit einem Den-
ken in einem starren Begriffsystem assoziiert, der bricolage dagegen einen frei-
en Umgang mit Zeichen zugesteht, der dem Grundsatz folgt: »[...] die Signifi-
kate werden zu Signifikanten und umgekehrt.« (Ebd., S. 34)

60 Vgl. ebd., S. 30.

267

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

geregten Methodendiskussion die Forderung an die Dekonstruktion, ihren
eigenen Diskurs selbst zentrums- und ursprungslos zu etablieren. Oder anders
ausgedriickt: Die Rede iiber die allgemeine Schrift und die différance (und
alle anderen Supplementér-Begrifflichkeiten) kann eine primire Differenz,
den irreduziblen Aufschub der Prasenz und der Identitit nur dann plausibel
vertreten, wenn sich die Darstellung bis in die Form hinein ihrem Inhalt an-
passt und ihn auf diese Weise spiegelt oder >re-markiert«.

Zweitens macht sich das im starken Wortsinne >strukturalistische< Mo-
ment an Lévi-Strauss’ Ethnographie in ihrem eigentiimlichen Verhiltnis zur
Geschichte bemerkbar (SuD, 439f.). Um eine vergangene Begriffsstruktur in
ihrer Besonderheit zu beschreiben, klammert sie vorldufig alle internen Trans-
formationen und Uberginge, kurz: ihre Geschichte aus. Obwohl Lévi-Strauss
mythische Begriffssysteme auch auf ihre Diachronie hin untersucht, behandelt
er den »Fluss der Zeit« lediglich als die Abfolge von synchronen Systemzu-
standen. In dem darin aufscheinenden metaphysischen Zeitverstindnis ist die
Geschichte laut Derrida »[...] immer als Bewegung der Authebung der Ge-
schichte gedacht worden, als eine Derivation zwischen zwei Prisenzen«
(SuD, 439). Einer solchen Vorstellung wird jedoch durch die Dezentrierung
des Strukturbegriffs der Boden entzogen. Denkt man die Strukturalitdt der
Struktur ohne ein Zentrum, dann lisst sich ihre Transformation nicht mehr als
Umbruchphase zwischen zwei statischen Zustinden begreifen. Das Spiel der
Struktur wére mithin immer schon zeitlich, in einer verzeitlichenden und ver-
rdaumlichenden Bewegung begriffen.

Indem Derrida den Diskurs der Ethnologie selbst wie ein Bastler behan-
delt und Versatzstiicke aus ihm herauslost, folgt er jedoch zugleich den me-
thodischen Uberlegungen von Lévi-Strauss. Gerade in der Untreue gegeniiber
dem Wortlaut bleibt er ihm in der Methode treu.®’ Zusammenfassend lisst
sich nun das zu Beginn von Die Struktur, das Zeichen und das Spiel angefiihr-
te »Ereignis< ndher kennzeichnen. Es bezieht sich sowohl auf ein neues Motiv
im Denken der Struktur, das eine konstitutive Offenheit in die Strukturalitit
einfiihrt, als auch auf die Genese dieses Denkens, sofern mit »Ereignis< eine
historische Konstellation gemeint ist, in der die Offnung der Struktur als
Thema von verschiedenen Texten sichtbar wird. Dariiber hinaus wird deut-
lich, weshalb sich Derridas eigene Lektiiretechnik, die sich als Erbe des be-

61 Auf den Vorschlag von Elisabeth Roudinesco, »[...] die beste Art und Weise,
einem Erbe treu zu bleiben, sei die, ihm untreu zu sein, das heift, es nicht buch-
stabengetreu als eine Totalitdt anzunehmen, sondern es vielmehr bei einem Ver-
stof} zu ertappen und daran das >dogmatische Moment< aufzugreifen [...]«, ant-
wortet Derrida: »Treu und untreu, wie recht Sie haben! Ich sehe mich des 6fte-
ren sehr schnell vor dem Spiegel des Lebens vorbeihuschen, wie die Silhouette
eines (ebenso tragischen wie komischen) Verriickten, der daran umkommt, daf3
er im Geist der Treue untreu ist.« (Roudinesco/Derrida: Woraus wird Morgen
gemacht sein?, a.a.0., S. 12f. u. 14)

268

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

schriebenen Ereignisses versteht, nicht mehr abschlieend in einer Methodo-
logie fundieren ldsst. Wie sich bei Husserl zeigt, stellt eine offene Grund-
struktur — hier das transzendentale Bewusstsein bzw. Ego — zwangsldufig den
Wabhrheitsanspruch wissenschaftlicher Exaktheit in Frage. Um die Unabge-
schlossenheit der Fundierung dennoch darzustellen, muss der philosophische
Diskurs im Sinne Lévi-Strauss’ selbst zur bricolage werden und >mytho-
morphe« Ziige annehmen. Die Dekonstruktion bleibt deshalb stets, wie es im
Aufsatz Die différance heiBt, »strategisch und kiihn« (Rg, 35).%

2) Ausgehend von seinen frithen Bezugnahmen auf die Phdnomenologie
und den Strukturalismus, in denen Derrida sowohl >historisch¢ als auch struk-
turell bereits eine Dekonstruktion vorgezeichnet sieht, kann er den Hinter-
grund seiner Interventionen in die Texte der Metaphysik (wobei der Name
»Metaphysik« fiir jene interne Verflechtung von System und Geschichte steht,
die auf einen Abschluss zielt) anhand seines Schrift-Konzeptes weiter konkre-
tisieren. Zwischen der strukturalen und der genetischen Herleitung waltet, das
wird im Aufsatz zu Husserl deutlich, ein nicht reduzierbarer »Aufschubs, eine
différance. Es wire indes nicht statthaft, nach allem was bereits zum Ge-
schichtsverstindnis der Dekonstruktion gesagt wurde, einen solchen Auf-
schub lediglich als zeitlichen Entwicklungsprozess zu verstehen, wenn Zeit
etwas anderes bedeutet als lineare Sukzession von Jetzt-Punkten. Tatsdchlich
steht Derrida zufolge die Geschichte im abendldndischen Denken nie wirklich
im Gegensatz zur Struktur, solange sie als »Einheit des Werdens< im Hinblick
auf eine teleologische Wiederaneignung erscheint (SuD, 439). Dagegen meint
der Aufschub der différance eine >urspriingliche< Verrdumlichung der Zeit
und umgekehrt eine Verzeitlichung jeder raumlichen Struktur. Ein geschicht-
licher Prozess im emphatischen Sinne kann tiberhaupt erst einsetzen, wenn
das Sein nicht als das erscheint, was es ist, oder in der Terminologie Hegels,
wenn Sein wesentlich durch Negativitat gekennzeichnet ist. In einer vollstin-
digen Parusie des Seins gibe es keine Geschichte.

Da sich in der Figur der Verrdumlichung die genetische und die struktura-
le Dimension iiberkreuzen und miteinander verflechten, miisste sie den
Schliissel fiir eine Legitimierung des dekonstruktiven Verfahrens liefern. Ei-
nem ersten Hinweis aus Positionen folgend, steht der Begriff der Verrdumli-
chung allerdings nicht fiir ein umfassendes >Erklarungsprinzip<:

62 »Strategisch, weil keine transzendente und auflerhalb des Feldes der Schrift ge-
genwirtige Wahrheit die Totalitdt des Feldes theologisch beherrschen kann.
Kiihn, weil diese Strategie keine einfache Strategie in jenem Sinne ist, in dem
man sagt, die Strategie lenke die Taktik nach einem Endzweck, einem Telos
oder dem Motiv einer Beherrschung, einer Herrschaft und einer endgiiltigen
Wiederaneignung der Bewegung oder des Feldes.« (Rg, 35)

269

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

»Die Verrdumlichung bezeichnet nichts, kein Seiendes, keine entfernte Prisenz; sie
ist der Index eines irreduziblen Drauen und gleichzeitig der einer Bewegung, einer
Verschiebung, die eine irreduzible Andersheit anzeigt. [...] Aber man darf sich von
diesem Begriff kein Erklarungsprinzip aller festgelegten Rdume, aller Verschieden-
heiten erwarten, denn das hieBe ihm eine theologische Funktion zusprechen. Die
Verrdumlichung ist sicherlich auf allen Gebieten tdtig, aber gerade insofern sie von-
einander verschieden sind. Und was sie dort tut, ist jedesmal anders und &uBert sich
auf verschiedene Weise.« (Pos, 152f.)

Man wiirde zweifellos den Protest Derridas herausfordern, wollte man die
Verrdumlichung mit der absoluten Idee Hegels in Verbindung bringen; doch
in gewisser Weise erfiillt sie eine dhnliche Funktion: Als »Pause, Leerstelle,
Buchstabe, Interpunktion, Intervall im allgemeinen« steht sie am Ursprung
des Bedeutungsprozesses (G, 118), sie setzt als différance die Zeichen unter-
einander in Bezichung, regelt als Iterabilitdt ihre Wiederholbarkeit und damit
die relative Stabilitdt von Sinneinheiten, sie ermoglicht weiterhin eine Re-
Markierung im Spiel von Syntax und Semantik, und schlieBlich setzt sie als
Verzeitlichung die Geschichtlichkeit des Sinns selbst in Gang. In der Gram-
matologie ist zudem von der »Horizontalitdt der Verrdumlichung« die Rede,
die nicht in Opposition zu einer anderen Dimension steht, wie etwa die Ober-
fliche zur Tiefe (G, 121).* Die Moglichkeit jeder Artikulation ist abhingig
von der in der Verrdumlichung eréffneten Beziehung auf ein priméres Auflen
oder Anderes:

»Da die Spur der Bezug der innigen Vertrautheit der lebendigen Gegenwart zu ih-
rem DrauBen, die Offenheit fiir die AuBerlichkeit im Allgemeinen, fiir das Nicht-
Eigene usw. ist, ist die Zeitigung des Sinns von Beginn an »Verrdumlichung(. Sobald
man die Verrdumlichung zugleich als >Intervall< oder Differenz und als Offnung
nach drauflen zugesteht, gibt es keine absolute Innerlichkeit mehr, hat sich das
»Draulen< in die Bewegung eingeschlichen, durch die das Drinnen des Nicht-
Raumes, das was den Namen >Zeit< hat, sich erscheint, sich konstituiert, sich >ge-
genwirtigt<. Der Raum ist »in< der Zeit, er ist das reine Aus-sich-herausgehen der
Zeit, er ist das AuBler-sich als Selbstbeziehung der Zeit.« (SP, 116)

Der Raum der Verrdumlichung schlie3t sich also nicht in einer Innerlichkeit
ab, und der Horizont ist nicht als Grenze zu denken. Vielmehr beschreibt er
eine fundamentale Ortlichkeit, die etwas anderes wire als eine bloBe Umran-
dung oder ein Rahmen, er gibt >statt« oder eine >Stétte< (lieu donner, wie es

63 In Dissemination heifit es in einem &hnlichen Zusammenhang: »[...] weder Tie-
fe noch Oberfliche (surface), weder Substanz noch Phinomen, weder an sich
noch fiir sich.« (Dis, 17, Anm.)

270

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

bei Derrida im Original oft heift), durchaus vergleichbar der Heidegger’schen
sLichtungc.*

Obwohl alle Operationsbegriffe der Dekonstruktion in der ein oder ande-
ren Weise von einer Logik der Verrdumlichung bestimmt werden, verdient
einer an dieser Stelle eine besondere Betrachtung: In Platons Timaios stof3t
Derrida auf den Begriff der chora, die als das »Worin des Werdens« einge-
fuhrt wird und deren Interpretation innerhalb des Platonismus erhebliche
Schwierigkeiten bereitet.®

Ohne chora einer vorschnellen Ubersetzung zu unterziehen, die zwangs-
laufig zu einer Einschrankung ihres heterogenen Bedeutungshorizontes fithren
wiirde, ldsst sich ihre Stellung vorerst mit Platon als »dritte Gattung/drittes
Geschlecht« kennzeichnen. In dieser Position des Dritten fordert sie jede bind-
re Logik heraus, steht sie doch jenseits der Entscheidbarkeit im Sinne eines
yEntweder-Oderx, »jenseits der Kategorien, vor allem der kategorialen Oppo-
sitionen«.®® Da sie auch gegeniiber der Unterscheidung von logos und mythos
ein Drittes sein miisste, ldsst sich chora nicht einfach dem Mythos zurechnen,
wie dies einige Kommentatoren des Timaios vorschlagen.”’ In der Tat steht
sie bei Platon zwischen dem Sinnlichen und dem Intelligiblen, dem Vorbild
und der Nachbildung, dem »stets in derselben Weise Seienden< und dem Wer-
den.®® Sie gibt den verschiedenen Oppositionen »stattc, sie gibt den Raum oder

64 Trotz ihres enigmatischen Tons kénnen Heideggers Ausfithrungen zur >Lich-
tung¢ hier als Veranschaulichung dienen; in Der Ursprung des Kunstwerkes et-
wa fiihrt Heidegger aus: »Und dennoch: iiber das Seiende hinaus, aber nicht von
ihm weg, sondern vor ihm her, geschieht noch ein Anderes. Inmitten des Seien-
den im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. Sie ist, vom Seienden
her gedacht, seiender als das Seiende. Diese offene Mitte ist daher nicht vom
Seienden umschlossen, sondern die lichtende Mitte selbst umkreist wie das
Nichts [...] alles Seiende. Das Seiende kann als Seiendes nur sein, wenn es in
das Gelichtete dieser Lichtung herein- und hinaussteht. Nur diese Lichtung
schenkt und verbiirgt uns Menschen einen Durchgang zum Seienden, das wir
selbst nicht sind, und den Zugang zu dem Seienden, das wir selbst sind. Dank
dieser Lichtung ist das Seiende in gewissen und wechselnden Mallen unverbor-
gen. Doch selbst verborgen kann das Seiende nur im Spielraum des Gelichteten
sein.« (Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes. In: ders.: Holzwege,
a.a.0., S. 1-74; hier S. 39f))

65 Von Derrida in Platons Pharmazie zunichst nur kurz angesprochen, widmet er
der chora spiter eine eigene Abhandlung, auf die im Folgenden Bezug genom-
men wird (vgl. Dis, 178ff.; und Derrida: Chora, a.a.0.).

66 Derrida: Chora, S. 126.

67 So etwa Jean-Pierre Vernant, auf dessen Arbeit Raisons du mythe sich Derrida
immer wieder bezieht, und die Anlass fiir seine eigene Interpretation des Timai-
os ist (vgl. dazu Gondek, Hans-Dieter: Situierende Nachbemerkungen des Uber-
setzers. In: Derrida, Jacques: Chora. Wien 1990, S. 73-82; dieses Nachwort ist
nur in der Einzelausgabe der deutschen Ubersetzung von 1990 abgedruckt).

68 Vgl. Platon: Timaios. Samtliche Werke Bd. 4, hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek
1994, 48e-49b.

271

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

das Behiiltnis, in dem diese erscheinen konnen, und stellt doch ihrerseits kein
Glied einer weiteren Opposition dar.

Die Notwendigkeit, in der kosmologischen Betrachtung des Timaios auf
eine dritte Gattung zuriickzugreifen, ergibt sich indes aus einem Darstellungs-
problem. Wenn die Welt in einem stédndigen Werden begriffen ist, kann kein
Gegenstand der Anschauung als >dieses< angesprochen und damit in seinem
unverdnderlichen Wesen erfasst werden. Das ist gewissermaBlen die Platoni-
sche Variante des Dilemmas von Struktur und Genese. Um das Verhiltnis
zwischen dem Urbild und seinem sich wandelnden Nachbild zu erkliren,
reicht weiterhin ein Rekurs auf die vier Grundelemente (Feuer, Wasser, Luft
und Erde) nicht aus, denn auch sie gehen ineinander tiber und bieten keine
stabile Grundlage fiir die Erklirung.”” Die Frage nach dem Anfang der Welt
fiihrt Platon auf den Ort oder das »Behiltnis<, worin das Werdende wird und
das selbst keine Ahnlichkeit mit dem hat, was in ihm wird: chora.

Wie Derrida bemerkt, bereitet es Platon erhebliche Schwierigkeiten, {iber
die chora zu reden, ihr einen eigenen Sinn zu geben. Zwar fiihrt er eine Reihe
von Figuren an — »Mutter«, »Amme«, »Behiltnis«, »Abdrucktriger« —, die
jedoch nicht einfach metaphorisch genannt werden koénnen, weil die Unter-
scheidung eigentlicher Sinn/iibertragener Sinn in diesem Fall nicht greift. Da-
raus folgert Derrida, dass chora nicht mehr in den »Horizont des Sinns« ge-
hort.” Jeder Interpretationsversuch, der ihr eine bestimmte Bedeutung geben
will, muss anachronistische Ziige annehmen, da sie sich nicht »als solche«
bezeichnen lisst — schon bei Platon nicht.”' In ihr driicken sich die Schemata
des eidos ab, sie gibt eine Form, aber sie selbst hat keine Form und ist auch
keine Idee. Zwar scheint sie als Wort auf etwas anderes zu verweisen, eine
Sache oder eine Bedeutung, doch annulliert sie sogar diese Oppositionen,
wenn sie den Ort anzeigt, an dem eine Unterscheidung zwischen dem Sinnli-
chen und dem Intelligiblen, dem Wort und seiner Bedeutung erst moglich
wird. Derrida geht es entsprechend nicht darum, eine richtige Deutung oder
Ubersetzung fiir chora anzubieten, sondern um jene Struktur, in der die ver-

69 »Da nun so jegliches von diesen [vier Elementen; D.Q.] nimmer als dasselbe
erscheint, von welchem von ihnen mochte dann wohl jemand, ohne vor sich zu
errdten, mit Zuversicht behaupten, dal} es als irgend etwas seiend dieses und
nichts anderes sei?« (Ebd., 49¢c-d)

70 Derrida: Chora, a.a.0., S. 129.

71 »Demnach wollen wir die Mutter und Aufnehmerin alles gewordenen Sichtba-
ren und durchaus sinnlich Wahrnehmbaren weder Erde, noch Luft, noch Feuer
noch Wasser nennen, noch mit dem Namen dessen, was aus diesen und woraus
diese entstanden; sondern wenn wir behaupten, es sei ein unsichtbares, gestaltlo-
ses, allempfiangliches Wesen, auf irgendeine hdchst unzugéngliche Weise am
Denkbaren teilnehmend und duBlerst schwierig zu erfassen, so werden wir keine
irrige Behauptung aussprechen.« (Platon: Timaios, a.a.0., 51a-b)

272

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

schiedenen Umschreibungen, Wendungen oder Tropen notwendig mit einem
Zu-spat-kommen, einem Anachronismus des Sinns einhergehen:

»Die Tropik und der Anachronismus sind unvermeidlich. Und alles, was wir zeigen
mdchten, ist die Struktur, die dieses so unvermeidlich macht, die daraus etwas ande-
res macht als Zufille, Schwichen oder vorldufige Momente. [...] Dabei diirfte es
sich eindeutig um eine Struktur und nicht so etwas wie ein Wesen der chdra handeln
— die Frage des Wesens hat mit ihr als Sujet keinen Sinn mehr. Die chdra, behaupten
wir, ist anachronistisch, sie >ist« die Anachronie im Sein, besser, die Anachronie des
Seins. Sie anachronisiert das Sein.«’>

Vergleichbar der Schwierigkeit, die Wittgenstein und Derrida fiir die Explika-
tion der Zeit feststellen, widersetzt sich chora der ontologischen Frage »Was
ist ...7«. Wie Derrida formuliert: »Es gibt chora — die chora aber existiert
nicht.«”

Fiir die hier verfolgte Frage nach der Raumfigur im Herzen des Diffe-
renzdenkens und dem darin angelegten Bezug auf die Tradition ist indes we-
niger interessant, welche verschiedenen Umschreibungen der Timaios fiir
chora liefert; auch ihr Status ist — wenn man andere Lektiiren Derridas be-
riicksichtig — hinldnglich bekannt: Es geht um eine Grundlegung, einen >neu-
en Anfang« wie es bei Platon heif3t, der sich nur noch als Entzug denken lésst
und allenfalls in einem gewissen >Afterdenken« fassbar wird.”* Entscheidend
hingegen sind die Auswirkungen des anderen Anfangs auf den platonischen
Diskurs selbst. Der Text des Timaios thematisiert nicht nur an einer gewissen
Stelle eine nicht weiter bestimmbare »Verrdumlichung¢, er steht vielmehr als
Rede und Darstellung von Anfang an innerhalb der Problematik, die mit der
chora angesprochen wird. Im Text selbst, in seiner Erzdhlweise und seinem
Anspruch reflektiert und spiegelt sich die gesamte Aporie des anderen An-
fangs. Darin meint Derrida »[...] die Silhouette einer »Logik« zu erahnen, de-
ren Formalisierung beinahe unméglich zu sein scheint«.” Einige Linien die-
ses Umrisses seien im Folgenden nachgezeichnet.

72 Derrida: Chora, a.a.O., S. 130.

73 Ebd., S. 133. Derrida legt an dieser Stelle Wert darauf, auch den bestimmten
Artikel auszustreichen, weil darin die Existenz einer bestimmbaren Sache vor-
ausgesetzt sei (S. 132). In einem spéteren Text sagt Derrida: »Chora ist nichts
(kein Seiendes, nichts Gegenwirtiges oder Anwesendes) [...]. Dieser griechi-
sche Name nennt in unserem Gedéichtnis jenes, was sich nicht wiederaneignen
1aBt, auch nicht durch unser Gedichtnis, durch unser >griechisches< Gedacht-
nis.« (Derrida, Jacques: Glauben und Wissen. Die beiden Quellen der »Reli-
gion« an den Grenzen der bloen Vernunft. In: ders./Vattimo, Gianni (Hg.): Die
Religion. Frankfurt a. M. 2001, S. 9-106; hier S. 37)

74 Vgl. Platon: Timaios, a.a.0., 47¢ u. 52b.

75 Derrida: Chora, a.a.O., S. 136.

273

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Eine erste Riickwirkung der Undarstellbarkeit der chora auf die Textform
lasst sich an dem immer wieder eingeschrinkten Wahrheitsanspruch der von
Timaios, dem Erzéhler, vorgetragenen Kosmogenese ablesen. Seine Ausfiih-
rungen einleitend unterscheidet er grundsitzlich zwei mogliche Betrachtun-
gen: jene des Urbilds und jene des Abbilds. Wie spéter Lévi-Strauss gibt auch
Timaios als einziges Kriterium an, dass die jeweilige Redeweise dem ver-
wandt sein miisse, woriiber sie spricht. So sollten Aussagen iiber das unver-
anderlich Seiende, das Urbild, ebenso streng und unwiderlegbar sein wie die-
ses. Da aber die menschliche Natur der Kérperwelt und somit dem Nachge-
bildeten angehort, konnen alle Aussagen des Menschen hochstens wahr-
scheinlich sein. Uber die »Gotter und die Entstehung des Weltalls< lassen sich
demnach keine »[...] durchgéngig mit sich selbst {ibereinstimmende und ge-
nau bestimmte Aussagen aufstellen«.”® Von Anfang an also begibt sich der
Diskurs iiber die chora in eine gewisse formale Analogie zu seinem Thema,
gehort weder rein dem /ogos noch dem mythos an, sondern stellt eine unsau-
bere Mischform dar, ein >Afterdenken< oder, wie Derrida iibersetzt, ein Bas-
tard-Denken [logismo tini notho] (Dis, 180). Der Umstand, dass sich iiber den
Raum, in dem alles erscheint und der selbst nicht ist, nicht in logischen Kate-
gorien sprechen lédsst, ndhert den Diskurs iiber chora, wie Timaios selbst aus-
fithrt, einer »Trdumerei< an: Man ist nicht dazu in der Lage, im Wachzustand
das Wahre dariiber zu sagen.”’

Mit der Einfithrung der chora als einem unentscheidbaren Zwischenraum
offnet sich folglich innerhalb des philosophischen Diskurses ein Abgrund, der
nicht mehr vollstindig philosophisch erkldrbar ist und der gleichwohl der
Trennung des Sichtbaren und des Intelligiblen, mithin dem eigentlichen Ge-
biet der Philosophie, den Ort zuweist. Und indem Platon die Unabschliebar-
keit und die Unangemessenheit der Reflexion iiber sein Sujet reflektiert,
nimmt er zugleich vorweg, dass sich sein Text niemals gédnzlich verstehen und
auf einen urspriinglichen Sinngehalt zurtickfithren lassen wird:

»Alles lduft so ab, als ob die zukiinftige Geschichte der Interpretationen von chora
vorweg geschrieben, ja vorgeschrieben wiren, vorweg reproduziert und reflektiert
auf einigen Seiten des Timaios, die chora »selbst« >zum Sujet< haben. Mit ihren un-
aufhorlichen Wiederaufnahmen, Fehlschligen, Uberbesetzungen, Uberbelichtungen
und Neubelichtungen wird diese Geschichte vorweg ausgestrichen, insofern sie
durch Antizipation programmiert, reproduziert und reflektiert wird. 8

Eine andere Geschichte der philosophischen Interpretation beginnt sich hier
abzuzeichnen, die nicht teleologisch auf eine Vergegenwértigung oder Wie-

76 Platon: Timaios, a.a.0., 29c.
77 Vgl. ebd., 52c.
78 Derrida: Chora, a.a.O., S. 135.

274

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

deraneignung eines urspriinglichen, wahren Sinns ausgerichtet wire. Sie ist
sich selbst vorweg in einer Reflexivitit eingebunden, aus sich selbst heraus
getrieben durch eine Bewegung, die sich »dhnlich« reproduziert und doch nie
zum Abschluss in einer Identitdt kommt.

Eine zweite Linie der von Derrida verfolgten >Logik« geht auf das Spiel
von Analogien ein, die bereits im Prolog des Timaios die Reflexion des Ortes
und des Platzes inszenieren und vorwegnehmen. Eingeleitet wird der Text,
um dies kurz zu rekapitulieren, von vier dialogischen Abschnitten. Sie begin-
nen mit der Zusammenfassung einer Rede {iber den guten Staat, die Sokrates
am Vortag gehalten hat. Daran anschlieBend berichtet Kritias von einer ver-
schachtelten Sage tiber eine vergessene Heldentat Athens, an die er beim Ho-
ren der Rede am Vortag erinnert wurde. Doch bevor Kritias den eigentlichen
Inhalt der Uberlieferung nacherzihlt (die dann den Dialog Kritias bildet), bit-
tet er Timaios, iber die Entstehung der Welt zu sprechen. Der Monolog des
Timaios ist also eingelassen in eine bestimmte Redesituation, an der verschie-
dene Personen beteiligt sind, und eingeriickt in eine Reihe miteinander verket-
teter Erzdhlungen. In den verschiedenen einleitenden Beitrdgen ist von chora
zwar nur am Rande die Rede, aber gerade durch diese indirekte Behandlung,
so Derrida, bereiten sie den »Platz fiir eine Behandlung des Platzes«79, sie
inszenieren in ihrer Ausstreuung der Anfénge, der Urspriinge und Beziehun-
gen sowohl den Diskurs iiber den Ort als auch den Ort des Diskurses: »Eine
derartige Inszenierung, die man, wie es scheint, niemals in Rechnung gestellt
hat [...], verteilt die verzeichneten Orte und die nicht-verzeichneten Orte nach
einem Schema, das dem analog ist, welches weiter unten dem Diskurs iiber
chéra Ordnung geben wird. «*

Als situierender Raum, als Einschreibungsort, der immer schon in irgend-
einer Weise vorstrukturiert und nie vollig leer ist, bestimmt die Logik der
chora ebenfalls den Platz der Philosophie sowie der Geschichte ihrer Wieder-
aufnahmen und Beziige. Es bedarf einer >thetischen Abstraktionskraft, um
aus dem in sich reflektierten Geflecht des Timaios eine eindeutige Ontologie
Platons herauszuziehen. Was man »>Platonismus«< nennt, wire somit das Er-
gebnis einer Fiktion oder eines Kunstgriffes, mit dessen Hilfe man die unlgs-
bare Heterogenitit des Textes verdeckt und reduziert. Ein solcher Akt »will-
kiirlicher Gewalt« beherrscht und strukturiert laut Derrida die gesamte Ge-
schichte der Philosophie; er ist allerdings durch den Text Platons »legitimiertx,
weil auch er nicht frei davon bleibt.”!

Derridas Riickgang auf die antiken Urspriinge der Philosophie kann folg-
lich nicht zum Ziel haben, die wahre Bedeutung des Platonismus aufzude-

79 Ebd., S. 147.
80 Ebd.
81 Vgl ebd., S. 157f.

275

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

cken. Er verschreibt sich vielmehr einem anderen Erbe der Geschichte der
Philosophie, das innerhalb ihrer Begriffe, ihrer Bezugnahmen und Abfolgen
neutralisiert zu werden droht. Wenn der platonische Text dort, wo er sich die
Frage nach dem Ursprung stellt, auf ein Denken des Ortes st6Bt, das sich nicht
mehr in seinen eigenen bindren Kategorien begreifen l4sst, dann sind vorweg
alle spateren Rekurse auf diese fundamentalen Oppositionen — intelligibel vs.
sinnlich, Vorbild vs. Abbild, Sein vs. Werden und auch Struktur vs. Genese —
davon heimgesucht. Trotzdem kann Derrida nicht in Anspruch nehmen, seine
Beschreibung dieses parasitiren Moments sei »wahrer< oder »>urspriinglicher«
als alle bisherigen Interpretationen, weil die mit chéra erdffnete abgriindige
Reflexivitdt eine Auto-Dekonstruktion des Wahrheitsbegriffs als Identitédt und
Gegenwirtigkeit in Gang setzt. Die Dekonstruktion >begreift« daher in ihrer
eigenen Theoretisierung die Geschichte der Philosophie nicht in dem Sinne,
dass sie die vorliegenden Texte auf eine ungeahnte oder neue Bedeutung hin
zuspitzen oder in ein zeitliches Entwicklungsschema einordnen wiirde, an
deren Ende sie selbst stiinde. Sie tritt ein Erbe an, das sich nicht vereinnah-
men ldsst und das stets und aus einer gewissen Logik heraus in Beziehung
bleibt zu einem im Inneren der Philosophie nicht vollstindig aneignenbaren
AuBlen: »Es liegt darin folglich noch eine Aufgabe endloser Dekonstruktion:
Man muf} aus dem Gedéchtnis des Erbes die begrifflichen Werkzeuge schop-
fen, die es ermoglichen, die Grenzen anzufechten, die dieses Erbe bisher auf-
erlegt hat.«* Verraumlichung wire der Name fiir eine Bewegung des stindi-
gen Aus-sich-herausgehens und Uberschreitens, eine urspriingliche Differenz
vor der linearen Zeit und der Wahrheit der Ubereinstimmung.®

Damit ist jedoch keineswegs dem >Ende der Philosophie< das Wort gere-
det — ganz im Gegenteil, weil die Reflexionen des Ortes einen Abschluss und
ein wirklich >absolutes Wissen< unmgglich machen. Aus der Perspektive einer
dekonstruktiven Lektiire erscheint Geschichte nicht als Abfolge von themati-
schen Positionen, sondern als ein Geschehen und ein Vollzug, der im Text der
Uberlieferung selbst stattfindet. Die im Timaios herausgearbeitete »>analogi-
sche Reflexivitit« bewirkt eine konstitutive Abstindigkeit des Denkens zu
seinen eigenen Grundlagen, sodass die fundamentale Prozessualitdt des Den-
kens in einer nicht zu umgehenden Weise bereits der thematischen Betrach-
tung innewohnt: »Geschichte ist ein ProzeB3, der die eigene Reflexivitit als
Moment seiner Prozessualitit in sich enthilt.«** Insofern behandelt die De-
konstruktion den Bestand der Uberlieferung nicht — um einen Terminus He-
gels aufzugreifen — im Modus einer &duferlichen Reflexion. Indem sie sich
bildlich gesprochen an den Rand eines Textes begibt, um von dort aus das

82 Derrida/Roudinesco: Woraus wird Morgen gemacht sein?, a.a.O., S. 39.
83 Vgl. Angehm: Interpretation, a.a.O., S. 306.
84 Ebd., S. 284.

276

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Verhiltnis zwischen dem Thema und der Weise bzw. den Bedingungen der
Thematisierung in den Blick zu nehmen, wird sie selbst zum Teil des Voll-
zugsgeschehens von Geschichte.

Im engeren Sinne als Lektiire- und Auslegungsverfahren kann sie sich
deshalb nur legitimieren, wenn sie zeigt, dass zwischen der Darstellung und
dem Dargestellten, der Syntax und der Semantik eine verrdumlichende und
verzeitlichende Bewegung der Differenzierung und Riickfaltung stattfindet,
die sich nicht in eine Einheit oder Selbstidentitt {iberfithren ldsst. Und dieser
notwendige Raum des Denkens, dieser Denkraum miisste, wenn er nicht al-
leine auf die Philosophie des 20. Jahrhunderts beschriankt bleiben soll, son-
dern den geschichtlichen Prozess als solchen inauguriert, immer schon, von
Anbeginn des philosophischen Abenteuers stattgefunden und eine »>Stitte«
gegeben haben. Seit dem Essay Platons Pharmazie steht der Eigenname cho-
ra fiir Derrida auch in anderen Zusammenhéngen als Signum fiir die Position
der Verrdaumlichung und fiir einen nicht weiter dekonstruierbaren Ort, an dem
das Denken und die Bedeutung entstehen, ohne doch im klassischen Sinne ein
letztes Fundament oder eine Grundlage zu sein. Chora bezeichnet nichts
Seiendes, sie gibt in ihrer Funktion als Namen dem Ort einer »babylonischenc«
Vielstimmigkeit Raum: »[...] der Ort, der Babel Statt gibt, wire unzerstor-
bar/nicht-dekonstruierbar, doch nicht wie eine Konstruktion, deren Funda-
mente gesichert, vor jeder internen oder externen Dekonstruktion sicher sind,
sondern als die Verrdumlichung (espacement) selbst der De-konstruktion.«™

Die von Derrida mehrfach angesprochene Schwierigkeit, das dekonstruk-
tive Geschehen zu formalisieren, liegt darin begriindet, dass sich das exorbi-
tante Verhiltnis, in dem sich der Sinn einer Darstellung artikuliert und in sei-
ner Darstellung zugleich iiber sich hinaus verweist, in jeder Situation anders
manifestiert und strukturiert. Es kann beispielsweise fiir die Linguistik die
Namen von Schrift und différance, fiir die Freud’sche Psychoanalyse die Na-
men der Spur und der Nachtraglichkeit, fiir die Phinomenologie Husserls das
Verhéltnis von Struktur und Genese oder fiir den platonischen Diskurs den
Namen chora annehmen. Zu sagen, es handele sich dabei im Kern stets um
die »selbe« Bewegung der im ersten Teil der Arbeit vorgestellten différance
mag eine gewisse Berechtigung haben, verfehlt jedoch die jeweils spezifisch
performative Weise, in der sich das Moment des Aufschubs, der Differenz,
des Ortes, des Raumes, des Supplements usw. artikulieren kann. Der Einsatz
des dekonstruktiven Denkens besteht deshalb immer auch darin, die eigenen
aufgenommenen Begrifflichkeiten in jeder Lektiire erneut aufs Spiel zu setzen
und der Versuchung zu widerstehen, sich selbst als fest gefiigtes System zu
etablieren.

85 Derrida, Jacques: AuBer dem Namen (Post-Scriptum). In: ders.: Uber den Na-
men, a.2.0., S. 63-121; hier S. 110 [Ubersetzung geringfiigig modifiziert; D.Q.].

277

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

In einer »Verteidigung« seiner Arbeiten aus dem Jahr 1980 gibt Derrida
folgende Leitfrage und ein freimiitiges Eingesténdnis zu Protokoll:

»Mein Interesse an diesen Strukturen einer mehr oder weniger sichtbaren Rahmung,
an diesen Grenzen, an diesen Marge-Effekten oder diesen Paradoxien der Randung
hatte auch weiterhin mit der Beantwortung derselben Frage zu tun: Wie ist die Phi-
losophie in einen Raum eingeschrieben, eher eingeschrieben, als dal sie sich selbst
einschreibt, in einen Raum, den sie gerne beherrschen wiirde, aber nicht zu beherr-
schen vermag, einen Raum, der ihr einen anderen erdffnet, der selbst nicht mehr ihr
anderer ist [...]? Wie soll man die Struktur dieses Raumes nennen? Ich weif3 es nicht
und ich weif3 auch nicht, ob es dem entsprechen kann, was man ein Wissen nennt.«3¢

Genau an dieser Frage scheinen sich die beiden Linien der Dialektik und der
Dekonstruktion zu trennen: Wéhrend Hegel versuchen wiirde, das Differenz-
Prinzip des spekulativen Prozesses erneut in ein Wissen zu tibersetzen, nimmt
die dekonstruktive Lektiire jene parasitdre Position ein, die sie in den analy-
sierten Texten als deren unhinterfragte Mo6glichkeits- bzw. Unmoglichkeits-
bedingung aufdeckt. Als »Strategie ohne ZweckméBigkeit«*” und ohne gesi-
cherten Ursprung oder Grund schmuggelt sie »ein neues Spiel der Opposition,
der Artikulation, der Differenz« (Rg, 28) in den philosophischen Diskurs,
indem sie die vorgefundenen Markierungen der UnabschlieSbarkeit verdop-
pelt (re-markiert) und vervielféltigt (disseminiert). Sie schreibt eine andere
Geschichte der philosophischen Reflexion, die immer schon in einer Bezie-
hung zu einem uneinholbaren AuBeren gestanden hat, das sich nicht >als sol-
ches« zeigen kann, aber in den verschiedenen Figuren der Verrdumlichung ein
uniiberschaubares Geflecht von Widerspiegelungen, performativen Szenen
und analogischer Reflexivitit entfaltet.

Verrdumlichung ist nicht nur ein Thema der Dekonstruktion, sie be-
schreibt zugleich den Ort der Bedeutungsgenese im Allgemeinen und das
Verfahren, mit dem sich eine Lektiire in ein Verhiltnis zur Geschichte der
Philosophie begibt. Obwohl darin die traditionellen Werte der Identitét, der
Priasenz und der Wahrheit auBler Kraft gesetzt sind, 14sst sich aus dieser Ana-
logisierung von Darstellung und Dargestelltem in zweifacher Hinsicht eine
gewisse performative Kohédrenz gewinnen. So macht die dekonstruktive Ar-
beit in ihren eher strukturalen Analysen zur zeichentheoretischen Bedeu-
tungskonstitution zum einen deutlich, dass sich kein System in sich selbst
begriinden und abschlieBen kann, weil die Sinnhaftigkeit des Dargestellten in
irreduzibler Weise von einer Differenz zur bzw. in der Darstellung abhéngt.

86 Derrida, Jacques: Punktierungen — die Zeit der These. In: Gondek, Hans-Dieter/
Waldenfels, Bernhard (Hg.): Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jac-
ques Derrida. Frankfurt a. M. 1997, S. 19-39; hier S. 32f.

87 Ebd., S. 39.

278

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Die These von einer solchen konstitutiven Offnung wird nur dann nicht voll-
stindig selbstwiderspriichlich, wenn sie in der Darlegung zwar vollzogen und
wiederholt, aber nicht mehr als letzte Instanz oder absolut fester Grund begrif-
fen wird. Zum anderen ist die vollzogene Offnung im Sinne einer Verraumli-
chung der Zeit zugleich die Bedingung dafiir, dass sich Dekonstruktion auf
eine tiberlieferte Tradition berufen kann, ohne einen privilegierten oder wahr-
heitsméBigen Zugang zu einer teleologisch verlaufenden Geschichte rekla-
mieren zu miissen. Das Verfahren einer dekonstruktiven Lektiire kann sich
nur im Abstand zu und in der gleichzeitigen Verbundenheit mit der Tradition
reflektieren — und das heifit gerade aufgrund dieses rdumlichen Abstands
nichts anderes als endlos widerspiegeln; in den Worten von Sarah Kofman:
»Spiegelbeziehung iiber bodenlosem Abgrund. Eine labyrinthische Geschich-
te ohne den gewohnlichen Ariadnefaden tritt an die Stelle einer linearen Ge-
schichte.«**

¢) Grammatischer Raum und Beispiel

Die in Hegels Logik aufgedeckte raumliche Dimension, mit deren Hilfe sich
die spezifische Bewegung der Dialektik selbst beschreiben ldsst, erhdlt im
Denken Derridas eine herausragende Stellung, wiewohl ihre vollstdndige Er-
kldrung aus intrinsischen Griinden unmdoglich bleibt. In der Kurzform ausge-
driickt: Chora nennt den Einschreibungsort und somit den blinden Fleck der
Philosophie selbst. Bei Hegel wie bei Derrida aber verschiebt der Raum oder
die Verrdumlichung sowohl die Vorstellung von einer linearen zeitlichen
Entwicklung als auch die von der Wahrheit als Identitdt. Raumlichkeit, so
konnte man sagen, sei per definitionem der Ort der Differenz, weil sie sich
nur in einem relationalen Geflecht aufspannen lasst. Eine punktuelle Selbst-
identitét, die das traditionelle Bild der Zeit als Reihe von Jetztpunkten ebenso
regiert wie die Wahrheit als Ubereinstimmung, ldsst sich nur in der Reduktion
der Beziehung zu Anderem und durch einen Ausschluss des Raumlichen rea-
lisieren. Dagegen wendet sich Hegels dialektische Begriffsbestimmung in
gleicher Weise wie die dekonstruktive Lektiire. Bedeutung ist immer das Pro-
dukt eines Verweisungszusammenhanges, in dem Zeichen sich auf andere
Zeichen beziehen und ohne die Relation auf Anderes keinen eigenstindigen
Sinn haben wiirden. Deshalb kann das, was zwischen den bedeutenden Ele-
menten stattfindet, zur Bedingung ihrer Bedeutsamkeit selbst werden. Ein
solches Zwischen ldsst sich indes nicht mehr als ein fester Grund, tiberhaupt
in den Kategorien der Ontologie oder der Transzendentalphilosophie nicht
mehr fassen. Es entfaltet sich als eine aufspreizende, aufschiebende Bewe-
gung, Beziehung ohne vorgidngige Bezogene, differenzierender Prozess, der

88 Kofman, Sarah: Derrida lesen. Wien 1987, S. 28.

279

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

nicht »in< die Zeit fillt, sondern selbst — in und durch die Verrdumlichung —
verzeitlichend ist.

Freilich sind die Konsequenzen, die Hegel und Derrida aus dieser Einsicht
fur die Moglichkeit und die Aufgabe der Philosophie ziehen, deutlich vonein-
ander verschieden. Zwar betont Hegel die Prozessualitdt des Widerspruchs,
der die Bestimmung eines Begriffs zunéchst auf die Satzstruktur, dann auf das
Verhiltnis mehrere Sitze und schlielich, im Objektivitdts-Abschnitt der Lo-
gik, auf immer allgemeinere Kontexte — wie etwa wissenschaftliche Erkla-
rungsmodelle — verweist. Er sieht jedoch in der Struktur der doppelten Nega-
tion zugleich ein Moment der Einheitsbildung, das die Bezichungen der ana-
lysierten Begriffe organisiert und sie zu einem epochalen Gefiige, einer Geis-
tesgestalt anordnet. Das organisierende Prinzip selbst, die absolute Idee, er-
gibt sich aus der dialektischen Arbeit an den iiberlieferten logischen Katego-
rien, die als Denkbestimmungen in der verfiigbaren Sprache immer schon
vorhanden sind, aber aus ihrer bewusstlosen Anwendung befreit und in ihren
wahren immanenten Verhiltnissen begriffen werden miissen.

Dagegen versteht Derrida den Effekt der verrdumlichenden-verzeitlichen-
den différance gerade nicht in der Weise, dass sie ein scheinbar unzusammen-
hingendes Feld von Vorstellungen und Meinungen intern organisieren und
systematisieren wiirde. Vielmehr tritt aus seiner Perspektive die abendléndi-
sche Philosophie insgesamt als der wirkméachtige Versuch auf, die irreduzibel
pluralen und in sich widerspriichlichen Beziehungen der Sinngebung auf eine
kontrollierbare, hierarchische Struktur zu zentrieren. Aufgabe der Dekon-
struktion ist es, das notwendige Scheitern jeder endgiiltigen Festlegung des
Sinns aufzuzeigen, indem sie entweder eingefahrene Hierarchien umkehrt
oder in den betrachteten Diskurs neue Relationen durch »Aufpfropfung« ande-
rer Kontexte einfithrt. Wahrend Hegel die aufschiebende Differenz letztlich
als einen dualistischen Widerspruch konzipiert (stets geht es um das Eine und
»sein Anderes<), verkniipfen sich in Derridas chora eine Vielzahl von Verwei-
sen, die eine unkontrollierbare Ausstreuung (Dissemination) der sinnhaften
Beziige zur Folge hat. Fiir Derrida bedeutet Verrdumlichung die fundamentale
Offenheit und Nicht-AbschlieBbarkeit eines Begriffsfeldes. Aus der Sicht der
Dekonstruktion steht Hegels epochale Geschichtsschreibung deshalb in einem
ambivalenten Verhiltnis zum Motiv der Differenz als Raum: Sie ist einerseits
in ihrer Herleitung der Bedeutungsgenese einem >Denken der irreduziblen
Differenz¢ verpflichtet, steuert jedoch andererseits in ihrem systematisieren-
den Anspruch auf eine Vollendung und einen Abschluss des differenten Fel-
des zu — und gehort mit dieser Seite uneingestanden noch jener Metaphysik
an, die sie zu bekdmpfen vorgibt (G, 48).

Ob Wittgensteins logische Grammatik ebenfalls im Motiv des Raumes
den Ausdruck einer fundamentalen Differenz erkennt, gilt es nun zu untersu-
chen. Derridas Kritik an der spekulativen Dialektik, sie kassiere die Einsicht

280

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

in die fundamentale Differenz in einer epochalen Abschlussbewegung, triftt
sicherlich weder auf die frithen noch die spiten Arbeiten Wittgensteins zu.
Obwohl alle Uberlegungen nach dem Tractatus von einer Kulturgebundenheit
und einer stdndigen zeitlichen Verdnderung der Sprachlogik ausgehen, ver-
zichtet sein Ansatz zu deren Freilegung auf jede historische Rekonstruktion.
Die Absage an eine historisierende Erkldrung rithrt — wie gezeigt — erstens aus
Wittgensteins Kritik am linearen Zeitbegriff und zweitens aus dem Status der
verfolgten logischen Struktur. Sitze {iber vergangene Ereignisse unterschei-
den sich vom Standpunkt der Logik aus gesehen nicht von Aussagen iiber die
Gegenwart oder die Zukunft; ihre Bedeutung erhalten sie einzig aus der aktu-
ellen Verwendung der Zeichen: »Die Bezugnahme auf vergangene Erfahrung
muB Bezugnahme auf Sitze iiber die Vergangenheit sein.«*’

Dennoch spricht sich Wittgenstein gegen eine Privilegierung der Gegen-
wart aus, weil die »Gegenwirtigkeit< der logischen Grammatik nicht in die
Dimension der physikalischen Zeitvorstellung gehort. Infolgedessen stellt sich
ihm das Problem, wie Aussagen iiber die Vergangenheit verifiziert werden
konnen, nicht. Nur wenn man Wahrheit als die semantische Ubereinstimmung
eines Satzes mit einer davon unabhingigen Wirklichkeit versteht, konnen
Aussagen iiber die Vergangenheit problematisch werden, da es scheinbar kei-
nen vergleichbar evidenten Zugriff auf ein vergangenes Ereignis gibt wie auf
ein gegenwirtiges. Hingt Bedeutung hingegen allein von syntaktisch-
pragmatischen Regeln ab, sind Sitze in der grammatischen Vergangenheits-
form nicht anders zu behandeln als alle anderen sinnvollen Aussagen auch.
Eng damit verbunden ist Wittgensteins Einwand gegen Freges und seine eige-
ne frithere These, die Bedeutung eines Satzes sei durch seinen Wahrheitswert
bestimmt, d.h. durch diejenigen formal-logischen Bedingungen, die ihn zu
einem wahren bzw. falschen Satz machen.”® An die Stelle des Satz-Kalkiils
bzw. der Elementarsitze tritt in Wittgensteins Spétwerk ein offenes Gefiige
von grammatischen Regeln, die keine allgemeine Definition des Satzes vor-
aussetzen.

Wenngleich sich also die aus einer physikalischen Zeitvorstellung abge-
leiteten sprachtheoretischen Probleme als irrelevant fiir die syntaktisch-
pragmatische Konzeption der Bedeutungsgenese erweisen, stellt sich die Fra-
ge, in welcher eigenen Zeitlichkeit sich dann die Regelanwendung bewegt —
denn dass sie einer stindigen Verdnderung unterworfen ist, steht fiir Wittgen-
stein auller Zweifel. Dazu skizzieren die Philosophischen Bemerkungen und
das Big Typescript die Moglichkeit einer spezifischen Erinnerungszeit, die
keine sekundére Funktion gegeniiber einem primiren Erleben haben soll. Wie
so héufig aber bleiben die betreffenden Ausfiihrungen einen positiven Nach-

89 Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.0., S. 103.
90 Vgl. ebd., S. 169f.

281

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

weis schuldig. Erst die in den Philosophischen Untersuchungen in den Vor-
dergrund geriickte Handlungsdimension der Sprache erlaubt es, die Zeitlich-
keit der Erinnerung als erlernte und nicht bewusste Verhaltensweisen, als ei-
nen Habitus zu interpretieren. Als yknowing how« bedarf die Anwendung von
grammatischen Regeln keiner Riickwendung auf einen vergangenen Zeit-
punkt des Ersterwerbs; sie ist eine kulturelle Praxis oder Technik, die sich von
yFall zu Fall< dndern kann und in einem stdndigen Umbildungsprozess begrif-
fen ist, aber gleichwohl ihren verbindlichen Charakter behédlt (WW1, §§ 201
u. 206).

Auf dieser Folie lassen sich im Hinblick auf die gesuchten Raumfiguren
im Denken Wittgensteins zwei Komplexe ausmachen, in denen ein rdumlicher
Aspekt in den verschiedenen Arbeitsphasen Relevanz gewinnt. Auffallend
sind zum einen die vielfiltigen expliziten Bezugnahmen auf den Raumbegriff
im Umfeld der Philosophischen Bemerkungen. Schon im Tractatus ist von
einem >logischen Raum« die Rede, der nach der sprachphilosophischen Neu-
ausrichtung als >grammatischer Raum« wieder aufgenommen wird. Die Be-
deutung eines Wortes hingt von seiner grammatischen Position ab, sie ist, wie
Wittgenstein sagt, durch seinen >Ort im grammatischen Raum« der Sprache
bestimmt (BT, 34). Im Gegensatz zum >logischen Raum« der Frithschrift, der
eine abgeschlossene und transzendentale Sphire meint, riickt die Vorstellung
des »grammatischen Raumes< von der absoluten Stellung der Logik ab und ist
Ausdruck des Versuchs, die logische Struktur zusammen mit ihrer konkreten
Anwendung — wenn man so will: das Transzendentale und das Empirische —
in einem gemeinsamen Raum zu denken. Das Motiv vom >grammatischen
Raumc ldsst sich deshalb auch als Indiz flir die konsequent holistische Um-
formung von Wittgensteins Ansatz lesen.

Der Ubergang zu den Philosophischen Untersuchungen und der Konzep-
tion des Sprachspiels ist damit bereits vorgezeichnet. Spiel, Regel und Gram-
matik sind Ausdruck einer historisch-kulturalistischen Lebensform, sie sind in
einem stidndigen Fluss der Umgestaltung begriffen und bediirfen keiner Fun-
dierung in einer allgemeinen logischen Form oder iiberzeitlichen Struktur.
Allerdings bedient sich Wittgenstein in seinen spiteren Uberlegungen nur
noch selten ausdriicklich der Figur des Raumes. Trotzdem tiberdauern die
eher rdumlichen als zeitlichen Beschreibungen auch in den spiten Schriften,
etwa im Verfahren der >tibersichtlichen Darstellung¢, die von einer rdumli-
chen Anordnung des Darzustellenden auszugehen scheint. In einem zweiten
Schritt wére also zu kldren, ob die von Wittgenstein vormals eingefiihrten
rdumlichen Beziehungen auch in der ausgearbeiteten Sprachspielkonzeption
Bestand haben und zum besseren Verstdndnis der methodologischen Schwie-
rigkeiten des Spatwerkes beitragen konnen. Ein besonderes Augenmerk ver-
dient hierbei Wittgensteins eigenstéindige Darstellungsweise, die ausgehend
von Beispielen Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen Sprachspielen aufdeckt,

282

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

das Beispiel selbst jedoch nicht als den besonderen Fall einer Allgemeinheit
begreift.

Schaut man sich aber zunichst die Phase des Umbruchs an, sicht man, wie
Wittgenstein in Komplex und Tatsache eine erste und entscheidende Revision
des Gegenstandsbegriffs vornimmt, den er im Tractatus eingefiihrt hat. In der
Friihschrift werden Gegenstinde, ebenso wie Namen im Satz, als substanziel-
le und letzte, nicht weiter zerlegbare Einheiten der Welt verstanden. Entspre-
chend der angenommenen Parallelitit von Sprache und Welt miisste jeder
komplexe Satz in seine einfachen Bestandteile zerlegbar und damit analysier-
bar sein (WW1, 2.02ff.). Die Bemerkungen in Komplex und Tatsache geben
nicht nur zu verstehen, dass der Satz selbst Tatsachen-Charakter hat (womit
die eindeutige Trennung von Welt und Sprache aufgegeben wird), sie verwer-
fen dariiber hinaus das im Tractatus unterstellte Verhidltnis von Komplex und
Gegenstinden im Sinne von einem Ganzen und seinen Teilen. Zwar ist ein
Komplex — der nunmehr allein in seiner sprachlichen Erscheinungsweise be-
trachtet wird — eine Beziehung von Teilen, aber das Herauslosen der Bestand-
teile aus der Konstellation wird sprachanalytisch absurd, weil man die Bedeu-
tung eines Satzganzen nicht erfasst, wenn man seine Glieder einzeln und fiir
sich betrachtet. Ein Komplex ist stets mehr und etwas anderes als die Summe
seiner Elemente. Damit 6ffnet sich eine bereits im Tractatus angelegte Per-
spektive, in der die Logik des Satzes ausgehend von den Beziehungen seiner
Glieder freigelegt werden kann. Diese bedeutungsgenerierende Komplexion
fasst Wittgenstein als rdumliches Verhiltnis: »Und Komplex ist ein rdumli-
cher Gegenstand, bestehend aus rdumlichen Gegenstinden. (Wobei der Be-
griff >rdumlich« einiger Ausdehnung fahig ist.)« (BT, 509)

Die in Komplex und Tatsache nicht weiter vertiefte raumliche Konstella-
tion wird unter anderem in den Philosophischen Bemerkungen immer wieder
bemiiht und hat erhebliche Auswirkungen auf Wittgensteins Begriff der logi-
schen Grammatik. Gemif der frithen Konzeption lisst sich die Bedeutung
eines Satzes durch die Riickfithrung auf eine elementare logische Struktur
erkennen, in der ebenfalls die Bedeutung der verwendeten Namen begriindet
wire (WW1, 3.3). Umgekehrt jedoch durfte die je spezifische Bedeutung ei-
nes Zeichens keine Auswirkung auf die logische Syntax haben, da diese fiir
alle Zeichen gleichermalien gelten sollte. Im Tractatus rekurriert Wittgenstein
deshalb auf einen >logischen Raums, der mit dem festen Geriist der Elemen-
tarsitze gegeben ist und wie diese einen >transzendentalen< Status hat. Auf
den ersten Blick sieht es so aus, als habe sich mit den folgenden Bemerkun-
gen aus der Philosophischen Grammatik an dieser Herleitung wenig geédndert:
»Das Wesentliche am Wort ist seine Bedeutung. Man kann das Wort durch
ein anderes ersetzen, das die gleiche Bedeutung hat. Damit ist ein Platz fur
das Wort fixiert, und man kann ein Wort fiir ein anderes setzen, wenn man es

283

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

an den gleichen Platz setzt. [...] Ich will erkldaren: der Ort eines Wortes in der
Grammatik ist seine Bedeutung.« (WW4, 59)

Die Neuerung liegt jedoch in der radikalen Umwendung der Betrach-
tungsperspektive: Fiir den Tractatus steht die Frage nach der reinen logischen
Form im Vordergrund, die sich unabhingig von der Bedeutung einzelner
Ausdriicke in einer formalen Notation angeben lassen muss; wie aus dem Zi-
tat deutlich wird, geht es im Gegensatz dazu nun primir darum, wie ein ein-
zelner Begriff seine spezifische Bedeutung erhilt. Zwar lautet die Antwort
ebenfalls: durch seinen Ort in der Grammatik, d.h. innerhalb einer logischen
Syntax. Allerdings wird die so angesprochene Logik nicht mehr als ein in sich
geschlossenes System oder begrenzter Raum verstanden. Im Tractatus konnte
Wittgenstein noch behaupten, der gesamte logische Raum sei bereits mit ei-
nem einzigen Satz gegeben (WWI, 3.42). Nach der Neuausrichtung seines
Ansatzes ist dies nicht mehr moglich, denn der grammatische Ort meint jetzt
eine relationale Lokalisierung in einem prinzipiell offenen Gefiige. Um den
grammatischen Ort anzugeben, bendtigt man nicht die gesamte logische Syn-
tax, es reicht eine Kenntnis davon, in welchen Zusammenhéngen ein Wort
normalerweise gebraucht wird.”"

Wiewohl sich ein GroBteil der AuBerungen iiber den Raum in den Bemer-
kungen auf die euklidische Geometrie beziehen, lassen sie sich als Aussagen
iiber die Moglichkeit eines offenen grammatischen Raumes interpretieren.’
Damit ein Zeichen im grammatischen Raum verortet werden kann, bedarf es
anderer Zeichen, auf die es sich bezieht. Entsprechend lautet eine von Witt-
gensteins Leitfragen: »Was heifit es, da3 ein Zeichen ein anderes voraussetzt,
was eigentlich gar nicht da ist? Es setzt die Moglichkeit voraus; die Moglich-
keit im Raum (grammatischer Raum).« (WW2, 132) Da die moglichen Ver-
bindungen von Zeichen untereinander nicht durch eine a priori begrenzte lo-
gische Struktur vorgegeben sind, steht Wittgenstein vor dem Problem, wie
man einen solchen unendlichen Moglichkeitsraum tiberhaupt begrifflich fas-
sen kann. Dazu verwirft er zunichst eine bestimmte Vorstellung von Unend-

91 Vgl. Schneider, Hans Julius: Wittgenstein und die Grammatik. In: ders./Krof:
Mit Sprache spielen, a.a.0., S. 11-29; hier S. 19f.

92 Russell sieht diese eigenartige Verbindung von Raum und Grammatik sowie
ihre Auswirkungen auf die Mathematik sehr deutlich, ist allerdings geneigt,
Wittgensteins >Réume« wie ein kantisches Apriori zu verstehen: »He [Wittgen-
stein; D.Q.] uses the words »space< and »grammar< in peculiar senses, which are
more or less connected with each other. [...] There is one »space« of colours and
another >space< of sounds. These »spaces< are apparently given a priori in the
Kantian sense, or at least not perhaps exactly that, but something not so very dif-
ferent. [...] His theories are certainly very important and original. Whether they
are true, I do not know; I devoutly hope not, as they make mathematics and
logic almost incredibly difficult.« (Russell, Bertrand: Bericht an G.E. Moore; zi-
tiert nach WA1, X)

284

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

lichkeit, die auch Hegel als »schlechte Unendlichkeit« brandmarkt: Das Un-
endliche ist keine unbegrenzte Ausdehnung des Endlichen.” Anders als Hegel
aber nihert sich Wittgenstein dem Begriff des Unendlichen auf dem Weg der
mathematischen Funktion einer unendlichen Teilbarkeit. In der unbegrenzten
Teilbarkeit einer Zahl oder einer Strecke kommt ein intensionaler Begriff des
Unendlichen zum Tragen, der nicht mehr in einem strikten Gegensatz zum
Endlichen steht, weil er eine unendliche Moglichkeit endlicher Kombinatio-
nen meint. Damit wird die paradoxe Situation, wie man aus der wesentlich
endlichen menschlichen Wahrnehmung zu einer sinnvollen Vorstellung von
Unendlichkeit kommen kann, unterlaufen: »Das Unsinnige ist schon, dafl man
so oft denkt, es wiére eine groe Zahl dem Unendlichen doch néher als eine
kleine. Das Unendliche [...] konkurriert mit dem Endlichen nicht. Es ist das,
was wesentlich kein Endliches ausschlieBt.« (WW2, 157)

Ubertragen auf den Raumbegriff bedeutet »Moglichkeit¢ ein >unendliches
Wesen des Raumes¢, das sich in seinen kleinsten Teilen erkennen ldsst. Ein
solcher unendlicher Moglichkeitsraum besitzt selbst keine Ausdehnung, denn
»nur die rdumlichen Gegenstinde sind ausgedehnt« (ebd., 158). Das Verhilt-
nis des Raumes zu den in ihm erscheinenden Gegenstinden ldsst sich durch-
aus als eine Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung interpretieren, auch
wenn Wittgenstein dies an keiner Stelle in der entsprechenden Deutlichkeit
ausfiihrt. Thm liegt offenbar mehr daran, einige tiefe Vorurteile tiber die Be-
schaffenheit des Raumes ausgehend vom Begriff der Moglichkeit zu widerle-
gen. Aber auch die Annahme einer intensionalen Unendlichkeit ist, angewen-
det auf den Raum, nicht vor Fehldeutungen sicher. Man konnte beispielsweise
aus der These einer unendlichen Teilbarkeit schlieen, der Raum sei aus un-
zihligen Einzelteilen zusammengefiigt. Eine solche Sicht hat jedoch eine fal-
sche Vorstellung von >unendlicher Moglichkeit< und meint, sie bedeute eine
unbegrenzte Anzahl von méglichen Wirklichkeiten. Damit aber wird aus einer
intensionalen Unendlichkeit wieder eine unbegrenzte Extension. Das Gegen-
teil ist laut Wittgenstein der Fall: »Wenn man sagt: Der Raum ist unendlich
teilbar, so heilit das eigentlich: Der Raum besteht nicht aus einzelnen Dingen
(Teilen).« (WW2, 159)*

93 In den Manuskripten schreibt Wittgenstein: »Die Unendlichkeit der Zeit aber
auch des Raumes scheint in erster Linie eine Unendlichkeit der inneren Struktur,
nicht der Ausdehnung zu sein.« (WA1, 112) Die >schlechte Unendlichkeit« tritt
bei Hegel als der »Progress ins Unendliches, als das »Und so fort ins Unendliche«
auf. In diesem Fall ist Unendlichkeit nur in abstrakter Negation zum Endlichen
gedacht (WdL 1.1, 129).

94 David Hume etwa kann nur deshalb die unendliche Teilbarkeit des Raumes be-
streiten, weil er die Teile als rdumliche Ausdehnung versteht: »So komme ich zu
dem SchluB, dal die Vorstellung einer unendlichen Zahl von [rdumlichen] Tei-
len eines und dasselbe ist mit der Vorstellung einer unendlichen Ausdehnung;
daf3 also keine endliche Ausdehnung eine unendliche Zahl von Teilen enthalten

285

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Es ldsst sich sicherlich einwenden, eine Ubertragung von Wittgensteins
AuBerung zur Unendlichkeit auf die sprachphilosophischen Weichenstellun-
gen des Spitwerkes gehe weit tiber die Textgrundlage hinaus, in der doch vor
allem mathematische Probleme verhandelt werden. Dagegen spricht indes die
durchgingige Parallelisierung des Raumbegriffs mit dem der Zeit, der weder
in der Geometrie noch in der Mathematik eine zentrale Rolle spielt. Indem
Wittgenstein seine Ausfithrungen zum Raum an die Zeit koppelt, iibersteigen
seine Reflexionen mithin den vordergriindig verhandelten Bereich der Ma-
thematik.” Da Wittgensteins Argumente gegen die physikalische Zeitvorstel-
lung bereits im 3. Kapitel dargelegt wurden, sei an dieser Stelle vor allem auf
das Zusammenspiel dieser Kritik mit den Uberlegungen zum Raumbegriff
hingewiesen.

Ebenso wie der Raum wird auch die Zeit normalerweise als unendliche
Ausdehnung begriffen. Wendet man dagegen die in den Bemerkungen vertre-
tene Auffassung einer intensionalen unendlichen Mdéglichkeit auf die Zeit-
lichkeit an, wird die Vorstellung einer linearen Zeitstrecke, die sich in die
beiden Richtung Vergangenheit und Zukunft unbegrenzt ausbreitet, obsolet:
»Die Unendlichkeit liegt in der Natur der Zeit, sie ist nicht ihre zufillige Aus-
dehnung.« (WW2, 164) Als reine Moglichkeit begriffen, ldsst sich die Eigen-
zeitlichkeit der Sprache nicht mit der Frage nach dem Wahrheitsgehalt von
Sétzen tiber vergangene oder zukiinftige Ereignisse kldren. Anders ausge-
driickt, man verfehlt gerade die Zeit im Sinne eines offenen Mdoglichkeits-
raumes, wenn man lediglich die vergangenen oder zukiinftigen Verwirkli-
chungen betrachtet, denn diese finden zwar in einer zeitlichen Ausdehnung
statt, Zeit selbst aber hat keine zeitliche Ausdehnung” — ebenso wenig wie
der Raum als solches eine rdumliche Ausdehnung hat.

So berechtigt Wittgensteins Kritik an einem extensionalen Begriff des
Unendlichen sein mag, so unklar bleibt der Gegenbegriff einer intensionalen
Unendlichkeit bzw. reinen Moglichkeit im Hinblick auf die Zeit. Die wenigen
Bemerkungen zu diesem Thema scheinen eher rétselhaft:

kann; und daf3 folglich keine endliche Ausdehnung unendlich teilbar ist.«
(Hume, David: Ein Traktat {iber die menschliche Natur. Hamburg 1973, S. 45f.)
Wittgenstein bestreitet diese Schlussfolgerung keineswegs, er kehrt sie jedoch
um: Wenn man eine unendliche Teilbarkeit des Raumes annimmt, dann darf
man den Raum nicht als Ausdehnung begreifen.

95 In den Vorlesungen aus dem Jahr 1930 zieht Wittgenstein selbst diese Verbin-
dung, wenn er zum Thema >Unendlichkeit< anmerkt: »Unendlich ist keine Ant-
wort auf die Frage »Wie viele?<, das Unendliche ist keine Zahl. Es ist eine un-
endliche Moglichkeit in der Sprache, Sdtze zu konstruieren.« (Wittgenstein:
Vorlesungen 1930-1935, a.a.0O., S. 35)

96 Vgl. Kienzler: Wittgensteins Wende, a.a.O., S. 168.

286

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

»Was jerzt geschehen kann, hitte auch frither geschehen kénnen und wird immer in
der Zukunft geschehen konnen, wenn die Zeit bleibt, wie sie ist. Aber das hingt
nicht von einer zukiinftigen Erfahrung ab. Die Mglichkeit aller Zukunft hat die Zeit
Jjetzt in sich. Aber das alles heifit schon, daB die Zeit nicht im Sinne der primitven
Auffassung der unendlichen Menge unendlich ist.« (WW2, 160)

Weder aus dem Zitat noch seinem Kontext geht eindeutig hervor, ob Wittgen-
stein der vorausgesetzten Annahme — »die Zeit bleibt, wie sie ist« — zustimmt
oder sie an dieser Stelle kritisch hinterfragen will. Die wiedergegebenen Fol-
gesitze, die den Begriff der unendlichen Moglichkeit umreien, sprechen fiir
eine affirmative Lesart. Trifft dies zu, dann scheint sich jedoch in einer inten-
sionalen Unendlichkeit die Zeitfolge auf ein »Jetzt< zu reduzieren, was zumin-
dest auf den ersten Blick Wittgensteins eigenen Einwénden gegen den Primat
der Gegenwart — etwa bei Russell und James — widersprechen wiirde.”’

Gleichwohl lésst sich in der Zuspitzung auf das >Jetzt< auch eine Abkehr
von der verbreiteten Auffassung ausmachen, welche die Zeit als die lineare
Folgebeziehung der drei Modi Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft denkt.
Schon frither in den Bemerkungen stellt Wittgenstein fest, »da3 man nicht
sagen kann, >die Zeit flieBt, wenn man mit »Zeit« die Moglichkeit der Verén-
derung meint« (WW2, 83). Das Bild vom Zeitfluss bestimmt den physikali-
schen Zeitbegriff, der die Zeit als messbare Groflie und insofern selbst wie
einen Gegenstand behandelt. Will man aber erkldren, was es heif3t, eine Erin-
nerung an etwas zu haben oder etwas zu erwarten, dann fithrt dieser Zeitbe-
griff in eine Sackgasse, weil er dazu verleitet, Vorstellungen wie physikali-
sche Gegenstinde aufzufassen (WW2, 82). Aufgrund der substanzialistischen
Fehldeutung entsteht dann der Eindruck, eine Erinnerung sei im Vergleich zur
gegenwirtigen Wahrnehmung sekundir und fehlbar und daher ungeeignet,
eine Aussage mit Sicherheit zu verifizieren. Einem solchen ontologischen
Zeitbegriff stellen Wittgensteins Uberlegungen einen syntaktischen entgegen,
bei dem das Gedéchtnis selbst »Quelle der Zeit< sein soll (WW?2, 81). Fiir die
Betrachtung der logischen Syntax eines Satzes spielt der Zeitmodus seines
semantischen Gehaltes keine Rolle. Um ihn zu verstehen, muss man die Pra-
xis der Anwendungsregeln der natiirlichen Sprache beherrschen, und das ver-
langt eine besondere Form des Gedichtnisses, die nicht in der Re-Prisentation
einer vergangenen Gegenwart aufgeht.

Offenbar unterscheidet Wittgenstein also zwischen dem Gegenwartspri-
mat der physikalischen Zeit und einer Jetzt-Bezogenheit der Zeit als Moglich-
keit. Seine Kritik am erkenntnistheoretischen Vorrang der Gegenwart ver-
fihrt, das belegen seine Vorlesungen, im Kern analog zur Dekonstruktion der
Priasenz-Metaphysik. Was Derrida etwa gegen Husserls Konzept einer »leben-

97 Vgl. Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.0., S. 176ff.

287

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

digen Gegenwart< ins Feld fiihrt, greift auch Wittgenstein als Argument gegen
die Fundierung des Wissens in einer Prisenz auf: Die Gegenwart muss einer-
seits wie ein absolut einfacher geometrischer Punkt ohne Ausdehnung behan-
delt werden, damit der gegenwirtige Eindruck die Werte der Identitdt und
Selbstgleichheit erhilt, und muss doch andererseits — um tiberhaupt erkennt-
nistheoretisch relevant werden zu konnen — einen Vorgang des Erlebens be-
schreiben, der selbst nur prozessual, mithin in einer gewissen zeitlichen Diffe-
renz denkbar ist: »Wenn wir in der Philosophie von der Gegenwart reden,
scheinen wir uns auf eine Art euklidischen Punkt zu beziehen. Doch wenn wir
von einem gegenwirtigen Erleben sprechen, ist es unmoglich, die Gegenwart
mit einem solchen Punkt gleichzusetzen.«*®

Statt in den drei Modalititen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft fas-
sen Hegel und Derrida daher die fundamentale zeitliche Bewegung des
scheinbar unmittelbaren Eindrucks in rdumlichen Relationen. Und auch Witt-
genstein schligt in den Philosophischen Bemerkungen einen solchen Ausweg
vor, wenn er die Gegenwart des Erlebens einen Raum nennt (WW2, 85). An-
lass fiir die Verrdumlichung des Gegenwartsbegriffs ist seine Kritik an der
Behauptung, nur die gegenwirtige Erfahrung habe Realitédt. Darin, so Witt-
genstein, kann das Wort »gegenwirtig« eigentlich nicht im Unterschied zu
»vergangen< und >zukiinftig« verwendet werden, weil es im strengen Sinne
keine Erfahrungen von vergangenen oder zukiinftigen Ereignissen geben
kann, die nicht als Erfahrung gegenwirtig wire. Man kann sich an vergange-
ne Ereignisse erinnern oder zukiinftige erwarten, aber die Erfahrung der Erin-
nerung oder Erwartung bleibt stets an ein >Jetzt« gebunden.”” Insofern ist der
explizite Gegenwartsbezug im Ausdruck >gegenwirtiges Erleben/Erfahren«
nicht nur iberfliissig, er ist sogar irrefithrend, denn er suggeriert erstens, es
gidbe auch andere Modi des Erfahrens, und zweitens, ein vergangenes bzw.
zukiinftiges Erleben miisse dem gegenwértigen nachgeordnet sein: »Dabei
kommt es uns so vor, als wire die Erinnerung eine etwas sekundére Art der
Erfahung, im Vergleich zur Erfahrung des Gegenwirtigen. Wir sagen, »daran
konnen wir uns nur erinnern.< Als wére in einem primdren Sinn die Erinne-
rung ein etwas schwaches und unsicheres Bild dessen, was wir urspriinglich
in voller Deutlichkeit vor uns hatten.« (WW2, 84)

Zwar gestehen wir normalerweise dem gegenwirtig Gegebenen und
Sichtbaren einen hoheren Realititsgrad und eine stirkere Evidenz zu als allen

98 Ebd., S. 177.

99 Diesen Unterschied hebt auch Husserl hervor, wenn er die Erinnerung als »Be-
wulltsein von Wahrgenommen-gewesen-sein« bestimmt: »[...] die Wahrneh-
mung ist nicht in der Erinnerung gemeint und gesetzt, sondern gemeint und ge-
setzt ist ihr Gegenstand und sein Jetzt, das zudem in Beziehung gesetzt ist zum
aktuellen Jetzt.« (Husserl: Phdnomenologie des inneren ZeitbewuBtseins, a.a.O.,
S. 49) Allerdings leitet Husserl daraus ein absolutes Primat der Gegenwart ab.

288

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Erinnerungen oder Zukunftserwartungen. Nur, so l4sst sich mit Wittgenstein
argumentieren, vermischt man bei einer solchen Abstufung zwei nicht ver-
gleichbare Zeitformen mit unterschiedlichen logischen Grammatiken. Die
Behauptung, einzig das »gegenwirtige Erleben« sei mit Sicherheit real, muss
in gleicher Weise fiir ein vergangenes oder zukiinftiges >gegenwirtiges Erle-
ben¢ gelten — der Evidenzcharakter des Erlebens als solchem dndert sich nicht
im linearen Zeitverlauf. Fiir die Bedeutung und den méglichen Wahrheitsge-
halt eines Satzes aber kann nicht alleine seine Zeitform verantwortlich sein,
hier entscheiden eine Vielzahl von anderen Kriterien.

Trotzdem lésst sich das Problem fiir Wittgenstein nicht einfach dadurch
16sen, dass man den Begriff »Gegenwart< nicht mehr auf den Erlebnisvorgang
anwendet. Der oben zitierte Satz, »die Zeit hat alle Moglichkeit der Zukunft
Jetzt in sich«, konnte daher als eine Alternative zum Gegenwartsprimat gedeu-
tet werden. Statt einen Punkt in einer kontinuierlichen Reihe miisste das Jezz¢
dann allerdings einen Moglichkeitsraum jenseits des linearen Zeitbegriffs der
Physik ansprechen: »Es mull mit dem Wort [Gegenwart, D.Q.] etwas anderes
gemeint sein, etwas was nicht iz einem Raum ist, sondern selbst ein Raum.
D.h. nicht angrenzend an Anderes (daher abgrenzbar davon).« (WW2, 85) Da
dieser Gegenwartsraum nicht abgrenzbar von einem Anderen ist, steht er in
keiner chronologischen Folgebeziehung zu einem vorhergehenden oder nach-
folgenden Jetzt. Er bildet vielmehr seinerseits den konstitutiven Ort, an dem
die lineare zeitliche Ordnung der physikalischen Sprache auftauchen kann
und von dem sie ihren Sinn erhilt. Was wir Realitidt nennen, existiert nicht
»in¢ der Gegenwart, »[...] im Gegenteil, sie [die Realitit; D.Q.] enthélt viel-
mehr eine Zeit« (WW2, 104).

Real sind demnach die Moglichkeiten des grammatischen Raumes und
nicht das faktisch Gegebene. Der Moglichkeitsraum hat gewissermaflen Hori-
zontcharakter, er gibt allen logischen Verhéltnissen statt und ldsst sich des-
halb nicht selbst als das Glied einer Differenz fassen. Wie Derridas Verrdum-
lichung steht er in keiner Opposition zu einer anderen Dimension, er zielt we-
der auf die Tiefe im Gegensatz zur Oberfldche noch die Transzendentalitit im
Gegensatz zur Positivitdt (G, 121). Folglich kann Wittgenstein feststellen,
dieser Raum sei »[...] etwas, was die Sprache nicht mit Recht herausheben
kann« (WW2, 85). In der Sprache als differenziellem Verweisungsgefiige gibt
es keinen Begriff, der das Wesen dieses Gefiiges ausdriicken konnte, ohne es
entweder zu substanzialisieren oder zu einem Teil neben anderen Teilen zu
machen: »Nur was wir uns auch anders vorstellen konnen, kann die Sprache
sagen.« (Ebd., 84)'%

100 »Die Sprache ist ein Raum, und die Aussagen unterteilen den Raum. Die Spra-
che ist nichts anderem benachbart. Wir konnen nicht vom Gebrauch der Spra-
che im Gegensatz zu etwas anderem sprechen. In der Philosophie ist also alles,

289

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Bevor Wittgensteins Konzeption des grammatischen Raums durch Hinzu-
nahme der Philosophischen Untersuchungen weiter spezifiziert werden soll,
sei an dieser Stelle an eine Schwierigkeit erinnert, die Hegels Begriff der »ab-
soluten Gegenwart¢ fiir die im ersten Teil versuchte Rekonstruktion seiner
dialektischen Aufschliisselung der Zeitstruktur bereitet hat. Schon der in den
Jenaer Systementwiirfen entwickelte Zeitbegriff ldsst sich als Gegenentwurf
zu der Vorstellung einer linearen Folge von Jetzt-Punkten und der Vorrang-
stellung des >Jetzt« verstehen. Hegel setzt stattdessen den zeitlichen Prozess
als die synthetische Bewegung des Begriffs an und gesteht dem Begriff selbst
die »Macht der Zeit< zu. Eigentiimlicherweise apostrophiert er jedoch den Be-
griff als »absolute Gegenwart< und verbindet ihn mit einer nicht-extensionalen
Ewigkeit. Spiegelverkehrt zur Terminologie Wittgensteins reserviert er damit
das Jetzt fir die Zeitlichkeit der Natur und hebt davon den synthetischen
Gegenwartsbezug der logischen Bedeutungsgenese ab. In der Argumentation
jedoch sind sich beide Denker einig: Die Gegenwart des logisch-gramma-
tischen Gefiiges ist weder punktuell noch selbstidentisch, sie muss vielmehr
als ein Prozess der rdumlichen Ausdifferenzierung verstanden werden.

Dank dieser Gemeinsamkeit im Grundsitzlichen lédsst sich von Wittgen-
stein her kommend dann auch Hegels Aussage, »[...] die Ewigkeit ist die ab-
solute Gegenwart, das Jetzt ohne Vor und Nach«'"', von ihren metaphysi-
schen Anklidngen befreien. Was Hegel hier mit der Bezeichnung >absolute
Gegenwart< zu fassen sucht, wire demnach ein anderer Zeitbegriff als jener
der linearen Folge von Jetzt-Punkten. Er fillt also keineswegs in die Vorstel-
lung einer reinen Selbstprisenz zuriick. Aus Wittgensteins grammatischer
Perspektive verliert der Ausdruck >Gegenwart< bzw. »Jetzt« seine Bedeutung,
wenn er »ohne Vor und Nachg, also ohne sein Eingebundensein in den konti-
nuierlichen Wechsel der drei Zeitmodi Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft gedacht wird. Hegels dialektische Neubestimmung der Gegenwart da-
gegen hilt an diesem Ausdruck fest und setzt ihn als die Authebung der bei-
den anderen Zeitdifferenzen. Authebung bedeutet in diesem Fall, dass Ver-
gangenheit und Zukunft nicht mehr in einem #uBerlichen Verhiltnis von
»Vor¢ und »Nach¢ in Bezug auf die Gegenwart stehen, sondern intrinsische
Differenzierungen eines erweiterten, absoluten Gegenwartsbegriffes sind. Die
darin aufscheinende >Aufspreizung des Jetzt<'”*, die Verzeitlichung der Zeit,
kann Hegel ewig nennen, weil die Einheit der zeitlichen Differenzen die Be-
dingung fiir Prozessualitét tiberhaupt ist und ohne sie keine Bedeutungszu-
schreibung moglich wire.

was nicht Dunst ist, Grammatik.« (Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935,
a.a.0., S. 132)

101 Hegel: Enzyklopadie 11, a.a.0., § 247, Zusatz, S. 26.

102 Vgl. ebd., § 258, Zusatz, S. 50.

290

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Eine dhnliche Anndherung von Ewigkeit und Gegenwart findet sich be-
reits in der Schlusspassage des Tractatus, in der Wittgenstein andeutet, dass
Ewigkeit ein Enthobensein aus der linearen Zeitlichkeit der Physik meint und
keine unbegrenzte Zeitspanne: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendliche
Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in der Ge-
genwart lebt.« (WW1, 6.4311) Allerdings dringen Hegels Fundamentalbe-
stimmungen des zeitlichen Prozesses aus der Sicht Wittgensteins in einen
Bereich vor, in dem die Sprache versagt und notwendigerweise Widerspriiche
produziert. Sein eigener Vorschlag, das Wort »Gegenwart< und die mit ihm
verbundene physikalische Zeitauffassung aus der Analyse der grammatischen
Verhiltnisse und ihrer Verdnderungen auszuklammern und durch rdumliche
Strukturen zu ersetzen, enthdlt sich entsprechend jeder weiteren positiven
Bestimmung, die den Anschein einer Wesensaussage haben konnte.

Zwar muss die Philosophie nicht vollstindig auf eine Wesensbetrachtung
verzichten, sie hat sich jedoch auf eine Kldrung der regionalen logisch-
grammatischen Regeln zu beschrinken und darf nicht versuchen, allgemeine
Aussagen iiber das Wesen der Welt aufzustellen: »[...] die Philosophie als
Verwalterin der Grammatik kann tatsichlich das Wesen der Welt erfassen,
nur nicht in Sétzen der Sprache, sondern in Regeln fiir diese Sprache, die un-
sinnige Zeichenverbindungen ausschlieBen.« (WW2, 85) Philosophie erfiillt
nach Wittgenstein eine kritische Funktion, indem sie scheinbare Allgemein-
heiten auf ihre besonderen Anwendungsfille zuriickfiihrt und zeigt, wie diese
durch eine Ubertragung auf andere Zusammenhinge filschlicherweise den
Anschein von iiberzeitlichen, fest gefiigten Bestimmungen erhalten.

Fiir Wittgensteins Konzept eines grammatischen Raumes mit unendlichen
Moglichkeiten der Zeichenkombination lassen sich aus dem bisher Gesagten
zwei Folgerungen ableiten. Zum einen koénnen dessen interne Bewegungen
und Verdnderungen nicht auf zeitliche Prozesse im physikalischen Sinne ab-
gebildet werden. Das Regelgeflecht des grammatischen Raumes ist auf eine
eigenartige Weise unzeitlich, da der durch ihn er6ffnete Moglichkeitshorizont
noch die Aussagen iiber vergangene oder zu erwartende zukiinftige Ereignisse
strukturiert. Aus der Binnenperspektive eines je gegebenen — und in diesem
Sinne >gegenwirtigen< — sprachlichen Regelkomplexes tritt man selbst dann
nicht heraus, wenn man iiber die Vergangenheit oder die Zukunft redet.
Gleichwohl befinden sich die »gegenwirtigen< Verkniipfungen des grammati-
schen Raumes in einem stdndigen Fluss und sind ihrerseits Verédnderungen
unterworfen.

Die daraus abgeleitete Uberzeugung >alles flieBt« leitet {iber zu einer zwei-
ten Konsequenz. Anders als Hegel, der mit der dialektischen Selbstbewegung
des Begriffs eine allgemeine Idee der Prozessualitéit aufzeigen will, gibt Witt-
genstein die Annahme einer explizierbaren Allgemeinheit aller Sprachspiele
auf. Eine unendliche Moglichkeit ldsst sich ebenso wenig spezifizieren wie

291

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

dass »alles flieBtc (WW2, 84).'” Generell scheinen fiir Wittgenstein Wesens-
aussagen jener >implementédren Dialektik« zu gehorchen, die bereits fiir den
Binarismus von Sagbar und Unsagbar im Tractatus herausgearbeitet wurde.'*
Unendlichkeit und Moglichkeit stehen in einem asymmetrischen Implementa-
tionsverhiltnis zu Endlichkeit und Wirklichkeit. Sie miissen in allen AufBe-
rungen enthalten sein, lassen sich aber in keinem einzelnen Bedeutungsgehalt
vollstandig ausdriicken. Auf der Ebene der Semantik wird die unendliche
Moglichkeit der Zeichenkombination stets und notwendigerweise in eine end-
liche Verwirklichung tiberfiihrt. Dennoch befindet sich der Moglichkeitsraum
nicht absolut jenseits der Sprache. In der Vielfiltigkeit ihrer Anwendungen,
die sich nicht auf eine konstante logische Struktur zuriickfiihren lassen, spie-
gelt sich die unendliche Méglichkeit wider. Wittgenstein bringt dies in den
Bemerkungen durch einen ebenso tautologischen wie kryptischen Satz auf den
Punkt: »Die unendliche Moglichkeit wird durch die unendliche Moglichkeit
wiedergegeben.« (WW2, 164) Weniger ritselhaft ausgedriickt: Nur in der
gesamten Anwendung der Sprache zeigt sich ihre Offenheit.

Das paradoxe Implementationsverhéltnis von Sagbarem und Unsagbarem
fuhrt Wittgenstein im Tractatus dazu, dem >Sich-Zeigen« der logischen Syn-
tax eine eigenstdndige Funktion einzurdumen. Mit Hilfe des »>Sich-Zeigens«<
lasst sich erkldren, weshalb man tiber das Logische im Ganzen zwar nicht
reden, aber doch eine Einsicht in seine nicht-artikulierbare Existenz erhalten
kann. Obwohl Wittgenstein nach dem Tractatus von der Vorstellung einer
elementaren logischen Form abriickt, behilt er offenbar die implementire
Dialektik seiner Grundbegriffe bei. Wenn das fundierende logische Geflecht
der je gesprochenen Sprache einen unzeitlichen und unendlichen grammati-
schen Raum bildet, dann sind die Wesensziige dieses Raumes nicht mit den
dort zur Verfiigung stehenden Ausdrucksmitteln in ihrer Positivitét artikulier-
bar.

Es stellt sich allerdings die Frage, ob die in den Philosophischen Untersu-
chungen dargelegte handlungstheoretische Umformulierung der Sprachanaly-
se, die auf der Trias Spiel, Regelanwendung und Lebensform aufbaut, nicht
zwangsldufig die implementédre Dialektik des grammatischen Raumes verab-
schieden muss. Schlie8lich verlagert Wittgenstein seine Auffassung, die Be-
deutung eines Wortes sei sein Ort in der Grammatik, nunmehr endgiiltig in
den Bereich einer Gebrauchstheorie und beschrénkt seine Analyse konsequent
auf eine Betrachtung der Anwendungsregeln, ohne sich — wie dies in fritheren
Schriften hiufiger passiert — von philosophischen Schliisselbegriffen beein-

103 Im Big Typescript notiert Wittgenstein, dass es »[...] nicht eigentlich auf die
Unendlichkeit der Moglichkeit ankommt, sondern auf eine Art von Unbe-
stimmtheit« (BT, 229).

104 Vgl. Kupke: Diesseits und/oder jenseits des Binarismus?, a.a.0., S. 28f.

292

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

drucken und zu ontologischen Spekulationen hinreiien zu lassen.'” Damit
einher geht ein methodisches Problem, das bereits im implementidren Verhalt-
nis von logischer Syntax und Semantik virulent wird und sich als fortschrei-
tender Verlust der Allgemeinbegriffe bezeichnen ldsst. Wéahrend im Rahmen
der Friihschriften das Uberborden der Syntax dem positiven Aufweis allge-
meiner logischer Grundbestimmungen eine immanente Grenze setzt, verbietet
es der Spielcharakter der Sprache, {iberhaupt von einem gemeinsamen Wesen
oder einer durchgingigen Form aller Sprachspiele auszugehen (WW1, § 65).
Zentrale Begriffe der philosophischen Tradition miissen infolgedessen genau-
so behandelt werden wie andere Worte der Alltagssprache auch, nédmlich als
regional begrenzte Bedeutungen:

»Wenn die Philosophen ein Wort gebrauchen — >Wissens, >Sein¢, »Gegenstands,
»Ich¢, »Satz¢, >Namen«< — und das Wesen des Dings zu erfassen trachten, mufl man
sich immer fragen: Wird denn dieses Wort in der Sprache, in der es seine Heimat
hat, je tatséchlich so gebraucht? —
Wir filhren die Worter von ihrer metaphysischen, wieder auf ihre alltdgliche Ver-
wendung zuriick.« (WW1, § 116)

Im so genannten Blauen Buch findet sich eine lingere zusammenhéngende
Passage, in der Wittgenstein, nachdem er zuvor den Begriff des Sprachspiels
eingefiihrt hat, auf die >philosophischen Verwirrungen«< eingeht, die seiner
Ansicht nach ein >Streben nach Allgemeinheit< hervorruft. Er nennt in diesem
Zusammenhang vier irrefiihrende Vorstellungen, auf denen die philosophi-
sche Suche nach Allgemeinbegriffen aufbaut (WW4, 37ff.): 1) Der Glaube,
dass den Dingen Eigenschaften wie Bestandteile zugehoren und dass sich die
gemeinsamen Eigenschaften von unterschiedlichen Dingen in Allgemeinhei-
ten zusammenfassen lassen. 2) Die Annahme, jede sprachliche Bezeichnung
sei Ausdruck eines geistigen Bildes, das die gemeinsamen Merkmale aller
damit bezeichneten Einzelfille beinhaltet, und dieses allgemeine Bild wiirde
erlernt, indem man eine Reihe von Einzelgegenstinden betrachtet, die damit
bezeichnet werden. 3) Ein solches Erlernen eines Allgemeinbegriffs unter-
stellt einen rétselhaften geistigen Mechanismus, der dazu in der Lage ist, aus
den Betrachtungen von noch unzusammenhidngenden individuellen Gegen-
stinden eine Allgemeinheit abzuleiten. 4) Die weit verbreitete Uberzeugung,
man miisse philosophische Fragestellungen mit naturwissenschaftlichen Me-
thoden beantworten und wie diese ein weites Problemfeld auf moglichst we-
nige allgemeine GesetzmiBigkeiten zuriickfiihren: »Diese Tendenz ist die

105 Siehe dazu auch die programmatische AuBerung im Blauen Buch: »Philoso-
phie, so wie wir das Wort gebrauchen, ist ein Kampf gegen die Faszination,
die die Ausdrucksformen auf uns ausiiben.« (WW4, 51)

293

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

eigentliche Quelle der Metaphysik und fiihrt den Philosophen in vollstindiges
Dunkel.« (WW4, 39)

Wittgensteins deutliche Kritik an einer Denktradition, die ihre Aufgabe im
Finden und Kléiren von allgemeingiiltigen Aussagen sieht, kann indes nicht
bedeuten, man miisse sich in das andere Extrem begeben und nur noch mit
singuldren Termen arbeiten. Obwohl die Frage nach einer umfassenden All-
gemeinheit in Bezug auf das Sprachspiel ihren Sinn verliert (denn »es ist die-
sen Erscheinungen garnicht Eines gemeinsam«), kommt der Begriff der Regel
freilich nicht ohne eine gewisse allgemeine Giiltigkeit aus. Innerhalb von spe-
zifischen Sprachspielen, das belegt unter anderem das »>Privatsprachen-
Argument< in den Untersuchungen, bleibt die Anwendungsregel immer an
Gepflogenheiten und eine institutionalisierte Praxis gebunden. Allerdings
vermeidet es Wittgenstein auffallend, in diesem zweiten Sinne von >Allge-
meinheit< zu sprechen, und benutzt stattdessen eher Ausdriicke wie >Uberein-
stimmung< oder »Gemeinsamkeit<: »Wer tiber das Wesen spricht«, heifit es
etwa in den Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, »konstatiert
bloB eine Ubereinkunft.« (WW6, 65) Im Unterschied zu einer Allgemeinheit,
in der das Besondere vollstindig erfasst wire, lisst eine Ubereinstimmung in
der Regelanwendung Ausnahmen zu und macht eine Betrachtung des Einzel-
falls notwendig. Entsprechend muss mit der Sprachspielanalyse eine Neuaus-
richtung des Verhéltnisses von Allgemeinem und Einzelnen, das seit Platon
eine Subordination und Abwertung des Einzelfalls beinhaltet, einhergehen.'*®

Die im Blauen Buch dargelegte und in den Philosophischen Untersuchun-
gen umgesetzte Umwertung der hierarchischen Beziehung zwischen dem All-
gemeinen und dem Einzelnen trigt, so kénnte man sagen, durchaus dekon-
struktive Ziige, bewirkt sie doch nicht weniger als eine Verschiebung des phi-
losophischen Fragens insgesamt.'”” Allerdings ergibt sich daraus scheinbar
ein methodisches Paradox, wenn die zur Begriindung des eigenen Verfahrens
herangezogenen Begriffe — etwa Spiel und Regel — mit dem Anspruch auftre-
ten, allgemeine Bestimmungen des Wesens der Sprache zu erfassen. Derrida
kann diesem Vorwurf aus dem Wege gehen, indem er einerseits zeigt, dass
différance, Spur, Schrift etc. sich nicht als Allgemeinbegriffe im strikten Sin-
ne eignen, weil sie eine nicht abschlieBbare Heterogenitit von Bedeutungen
aufbauen, und indem er andererseits seine operativen Begriffe immer wieder

106 Mit Blick auf den Theaitetos merkt Wittgenstein an: »Wenn Sokrates die Fra-
ge stellt: yWas ist Erkenntnis?<, dann hilt er die Aufzahlung von tatséchlichen
Fillen nicht einmal fiir eine vorldufige Antwort.« (WW4, 41) Auch Aristoteles
schlief3t aus, dass es eine »Wissenschaft des Akzidentellen< geben konnte (vgl.
Aristoteles: Metaphysik. Philosophische Schriften Bd. 5, Hamburg 1995, Buch
VI, Kap. 2, 1027a).

107 Vgl. dazu auch Glendinning, Simon: On Being with Others. Heidegger — Der-
rida — Wittgenstein. London 1998, S. 88f.

294

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

dem jeweils dekonstruierten Diskurs entnimmt, wodurch er ihre Reichweite
auf die Situation und den Kontext ihrer konkreten Anwendung beschrinkt.
Zwar behilt Wittgenstein nach der Wende im Groflen und Ganzen seine ein-
mal gefundenen Bezeichnungen bei, aber auch seine Begrifflichkeiten — etwa
Sprachspiel, Regel oder Familiendhnlichkeit — unterminieren aufgrund ihrer
eigenen logischen Grammatik die metaphysische Vorstellung der Allgemein-
heit. Wiirde man >Sprachspiel« formal als Allgemeinbegriff verstehen, unter
den jede konkrete sprachliche AuBerung fillt, dann besteht die Bedeutung
dieser Allgemeinheit zugleich darin, dass es keine Eigenschaft gibt, die allen
Spielen gemeinsam wiére. Der jallgemeine< Spielcharakter der Sprache
schlieBt somit stricto sensu jede begriffliche Allgemeingiiltigkeit aus, soweit
jeder Begriff seine Bedeutung in Abhéngigkeit von jenen Sprachspielen er-
hilt, in denen er tatsdchlich verwendet wird. Dementsprechend kann nicht
einmal der Ausdruck >Allgemeinheit« eine allgemeine Gtiltigkeit beanspru-
chen, da seine Bedeutung in verschiedenen Anwendungsbereichen variiert.
Sogar »[d]as Wort »Begriff« ist ganz und gar zu vag« (WW6, 412).

Umgekehrt erhalten die von Wittgenstein eingefiihrten Beschreibungsgro-
fen eine gewisse Sonderstellung, weil sie die Vagheit und Unbestimmtheit
ihrer eigenen Bedeutung — und damit beispielhaft aller Bedeutung — in ihrer
Anwendung spiegeln. Sie verweisen in ihrer »Allgemeinheit<« immer wieder
auf den Einzelfall und zerstoéren somit die Vorstellung einer klaren und end-
giiltig bestimmbaren logischen Form der Sprache:

»Wir erkennen, daf3, was wir »Satz¢, >Sprache«< nennen, nicht die formelle Einheit ist,
die ich mir vorstelle, sondern die Familie mehr oder weniger miteinander verwand-
ter Gebilde. — Was aber wird nun aus der Logik? Thre Strenge scheint hier aus dem
Leim zu gehen. — Verschwindet sie damit aber nicht ganz? [...] — Das Vorurteil der
Kristallreinheit kann nur so beseitigt werden, dal wir unsere ganze Betrachtung
drehen.« (WW1, § 108)

Die Einsicht in die fehlende allgemeine logische Struktur verlangt einen génz-
lich neuen Ansatz der philosophischen Betrachtung, und zwar ausgehend vom
Einzelnen, das jedoch nicht mehr als Derivat einer noch zu bestimmenden
Allgemeinheit untersucht wird. Hier liegt der kaum zu unterschitzende me-
thodische Einsatzort des Beispiels fiir die Spétphilosophie Wittgensteins. In-
dem er seine gesamte Untersuchung auf beispielhafte Anwendungen von Be-
griffen in verschiedenen Sprachspielen stiitzt, begibt er sich zwischen die bi-
nédre Opposition von Singuldrem und Allgemeinen.

Die Zwischenstellung des Beispiels kann auf eine lange philosophische
Tradition zuriickblicken, die sich schematisch in zwei Richtungen einteilen
lasst: Einmal erscheint es als ein unwesentliches Exempel, das lediglich zur
[lustration der allgemeinen Idee dient und deshalb — wie bei Platon — eine

295

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

rhetorische, aber keine erkenntnistheoretische Funktion hat. Zum anderen
kann es als Verweis oder Vorgriff auf das Allgemeine dienen, das sich am
Beispiel zeigt, ohne sich dort vollstindig zu realisieren.'® In beiden Fillen
steht das Beispiel unter der hierarchischen Ordnung der Gattung, erhilt aller-
dings in der zweiten Variante eine nicht unwichtige Mittlerrolle, mit der die
starre Dichotomie ins Schwanken gerdt. In der Hegel’schen Dialektik etwa
wird, wenn auch nicht mit Bezug auf das Beispiel, das Verhéltnis des Allge-
meinen zum Einzelnen durch ein Drittes, das Besondere, vermittelt, wodurch
alle drei Positionen in Bewegung geraten. Dennoch hélt Hegel im Gegensatz
zu Wittgenstein terminologisch an einer begrifflichen Allgemeinheit fest,
wendet sich aber ebenfalls gegen ihre abstrakte Deutung und findet sie statt-
dessen in der konkreten Begriffsbewegung: »Es [das Allgemeine, D.Q.] ist
die Seele des Concreten, dem es inwohnt, ungehindert und sich selbst gleich
in dessen Mannichfaltigkeit und Verschiedenheit.« (WdL II, 341

Bei Wittgenstein indes hat das Beispiel weder illustrativen Charakter noch
stellt es einen Vermittlungsschritt auf dem Weg zu einer hoheren Allgemein-
heit dar. Es bietet vielmehr den einzig moglichen Zugriffsort fiir die philoso-
phische Reflexion in einer unendlichen und heterogenen Vielfalt von Sprach-
spielen: »Als Methode zur Angabe der Bedeutung eines Wortes ist das An-
fiihren von Beispielen kein Verfahren zweiter Wahl.«''® In welcher Verbin-
dung aber steht die an beispielhaften Verwendungen orientierte Sprachkritik
der Philosophischen Untersuchungen zu dem fritheren Konzept eines gram-
matischen Raumes? Und inwiefern greift ein solches Philosophieren in Bei-
spielen weiterhin auf rdumliche Relationen zuriick?

Dass in den spiteren Schriften nicht mehr vom grammatischen Raum die
Rede ist, ldsst sich mit der gebrauchstheoretischen Umwertung des Allgemei-
nen erkldren. Der Versuch, das Konzept des grammatischen oder logischen
Raumes als eine unendliche Mdoglichkeit zu beschreiben, st68t an eine un-
iberwindbare Grenze der Darstellung, weil sich die intensionale Unendlich-
keit nicht in einer endlichen Bezeichnung représentieren ldsst. Doch im Un-
terschied zur vergleichbar rigiden Grenzziehung des Tractatus wird die
grammatische Logik in den spéteren Schriften selbst als offenes und verdnder-
liches Geflecht verstanden und nicht mehr im Sinne einer begrenzten und fe-
sten Elementarstruktur. An dieser Transformation hilt Wittgenstein fest, er-

108 Deshalb gesteht Aristoteles in der Rhetorik dem Beispiel eine eigenstindige
Beweiskraft zu — als »Zeugenschaft« (Aristoteles: Rhetorik. Miinchen 1980,
1394a). Zur Stellung des Beispiels bei Platon, Aristoteles und Kant vgl. die
Zusammenfassung in Krof3, Matthias: Philosophieren in Beispielen. Wittgen-
steins Umdenken des Allgemeinen. In: Schneider/ders.: Mit Sprache spielen,
a.a.0., S. 169-187; hier S. 169-173.

109 Als Komplement der abstrakten Allgemeinheit ist das Beispiel fiir Hegel nur
ein »wesenloses Beyherspielen« (PhG, 371).

110 Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.O., S. 269.

296

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

kennt aber, dass seine Frage falsch gestellt war: Wenn man nach dem »gram-
matischen Raum« der Sprache in seiner Gesamtheit fragt, unterstellt man wei-
terhin eine metaphysische Wesensdimension, der jedoch mit der Anerken-
nung einer unendlichen Variabilitit bereits die Grundlage entzogen ist. Die
Frage nach dem allgemeinen Wesen des irreduzibel differenten logischen
Raumes muss mit anderen Worten in eine Aporie fiihren, solange Allgemein-
heit eine gemeinsame Eigenschaft aller Teile meint.

Infolgedessen fordern die Philosophischen Untersuchungen eine radikale
Umkehrung der Betrachtungsperspektive und vermeiden jede allgemeine
Kennzeichnung der Logik. Die Kritik an der substanzialistischen Zeitvorstel-
lung und die aus ihr abgeleitete Ersetzung des Gegenwartsbezugs durch rdum-
liche Verhiltnisse ist jedoch keineswegs tiberholt. Auch die anhand von Bei-
spielen untersuchten logischen Zusammenhinge miissen in ihrer >rdumlichenc
Anordnung beschrieben werden und nicht in ihrer zeitlichen Folge. Das wird
in einer Bemerkung aus der Philosophischen Grammatik deutlich, in der Witt-
genstein die Terminologien der beiden Arbeitsphasen ineinandersetzt: »Der
grammatische Ort des Wortes »Spiel¢, »Regelc etc. ist durch Beispiele etwa so
gegeben, wie der Ort einer Zusammenkunft durch die Angabe sie werde bei
diesem und diesem Baum stattfinden.« (WW4, 118)

Indem das Zitat die methodischen Leitbegriffe des Spéatwerkes aufgreift,
unterstreicht es erneut deren eigentiimliche Selbstimplikation: Wenn aus dem
Konzept des Sprachspiels die Notwendigkeit resultiert, fortan nur noch in
Beispielen zu philosophieren, dann ldsst sich ebenfalls die Bedeutung des
Wortes >Sprachspiel< allein durch beispielhafte Anwendungen erschlieBBen.
Deshalb kann Wittgensteins Projekt insgesamt nur in einer zirkuldren Selbst-
anwendung eine innere Konsistenz gewinnen. Sie ist der Preis, den eine Ver-
abschiedung des metaphysischen Allgemeinheitsanspruchs zwangsldufig zu
entrichten hat, will sie nicht zu ihrer eigenen Rechtfertigung Begriffe heran-
zichen, deren Status sie in Frage stellt. Eine Philosophie, die den Wert der
Allgemeinheit bestreitet, kann zur Begriindung ihrer Kritik nicht selbst auf
allgemeine Begriffe zuriickgreifen, ohne hinter ihre eigenen Einsichten zu-
rickzufallen.

An die Stelle von eindeutigen, hierarchischen und generalisierbaren
Grund-Folge-Beziehungen miissen offene und plurale Verhiltnisse treten, aus
denen exemplarisch jeweils einzelne und begrenzte Aspekte herausgegriffen
und betrachtet werden konnen. Dabei haben die untersuchten Sprachspiele
keineswegs den Anspruch, alle Zusammenhinge, die in der natiirlichen Spra-
che moglich sind, abzubilden. Im Gegenteil, fast immer arbeitet Wittgenstein
mit hoch reduzierten und fiktiven Situationen, wie etwa jener aus dem zwei-
ten Paragraphen der Untersuchungen, in der sich zwei Bauarbeiter nur mit
Hilfe von vier Worten verstidndigen. Seine Erkldrungskraft erhélt das gewéhl-
te Beispiel aus dem jeweiligen Kontext, in dem es angefiihrt wird — hier als

297

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

eine Widerlegung des ontologischen Reprisentationsmodells der Sprache von
Augustinus.

Damit zeichnet sich eine Moglichkeit ab, wie man tatsidchlich allein durch
eine Betrachtung der Einzelfdlle und ihrer Variation zu philosophischen Ein-
sichten gelangen kann. Freilich lassen sich die Ertridge der so verschobenen
Analyse allenfalls mit starken Einschrinkungen >generalisieren¢, etwa indem
sie auf benachbarte, dhnlich gelagerte Fille {ibertragen werden. Eine Verall-
gemeinerung kann aber auch gar nicht das Anliegen Wittgensteins sein. Die
eigentliche Stirke des Verfahrens liegt vielmehr in einer Fundamentalkritik
an bestehenden Sprach- und Bedeutungstheorien sowie dogmatischen Posi-
tionen in der traditionellen Logik und der Metaphysik. Ausgehend von einer
Beschreibung der unterschiedlichen und heterogenen Kontexte, in denen ein
Begriff tatséchlich verwendet wird (oder verwendet werden kann), l4sst sich
letztlich jede systematische Theoriebildung, die auf einfachen Erkldrungsmus-
tern, Ursprungs- oder Griindungstheoreme basiert, destruieren: »I destroy, [
destroy, I destroy«, notiert Wittgenstein 1931 {iiber seine eigene Arbeit
(WWS, 479).

Das gesuchte rdaumliche Moment findet seinen Ausdruck dann vor allem
in Wittgensteins Verfahren, die herangezogenen oder erfundenen Beispiele
durch Ahnlichkeiten aneinanderzureihen. Mit solchen Verkettungen oder
»Familiendhnlichkeiten«< lassen sich Sprachspiele zu groBeren Clustern oder
Netzen gruppieren, die jedoch keine in sich abgeschlossenen Klassen oder
Arten bilden. Die Anzahl der méglichen Ahnlichkeitsbeziehungen ist poten-
ziell unbegrenzt, weil die miteinander verflochtenen Spiele keiner durchge-
henden Gemeinsamkeit bediirfen (WW1, §§ 67 u. 69). Wo eine Grenze gezo-
gen wird, hdngt von der jeweiligen Fragestellung ab, auf die das Beispiel ant-
wortet. Es geht also nicht primir darum — wie der Begriff der Ahnlichkeit
vielleicht suggeriert —, partielle Gleichheiten herauszustellen, vielmehr ist
Wittgenstein an den Verschiedenheiten, den Unterschieden und Differenzie-
rungen interessiert, die in einer Zusammenstellung von Beispielen sichtbar
werden. Indem er exemplarisch vorfithrt, welche mannigfaltigen Anwen-
dungsmoglichkeiten es fiir einen konkreten Begriff oder ein Priadikat gibt,
kann er Problemstellungen und Widerspriiche auflgsen, die aus der metaphy-
sischen Vorstellung entstehen, es miisse einen einzigen wahren und wesentli-
chen Kern der Bedeutung geben:

»Wir benennen die Dinge und konnen nun {iber sie reden. Uns in der Rede auf sie
beziehen.< — Als ob mit dem Akt des Benennens schon das, was wir weiter tun, ge-
geben wire. Als ob es nur Eines gébe, was heiflt: »von Dingen reden<. Wahrend wir
doch das Verschiedenartigste mit unseren Sdtzen tun. Denken wir allein an die Aus-
rufe. Mit ihren ganz verschiedenen Funktionen.

298

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

Wasser!
Fort!
Au!
Hilfe!
Schon!
Nicht!
Bist du nun geneigt, diese Worter yBenennungen von Gegenstidnden< zu nennen?«
(WW1, § 27)

In den ersten beiden Sétzen zitiert Wittgenstein ein weit verbreitetes ontologi-
sches Vorurteil iiber die Verwendung von Worten im Satz, das im Folgenden
durch die exemplarische Ubertragung auf Ausrufe widerlegt wird. Die bloBe
Aufzdhlung verschiedener Ausrufe macht deutlich, dass es sich in keinem der
angefiihrten Beispiele um ein und denselben Vorgang handelt. Und bezeich-
nenderweise schlieft Wittgenstein die Reihe der Beispiele mit einer rhetori-
schen Frage ab, die zwar eine Verneinung nahelegt, aber in der unausgespro-
chenen Negation die Gegenposition offen ldsst. '

Doch wenn der exemplarischen Reihe weder der Bezug auf einen einheit-
lichen Grund noch eine Eigenschaft gemeinsam ist, welche Relation erlaubt
es dann tiberhaupt, sie zusammenzustellen? Schon Aristoteles fiihrt die Ana-
logie als die besondere Beziehungsform des Beispiels an: Der Einzelfall ver-
hilt sich zu einem anderen Einzelfall derselben Klasse wie eine >Ahnlichkeit
zu einer Ahnlichkeitc.''? Sobald aber die Mdglichkeit entfillt, Teile in einem
einheitlichen Ganzen zu integrieren, wird die Analogie gewissermalien total.
Um die Bedeutung eines Ausdrucks zu kléren, lassen sich dann beliebig viele
Beispiele (er)finden, die in einem Ahnlichkeitsverhiltnis zueinander stehen.
Gemessen an der Forderung einer definitiven Bestimmung kommt die Kette
der Erklarungen zu keinem Ende (WWI, § 29). Ein Denken, das sich voll-
stindig in Analogien bewegt, wird sich daher an keiner Stelle in die Ruhe
einer Selbstidentitidt zusammenschlieBen, da die Erkldrung dem Erklérten, die

111 Der zitierte Auszug hat dariiber hinaus auch im Sinne Wittgensteins »exempla-
rischen« Charakter: Er zeigt ndmlich nur eine von vielen Moglichkeiten, mit
Beispielen zu arbeiten. Kro8 sieht die kritische Funktion des Beispiels insbe-
sondere in einer »Reductio ad absurdum traditioneller philosophischer Frage-
stellungen«, die Wittgenstein durch das Anfithren von Ausnahmefillen, ideal-
sprachlicher Konstruktionen oder absurder Gleichnisse erreicht (KroB: Philo-
sophieren in Beispielen, a.a.0., S. 182ff.).

112 »Es ist bereits ausgefiihrt worden, da3 das Beispiel eine Induktion sei und
womit sich diese Induktion befasse. Seine Relation ist aber nicht die eines
Teils zum Ganzen, noch die eines Ganzen zu einem Teil, noch die eines Gan-
zen zu einem Ganzen, sondern die eines Teils zu einem Teil, einer Ahnlichkeit
zu einer Ahnlichkeit: Wenn nimlich beide zu derselben Klasse gehdren, das
eine aber bekannter ist als das andere, dann handelt es sich um ein Beispiel.«
(Aristoteles: Rhetorik, a.a.0., 1357b)

299

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Darstellung dem Dargestellten, das Bedeutende dem Bedeuteten stets eine
Differenz hinzufiigt, die sich nicht mehr einholen ldsst: »Die Verwandtschaft
ist dann ebenso unleugbar wie die Verschiedenheit.« (WW1, § 76)

Derrida sieht in dieser Beziehung des nie aufgehenden, konstitutiven
Rests eine >Logik des Supplements< am Werk, deren aufschiebende und diffe-
renzierende Wirkung sowohl die Bedingung des Bedeutungsprozesses tiber-
haupt als auch die Unmoglichkeit seiner Préisenz ist (G, 281). Ein Denken der
Analogie, so Derrida, das diese Differenz ernst nimmt, wird zwangslaufig
abgriindig, sofern es sich selbst nicht anders als analogisch beschreiben
kann.'” Von der prinzipiellen Grundlosigkeit der Anwendungsregeln geht
auch Wittgenstein aus. Anders als im Frithwerk, das eine allgemeine Logik
voraussetzt, diese jedoch im Unsagbaren verortet, wird in der Sprachspiel-
konzeption jede Existenz einer Wesensdimension, und sei es als nicht artiku-
lierbare Leerstelle, verneint. Was die Sprache vor einem vollstindigen Ab-
driften in die Beliebigkeit bewahrt, ist mit dem diffusen Begriff der Lebens-
form angesprochen: eine institutionalisierte, habitualisierte Pluralitit von Pra-
xen oder Techniken, die immer schon gegeben sein miissen, damit man iiber-
haupt eine Sprache sprechen und verstehen kann. Innerhalb dieses vorpréadika-
tiven Horizontes geteilter und nicht weiter zu begriindender Lebenswelt kon-
nen beispielhaft Anwendungen von Sprachspielen zusammengestellt werden,
um eine >hinldnglich klare Vorstellung« von der Bedeutung eines Begriffs zu
vermitteln.'"* Und in der Umkehrung ergibt sich daraus, dass die Bedeutung
eines Zeichens in den meisten Féllen rein »paradigmatisch¢ festgelegt ist:
»Das, was dem Namen entspricht, und ohne den er keine Bedeutung hitte, ist,
z.B., ein Paradigma, das im Sprachspiel in Verbindung mit einem Namen ge-
braucht wird.« (WW1, § 55)

Vor diesem Hintergrund besteht die Aufgabe der Philosophie, wie mehr-
fach betont, vor allem in der Aufkldarung von Missverstidndnissen, irrefithren-
den Vorstellungen und Bildern, die unser Denken beherrschen. Um die Her-
kunft solcher Missverstindnisse zu erklédren, braucht Wittgenstein allerdings
nicht auf eine historische Erzahlung zuriickzugreifen. Sie sind vielmehr selbst
eine Folge des analogischen Denkens, »[...] hervorgerufen, unter anderem,
durch gewisse Analogien zwischen den Ausdrucksformen in verschiedenen
Gebieten unserer Sprache« (WW1, § 90). Was sie zu Irrtimern macht, ist die
Missachtung der Differenz in der Analogie oder, wie man auch sagen konnte,
der Wunsch nach Allgemeinheiten. Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen
Sprachspielen werden wie vollstindige Gleichheiten behandelt, die eine Uber-
tragung des einen Falls auf den anderen zu rechtfertigen scheinen. Eine der
hartnickigsten Fehldeutungen, die Wittgenstein bekampft, liegt in der Uber-

113 Vgl. Derrida: Wahrheit in der Malerei, a.a.O., S. 55.
114 Vgl. Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.O., S. 233.

300

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

tragung von naturwissenschaftlichen Methoden auf die Philosophie und der
damit verbundenen Gleichsetzung von geistigen und physikalischen »Gegen-
stindenc. Diese Identifikation kennzeichnet die Substanzmetaphysik und jedes
Denken in bindren Gegensitzen — etwa Substanz-Akzidens, Wesen-Erschei-
nung, Innen-AufBen, Tiefe-Oberfliche usw. Sie erschweren eine grammatische
Analyse, weil sie die Bedeutung als etwas Wesentliches und Tiefes erschei-
nen lassen, das hinter den oberflichlichen Zeichen gesucht werden muss
(WWI1, § 97).

Dagegen setzt Wittgenstein das Verfahren einer )iibersichtlichen Darstel-
lung« ein, mit dessen Hilfe die tatsdchliche Anwendung (und damit die Be-
deutung) von Worten in verschiedenen Sprachspielen beschrieben und ange-
ordnet werden kann: »Es ist eine Hauptquelle unseres Unverstdndnisses, dal3
wir den Gebrauch unserer Worte nicht zibersehen. — Unserer Grammatik fehlt
es an Ubersichtlichkeit.« (WW1, § 122) Wenn #hnliche Sprachspiele mitei-
nander in Beziehung gesetzt werden, besteht das Ziel jedoch nicht darin, sie in
eine hierarchische Ordnung oder Folge zu iiberfiithren. Eine Beschreibung, so
Wittgenstein, ist »die Abbildung einer Verteilung im Raum« (WWI, S. 509),
d.h. die schrittweise Aufstellung eines differenziellen Geflechts anhand von
Familiendhnlichkeiten.'"> Der so aufgeficherte Raum ist kein allgemeiner
Rahmen, in dem alle Sprachspiele vorab situiert wéren, er entsteht jeweils neu
in der situativen Zusammenstellung von Beispielen zu einem bestimmten
Zweck. Mehr noch: Die Bedeutung eines einzelnen Sprachspiels ldsst sich
erst dann erkennen, wenn man es in eine solche rdumliche Beziehung zu dhn-
lichen Anwendungen setzt: »Wie vergleicht man Spiele? Indem man sie be-
schreibt — indem man das eine als Variation des anderen beschreibt und die
Unterschiede und Analogien hervorhebt.« (WW6, 139)

Man konnte meinen, damit sei lediglich eine etwas komplizierte Erkla-
rung fiir das bekannte hermeneutische Verfahren der Kontextualisierung ge-
geben. Allerdings — und darauf weist auch Derrida hin — bleibt die These, dass
die Bedeutung eines Ausdrucks von seinem Kontext abhidngt, zumeist die
Antwort schuldig, woher der Kontext selbst seine Bedeutung erhélt, will man
sie nicht als gegeben voraussetzen. Im Unterschied dazu bietet Wittgensteins
rdumliche Aufficherung gewissermaflen ein zweistufiges Verfahren: Das Be-
deutungsspektrum eines Wortes wird durch seine méglichen Anwendung in
verschiedenen Sprachspielen abgesteckt, wobei die Sprachspiele ihrerseits in
Ahnlichkeitsbeziehung zu anderen Sprachspielen stehen. Weder das einzelne
Wort noch die Sprachspiele, die mit ihm gebildet werden konnen, bediirfen
einer festen Verankerung in einem letzten Fundament. Anstatt die Kette der
Verweise zu einem endgiiltigen Abschluss zu bringen, dient Wittgensteins

115 »Sprachspiele sollen nicht ldnger hierarchisieren, sondern lediglich differen-
tiell beschrieben werden.« (Krof3: Philosophieren in Beispielen, a.a.O., S. 179)

301

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Methode der problemorientierten iibersichtlichen Darstellung dem Finden von
yZwischengliedern<:

»Die tibersichtliche Darstellung vermittelt das Verstindnis, welches eben darin be-
steht, daB wir die »Zusammenhinge sehen<. Daher die Wichtigkeit des Findens und
Erfindens von Zwischengliedern.

Der Begriff der iibersichtlichen Darstellung ist fiir uns von grundlegender Bedeu-
tung. Er bezeichnet unsere Darstellungsform, die Art, wie wir die Dinge sehen.«
(WW1, § 122)

Bereits in einem fritheren Text fithrt Wittgenstein diese Betrachtungsweise
explizit als Gegenmodell zu einer (historischen) Entwicklungslogik ein.''®
Insofern also folgt die Differenzialanalyse, wie bei Derrida und Hegel aufge-
zeigt, auch hier dem Leitfaden des Raumes und nicht dem einer linearen Zeit-
lichkeit. Durch rdumliche Arrangements von Beispielen entstehen partielle
Ordnungen, »Zentren der Variation« (WW4, 190), aber keine umfassende
Ordnung, kein allgemeines Prinzip. Der Einsatz von Zwischengliedern kann
»[...] Unterscheidungen hervorheben, die unsre gewshnlichen Sprachformen
leicht iibersehen lassen« (WW1, § 132), und auf diese Weise helfen, vor-
schnelle Ubertragungen zu vermeiden bzw. diese als fehlerhaft zu entlarven.
Kontrastiert man das in den Philosophischen Untersuchungen sowohl
dargestellte als auch angewandte Verfahren des analogischen Denkens in Bei-
spielen mit der Methode der Dialektik, wie sie in der Wissenschaft der Logik
erarbeitet ist, fallen sicherlich zunichst eine ganze Reihe von grundlegenden
Unterschieden auf. Hegels Uberzeugung, man konne das Ineinandergreifen
des begrifflich-kategorialen Geriistes der Sprache als System beschreiben, in
dem sich die Uberginge von einer Begriffskldrung zur nichsten mit imma-
nenter Notwendigkeit ergeben, wird fiir Wittgenstein spétestens mit Einfiih-
rung der Sprachspielkonzeption unmdéglich. Der Wunsch, eine Abhandlung zu
schreiben, in der die »Gedanken von einem Gegenstand zum andern in einer
natiirlichen und liickenlosen Folge fortschreiten« (WW1, S. 231), so das
Vorwort der Untersuchungen, ldsst sich fiir ihn nicht mehr verwirklichen. Es

116 Das wiedergegebene Zitat aus den Philosophischen Untersuchungen ist wort-
lich aus den 1931/32 entstandenen Bemerkungen iiber >Frazers Golden
Bough« iibernommen. Dort fihrt Wittgenstein erlduternd fort: »Ein hypotheti-
sches Zwischenglied aber soll in diesem Falle nichts tun, als die Aufmerksam-
keit auf die Ahnlichkeit, den Zusammenhang, der Tatsachen zu lenken. Wie
man eine interne Beziehung der Kreisform zur Ellipse dadurch illustriert, daf3
man eine Ellipse allméhlich in einen Kreis tiberfihrt; aber nicht um zu be-
haupten, daf} eine gewisse Ellipse tatsdchlich, historisch, aus einem Kreis ent-
standen wire (Entwicklungshypothese), sondern nur um unser Auge fiir einen
formalen Zusammenhang zu schérfen.« (Wittgenstein: Vortrag tiber Ethik und
andere kleine Schriften, a.a.0., S. 37; vgl. auch BT, 281)

302

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

gibt unendlich viele Moglichkeiten der Kombination und der Variation von
Sprachspielen, und welche jeweils gewihlt werden, hingt einzig von der Pro-
blemstellung ab, die man aufzuklaren beabsichtigt. Auch die spekulative Dia-
lektik geht von keiner feststehenden und iiberzeitlichen kategorialen Ordnung
aus, gleichwohl findet sie in der Urteilsstruktur eine fundamentale Form der
logischen Verkniipfung. Im Wechselverhéltnis der grammatischen Positionen
von Subjekt und Prédikat entstehen begriffliche Allgemeinheiten durch eine
Ausdifferenzierung ihrer Einzelanwendung. Diese Einheit des Unterschiede-
nen kann Hegel zugleich als die Bewegung der Bedeutungsgenese und die
Methode, mit deren Hilfe sich sprachliche Begriffe analysieren lassen, fest-
halten. Wittgenstein hingegen lehnt im Rahmen der Neuausrichtung seines
Denkens in den dreiliger Jahren eine Riickfiihrung der gesamten Sprache auf
elementare Satzformen ab und insistiert darauf, dass Formbegriffe oder Kate-
gorien ebenfalls durch Beispiele zu erldutern sind und keine vereinheitlichen-
de Kraft auf das Verhiltnis der verstreuten Sprachspiele ausiiben.

Trotz der unterschiedlichen Auffassungen von der Kontinuitdt des Logi-
schen verliert fiir beide der Wahrheitsbegriff seine traditionelle exklusive Be-
deutung. Hegel kann einen emphatischen Wahrheitsanspruch nur beibehalten,
indem er ihn aus seiner identitétslogischen Verengung befreit und das Wider-
spruchsverhéltnis in seinem Inneren offenlegt. Wahrheit dialektisch verstan-
den bedeutet nicht Aussagenwahrheit, sondern die widerspriichliche Einheit
von Identitdt und Differenz in jeder Bestimmung. Aus der Perspektive der
Philosophischen Untersuchungen wiirde die dialektische Umformung des
Wahrheitsbegriffs einmal mehr die Vielfalt belegen, in der Wahrheit als
Funktion in unterschiedlichen Sprachspielen auftauchen kann (WWI1, §
136).""" Sieht man allerdings von der cher terminologischen Entscheidung
Wittgensteins ab, fiir das eigene Denken auf das Priadikat der Wahrheit zu
verzichten, offenbart sich gerade in diesem Punkt eine tief greifende Paralleli-
tat der beiden Ansdtze. Denn auch Hegel unterscheidet zwischen der Opposi-
tion von richtig und falsch auf der Ebene des Bedeutungsgehaltes eines Ur-
teils einerseits und der Wahrheit der logisch-grammatischen Bewegung, die

117 Walker ist der Meinung, die Untersuchungen wiirden eine unhaltbare Kohé-
renztheorie der Wahrheit vertreten. Aus seiner Sicht erhebt Wittgenstein die
»menschliche Ubereinstimmung zum Mafstab der Ahnlichkeit« von Urteilen,
kann aber nicht erkliren, wie solche Ubereinstimmungen hergestellt werden.
Folgt man jedoch Wittgenstein, dann sind die Ahnlichkeitsbezichungen in der
Sprache bereits angelegt, und sofern Menschen dieselbe Sprache sprechen,
stimmen sie notwendigerweise in den Anwendungsregeln tiberein. Diese Form
der Ubereinstimmung muss nicht mehr, wie Walker verlangt, eigens begriindet
werden — sie ist in der Tat mit jeder Sprache gegeben (vgl. Walker, Ralph C.
S.: Regelbefolgen und Kohidrenztheorie der Wahrheit. In: Birnbacher, Die-
ter/Burkhardt, Armin (Hg.): Sprachspiel und Methode. Zum Stand der Witt-
genstein-Diskussion. Berlin/New York 1985, S. 27-46; hier S. 42ff.).

303

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

den im Urteil verkniipften Begriffen iiberhaupt erst ihre Bedeutung verleiht,
andererseits. Nicht Falschheit bildet den Gegenbegriff zur Wahrheit, sondern
Schein. Wenn Wittgenstein der » Verhexung unsres Verstandes durch die Mit-
tel unserer Sprache« (WW1, § 109) den Kampf ansagt, wendet er sich eben-
falls gegen den >falschen Schein¢, dass Sprache blof3 ein Oberflichenphéno-
men darstellt, hinter dem eine tiefe, wesensmafige Dimension der Bedeutung
verborgen liegt. Seine eigenen Uberlegungen zielen auf das Bedingungsver-
hiltnis von Aussagen, unabhingig davon, ob sie als AuBerungen iiber Tatsa-
chen srichtig« oder »falsch« sind.

Scheinhaft sind sowohl fiir Hegel als auch fiir Wittgenstein alle Ansétze
einer essenzialistischen Metaphysik, in denen die Voraussetzungen des Den-
kens in einem festen, selbstidentischen Grund auBlerhalb des Begriffsgefiiges
gesucht werden. Gegen eine solche hierarchische Ordnung von Oberfliche
und Tiefe setzen beide einen sprachinternen Verweisungsprozess, der keine
AuBenseite hat. Es wire allerdings zu kurz gegriffen, wiirde man die bedeu-
tungsbildenden Verhéltnisse in einer einfachen Umkehrung als reine Diffe-
renzen deuten. Gewiss, ohne die Negation gébe es keine dialektische Bestim-
mung und ohne die Méglichkeit der Unterscheidung zwischen Sprachspielen
keine Philosophie im Sinne Wittgensteins. Aber ebenso gilt: Ohne ein synthe-
tisierendes Moment, das die Differenz als Differenz von etwas festhilt, und
ohne wie immer auch vage institutionalisierte Regeln wire keine Bedeutungs-
zuschreibung wiederholbar, gibe es iiberhaupt keine Bedeutung. Man kann
Hegel vorwerfen, er wiirde durch die Betonung der >Aufhebungy, der >Einheit
von Identitdt und Differenz< und der >absoluten Idee< dem synthetisierenden
Moment letztlich den Vorzug geben und somit dem lebendigen Bewegungs-
prinzip des Widerspruchs die Spitze nehmen. Doch auch die Dekonstruktion,
die der Differenz einen weitaus exponierteren Platz einrdumt, bestreitet kei-
neswegs die Notwendigkeit einer synthetisierenden Spur, in der sich das An-
dere als Anderes im Selben einschreiben muss, um relativ stabile Bedeutun-
gen zu konstituieren.

In der Spitphilosophie Wittgensteins kommt weder der Differenz noch
der Identitit ein absolutes Primat zu. Mit der Regelanwendung und der Ahn-
lichkeit stehen ihm zwei deskriptive Begriffe zur Verfiigung, die sich unent-
schieden zwischen den beiden Extremen halten. Eine Regel enthdlt sowohl
eine Ubereinstimmung in der Lebensform als auch eine Offenheit fiir Unvor-
hersehbares, und ebenso verbindet die Familiendhnlichkeit Sprachspiele durch
wechselnde Verwandtschaften und Verschiedenheiten. Da solche Verwandt-
schafts- oder Ahnlichkeitsbezichungen immer schon von einer Unterschie-

304

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

denheit ausgehen, ldsst sich zumindest ex negativo sagen, dass Wittgensteins
Sprachanalyse keinen starken Begriff der Identitit voraussetzt.''®

Es konnte mithin der Eindruck entstehen, als stehe Wittgenstein im direk-
ten Vergleich der Dekonstruktion néher als der Dialektik. Im Hinblick auf die
von beiden Ansétzen betonte Offenheit und theoretische Uneinholbarkeit von
sprachlichen Verweisen wire dem wohl zuzustimmen. Dennoch erweist sich
auch das Verhiltnis zwischen Derrida und Wittgenstein als ein komplexes
Netz von Ahnlichkeiten und Unterschieden. Um an dieser Stelle nur zwei
Aspekte hervorzuheben, sei zum einen auf die jeweiligen Konsequenzen aus
ithrer gemeinsamen Einsicht in den Spielcharakter der Sprache und zum ande-
ren auf ihren Umgang mit der Geschichte hingewiesen. So nutzt etwa Derrida
die Moglichkeit einer analogisierenden Reflexion dazu, um mit so genannten
»Re-Markierungen< den syntaktischen Uberschuss gegen eine semantische
Vereinheitlichung auszuspielen. In seinen dekonstruktiven Lektiiren histori-
scher Texte zeigt er ein ums andere Mal, dass der Versuch einer semantischen
Schliefung oder Letztbegriindung notwendigerweise scheitert, weil darin je-
ner irreduzibel differente Rest des Uberschusses, das Supplement, negiert
werden muss, der doch zugleich die Bedingung der Méglichkeit einer jeden
Artikulation darstellt. Die Dekonstruktion beginnt deshalb gewissermaflen mit
der riickhaltlosen Affirmation des Differenten und Anderen. Entsprechend
nimmt ihr Verfahren bewusst eine >Dissemination< des Sinns in Kauf und
fithrt aktiv Querverbindungen zu entfernten Bedeutungsfeldern ein — etwa
durch den Einsatz des Littré oder ausgehend von Homophonien —, deren Ef-
fekte sie selbst nicht mehr vollstdndig kontrollieren kann.

Obwohl Wittgenstein die unendliche Variationsvielfalt von Sprachspielen
sowie die unbegrenzte Moglichkeit zur Analogiebildung ebenfalls fiir seine
eigene Sprachkritik in Anschlag bringt, setzt er sie in einer Weise ein, die
einer Dekonstruktion diametral entgegensteht: Nicht die Ausstreuung des
Sinns ist sein Ziel, sondern die Beschrinkung der Giiltigkeit auf den Einzel-
fall. Ungerechtfertigte Verallgemeinerungen bekampft Wittgenstein mit Hilfe
von iibersichtlichen Darstellungen, in denen Begriffsanwendungen wieder auf
den spezifischen alltagssprachlichen Kontext zuriickgefiihrt werden, dem sie
entstammen. Zwar erkennt er die Vagheit seiner eigenen Operationsbegriffe
als konstitutiv an, er hiitet sich indes davor, auf dieser Basis erneut deponten-
zierte Allgemeinbegriffe zu formulieren — wie Derrida dies vor allem in der
Grammatologie mit Wendungen wie jallgemeine Schrift« oder >Ur-Spur¢
praktiziert.

118 Auch die Bedeutung von »Gleichheit« muss auf die jeweiligen Regeln seiner
Anwendung zuriickgehen: »Wie kann ich das Wort >gleich« erkldren? — Nun,
durch Beispiele.« (WW6, 420)

305

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEN RAUM DENKEN

Nicht weniger weit auseinander liegt der jeweilige Umgang mit der Ge-
schichte. Die beiden gemeinsame Zuriickweisung von entwicklungsgeschicht-
lichen Folgebezichungen sowie die Aufdeckung einer eigenen Zeitlichkeit
sprachlicher Prozesse fiihrt bei Wittgenstein zu einer radikalen Abkehr von
jeder historischen Betrachtung, bei Derrida hingegen zu einem modifizierten
Geschichtsbegriff, dessen genauere Ausformulierung allerdings vage bleibt.
Dekonstruktion, so Angehrns Deutung, versteht sich als »genuine Form der
Arbeit an der Geschichte«''®, die in der Destruktion von linear chronologi-
schen Zusammenhdngen zugleich neue Weisen des Ankniipfens und Fort-
schreibens von tiberlieferten Bedeutungen erméglicht. Dabei will sie weder
auf eine Uberzeitlichkeit noch einen historischen Relativismus hinaus. Zwar
behandelt auch die Sprachspielanalyse die impliziten Bedeutungsdimensionen
eines Begriffs als Sedimente einer (historischen) Lebensform. Weil sie sich
jedoch in erster Linie auf die Alltagssprache beruft und die philosophische
Tradition allenfalls am Rande zur Kenntnis nimmt, kann sie die von ihr her-
ausgestellten Verweise in einem gemeinsamen Raum verorten, der in einer
nicht-chronologischen Weise >gegenwirtigc ist. Solange ein bestimmtes
Sprachspiel gespielt werden kann und insofern versténdlich bleibt, ldsst sich
seine logische Grammatik ohne Riickgriff auf einen historischen Entste-
hungsprozess klédren, einfach indem man es in Beziehung zu beispielhaften
dhnlichen Anwendungen setzt und schaut, welche Funktion ein Begriff im
Unterschied zu einem analogen Fall erfiillt.

Die skizzenhafte Positionierung von Wittgensteins analogisierender Phi-
losophie des Beispiels im Verhiltnis zu einzelnen Aspekten von Hegels spe-
kulativer Dialektik und der Dekonstruktion im Sinne Derridas erhebt keinen
Anspruch auf Vollstindigkeit. Ein Vergleich zwischen den drei betrachteten
Ansitzen, der sich auf eine Aufzdhlung von Gemeinsamkeiten und Unter-
schieden beschrankt, gehort ausdriicklich nicht zu den Zielen der vorliegen-
den Studie. Angesichts der dargelegten Konsequenzen des Wittgenstein’schen
Denkens miisste man den Versuch, alle Beziehung zwischen den drei Werken
vollstindig aufzufiihren, sogar als unméglich zurtickweisen. Was man darstel-
len kann, sind beispielhafte Analogien, in denen jeweils Verwandtes ebenso
wie Verschiedenheiten zum Ausdruck kommen. Solche Familiendhnlichkei-
ten sind in den vorhergehenden Kapiteln im Zusammenhang der dort verhan-
delten konkreten Themenbereiche immer wieder kursorisch angesprochen
worden.

Das Verhiltnis von Hegel, Wittgenstein und Derrida ldsst sich demnach
nur perspektivisch aus einem der drei Blickwinkel erldutern, da eine allen
gemeinsame, identische Grundstruktur fehlt. Gleichwohl ist mit dem Motiv
des Raumes ein Leitfaden angesprochen, der in allen drei Ansétzen eine ge-

119 Angehrn: Interpretation und Dekonstruktion, a.a.O., S. 288.

306

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DES RAUMES

wisse Rolle spielt und sich durch ihre Kombination methodisch weiter aus-
bauen lédsst. Der folgende Ausblick soll daher einige der zuvor angesproche-
nen Interferenzen aus einer groferen Entfernung wieder aufgreifen und unter
dem Stichwort des »Denkraumes< eine Form der philosophischen Analyse
skizzieren, die sich einerseits als Sprachtheorie reflektiert, ohne sich auf einen
letzten stabilen Grund zu berufen, und andererseits eine neue Sicht auf histo-
rische Konfigurationen erlaubt, ohne auf eine lineare Geschichte zuriickzu-
greifen. Der Denkraum nennt damit zugleich den Ort, an dem sich Hegel,
Wittgenstein und Derrida begegnen kénnen.

307

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven:
Die dynamischen Riander des Denkraumes

»Dies moge jeder Wissenschaft von der Verlagerung
zum Apolog dienen: wenig kommt es auf den
bewegten Sinn an, wenig auf die Terme der
Wegstrecke: allein zéhlt [...] die Bewegung selber.«
(Roland Barthes, Uber mich selbst)

a) Zur Moglichkeit eines Denkraumes der Differenzphilosophie

Differenzphilosophie im Anschluss an Hegel, Wittgenstein und Derrida meint
zundchst eine bestimmte Theorie sprachlicher Bedeutungszuschreibung, die
ohne Referenz auf ein auBersprachliches Sein und ohne einen archimedischen
Punkt im Subjekt auskommen muss. Sprache bleibt deshalb nicht auf den Be-
reich der gesprochenen oder geschriebenen AuBerungen beschrinkt, sie stellt
eine umfassende Verweisstruktur dar, in der iiberhaupt erst etwas als etwas
erscheinen kann. Nicht nur die Dinge der Welt, auch geistige Vorstellungen,
das Verhéltnis des Subjekts zu sich selbst und zu anderen, Gefiihle und Emp-
findungen sowie alle Formen des Handelns kénnen nur innerhalb dieser fun-
damentalen Struktur verstanden und beschrieben werden. Das wird etwa in
Hegels Rede vom >Begriff« deutlich, in dessen logische Allgemeinheit sich
jede Singularitdt fiigen muss, um als Besonderes in Erscheinung treten zu
konnen. Wittgensteins Sprachspielkonzeption hingegen hebt in prominenter
Weise die Handlungsdimension von Sprache hervor und betrachtet jede
sprachliche AuBerung als »>Teil einer Titigkeitc (WW1, § 23). Und wie nicht
zuletzt Derridas Auseinandersetzungen mit Freud zeigen, sind auch Bewusst-
sein und Denken als Prozesse mit Zeichencharakter zu rekonstruieren, als ein
differenzielles Geflecht von Gedichtnisspuren, in dem die reine Gegenwart

309

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

des Sinns aufgeschoben und jede Form einer Identifizierung immer wieder
aus sich heraus getrieben wird.

Innerhalb dieses umfassenden sprachtheoretischen Rahmens erhilt das
Motiv der Differenz seine fundamentale Stellung, sobald erklédrt werden soll,
wie das Verweissystem der Sprache immanent Bedeutung generieren kann.
Da die Bedeutungsdimension eines sprachlichen Elementes, das Signifikat,
nicht durch eine begriffslose Anschauung gegeben ist, hangt das Verstidndnis
eines beliebigen Zeichens, dem Signifikanten, immer schon von seiner Bezie-
hung auf andere Signifikanten ab. Sprache ldsst sich daher als ein prinzipiell
unbegrenztes Netz der miteinander verkniipften Zeichen, als Gewebe oder
Textur vorstellen. Bedeutung entsteht innerhalb dieses Verweissystems, in-
dem Begriffe von anderen Begriffen abgegrenzt und so bestimmt werden.
Wie in einem Lexikon erschlieit sich der Sinngehalt eines Wortes iiber seine
spezifische Differenz zu einer Reihe von anderen Worten.

Damit allein jedoch wire die Produktivitdt der Differenz, Bedeutung kon-
stituieren zu koénnen, nur unzureichend plausibilisiert. Es miissen Bedingun-
gen oder Regelungen angegeben werden, die erkldren, wie sich trotz des end-
losen Verweisungsgeflechts zwischen den Zeichen eine gewisse Stabilitédt der
differenziellen Bedeutung tiber die Zeit hinweg etablieren kann. Weil damit
die Semantik selbst in Frage steht, riickt die Seite der syntaktischen Formen,
der im weitesten Sinne grammatischen Logik der Sprache in den Vordergrund
der Semiologie. Hegel, Wittgenstein und Derrida gehen jedoch in je unter-
schiedlicher Weise an die Aufgabe heran, das Funktionieren der Differenzbe-
ziechung naher zu erldutern.

Fiir Hegel liegt das entscheidende Moment der begrifflichen Darstellung
in ihrem negativen Verhiltnis zum Dargestellten. Mit Lacan lésst sich diese
Negativitdt der sprachlichen Ordnung plastisch als ein »urspriinglicher Mord
am Ding« verstehen.! Darin kommt der Umstand zum Ausdruck, dass jedes
sprachlich erfasste Objekt lediglich in der Stellvertretung durch ein Zeichen
erscheint und in seiner reinen Prisenz abwesend bleibt. Weil Hegel kein ande-
res Sein als das in der begrifflichen Vermittlung erscheinende voraussetzt,
gehort Negativitdt zum Wesen der Sache selbst. Oder anders ausgedriickt: Die
Sache selbst ldsst sich nur negativ, als das in einer Bezeichnung immer schon
Vorausgesetzte ablesen. Insofern kann Hegel die formalen Bedingungen, die
zur Bestimmung des Begriffs notwendig sind, mit dem Wesen der Sache
gleichsetzen. Wie im 4. Kapitel gezeigt, nimmt die grammatische Form des
Urteilsatzes dabei eine Schliisselrolle ein. Als Ur-Teilung differenziert sie
sprachliche Elemente und weist ihnen zugleich mit den Positionen von Satz-
subjekt und Prédikat eine bestimmte Beziehung zu, durch die sie ihre Bedeu-

1 Lacan: Seminar I, a.a.0., S. 223. Hegel selbst bringt die Negation ebenfalls mit
dem Tod in Verbindung (PhG, 27).

310

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

tung erhalten. Dazu interpretiert Hegel die Kopula >ist< im Sinne einer Forde-
rung nach Identitit, die sich in der inhaltlichen Entsprechung der beiden un-
terschiedenen Satzglieder realisieren kann.? Die spekulative Bedeutung eines
Wortes liegt demnach in der vollstindigen Ausdifferenzierung seiner mogli-
chen Pradikate. Da aber auch Pridikate nichts anderes als besondere Begriffe
sind, die ihrerseits in die Position eines Satzsubjekts gesetzt und ausdifferen-
ziert werden miissen, gelangt die inhaltliche Bestimmung an kein definitives
Ende.

Der Erkenntnisgewinn der Urteilsbetrachtung liegt jedoch in der Form-
analyse. Sitze sind nicht deshalb wahr, weil sie einen Gegenstand und seine
Eigenschaften richtig abbilden. Hegel geht vielmehr einen umgekehrten Weg:
Ein Gegenstand ist dann in seiner Wahrheit erkannt, wenn seine begriftliche
Konstitution als Prozess einer Differenzierung bedacht wird. Die wahren Be-
stimmungen eines besonderen Begriffs sind in der Sprache zwar immer schon
vorgegeben, aber sie werden in den Sédtzen, die wir zur Beschreibung der
Wirklichkeit benutzen, gerade nicht ausgesprochen. Jede Verwendung eines
besonderen Begriffs baut auf einer unausgesprochenen disjunktiven Urteils-
struktur auf, in der dieser Begriff in der Position des Subjekts mit der Totalitét
seiner Bedeutungsvielfalt im Pradikat identifiziert wire. Normalerweise je-
doch behandeln wir ein Wort wie eine in sich geschlossene Bedeutungseinheit
und tibersehen dabei, dass es tatsdchlich nur in seiner spezifischen Differenz
zu anderen Worten einer gegebenen sprachlichen Ganzheit einen Sinn haben
kann und dass ihm das negative Verhiltnis zu einem Anderen als Bedingung
vorausgeht. Hegels spekulative Dialektik stiitzt sich auf diese Negativitit, die
in der faktischen Nichtentsprechung von Subjekt und Prédikat in jedem Satz
aufscheint, und leitet daraus das Prinzip ab, wie sich erst aufgrund von sol-
chen Negationsbeziehungen scheinbar identische und unmittelbare Bedeutun-
gen ergeben konnen. Verniinftiges Denken darf sich deshalb nie mit einer
inhaltlichen Definition oder Festschreibung zufriedengeben und glauben, da-
mit sei alles iiber einen Gegenstand gesagt. Es muss aus dem vorhandenen
Zusammenhang der Sitze auf die innere Form selbst schliefen, muss gleich-
sam auf die Ebene des semiotischen Prozesses wechseln, um von dort aus
weiterzuverfolgen, in welchen wechselseitigen Konstitutionsverhéltnissen der
betrachtete Inhalt zu anderen Inhalten steht.

Auch die Dekonstruktion stellt die Differenz als Bewegungsmoment in
den Mittelpunkt der sprachlichen Bedeutungskonstitution. Saussures Linguis-
tik folgend versteht sie die Sprache als ein Geflecht von Verweisen, das aus-
schlieBlich auf differenten Beziehungen aufbaut. Als Verweis aber kann kein
signifikantes Element vollstindig bei sich selbst sein, es bedeutet nur in der
Relation zu anderen Elementen. Unabhéngig davon, ob es sich um gesproche-

2 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.0., S. 435ff.

311

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

ne, geschriebene oder gestische Zeichen handelt, nennt Derrida diese Bedin-
gung des Verweisens >allgemeine Schrift¢: Denn schon bei Aristoteles wird
die Schrift als »Zeichen des Zeichens« definiert. Im Geflecht der Zeichen, der
allgemeinen Schrift, ist die Prisenz des Sinns immer abwesend und aufge-
schoben. Mit dem Neologismus différance versucht Derrida genau jene Be-
wegung des Aufschubs, das notwendige Intervall zwischen den Signifikanten,
zu fassen, aufgrund dessen sie iiberhaupt erst eine verweisende Funktion
tibernehmen konnen. Neben den im 1. Kapitel dargelegten vielfiltigen Impli-
kationen dieses Terms dient er in erster Linie dazu, um zwischen den spezifi-
schen Differenzen, die innerhalb eines konkreten Sprachsystems die Bedeu-
tung eines einzelnen Zeichens regeln, und der logischen Bedingung der Diffe-
renzierung als reiner Bewegung zu unterscheiden (G, 109). Die différance
steht dabei sowohl fiir die Bedingung der Méglichkeit, dass Zeichen {iber-
haupt als Zeichen funktionieren kénnen, als auch fiir die Bedingung der Un-
moglichkeit einer reinen Prisenz oder Anwesenheit des Sinns im Spiel der
Verweisung.

Relativ stabile Bedeutungen kénnen sich aus Derridas Perspektive bilden,
weil die différance nicht nur aufschiebenden und trennenden Charakter hat,
sondern zugleich wie eine »urspriingliche Synthese« das Differenzierte anein-
ander kettet. Jeder Signifikant trigt so die Spur des Anderen, auf das er ver-
weist, an sich selbst — das aber heif3t, er ist nie vollkommen bei sich selbst und
mit sich selbst identisch. Um ihn zu wiederholen, kann man sich also nicht
auf eine vorgingige Einheit, Gegenwart oder Identitdt eines Signifikats beru-
fen. Da der »Ursprung¢< der Bedeutung in einer Spur ohne Ursprung liegt, 14sst
sich das Zeichen nur in seiner differenziellen Struktur wiederholen. Die
grundsitzliche Moglichkeit einer solchen Iteration des Zeichens setzt somit
zugleich Differenz und eine gewisse restance, ein in der Differenz Bleibendes
voraus, das weder vollstindig anwesend noch abwesend ist (Ltd, 89). Faktisch
stabilisierte Sinneinheiten sind demnach nicht der Ausdruck eines identischen
Bedeutungskerns oder transzendentalen Signifikats, sie sind vielmehr das Pro-
dukt einer nicht-identischen Wiederholungsstruktur, die jederzeit und prinzi-
piell offen bleibt fiir Verschiebungen. In ihren kritischen Lektiiren versucht
die Dekonstruktion daher nachzuweisen, dass sich alle von der abendlindi-
schen Tradition angefiithrten Begriindungsfiguren auf keine letzte gewisse
Instanz berufen konnen, weil diese immer schon in den aufschiebenden und
unabschlieBbaren Prozess der différance eingezogen sein muss.

Obwohl die Sprachphilosophie Wittgensteins weder in ihrer frithen noch
der spdteren Ausrichtung explizit auf das Motiv der Differenz rekurriert, setzt
sie sich dennoch deutlich von einem Identitétsdenken ab. Schon im Tractatus
stehen logische Komplexe, die Elementarsétze, im Vordergrund, deren Struk-
tur einen Sachverhalt abbildet. Der logische Aufbau der Welt folgt solchen
Strukturen, die sich in den internen Relationen von Sdtzen zeigen, aber sich

312

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

nicht erkldren oder ableiten lassen (WW1, 4.122). Allerdings interessiert sich
Wittgensteins Frithschrift weniger fiir den semantischen Gehalt als vielmehr
fiir die reine Form der logischen Syntax, die unabhingig von der Bedeutung
der Zeichen Bestand haben muss. Eine Semiotik im engeren Sinne entwickeln
erst die Uberlegungen nach dem Tractatus, in denen der semantische Gehalt
auf die relationale Position eines Zeichens innerhalb der Grammatik zuriick-
gefiihrt wird. Ausgehend von dieser internen Verbindung zwischen Syntax
und Semantik gibt Wittgenstein dann das Projekt einer Analyse der logischen
Formen zugunsten einer Beschreibung der vielfdltigen und disparaten alltags-
sprachlichen Gebrauchsregeln, der Sprachspiele, auf.

Mit der ausgearbeiteten Sprachspielkonzeption néhert sich auch Wittgen-
stein immer stirker einem Differenzdenken. Zum einen interpretiert er Spra-
che insgesamt als Mannigfaltigkeit von Sprachspielen, die miteinander durch
wechselnde Ahnlichkeiten verbunden sind, ohne einen gemeinsamen, sich
durchhaltenden Wesenskern zu besitzen. Um die spezifischen Grenzen eines
Sprachspiels zu erkennen, muss man es beispielhaft anwenden und zu &hnli-
chen Sprachspielen in Beziehung setzen. Zum anderen sind die Gebrauchsre-
geln, die innerhalb eines Sprachspiels die Bedeutung eines Ausdrucks festle-
gen, keine tiber die Zeit gleichbleibenden Formen. Die besondere Bedeutung
eines Terms ldsst sich deshalb nur mit Hilfe einer tibersichtlichen Darstellung
erkennen, bei der seine verschiedenen sinnvollen Anwendungsméglichkeiten
gegeneinander abgegrenzt werden. Je nach Situation kann ein Begriff einen
anderen Platz in der logischen Grammatik eines Sprachspiels einnehmen und
erhdlt entsprechend eine andere Bedeutung. Solche »grammatischen< Regeln,
die bestimmen, wie ein Sprachspiel gespielt wird, sind das Produkt einer im
Fluss befindlichen kulturellen Lebensform und daher stets offen fiir unvorher-
sehbare Verdanderungen. Weil die Wahrheitsgeltung einzelner Ausdriicke von
den spezifischen Kontexten und Situationen abhéngt, in denen sie angewendet
werden, kann sich die Philosophie nicht mehr auf eine allgemeingiiltige Logik
berufen.’ Infolgedessen sicht Wittgenstein die Aufgabe der Philosophie vor
allem darin, tiberlieferte Problemstellungen als Scheinprobleme zu entlarven,
indem sie vermeintliche Allgemeinbegriffe, die als Begriindunginstanzen die-
nen, beispielhaft auf ihren alltdglichen Gebrauch zuriickfiihrt und so ihre ein-
geschrinkte Geltung aufzeigt.

So verschieden die Richtungen sein mogen, in denen Hegel, Wittgenstein
und Derrida ein Denken der Differenz entwerfen, erwichst dennoch aus der
jeweiligen Zuriickweisung von letzten und festen Grundbestimmungen die
gemeinsame methodische Schwierigkeit, wie sich der eigene Ansatz imma-

3 Wie Habermas kritisch feststellt, gibt Wittgenstein damit »[...] jeden sprach-
spieltranszendierenden Geltungsbezug preis« (Habermas: Kritik der Bedeu-
tungstheorie, a.a.0., S. 118).

313

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

nent legitimieren ldsst. Da der »Ursprung« einer jeden Bedeutung in einer rei-
nen Bewegung der Differenzierung liegt, die weder auf einer vorgidngigen
Realitit noch einer transzendentalen Ordnung beruht, miissen neue Darstel-
lungsweisen gesucht werden, in denen die fundamentale Prozessualitit einen
Ausdruck finden kann, ohne erneut in einen ontologischen oder transzenden-
talen Grund iiberzugehen. Das so angesprochene Methodenproblem der Diffe-
renzphilosophie kann man sich strukturanalog zum antiken Liigner-Paradox
verdeutlichen: Sobald behauptet wird, es gebe keinen identifizierbaren Grund,
der eine Aussage endgiiltig verifizieren kann, wird auch die Behauptung der
Grundlosigkeit selbst fraglich. Um die These vom offenen Prozess der Bedeu-
tungsgenese zu rechtfertigen, bedarf es deshalb einer prozessualen Darstel-
lung, in der sich die Bewegung artikuliert oder zeigt, aber nicht in einem ein-
zigen Begriff identifiziert, reifiziert und stillgestellt wird. Insbesondere der
zweite Teil der Studie hat deutlich gemacht, dass alle drei untersuchten Den-
ker daraus ihre Kritik am mentalistischen Reflexionsparadigma ableiten.

Hegel begegnet dem Problem der Methode, indem er ihre Darlegung an
den Schluss der Wissenschaft der Logik stellt und als deren Resultat ankiin-
digt. Erst mit der Begriffslogik erreicht er eine Explikationssprache, in der
sich das Dargestellte und die Darstellung innerhalb derselben Ebene bewegen,
dem allgemeinen Begriff. Die Form der Begriffsbestimmung im Urteil und in
den Schlussverfahren regelt hier vollstindig die inhaltliche Ausdifferenzie-
rung des Begrifflichen und bedarf keiner Bezugnahme auf eine Sphére aufer-
halb der Sprache, um bedeuten zu kénnen. Den Prozess der doppelten Nega-
tion, der die Bedeutung des Ausgesagten zuriickverweist auf die Form des
Urteils, kann Hegel nun als »absolute Idee« ansprechen. Sie erweist sich re-
kursiv zugleich als die Methode, in der sich die logische Darstellung von An-
fang an fortbewegt hat und die in der Sprache als System aufeinander bezoge-
ner Bestimmungen immer schon am Werk ist. Insofern setzt Hegel die speku-
lative Dialektik nicht als methodische Option zur Erreichung eines vorab fest-
gelegten Beweisziels ein. Dialektisch ist vielmehr der Prozess, in dem sich die
sprachinternen Zusammenhénge der Begriffe selbst darstellen. In der nach-
vollzogenen Entfaltung dieses Prozesses wendet sich die Dialektik zugleich
kritisch gegen die Vorstellungswelt der alten Metaphysik und behandelt alle
tradierten Kategorien des Denkens als Begriffe, deren Bedeutung allein aus
ihren internen Verkniipfungen und der Notwendigkeit ihrer Uberginge her-
vorgeht.

Ebenso wie die spekulative Dialektik eine De-Konstruktion der Metaphy-
sik betreibt, wenn sie deren Kategorien und Begriindungsinstanzen als be-
griffliche Konstruktionen durchschaut, 14sst sich umgekehrt Derridas Verfah-
ren der Dekonstruktion als eine radikalisierte Variante dialektischen Denkens
verstehen. Auch sie wendet sich gegen eine Identitéitsphilosophie, die ver-
sucht, den Prozess der Bedeutungsgenese in einem selbstprasenten Ursprung

314

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

des Sinns zu fundieren. Anders als Hegel aber rekurriert Derrida dazu nicht
auf die einheitliche Form des Urteilsatzes, auf dessen Grundstruktur sich die
Bewegung der sprachinternen Ausdifferenzierung zuriickfithren l4sst. Wih-
rend die doppelte Negation, das Movens der dialektischen Darstellung, letzt-
lich auf einem bindren Gegensatzverhiltnis aufbaut, das in einer Einheit der
Unterschiedenen aufgehoben wird, steht die différance fiir einen reinen Pro-
zess des Aufschubs von Priasenz und einer damit einhergehenden Verkettung
von Spuren, die ein offenes Netz von Verflechtungen, einen Text oder eine
allgemeine Schrift bilden. Das Verhéltnis der Spuren zueinander folgt keiner
notwendigen Systematik, es ist in irreduzibler Weise plural und in einem nicht
linearen Sinne >geschichtlich« (Rg, 40). Methodisch bleibt die Dekonstruktion
daher immer auf die Begrifflichkeiten des jeweiligen Textzusammenhanges
angewiesen, den sie betrachtet.

Gleichwohl findet sie innerhalb der abendlédndischen Tradition vielfaltige
Ansatzpunkte, an denen sich ein dekonstruktives Moment bemerkbar macht.
In solchen »Re-Markierungen« zeigt sich die Funktionsweise der differenziel-
len Bedeutungsgenese, ohne selbst Thema des untersuchten Textes zu sein. Es
handelt sich dabei gewissermaBen um syntaktische Uberschiisse, durch die
der semantische Gehalt eines zentralen Ausdrucks unentscheidbar und die mit
ihm operierende Argumentation unabschlieBbar wird. Mit Syntax ist in die-
sem Fall allerdings keine logische Form gemeint, die unabhingig von einem
Inhalt besteht, sie bezeichnet die moglichen Positionen und Verbindungen
eines Zeichens innerhalb eines Diskurses — mit Blick auf Wittgenstein konnte
man sagen: seine Grammatik. Ein Wort kann remarkierende Wirkungen ha-
ben, wenn es einerseits als Gegenstand des Textes erscheint und andererseits
die formale Bedingung nennt, durch die der Text selbst tiberhaupt erst bedeu-
ten kann. In dieser zweiten Position ldsst es sich innerhalb des Diskurses nie-
mals vollstdndig kontrollieren und beherrschen. Es erdffnet eine quasi-re-
flexive Bewegung, in der sich die Schrift als Form der differenziellen Bedeu-
tungsbestimmung auf sich selbst zuriickfaltet. Im Unterschied zum mentalisti-
schen Reflexionskonzept aber reprisentiert eine Re-Markierung keine vor-
gingige Einheit, sie wirkt vielmehr disseminierend, in ihr werden Bedeutun-
gen unentscheidbar verdoppelt und in verschiedene Richtungen ausgestreut.

Grundsitzlich kann die Dekonstruktion ihr kritisches Verfahren legitimie-
ren, indem sie den Nachweis fiihrt, dass traditionelle Erkldrungsmodelle eine
vollstdndige Begriindung und Formalisierung des Denkens nur mittels einer
Reduktion der urspriinglich differenten und heterogenen Zeichenverweisung
erreichen konnen. Somit weist sie die Forderung, Philosophie miisse sich in
einer letzten Gewissheit absichern, insgesamt zuriick. Der in jeder Begriin-
dung ausgeschlossene Rest bleibt gewissermaflen in den tiberlieferten Texten
als unthematische Bedingung eingeschrieben und lésst sich in einer kritischen
Lektiire reaktivieren (Pos, 134). Wie die Dialektik stellt deshalb auch die De-

315

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

konstruktion kein unabhidngiges Verfahren dar, sie ist vielmehr in der Sprache
als einem durch die différance konstituierten Zeichensystem immer schon am
Werk und muss in allen AuBerungen nachweisbar sein. Und obwohl Derrida
von einer »allgemeinen Schrift« und einer gewissen >Universalisierung« der
différance ausgeht, lisst sich die dekonstruktive Wirkung lediglich begrenzt
formalisieren, da sie abhéngig bleibt von dem je spezifischen Spiel, in dem
sich die Begriffe eines konkreten textuellen Zusammenhanges zwischen Syn-
tax und Semantik entfalten.

Wollte man die drei betrachteten Ansétze in Bezug auf die zunehmende
Radikalisierung des methodischen Problems anordnen, wiirde Wittgensteins
Spétphilosophie mit Recht an den Schluss der Reihung gehoren. Von Hegels
Anspruch, die dialektische Methode in einer systematischen Gesamtdarstel-
lung der Denkbestimmungen aufzuweisen, sind die aphoristischen Schriften
Wittgensteins denkbar weit entfernt. Die Philosophischen Untersuchungen
negieren explizit die Moglichkeit einer einheitlichen Methode des Philoso-
phierens und setzen stattdessen auf eine Vielzahl von Verfahren, wie sich
Sprachspiele analysieren lassen (WW1, § 133). Deren Aufgabe ist es, be-
stimmte Fragen und Problemstellungen, die sich an einzelnen Begriffen fest-
machen lassen, durch eine Ruckfithrung des problematischen Ausdrucks auf
den alltdglichen Gebrauch und eine Separation seiner verschiedenen Anwen-
dungsmoglichkeiten aufzulosen. Dazu konnen andere Sprachspiele als bei-
spielhafte VergleichsgroBen herangezogen oder neue, >primitive< Spiele zu
Zwecken der Verdeutlichung erfunden werden (WW1, § 130). Eine einheitli-
che Form, wie etwa eine elementare Satzstruktur, auf der alle Sprachspiele
aufsetzen, kennt Wittgenstein jedoch nicht. Und anders als bei Derrida bezie-
hen sich seine Interventionen auch nicht auf einzelne Texte der Uberlieferung
oder einen gréBeren historischen Zusammenhang, gegen den sie opponieren
wiirden. Aus der Uberzeugung heraus, dass sich Sitze iiber die Vergangenheit
nur im Rahmen der aktuell gegebenen Sprachspiele beurteilen lassen, be-
grenzt Wittgenstein seine Untersuchungen auf eine Beschreibung der gegen-
wiirtig anerkannten Sprachpraxis.*

Trotzdem weist Wittgensteins Ansatz des Philosophierens in Beispielen
Parallelen zu den bei Hegel und Derrida nachgezeichneten Rechtfertigungen
der eigenen Methode auf, da er ebenfalls mit einer gewissen Form der Selbst-
implikation arbeitet. Die fehlende Allgemeinheit in der Sprache, die aus ihr
ein heterogenes Geflecht von mannigfaltigen Gebrauchsweisen macht, spie-
gelt sich sowohl in der Darstellungsweise als auch in den Begriffen der Ana-
lyse wider. Ebenso wie Begriffe durch ihren Gebrauch nicht eindeutig und
endgiiltig festgelegt sind, bleiben auch die Instrumente der Explikation not-
wendigerweise vage. Was die Ausdriicke »Sprachspiel¢, yFamiliendhnlichkeit<

4 »Das Wissen griindet sich am Schluf} auf der Anerkennung.« (WW8, 194)

316

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

oder »Lebensform« bedeuten, zeigt sich mithin erst in ihrer beispielhaften
Anwendung.

Philosophie im Sinne Wittgensteins muss rein deskriptiv sein und darf
nicht versuchen, eine allgemeine Erkldrung fiir die Funktionsweise der Spra-
che zu geben. Sie beschreibt die Regelhaftigkeit von besonderen Sprachspie-
len, indem sie dhnliche Sprachspiele vergleichend heranzieht oder erfindet,
aber sie gibt die Vorstellung auf, dass sich die Kette der Ahnlichkeiten end-
giiltig abschlieBen und auf den Begriff bringen 14sst. Weil sprachliche Bedeu-
tungszuschreibung von einer Praxis und einer bestimmten Lebensform ab-
héngt, ist sie in einem stindigen Umbau begriffen. Um philosophische Pro-
bleme zu klédren, muss sie daher gleichsam in actu betrachtet und beschrieben
werden. Jeder strengen Begriindung, auch die der eigenen methodischen
Werkzeuge und Operationsbegriffe, droht der Verfall in die Bedeutungslosig-
keit, wenn sie glaubt, sich auf eine zeitlose und unverianderliche Allgemein-
heit stiitzen zu kénnen (WW1, § 131). Schon die letzten Sétze des Tractatus
sprechen diese Einsicht aus: Eine Methode, die sich unabhingig von ihrem
Gegenstandsbereich auf allgemeine logische Formen beruft, kann es nur in
den Naturwissenschaften geben. Das Sprachspielkonzept als solches ldsst sich
dagegen nicht aus einem Prinzip ableiten oder endgiiltig rechtfertigen, weil es
selbst eine Riickfithrung auf einen Wesenskern ausschlieBt.’ Es hat jedoch
gegeniiber den traditionellen (und naturwissenschaftlichen) Methodenkonzep-
ten den Vorteil, dass es die Unverfiigbarkeit eines letzten Grundes und die im
Fluss befindliche Praxis der Lebensform beriicksichtigen kann. Der Begriff
»Sprachspiel« bezeichnet nicht nur den Gegenstand der Analyse, er verweist
zugleich auf die Offenheit einer jeden Anwendungsregel und gibt insofern
eine methodische Anweisung, wie sich Sprache beschreiben ldsst: ndmlich
nicht durch die Riickfiihrung auf eine formale Logik. Oder auf eine Kurzform
gebracht: Im Sprachspiel tiberkreuzen sich die Form der Darstellung und das
Dargestellte, ohne identisch zu sein.

Schaut man sich die skizzierten Zusammenfassungen der drei Ansétze an,
dann weisen sie zwar eine Reihe von Ahnlichkeiten auf, doch im direkten
Vergleich, so konnte man mit Wittgenstein sagen, >gibt es nicht Eines, was
ihnen allen gemeinsam wire«. Ein Vergleich, der auf eine identische und
gleichbleibende Essenz des Differenzdenkens zielt, erweist sich nicht nur im
Hinblick auf die beschriebenen Unterschiede in den Herangehensweisen von
Hegel, Wittgenstein und Derrida als duferst problematisch, er wiirde zudem
der von allen dreien abgelehnten Vorstellung das Wort reden, Philosophie
miisse das Denken in einem Grund oder Wesenskern verankern. Und doch
bleibt das in den vorhergehenden Kapiteln aufgespannte Verhéltnis der darge-

5  mWesentlich« ist nie die Eigenschaft des Gegenstandes, sondern das Merkmal
des Begriffs.« (WW6, 64)

317

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

stellten Gedankenginge kein duBleres. Um beispielsweise iiberhaupt Hegels
Wissenschaft der Logik als eine Sprachtheorie zu verstehen, um das Motiv der
Differenz in Wittgensteins Schriften herauszuarbeiten oder um in der Dekon-
struktion ein ernst zu nehmendes philosophisches Verfahren zu sehen, erweist
sich der Blick von den jeweils anderen Positionen her als notwendig und un-
verzichtbar. Die Ineinanderdrehung der drei Theorien stellt folglich keinen
bloB stilistischen Kunstgriff dar, auf den man ebenso gut hitte verzichten
konnen. Erst die fortschreitende Freilegung von Relationen der Ahnlichkeit,
aber auch von Abgrenzungen bis hin zu Gegensétzen ldsst die Eigenheiten der
einzelnen Ansitze innerhalb der Konfiguration in Erscheinung treten. Das
Verhiltnis der drei Positionen kann deshalb aus der Perspektive Wittgensteins
als eine Familiendhnlichkeit charakterisiert werden.

Lisst sich dennoch mehr iiber die zuvor dargelegten Uberlegungen zu ei-
ner Differenzphilosophie sagen, als dass die hier untersuchten Aspekte der
drei Werke gerade deshalb miteinander in Beziehung stehen, weil sie in unter-
schiedlicher Weise eine fundamentale Differenz in Rechnung stellen und zum
Ausgangspunkt ihrer Denkbewegung nehmen? Es scheint immerhin, als sei
mit dem Motiv des Raumes, das im letzten Kapitel untersucht wurde, eine
Gemeinsamkeit gefunden, in der die relationalen Unterschiede nicht nivelliert
werden. Nicht als identischer Gegenstand der verschiedenen Theorien, son-
dern als eine Form der Bezugnahme auf Anderes kann die Figur des Raumes
einen Kreuzungspunkt bilden. Allerdings darf sie nicht als ein unabhingig
von der Betrachtung existierender Rahmen oder ein vorab bestehender Behil-
ter verstanden werden, in dem sich die drei Positionen nachtréglich einordnen
lassen. Der Raum nennt vielmehr selbst das Zwischen, eine Bewegung der
Verraumlichung oder Aufspreizung, in der die einbegriffenen Theorien sich
gegenseitig beleuchten und in ihrer Absténdigkeit zum Vorschein treten.

Fiir die Positionierung in einem solchen Denkraum ist deshalb weder die
historische Abfolge noch die gegenseitige Kenntnis oder Bezugnahme der
Autoren ausschlaggebend. Der Denkraum will keine ideengeschichtliche
Entwicklungslinie oder eine historische Konstellation im Sinne der von Dieter
Henrich vorgeschlagenen Konstellationsforschung abbilden.® Ebenso wenig

6 Vgl. Henrich, Dieter: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philo-
sophie. Motiv — Ergebnis — Probleme — Perspektiven — Begriffsbildung. In:
Muslow/Stamm: Konstellationsforschung, a.a.O., S. 15-30. Insbesondere Marce-
lo Stamm benutzt in seiner systematischen Grundlegung der Konstellationsfor-
schung im Anschluss an Henrich immer wieder den Ausdruck »Denkraum«. Im
Gegensatz zu der hier vorgeschlagenen Verwendung dieses Konzeptes sind
»Denkrdume« in der Konstellationsforschung einerseits durch ihren »theoreti-
schen beziehungsweise argumentativen Kern bestimmt« und andererseits durch
historisch aufeinander bezogene Personengruppen (vgl. Stamm: Konstellations-
forschung, a.a.0., S. 35ff.). Auch der Anspruch der Konstellationsforschung,
Modifikationen innerhalb eines »Denkraumes« durch einen Rekurs auf >dufere«

318

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

lasst er sich auf ein vordefiniertes Thema oder einen gemeinsamen Gegen-
stand der betrachteten Konfiguration beschrinken. Im Vordergrund steht die
Art und Weise des theoretischen Zugangs zu einem groferen Gebiet inhaltli-
cher Auseinandersetzungen, wobei die miteinander kombinierten Theorien
nicht in allen Aspekten ihrer thematischen Wahl {ibereinstimmen miissen.

Da sich das differenztheoretische Konzept des Denkraumes gegen das
Bild einer linearen Entwicklung der Geistesgeschichte wendet, steht es dem
Diskursbegriff Foucaults nahe. Ein Diskurs, so Foucault in seiner Archdologie
des Wissens, wird durch die »Streuung von Aussagenc in einem wissenschaft-
lichen Feld definiert; das soll heilen, durch die faktisch vertretenen Auffas-
sungen und Vorstellungen, die das thematische Gebiet einer Wissenschaft
historisch abstecken und konstituieren.” Mit der Diskursanalyse teilt die Loka-
lisierung innerhalb eines Denkraumes den Anspruch, die Positionen eines
Wissensgebietes ausgehend von ihren spezifischen Relationen, RegelmaBig-
keiten, Ahnlichkeiten und Unterschieden darzustellen. Beide verzichten weit-
gehend auf ErklarungsgroBen wie Einfluss, Entwicklung, Mentalitit oder
Tradition.® Die Analyse sucht nicht nach einem urspriinglichen Sinngehalt der
betrachteten Texte, etwa indem sie das historisch-soziale Umfeld und eine
daraus abgeleitete Intention des Autors rekonstruiert. Deshalb bildet der
Denkraum auch keine Geschichte des Sinns ab, so wie sie sich wirklich zuge-
tragen hétte. Statt den Wert der betrachteten Texte zu historisieren, bezieht er
ihre Bedeutung auf seine eigene Zeit und erdffnet so einen neuen Zugang auf
die eigenen Voraussetzungen.

Vom Diskurs unterscheidet sich der Denkraum allerdings in mindestens
zwei Hinsichten. Erstens ist sein Fokus deutlich kleiner angesetzt, denn er
beansprucht keineswegs, eine epochale epistemologische Grof3formation zu
iiberblicken. Die Untersuchungen zu Hegel, Wittgenstein und Derrida stehen
nicht stellvertretend fiir den gesamten philosophischen Diskurs der Moderne,
sie widmen sich allenfalls einem Randbezirk an dessen Grenze. Auch die Zu-
spitzung auf drei Autorennamen ist dem Verfahren einer »Archdologie des
Wissens< fremd. Foucault beschreibt RegelmifBigkeiten in Argumentationsfi-
guren, die er mehr oder weniger losgelost von Einzelpersonen und ihren Wer-
ken aufnimmt. Dagegen richtet sich die Analyse eines Denkraumes zwar vor-
dergriindig stirker an den betrachteten Philosophen und ihren AuBerung aus,
sie zielt jedoch in ihrem kontrastierenden Verfahren auf einen Bereich, der
sich jenseits der Einzelwerke befindet und erst im Zusammenspiel der unter-
suchten Aspekte sichtbar wird. Zweitens steht der Denkraum in einer deutlich

Faktoren zu erkldren, steht dem differenztheoretischen Denkraum als einer Wei-
se der immanenten Verortung diametral entgegen.

7 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissen. Frankfurt a. M. 1973, S. 58f. u.
170; dazu auch Quadflieg: Sein der Sprache, a.a.O., S. 20-32.

8 Vgl Foucault: Archiologie, a.a.0., S. 33f.

319

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

engeren methodischen Beziehung zu seinem >Inhalt< als ein Diskurs. Wie ein
Echo wiederholt der Denkraum die methodischen Konsequenzen der drei dif-
ferenztheoretischen Ansétze und nutzt sie, um sie miteinander in Relation zu
setzen. Wenn Derrida, Hegel und Wittgenstein jeweils zu dem Schluss kom-
men, dass Sinn in einem Prozess der rdumlichen Ausdifferenzierung konstitu-
iert und zugleich variiert wird, dann miisste diese Einsicht ebenfalls fiir das
Verstehen ihrer eigenen Texte gelten. Man wird, mit anderen Worten, dem
Differenzdenken nicht gerecht, fasst man es als eine in sich geschlossene
thematische Einheit, die man richtig oder falsch wiedergeben kann.” Wihrend
also Foucaults »Archéologie des Wissens«< durchaus die Qualitdt eines eigen-
stindigen Verfahrens aufweist, das sich auf verschiedene Wissensgebiete und
Epochen anwenden ldsst, bezieht sich der Denkraum in erster Linie auf eine
bestimmte Spielart der Kritik am sprachphilosophischen Représentationsmo-
dell, deren Methodik er in seiner eigenen Darstellungsweise verdoppelt und
re-appliziert.

Mit dem zweiten Aspekt ist bereits angedeutet, dass die rdaumlich-
differenzierende Beschreibung nicht notwendigerweise auf die hier vorge-
stellten drei Ansdtze beschrénkt bleiben muss. Diese haben jedoch in einem
Wittgenstein’schen Sinne exemplarischen Charakter, sofern nur »an Beispie-
len eine Methode gezeigt« werden kann (WW1, § 133). Welche besonderen
Merkmale eine Differenzphilosophie im Anschluss an Hegel, Wittgenstein
und Derrida auszeichnet, soll im Folgenden ausgehend von der zu Beginn der
Studie umrissenen erkenntnistheoretischen Problemlage der Moderne, die sich
als der Konflikt zwischen systematischer Ableitung und historischer Rekon-
struktion verstehen lédsst, kursorisch zusammengetragen werden.

b) Uberwindung der empirisch-transzendentalen
Doppelstruktur

In seiner groBen diskursanalytischen Studie Die Ordnung der Dinge arbeitet
Foucault eine empirisch-transzendentale Doppelstruktur als das entscheidende
Merkmal des philosophischen Diskurses der Moderne heraus.'’ Pate fiir diese
spezifisch moderne Form des Denkens steht die Transzendentalphilosophie
Kants und das durch sie er6ffnete Problemfeld. Charakteristisch ist sicherlich
zunidchst, dass sich die moderne Philosophie von ihren klassischen Vorldufern

9 In Bezug auf Hegels Wissenschaft der Logik stellt Adorno fest: »Hegel kann nur
assoziativ gelesen werden. Zu versuchen ist, an jeder Stelle so viele Moglichkei-
ten des Gemeinten, so viele Beziehungen zu anderem einzulassen, wie irgend
sich aufdrangen.« (Adorno: Drei Studien, a.a.O., S. 128)

10 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Human-
wissenschaften. Frankfurt a. M. 1971, S. 384-389; dazu auch Quadflieg: Sein
der Sprache, a.a.0., S. 58ff.

320

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

absetzt, indem sie den Grund des Erkennens von einer géttlichen Ordnung
entkoppelt und allein an das erkennende Subjekt delegiert. Sie will die Bedin-
gungen aufzeigen, die es dem Erkenntnissubjekt ermdglichen, ein wahres
Wissen tiber die Welt zu erlangen. Kant findet sie in einer transzendentalen
Sphidre der >reinen Verstandesbegriffe<, mit denen die Mannigfaltigkeit der
sinnlichen Wahrnehmung a priori synthetisiert werden miissen, um iiberhaupt
als konkrete Erfahrung erscheinen zu kénnen. Die reinen Verstandesformen
wiederum werden in einem selbstidentischen Bewusstsein, der »urspriinglich
synthetischen Einheit der Apperzeption(, zusammengehalten.'' Weil Kant
strikt zwischen der sinnlichen Anschauung der empirischen Gegenstéinde und
den Begriffen des Verstandes trennt, die der Anschauung erst ihre intelligible
Form geben, kann er die logischen Kategorien des Verstandes als Bedingung
der Moglichkeit aller Gegenstidnde der Erfahrung ansetzen. Auf diese Weise
schreiben die menschlichen Erkenntnisvermdgen der Natur ihre Gesetze vor.'?

Zwar erlaubt es die strenge Separation von Form (Verstandesbegriffe) und
Inhalt (sinnliche Anschauung) der kantischen Transzendentalphilosophie, die
subjektiven Voraussetzungen des Wissens in einer schematischen Darstellung
der Kategorien vollstindig und allgemeingiiltig aufzuzeigen, sie fiihrt indes
auf Seiten der Gegenstandswahrnehmungen zu einer erheblichen Einschrén-
kung: Wenn die Verstandesbegriffe a priori gelten und jedes Objekt des Be-
wusstseins ihren Formen unterworfen ist, bleiben die Dinge >wie sie an sich
selbst sind« notwendigerweise unerkannt. Aber auch auf der Seite der tran-
szendentalen Kategorien entsteht weiterer Klarungsbedarf. Denn obwohl Kant
von einer »Deduktion der reinen Verstandesbegriffe«' spricht, kann er weder
die Vollstindigkeit der aufgestellten Kategorien-Tafel immanent belegen
noch die Fahigkeit der >transzendentalen Einbildungskraft¢, die Verstandes-
begriffe tatsdchlich in ihrer Reinheit, losgeldst von allen empirischen Bei-
mengungen vorzustellen, begriinden.

Der philosophische Diskurs der Moderne kreist um diese beiden Problem-
bereiche der von Kant erdffneten transzendentalen Denkfigur und stellt sich
die Frage, wie sich die Begrenzung der menschlichen Erkenntnisvermdgen
auf eine Welt der Erscheinungen auflgsen und sich der Zugang zu den Bedin-
gungen der Erkenntnis absichern 14sst. Damit setzt die von Foucault kritisierte
erkenntnistheoretische Situation ein, in der sich das Empirische und das Tran-
szendentale auf verschiedene Weise iiberlagern und der »Mensch« als letzter
Bezugspunkt immer stérker in das Zentrum des Denkens riickt. Ausdruck da-
fiir sind in erster Linie Theorien, die das Erkenntnisvermdgen selbst auf histo-
rische Ursachen zuriickfithren und somit die eindeutige Trennung zwischen

11 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 132ff.
12 Vgl. ebd., B 160.
13 Ebd., A 84ff./B 129ff.

321

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

dem Empirischen und dem Transzendentalen verwischen.'* Im empirischen
Wissen selbst miissen sich die fundamentalen Voraussetzungen fiir die Wahr-
heit des Wissens finden lassen. Das kann laut Foucault auf zwei Weisen ge-
schehen: Auf der einen Seite als positivistische Reduktion, in der die Ge-
schichte, die Gesellschaft oder die Okonomie als empirisch rekonstruierbare
und objektive Tatsachen zugleich den allgemeinen Rahmen des Erkennens
vorgeben. Auf der anderen Seite im Sinne einer Eschatologie, in der die ob-
jektive Wahrheit der empirischen Erkenntnisse lediglich in ihrer Negation
zum Vorschein kommt und im Vorgriff auf die zukiinftige Entwicklung der
Geschichte antizipiert werden muss."

Aus Foucaults Perspektive bleiben beide Losungsversuche fiir das tran-
szendentalphilosophische Problem aporetisch, da sie an einem Wahrheitsbe-
griff der Identitdt festhalten, dessen Begriindungskraft sie in der Ausrichtung
ihrer Analysen selbst unterminieren. Die zirkuldre Ableitung der allgemeinen
Bedingungen der Erkenntnis aus einem endlichen Wissen kann sich niemals
sicher sein, jenen Punkt der absoluten Wahrheit erreicht zu haben, an dem der
Inhalt der Erkenntnis vollstindig seine eigenen Voraussetzungen begriindet.
Dies gilt im Prinzip auch fiir ein teleologisches Denken, das die Wahrheit der
historischen Entwicklung ebenfalls aus den vorliegenden Kenntnissen des
bisherigen Geschichtsverlaufs ableiten will.

Neben der positivistischen Setzung von historischen Tatsachen als objek-
tive Gegebenheiten und dem Aufschub der Wahrheit in einer Eschatologie
sieht Foucault indes einen dritten Ausweg aus dem Dilemma der fundamenta-
len Endlichkeit des Wissens, und zwar in einer neuen Philosophie der Spra-
che. Als umfassendes Vermittlungssystem verstanden, kommen in der Spra-
che sowohl die inhaltliche Seite der Erkenntnis als auch ihre allgemeinen
Formen zum Ausdruck. Um die vormals transzendentalen Bedingungen der
Erfahrung aufzudecken, miissen die sprachinternen Voraussetzungsstrukturen
analysiert werden, die fiir die Entstehung von Bedeutungen notwendig sind.
Da sich solche Strukturen jedoch wiederum nur in Begriffen verstehen lassen,
die ihrerseits einem zeitlichen Wandel unterliegen, miissen sie in ihrer Verin-
derlichkeit in den Blick genommen werden. Es gibt, mit anderen Worten, kei-
ne letzte Instanz — weder ein transzendentales Vermdgenssubjekt noch eine
objektive Welt noch einen teleologischen Geschichtsverlauf —, mit der sich

14 Vgl. Foucault: Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 385.

15 Wie sich insbesondere am Marxismus zeigen ldsst, konnen beide Seiten inein-
ander tibergehen, wenn aus der Geschichte der gesellschaftlichen Produktions-
bedingungen auf eine noch ausstehende, zukiinftige Gesellschaftsordnung ge-
schlossen wird, in der sich die historische Entwicklung erfiillt und die zugleich
den Mafstab fur die Bewertung der Gegenwart liefert (vgl. dazu Quadflieg: Sein
der Sprache, a.a.0., S. 611f.).

322

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

die sprachinternen Bedingungen final begriinden lieBen. Mit ithrer Wandel-
barkeit, ihrer Prozessualitit selbst muss vielmehr jede Darlegung beginnen.

Auf der Folie von Foucaults Rekonstruktion der philosophischen Moderne
sieht man nun deutlich, inwiefern die Ansédtze von Hegel, Wittgenstein und
Derrida auf eine Uberwindung der empirisch-transzendentalen Dopplung am
Leitfaden der Sprache hinauslaufen. Hegels zahlreiche kritische Auseinander-
setzungen mit Kant lassen sich im Kern auf eine in der Phdnomenologie des
Geistes auftauchende Formel zuspitzen, die den Begriff als »Substanz ebenso
sehr wie Subjekt« bestimmt und nicht bloB als eine reine Verstandesform. Im
Begriff wird das »Ding an sich« mit einer Selbsterkenntnis vermittelt, ohne
eine der beiden Seiten als positive Gegebenheit oder Vermogen vorauszuset-
zen. Sprachliche Vermittlung ist so die Bedingung fiir jedes bestimmte Sein
und kann sich zugleich wie ein Erkenntnissubjekt auf sich selbst beziehen.
Was die Sprache dazu befihig, ist aber weder ihre Substanz im Sinne einer
Anwesenheit noch ein menschliches Dasein, dem sie als Werkzeug zur Ver-
fugung steht. Thr eigenes Wesen liegt in ihrer Negativitit, sie ist eine »Bezie-
hung ohne Bezogene« und kann nur noch als der Prozess oder die Bewegung
der Vermittlung selbst gefasst werden.

Will man also mit Hegel und im Anschluss an Kant die allgemeinen For-
men des Denkens aufzeigen, dann muss man die kategorialen Unterscheidun-
gen innerhalb des vorliegenden Begriffsystems analysieren und ihren wider-
spriichlichen Zusammenhang sichtbar machen. In Kants Antinomien der rei-
nen Vernunft wird ein solches Verfahren bereits angedeutet, allerdings noch
nicht in aller Konsequenz durchgefiihrt.'® Fiir Hegel stellt das nach formal-
logischen Kriterien widerspriichliche Verhiltnis der begrifflichen Kategorien
indes keinen Mangel dar, der durch Vernunft aufgelost und zum Verschwin-
den gebracht werden miisste. Der Widerstreit kennzeichnet vielmehr das Be-
wegungsprinzip des Begrifflichen selbst, in dem die gegensitzlichen inhaltli-
chen Bestimmungen der Kategorialausdriicke sich autheben und deshalb >zu
Grunde gehen<. Doch zugleich kann die Entgegensetzung als die Form ihrer
Einheit, durch die sie iiberhaupt erst ihre Bestimmtheit erhalten, »>festgehalten<
werden. Weil die eine Seite des Gegensatzes die andere aus sich ausschlieen
muss, um sie selbst zu sein, behilt sie die Beziehung auf ihr Anderes als Be-
dingung ihrer eigenen Identitit bei. Diese dialektische Form der Begriffver-
kniipfung aber stellt kein Vermdogen eines transzendentalen Bewusstseins dar,
sie ist dem sprachlichen Prozess als solchem immanent. Thren fundamentals-
ten Ausdruck findet Hegel in der Urteilsstruktur. Jeder konkrete Begriff ist
das Produkt eines Urteils, in dem er zunéchst als ein bloer Name in der Posi-
tion des Satzsubjekts auftaucht. Eine Bedeutung erhélt er durch die Totalitat

16 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., A 420ff./B 448ff.

323

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

seiner Pridikate.'” Der ganze Begriff geht aus der Einheit des Urteils, der
dquivalenten Entsprechung von Subjekt und Pridikat hervor, die sich aller-
dings nur durch die Differenz der Satzglieder hindurch realisiert (WdL II,
88f.).

Derart tiberschreitet Hegels Logik den transzendentalen Schematismus,
wenn sie einerseits die Kategorien des Denkens selbst als Resultate eines fort-
schreitenden Prozesses sprachlicher Bedeutungsdifferenzierung auffasst und
andererseits das Prinzip der Bewegung, die Negativitit, im Wechselverhiltnis
von Syntax und Semantik situiert. Die »absolute Idee« beschreibt daher keine
bloBe Form, die den empirisch aufgenommenen Inhalten gleichgiiltig gegen-
iiberstehen wiirde. Als Formbestimmung meint sie sowohl eine inhaltliche
Bestimmung der Form als auch eine Form der inhaltlichen Bestimmung. Die
begriffliche Vermittlung geht, wie Hegel sich ausdriickt, durch den Inhalt als
»ein scheinbar Anderes ihrer selbst< hindurch und findet in der Form der in-
haltlichen Ausdifferenzierung und Besonderung ihre Allgemeinheit (WdL II,
252f.). Insofern bleibt die logische Darstellung auf den »empirisch« vorhande-
nen und historisch iiberlieferten Verweisungszusammenhang der Sprache an-
gewiesen; sie kann die Logik des begrifflichen Erkennens nur aus dem syste-
matischen Verhéltnis der betrachteten Denkbestimmungen herleiten:

»Es ist von dieser Idee zum Schlusse nur noch dif} zu erwihnen, daf in ihr erstlich
die logische Wissenschaft ihren eigenen Begriff erfafit hat. Bey dem Seyn, dem An-
fange ihres Inhalts erscheint ihr Begriff als ein demselben dusserliches Wissen in
subjectiver Reflexion. In der Idee des absoluten Erkennens aber ist er zu ihrem eige-
nen Inhalte geworden. Sie ist selbst der reine Begriff, der sich zum Gegenstande hat,
und der, indem er sich als Gegenstand die Totalitét seiner Bestimmungen durchliutft,
sich zum Ganzen seiner Realitét, zum Systeme der Wissenschaft ausbildet, und da-
mit schlieBt, dil Begreiffen seiner selbst zu erfassen, somit seine Stellung als Inhalt
und Gegenstand aufzuheben und den Begriff der Wissenschaft zu erkennen.« (WdL
11, 252f.)

Die Selbstreflexion des Begriffs hat keinen besonderen Gegenstand zu ihrem
Resultat, sondern die logische Form der Bewegung, durch die konkrete Be-
griffe im Zusammenspiel der Urteile ihre Bedeutung erhalten. Thren Wahr-
heitsanspruch leitet die dialektische Logik aus dem Umstand ab, dass in der
dargelegten Selbstbewegung des Begrifflichen alle philosophisch relevanten
Kategorien integriert sind und die Methode der Darstellung keiner anderen
Mittel bedarf, als die in der Ausfithrung freigelegten Bezichungsformen. Ent-
sprechend kann einzig die systematische Gesamtdarstellung fiir Hegel Wahr-
heit beanspruchen (PhG, 19).

17 Theunissen sicht deshalb ein »Primat des Pradikats« in Hegels Urteilslogik (vgl.
Theunissen: Sein und Schein, a.a.0., S. 431).

324

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

Auch Wittgenstein findet einen Ausweg aus der empirisch-transzenden-
talen Doppelstruktur in der Uberkreuzung von Darstellung und Dargestelltem.
Allerdings hilt der Tractatus dabei vorerst am Dualismus von Form und In-
halt fest. Die logische Struktur der Elementarsitze gibt die Bedingung der
Moglichkeit aller Aussagen tiber die Welt vor, sie gilt @ priori und wird von
Wittgenstein >transzendental< genannt. Was die logischen Formen dennoch
von jenen der Transzendentalphilosophie unterscheidet, ist ihre Undarstell-
barkeit (WW1, 4.12). Zwar zeigen sie sich in allen Sitzen, aber sie konnen
nicht wie ein empirischer Gegenstand zum Inhalt einer wahren Aussage wer-
den. Weil die elementaren Formen die Kriterien der Wahrheit definieren, las-
sen sie sich selbst nicht mehr auf der Grundlage der von ihnen aufgestellten
Kriterien verifizieren. Mit diesem Argument zeigt Wittgenstein gleichsam die
Bedingung der Unmoéglichkeit jeder Transzendentalphilosophie auf und wird
so zu ihrem schérfsten Kritiker. Fiir ihn besteht die Aufgabe der Philosophie
deshalb vornehmlich darin, dem Denken seine immanente Grenze aufzuzei-
gen. Alle Versuche einer inhaltlichen Bestimmung der sprachlichen Logik
miissen abgelehnt werden, denn sie wollen mit Worten etwas ausdriicken,
tiber das sich nicht sinnvoll sprechen ldsst.

Der Ubergang zu den spiteren Schriften ist insofern bereits im Tractatus
vorgezeichnet, als Wittgenstein die unaussprechliche Logik der Elementarsét-
ze an die jeweilige Anwendung der Sprache koppelt (WW1, 5.557). Wenn
sich aber die Logik wirklich nur in der Sprachpraxis zeigt und die Sprache
aufgrund ihrer Verdnderlichkeit unbegrenzt viele Formen der Anwendung von
Worten zulésst, dann muss man die Vorstellung von einer einheitlichen logi-
schen Ordnung aufgeben. An ihre Stelle treten mannigfaltige begrenzte Rege-
lungen, die sich als Sprachspiele beschreiben lassen. Zwei entscheidende As-
pekte kommen in dieser Umstellung des Ansatzes zum Tragen: Zum einen
16st Wittgenstein die strikte Trennung zwischen Inhalt und Form auf. Die lo-
gische Grammatik ldsst sich nicht unabhingig vom alltiglichen Gebrauch
eines Wortes betrachten, und umgekehrt erhilt das Wort seine Bedeutung nur
im Rahmen von konkreten Sprachspielen, die seine unterschiedlichen Ver-
wendungsmoglichkeiten bestimmen. Zum anderen gewinnt ein zeitlicher As-
pekt zunehmend an Relevanz, da in der Sprache, wie Wittgenstein sich aus-
driickt, »alles flief3t<.

Im Gegensatz zu Hegel, der die Prozessualitdt der sprachlichen Vermitt-
lung in einer systematischen Darstellung der miteinander verwobenen Denk-
bestimmungen nachweisen will, kennt Wittgenstein allerdings kein allgemei-
nes Bewegungsprinzip, das die einzelnen Sprachspiele untereinander mit
Notwendigkeit verkniipfen wiirde. Thre Beziehung fut auf wechselnden Ahn-
lichkeiten, die sich nicht weiter verallgemeinern lassen. Zusammengehalten
wird die Sprache durch eine gemeinschaftliche Lebensform. Sie steht fiir eine
kulturelle wie historische Praxis, in der Sprachspiele institutionalisiert und

325

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

sedimentiert sind. Den Elementarsétzen der Frithschrift vergleichbar, kann sie
im Ganzen ebenfalls nicht zum sinnvollen Gegenstand einer Betrachtung
werden.

Das von Foucault aufgeworfene Problem der empirisch-transzendentalen
Verdopplung 16st Wittgensteins Spéatwerk dann im Zuge einer pragmatisti-
schen Wende. Die logische Grammatik einzelner Sprachspiele ergibt sich aus
einer gemeinsam geteilten, dynamischen Praxis der Regelanwendung und
nicht aus einer universellen kategorialen Ordnung. Der Praxisbegriff erlaubt
es, Regel und Geregeltes auf ein und derselben Ebene zu untersuchen. Dazu
miissen Begriffe in ihrer alltidglichen Verwendungsweise und in den spezifi-
schen Kontexten betrachtet werden, in denen sie ihre Bedeutung erhalten. Das
gilt insbesondere fiir scheinbar unbedingte Allgemeinausdriicke, auf die sich
die traditionelle philosophische Reflexion glaubt berufen zu kdnnen (WW1,
§ 97). Solange solche Ausdriicke wie universelle Kategorien des Denkens
behandelt werden, fithren sie zwangslaufig in Aporien, weil sie sich — das
zeigt bereits der Tractatus — mit ihren eigenen Mitteln nicht begriinden lassen.
Betrachtet man dagegen auch Kategorien als Worte, die ihre Bedeutung wie
alle anderen Worte aus spezifischen Anwendungsregeln erhalten, lassen sich
die unlgsbaren philosophischen Fragen als Scheinprobleme entlarven.

Den Nachweis, dass vermeintliche Allgemeinbegriffe tatsdchlich ver-
schiedenartige, inkompatible Bedeutungen haben und deshalb in Paradoxien
fithren, will Wittgenstein mit Hilfe von tibersichtlichen Darstellungen erbrin-
gen. Beispielhaft wird dabei das Bedeutungsspektrum eines Begriffs oder
Priadikats anhand von unterschiedlichen Sprachspielen beschrieben und zer-
legt. Die im Vergleich solcher Sprachspiele auftauchenden Ahnlichkeiten und
Unéhnlichkeiten dienen als Hinweis auf die Verschiedenheit der jeweiligen
Verwendungsregeln, die fiir den Begriff oder das Préadikat in den unterschied-
lichen Kontexten gelten. Solche Separationen erlauben es, Zusammenhénge
aufzukliren und partielle Ordnungen herzustellen.'®

Da Wittgenstein dieses Verfahren in gleicher Weise auf seine eigenen Be-
schreibungsbegriffe, wie etwa Regel, Satz oder Spiel, anwendet, kénnen sie
selbst keinen Anspruch auf Allgemeinheit erheben. Sie haben Werkzeugcha-
rakter und werden zu einem bestimmten Zweck eingesetzt, aber nicht anders
als bei anderen Begriffen lédsst sich auch ihre Bedeutung nur durch Beispiele
angeben (WW4, 118). Dementsprechend vage bleibt die Methode von Witt-
gensteins Sprachanalyse. Sie ergibt sich gewissermaflen wie in Hegels Logik

18 Wittgenstein analysiert Sprache, indem er einzelne Anwendungen neu zusam-
menstellt, also synthetisch verfahrt (vgl. Schneider, Hans Julius: Phantasie und
Kalkiil. Uber die Polaritit von Handlungen und Struktur in der Sprache. Frank-
furt a. M. 1992, S. 265). Gegen die Annahmen, man miisse komplexe Ausdrii-
cken analysieren, d.h. in ihre Bestandteile zerlegen, um sie zu verstehen, wendet
sich Wittgenstein in den §§ 60ff. der Philosophischen Untersuchungen.

326

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

aus dem aufgedeckten relationalen Geflecht, in dem Begriffe miteinander
verkniipft sind und ihre Bedeutung erhalten. Allerdings sicht Wittgenstein
zwischen den Sprachspielen kein sich durchhaltendes Prinzip, sondern nur
Ahnlichkeiten »im GroBen und Kleinen« (WW1, § 66), die sich nicht weiter
verallgemeinern lassen. Es bedarf daher stets einer Betrachtung der besonde-
ren Verwandtschaftsverhiltnisse, und die Hinsicht, in der sie untersucht wer-
den, hingt allein von der Fragstellung ab, die man verfolgt. Insofern lésst sich
auch die Methode der Beschreibung, Zusammenstellung und Beispielbildung
lediglich beispielhaft aufzeigen (ebd., § 133).

Die konsequente Ubertragung der Offenheit und der logischen Unbe-
griindbarkeit der Sprachspiele auf das Verfahren der philosophischen Be-
schreibung selbst stellt jedoch paradoxerweise zugleich deren stirkste Recht-
fertigung dar. In der beispielhaften Darstellung spiegelt sich gewissermalien
die Funktionsweise der Sprache, ohne auf eine allgemeine Form oder einen
festen Grund reduziert zu werden. Dennoch ist Wittgensteins deskriptives
Verfahren weder positivistisch noch neutral.' Er untersucht die grammati-
schen Bedingungen, die Regeln, die einem Wort situativ Bedeutung verleihen,
mit dem Ziel, metaphysische Vorurteile tiber das Verhiltnis von Sprache und
Welt abzubauen. Die philosophische Annahme, es miisse eine >kristallklarex,
transzendentale und gleichbleibende logische Ordnung geben, welche die Be-
dingung der Moglichkeit begrifflichen Wissens iiberhaupt festlegt, ist eines
dieser Vorurteile (WW1, § 97).

Im Hinblick auf die transzendentale Frage steht Derridas Verfahren der
Dekonstruktion gleichsam zwischen der Hegel’schen Logik, die weiterhin an
einem sich durchhaltenden Prinzip sprachlicher Vermittlung festhilt, und
Wittgensteins Spétschriften, in denen die RegelméBigkeiten der Sprachpraxis
auf besondere Sprachspiele beschrénkt bleiben und bloB analoge Beziehungen
aufweisen. Mit dem Motiv der différance legt Derrida seinerseits eine funda-
mentale Bedingungsstruktur frei, die fiir jeden Zeichenverweis gelten muss.
Eine verzeitlichende und verrdumlichende Bewegung des Aufschubs der pra-
senten Anwesenheit des Sinns ist die Bedingung der Moglichkeit dafiir, dass
ein Zeichen tiberhaupt als Verweis auf das Bezeichnete funktionieren kann.
Da Derrida ebenso wenig wie Hegel oder Wittgenstein von einer unmittelba-
ren Anschauung der Wirklichkeit ausgeht, bedarf jede begriffliche Bestim-
mung des Seins einer solchen differierenden Bewegung. Infolgedessen ldsst
sich auch das Bezeichnete immer nur mittels weiterer Zeichen erkennen.
Wenn jedoch Bedeutung allein im Verweis der Signifikanten aufeinander, in
ihren spezifischen Differenzen entsteht, ist die différance zugleich die Bedin-

19 Gegen eine »empiristische« Verengung der Sprachspielanalyse wendet sich auch
Boke, Peter: Die begriffsanalytische Methode in der Spéatphilosophie Wittgen-
steins. Marburg 2003, S. 9ff.

327

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

gung der Unmoglichkeit einer jeden Prisenz oder Anwesenheit, sei es des
Seins oder des Sinns von Sein. An die Stelle der transzendentalen Formen —
Derrida nennt sie >transzendentale Signifikate« — oder der Sache selbst, die
scheinbar auBlerhalb des Textes die Zeichenbedeutung festlegen, treten
sprachinterne Spuren, die keine vorhergehende Gegenwart abbilden und le-
diglich das Simulacrum einer Anwesenheit sind (Rg, 53).

Auf Hegels Diktum, der Begriff sei ebenso sehr Substanz wie Subjekt, das
dieser gegen den kantischen Dualismus von Begriff und Anschauung ins Feld
fiihrt, antwortet Derrida, dass die Spur als >Ursache« der Bedeutung weder
Subjekt noch Substanz ist (Rg, 40). Dabei handelt es sich jedoch weniger um
eine Ablehnung als um eine Verschiebung der dialektischen Formel fiir den
Begriff. Schon bei Hegel nimlich verlieren die beiden Bestimmungen, Sub-
stanz und Subjekt, durch die Ineinandersetzung ihre traditionelle Bedeutung:
Weder ist die Substanz ein Bleibendes und Anwesendes, das den wechselnden
Erscheinungen zugrunde liegt, noch meint Subjekt die vorgingige Einheit
eines Bewusstseins. In der widerspriichlichen Zusammenziehung der beiden
Konzepte ist stattdessen die vermittelnde Bewegung des Begrifflichen ausge-
driickt: Keine Substanz kann ohne Reflexion, ohne Beziehung auf Anderes
erscheinen, sie ist folglich nur dann sie selbst, wenn sie sich wie ein Subjekt
auf sich zurtickwendet. Derridas »Weder-Noch<-Bestimmung ldsst sich da-
gegen als Versuch verstehen, noch die Aufhebung der metaphysischen Oppo-
sitionen im Einheitskonzept des Begriffs zu unterlaufen. Der aufschiebende
Prozess der différance und die synthetische Funktion der Spur, die >das Ande-
re als Anderes im Selben festhilt< (G, 109), bilden keine »hohere« Einheit,
ihre Wirkung ist vielmehr disseminierend, sie streuen Bedeutungen aus und
verhindern jede kreisférmige Riickkehr oder Spiegelung.

Aber obwohl Derridas Konzept der »allgemeinen Schrift« den empirisch-
transzendentalen Binarismus unterlduft, bleibt das Verhiltnis der Dekonstruk-
tion zur transzendentalen Denkfigur ambivalent.”” Denn anders als bei Witt-
genstein, der alle Ausdriicke gleichermaflen an die Praxis ihres Gebrauchs, an
ihre Grammatik zuriickbindet, haben die dekonstruktiven Operationsbegriffe,
mit denen Derrida im Diskurs der Metaphysik interveniert, offenbar eine her-
ausragende Stellung. Das gilt insbesondere fiir das Zeichen »différance«, das,
wie in verschiedenen Texten betont, selbst kein »Begriff« oder »Wort< im her-
kommlichen Sinne sein soll (Rg, 40; Pos, 84f.). Die Funktion der différance

20 Die Frage, ob man die Dekonstruktion als eine »Radikalisierung der Transzen-
dentalphilosophie« verstehen kann, hat in der US-amerikanischen Rezeption eine
heftige Debatte ausgelost. Wiahrend beispielsweise Norris und Gasché fiir eine
solche Interpretation eintreten, spricht sich Richard Rorty vehement dagegen
aus. Eine Zusammenfassung der verschiedenen Argumente bietet Rorty, Ri-
chard: Is Derrida a transzendental Philosopher? In: ders.: Essays on Heidegger
and Others. Philosophical Papers Vol. 2. Cambridge (Mass.) 1991, S. 119-128.

328

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

kann nicht im Rahmen von metaphysischen Oppositionsverhiltnissen (Anwe-
senheit — Abwesenheit, Form — Inhalt, Ursache — Wirkung, innen — auf3en,
aktiv — passiv usw.) beschrieben werden, sie geht ihnen gewissermal3en »vor-
aus¢, weil sie deren spezifische Differenz und somit ihren Sinn ermdglicht.
Aus der Perspektive der Metaphysik bleibt die différance deshalb in irreduzi-
bler Weise unentscheidbar und lésst sich nicht >als solche« thematisieren. Je
nach Kontext taucht sie unter einem anderen Namen auf — etwa »Verrdumli-
chung¢, >Supplement< oder »Urspur< — und kann als Interventionshebel dienen,
um zu zeigen, dass sich der betrachtete Text oder Diskurs nicht vollstdndig in
sich abschlieen und in einem Punkt der absoluten Identitit selbst begriinden
kann. Da sie die Bedeutungen in einer unentscheidbaren Schwebe halten und
weiter ausstreuen, durchkreuzen die différance und ihre Substitutionen die
Hegel’sche Widerspruchslogik, in der jeder Begriff in der Totalitéit seiner Ne-
gationsbeziehungen aufgeht.'

Inwiefern sich Hegels »Aufhebung« des Widerspruchs in der Urteilsstruk-
tur ebenfalls als eine Fortschreibung der Differenz interpretieren ldsst, wurde
im zweiten Teil der Studie gezeigt. Einmal abgesehen von Derridas zuweilen
einseitiger Lesart der dialektischen Aufhebung kann man aus Hegels Perspek-
tive allerdings einen gewichtigen Einwand gegen die Unbestimmbarkeit der
différance vorbringen. Strukturanalog zu Hegels Argument gegen Kants
»Ding an sich« konnte man nédmlich fragen, ob die behauptete Unbestimmtheit
der différance nicht eine bloe Abstraktion bleibe, die jedoch, sobald man
tiber sie spricht, notwendigerweise in die Begrifflichkeit eingezogen, damit
bestimmbar und erkennbar wird (WdL 1.1, 108f.). Um diesem dialektischen
Einspruch zu entgehen, muss Derrida darauf insistieren, dass die différance
kein Begriff oder Wort ist. Aber wenn ihre Unentscheidbarkeit in der Tat eine
Differenz oder Andersheit in die Sprache einfiihrt, die sich der dialektischen
Widerspruchsbestimmung entzieht, weil sie in »exorbitanter Weise« die Ge-
gensitze der Metaphysik tiberschreitet (G, 279f.), und wenn sie zugleich die
Bedingung der Moglichkeit jeder sinnvollen Rede darstellt, dann scheint sich
Derrida den Ausstieg aus der Dialektik mit dem Wiedereintritt in einen tran-
szendentalen Diskurs zu erkaufen.”” Denn obwohl die différance und ihre

21 »Konnte man die différance definieren, so miiite man sagen, daf sie sich der
Hegelschen Authebung iiberall, wo sie wirkt, als Grenze, Unterbrechung und
Zerstorung entgegenstellt.« (Pos, 86)

22 Derrida selbst sieht sich wiederholt genétigt, die besondere Stellung der diffé-
rance von den Beikldngen einer negativen Theologie zu befreien: »Und doch ist,
was derart mit différance bezeichnet wird, nicht theologisch, nicht einmal im
negativsten Sinne der negativen Theologie, welche bekanntlich stets eifrig dar-
um bemiiht war, tiber die endlichen Kategorien von Wesen und Existenz, das
heifit von Gegenwart, hinaus, eine Supraessentialitit herauszustellen und daran
zu erinnern, dafl Gott das Prédikat der Existenz nur verweigert wird, um ihm ei-
nen Modus hoheren, unbegreiflichen, unaussprechlichen Seins zuzuerkennen.

329

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Substitutionen keine Kategorien im Sinne Kants oder iiberhaupt >transzenden-
tale Signifikate« sind, befinden sie sich in einer Position, die zumindest struk-
turell einer transzendentalen entspricht und von der man — wenngleich immer
nur nachtriaglich — sagen kann, sie miisse a priori gelten (G, 282).

In den beiden frithen Schriften Die Stimme und das Phdnomen sowie
Grammatologie spricht Derrida — das wurde bereits ausgehend vom Ge-
schichtsbegriff der Dekonstruktion thematisiert — in diesem Zusammenhang
auch von einer »Ultra-Transzendentalitdtc, die einerseits eine Bedingungs-
struktur des transzendentalen Diskurses, gleichsam das >Transzendentale des
Transzendentalen< meint und die andererseits radikal >empiristisch¢< aufge-
nommen wird (G, 279). In der Publikation Glas prazisiert Derrida das Ver-
hiltnis der Dekonstruktion zur Transzendentalphilosophie wie folgt:

»Jedesmal, wenn man einen Diskurs gegen das Transzendentale hilt, zwingt eine
Matrix [...] den Diskurs, das Nicht-Transzendentale, das Draufen des transzenden-
talen Feldes, das Ausgeschlossene, in eine strukturierende Position zu versetzen. Die
fragliche Matrix konstituiert das Ausgeschlossene als Transzendentales des Tran-
szendentalen, als Simili-Transzendentales, als transzendentale Kontra-bande.«*

Im selben Text greift Derrida dann ebenfalls auf den Ausdruck des »Quasi-
Transzendentalen< zuriick, dem Rudolphe Gasché und Geoffrey Bennigton in
ihren Darstellungen der Dekonstruktion einen zentralen Stellenwert einrdu-
men.** Die >quasi-< oder >simili-transzendentale« Okonomie der différance
depotenziert allerdings nicht einfach die transzendentale Denkfigur, indem sie
die Stelle der universellen Kategorien durch eine historische Struktur oder
formal-pragmatische Kriterien ersetzt.” Derrida rdumt der transzendentalen
Frage durchaus eine Berechtigung ein und will sie weder vorschnell verab-
schieden noch in der bisherigen Form weiterfiihren:

»Das, was ich von den groflen Personlichkeiten in der Philosophie gelernt habe, vor
allem von Husserl, ist die Notwendigkeit, tranzendentale Fragen zu stellen, um nicht
in der Fragilitit eines empirizistischen Diskurses gefangen zu bleiben; und um Em-

Hier geht es nicht um eine solche Bewegung [...].« (Rg, 34f.; vgl. auch Derrida,
Jacques: Wie nicht sprechen? Verneinungen. Wien 1989)

23 Derrida: Glas, a.a.0., S. 270.

24 Vgl. ebd., S. 169/181; Gasché: Tain of the mirror, a.a.0., S. 316ff.; Benning-
ton/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 274ff.

25 Das »Quasi-Transzendentale< bei Derrida muss deshalb sowohl von der »schwa-
chen Transzendentalitét(, die Jiirgen Habermas den formal-pragmatischen Vor-
aussetzungen der Verstindigung zugesteht, und dem >historischen Apriori< Fou-
caults unterschieden werden (vgl. Habermas, Jiirgen: Was heifit Universalprag-
matik? In: ders.: Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie des kommunikativen
Handelns. Frankfurt a. M. 1984, S. 353-440; hier S. 379ff.; Foucault: Archiolo-
gie, a.a.0., S. 183ff)).

330

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

pirizismus, Positivismus und Psychologismus zu vermeiden, ist es notwendig, das
transzendentale Fragen zu erneuern. Ein solches Fragen muf3 aber so erneuert wer-
den, daf} es die Moglichkeit der Fiktion, Zufilligkeit und Kontingenz miteinbezieht,
und dabei sicherstellen, da3 die neue Form des transzendentalen Fragens nicht nur
das Phantom der klassischen transzendentalen Seriositidt nachahmt, ohne auf das zu
verzichten, was, in diesem Phantom, ein grundlegendes Erbe konstitutiert.«*°

Es mag erstaunlich klingen, aber im Vergleich mit den beiden anderen be-
trachteten Ansdtzen behdlt noch am ehesten die Dekonstruktion eine tran-
szendentale Figur bei. Allerdings handelt es sich dabei keineswegs um eine
finale Begriindung oder reine Form a priori. Derrida geht es um eine nicht
auflosbare Aporie, die stets dazu zwingt, »[...] die transzendentale Bedingung
der Moglichkeit auch als die Bedingung der Unmdglichkeit zu definieren«.”’
Die von Foucault kritisierten modernen Alternativen zur Uberwindung der
empirisch-transzendentalen Doppelstruktur, die positivistische und die histo-
rische, greifen auch aus der Sicht von Derrida zu kurz: Wéhrend der Riick-
griff auf das positiv Gegebene tendenziell den kritischen Anspruch der Philo-
sophie aufgibt, fithrt der teleologische Geschichtsbegriff des Historismus un-
bemerkt die Funktion einer transzendentalen Begriindung fort.

Aus einem grofleren Abstand betrachtet, bewegen sich Hegel, Wittgen-
stein und Derrida trotz ihrer unterschiedlichen Ansitzen also genau in jener
Spur, die Foucault selbst als den aussichtsreichsten Weg aus der transzenden-
talphilosophischen Sackgasse beschreibt: Eine neue Sprachtheorie, die das
Zeichen nicht als Représentation der Wirklichkeit versteht und so den Wahr-
heitsbegriff im Sinne der Ubereinstimmung auBer Kraft setzt. Nun hat es si-
cherlich den Anschein, als seien die hier untersuchten drei Varianten einer
solchen sprachtheoretischen Wende eingebettet in einer breiten Bewegung,
die spitestens mit dem so genannten »linguistic turn« in der Mitte des 20.
Jahrhunderts eine groBere Anzahl von philosophischen Theoriebildungen er-
fasst. Damit stellt sich die Frage, ob der skizzierte Denkraum der Differenz-
philosophie eine gewisse Sonderstellung innerhalb einer groBeren sprachtheo-
retischen Wende einnimmt oder ob er auf andere Sprachtheorien hin gedffnet
werden kann.

Da nicht jeder Erklarungsansatz, der sich der Sprache zuwendet, notwen-
digerweise auch auf transzendentale Begriindungsfiguren verzichtet, ldsst sich
der differenztheoretische Denkraum zundchst von solchen Sprach- oder Zei-
chentheorien abheben, die weiterhin mit einer eindeutigen empirisch-
transzendentalen Doppelstruktur arbeiten. Hierzu zdhlen insbesondere lo-
gisch-analytische Verfahren, wie jene von Frege oder Russell, die an einer
allgemeinen logischen Satzform festhalten. Gegen eine solche transzendenta-

26 Derrida: Dekonstruktion und Pragmatismus, a.a.O., S. 181.
27 Ebd., S. 182.

331

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

le< Stellung der Logik argumentiert bereits Wittgensteins Frithschrift und
zeigt die Bedingung ihrer Unméglichkeit auf. Ein dhnlicher Befund lésst sich
fiir die strukturalistische Linguistik aufstellen, die, wie Paul Ricceur fiir den
Strukturalismus insgesamt konstatiert, gleichsam einen »Kantianismus ohne
transzendentales Subjekt« betreibt.”® Obwohl Saussure zeigt, dass das Sprach-
system nur aus Differenzen besteht, und damit zu einem wichtigen Bezugs-
punkt fiir die Dekonstruktion wird, halt er, wie etwa auch die »Glossematik«
Louis Hjelmselvs, weiterhin an einer strikten Dichotomie von Signifikant und
Signifikat, Form und Substanz fest (Rg, 175). Die transzendentale Ausrich-
tung der rallgemeinen Sprachwissenschaft¢ siecht man deutlich in der von
Saussure formulierten Aufgabe, »[...] die Krifte aufzusuchen, die jederzeit
und tiberall in allen Sprachen wirksam sind, und die allgemeinen Gesetze ab-
zuleiten, auf welche man alle speziellen Erscheinungen der Geschichte zu-
riickfiihren kann [...].«*’

SchlieBlich 14sst sich der Denkraum der Differenzphilosophie von solchen
sprachtheoretischen Positionen abgrenzen, die im Anschluss an Austins 7heo-
rie der Sprechakte eine pragmatische Fundierung des Sprachverstehens erneut
mit einem transzendentalen Diskurs kreuzen. Stiarker noch als bei Habermas
wird dies in der Universalpragmatik von Apel sichtbar. Letztere tritt mit dem
expliziten Anspruch auf, den Angelpunkt der Kant’schen Erkenntnistheorie,
die »transzendentale Synthesis der Apperzeption«, durch einen »transzenden-
talhermeneutischen Sprachbegriff« zu ersetzen, der die Geltung von Erkennt-
nis in der intersubjektiven Verstindigung einer Kommunikationsgemeinschaft
sucht.® Was diese Spielart des >linguistic turn< von differenztheoretischen
Ansitzen trennt, ist weniger ihr Festhalten an einer transzendentalen Frage-
stellung, die zumindest Derrida in einem gewissen Grade ebenfalls fiir unver-
zichtbar hilt. Das Verstandigungsparadigma geht vielmehr immer schon von
einer funktionierenden fundamentalen Zeichenvermittlung aus und delegiert
dann lediglich deren Geltung an eine Konsensbildung in interpersonalen
Kommunikationsprozessen. Dagegen beharren Hegel, Wittgenstein und Der-
rida auf eine unverfiigbare Eigendynamik sprachinterner Bedeutungsgenese,
die in Verstindigungsakten gerade nicht zur Disposition steht. Negativitit,
différance und die konstitutive Offenheit der Regelanwendung nennen eine
von der Geltung unabhingige Dynamik sprachlich vermittelter Bedeutung
und gehen jeder Kommunikation logisch voraus. Sie versuchen jene Bedin-
gungen zu erfassen, ohne die keine Sprache zum Raum sinnvoller (oder sinn-
loser) Rede werden konnte.

28 Zitiert nach Lévi-Strauss, Claude: Mythos und Bedeutung. Gespriache mit Clau-
de Lévi-Strauss. Frankfurt a. M. 1996, S. 79.

29 Saussure: Grundfragen, a.a.O., S. 7.

30 Vgl. Apel: Transformationen, Bd. 2, a.a.0., S. 354f.

332

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

Neben dieser skizzenhaften und unvollstdndigen Abgrenzung des Diffe-
renzdenkens von prominenten sprachphilosophischen Stromungen lassen sich
eine Reihe von Denkweisen anfiihren, die sich in einer grofleren Nihe zu den
betrachteten Analogien zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida bewegen.
Das entscheidende Kriterium fiir eine Positionierung innerhalb des Denkrau-
mes der Differenzphilosophie miisste dabei vor allem in einer dhnlichen Auf-
merksamkeit fiir die Unzuldnglichkeiten des Identitétsbegriffs, fiir die Gren-
zen des mentalistischen Reflexionsmodells sowie fiir die Aporien der tran-
szendentalen Reflexion liegen und weniger darin, dass es sich tatsédchlich um
Sprach- oder Zeichentheorien im engeren Sinne handelt.

Aus einer solchen grundsétzlichen Perspektive ldsst sich eine Verbindung
zum Denken Heideggers ziehen, der in Sein und Zeit zusammen mit einer
»Destruktion«< der klassischen Ontologie auch eine Transformation der Tran-
szendentalphilosophie einleitet. Dazu fundiert Heidegger die hermeneutische
Frage nach dem Sinn von Sein in einer vorpridikativen Sphére des Weltver-
hiltnisses, das in letzter Instanz zeitlich strukturiert ist und deshalb nicht mehr
in einem reflexiven Erkenntnisakt aufgeht. Nicht das Vermdgen eines tran-
szendentalen Subjekts gibt die Bedingungen der Erfahrung vor, sondern der
vertraute Umgang mit einer alltdglichen Welt erdffnet allererst ein grundle-
gendes und unhintergehbares Seinsverstehen. Die Uberzeugung von der Vor-
gingigkeit einer bereits strukturierten Welt, die sich in einer Praxis erschlieft,
teilt Heidegger mit Wittgenstein, der diese Einsicht auf den Sprachgebrauch
selbst anwendet.”! Dariiber hinaus liefern Derridas zahlreiche Auseinander-
setzungen mit dem Werk Heideggers einen sichtbaren Beleg, welchen Stel-
lenwert sein Denken fiir eine Philosophie der Differenz hat. Nicht zuletzt
Heideggers kurzer Text Identitdt und Differenz, in dem ausgehend von Hegels
Wissenschaft der Logik die Umrisse eines anderen Differenzbegriffes ge-
zeichnet werden, gibt Anlass, den Denkraum in dieser Richtung zu erweitern.

Ahnlich vielversprechend scheint eine Beriicksichtigung der von Gadamer
entwickelten Hermeneutik. Sein Begriff des »Horizontes« sprachlicher Welter-
fahrung hat im Verlauf der vorhergehenden Darlegung mehrfach als Interpre-
tationshilfe gedient und konnte zur Erkldrung der >einzigartigen Koexistenz
von Vergangenheit und Gegenwart< in den Texten der Uberlieferung herange-
zogen werden.”> Auch Gadamer sieht in der fehlenden Unmittelbarkeit der
sprachlichen Weltinterpretation keinen Mangel. Die Selbstentfremdung in der
Vermittlung gehort konstitutiv zum Verstehensprozess und regt diesen iiber-
haupt erst an. Gerade die von Gadamer betonte Geschichtlichkeit allen Sinn-
verstehens scheint konsequenter als die hier verhandelten Positionen einen

31 Zu den Parallelen und Unterschieden zwischen Heidegger und Wittgenstein vgl.
Rentsch: Heidegger und Wittgenstein, a.a.O.

32 Vgl. Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.0., S. 393. Fiir Gadamer bleibt eine
solche Koexistenz ebenfalls an das Gedédchtnis der Schrift gebunden.

333

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

historischen Aspekt in den Mittelpunkt der Betrachtungen zu riicken. Ob er
dazu allerdings nicht doch wieder auf einen linearen Geschichtsbegriff rekur-
rieren muss, bediirfte genauerer Untersuchungen.

Als dritte Richtung, in der sich der Denkraum der Differenzphilosophie
erweitern liefle, kann eine ganze Gruppe von so genannten >poststrukturalisti-
schen< Theoretikerinnen und Theoretikern angefiihrt werden. Gilles Deleuze,
Michel Foucault, aber auch Roland Barthes und Julia Kristeva 16sen sich §hn-
lich wie Derrida von den transzendentalphilosophischen Restbestinden des
Strukturalismus und entwickeln jeweils eigene Zugidnge zu einer sprachlich
fundierten und im Wandel befindlichen Sinngebung. Wihrend Barthes und
Kristeva zundchst in erster Linie literarische Schreibweisen betrachten und in
diesem Zusammenhang ihrerseits zu neuen Formen der Textarbeit gelangen,
entwickelt Deleuze vor allem in der Auseinandersetzung mit Nietzsche eine
eher philosophisch zu nennende Kritik am Vorrang der Identitdt und der Re-
prasentationstheorie. Seine an der Figur einer nichtidentischen Wiederholung
ausgerichtete Variante des Differenzdenkens lédsst sich dabei auch als dezi-
diertes Gegenprogramm zur spekulativen Dialektik und ihren Aufhebungen
verstehen.*® Und ebenso wie Barthes und Kristeva geht Deleuze — insbesonde-
re in den gemeinsam mit dem Psychologen Felix Guattari publizierten Texten
— dazu tiber, die Einsicht in die begriffliche Uneinholbarkeit von dynamischen
Prozessen der Sinnkonstitution auf die Darstellungsweise selbst zu {ibertra-
gen. So entsteht das Konzept eines »nomadischen Denkens<, das nirgendwo
sesshaft wird und sich in stindiger Bewegung befindet.** Nimmt man die
Uberkreuzung von Darstellung und Dargestelltem als ein entscheidendes
Kennzeichen des zwischen Hegel, Derrida und Wittgenstein aufgespannten
Denkraumes, dann wird dies unter anderem bei Deleuze in einer radikalisier-
ten und zugleich methodisch artikulierten Weise zum Ausdruck gebracht.

Da Foucaults »Archédologie des Wissens< in den vorliegenden Abschnitten
als Folie fiir die Situierung von Hegel, Wittgenstein und Derrida in einem
gemeinsamen Denkraum dient, scheint ihre Affinitit zu einem differenztheo-
retischen Denken auf der Hand zu liegen. Als strikt historische Analyse erhélt
sie gleichwohl eine gewisse Sonderstellung. Denn obwohl die Arbeiten Fou-
caults ein Verfahren zur Aufdeckung epistemologischer Zusammenhinge
bieten, das sich der Vorstellung einer linearen Entwicklung der Ideenge-
schichte widersetzt und einen historischen Diskurs einzig als kontingente Ver-
teilung von Aussagepositionen rekonstruiert, verzichten sie weitgehend auf
eine sprachtheoretische Fundierung ihrer Vorgehensweise. Die Aufgabe der
»Archédologie des Wissens« liegt darin, die »historischen Apriori< vergangener

33 Vgl. dazu Kimmerle: Philosophien der Differenz, a.a.O., S. 32; Deleuze, Gilles:
Differenz und Wiederholung. 2. Aufl., Miinchen 1997.

34 Zum >Nomaden-Denken«< vgl. Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von
Gilles Deleuze. Berlin 1979, S. 105ff.

334

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

diskursiver Formationen aufzudecken; den Voraussetzungen des eigenen
Denkens gegeniiber aber bleibt sie notwendigerweise blind. Diese kdnnen
lediglich indirekt, im Kontrast zu den vorhergehenden Wissensformen zum
Vorschein kommen. Insofern ldsst sich Foucault zumindest nicht in gleicher
Weise als Sprach- oder Zeichentheoretiker einfithren wie Hegel, Wittgenstein
und Derrida im ersten Teil dieser Studie.

Die angedeutete Moglichkeit einer Erweiterung des Denkraumes der Dif-
ferenzphilosophie darf allerdings nicht so verstanden werden, als miissten sich
neu hinzukommende Positionen vollstindig in eine einmal vorgegebene
Struktur einfiigen. Mit der Erweiterung wire vielmehr eine Offnung und er-
neute Verschiebung der Aufmerksamkeit verbunden, bei der neue Aspekte in
den Vordergrund der Betrachtung riicken, andere hingegen zuriicktreten
konnten. Das Konzept des Denkraumes als eine Darstellungsweise, in der sich
verschiedene Theorien der Differenz gegenseitig beleuchten und ein Geflecht
aus wechselseitigen Ahnlichkeiten aufbauen, verindert sich notwendigerwei-
se je nach Zusammenstellung der untersuchten Ansétze. Wittgensteins Begriff
der Familiendhnlichkeit, der die vielfiltigen Beziehungen innerhalb eines sol-
chen Denkraumes beschreibt, ermoglicht es prinzipiell, auch mehr als drei
Theoriebildungen zusammenzustellen. Gleichwohl verlangt eine steigende
Anzahl von berlicksichtigten Autorinnen und Autoren eine entsprechende
Komplexititssteigerung der Analyse. Denkbare wire daher, aus verschiede-
nen kleineren Denkrdumen ein grofiflichigeres Netzwerk mit diversen Kno-
tenpunkten aufzubauen.

c) Das Erbe der Geschichte

Nennt die Uberwindung der empirisch-transzendentalen Verdopplung ein
erstes Merkmal des Denkraumes zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida,
so lasst sich eine zweite charakteristische Figur im speziellen Umgang mit der
Geschichte ausmachen. Eine knappe Synopse der im Vorhergehenden darge-
legten verschiedenen Perspektiven auf die Zeitlichkeit sowie die damit ein-
hergehende Ablehnung eines linearen Geschichtsbegriffs soll die abschlie-
Bende Frage vorbereiten, inwiefern eine sprachphilosophische Differenztheo-
rie einen neuen geschichtlichen Raum eréffnet.

Wie Foucaults Analyse des philosophischen Diskurses der Moderne zeigt,
bilden die empirisch-transzendentale Doppelstruktur und die Historisierung
des Denkens zwei Seiten einer Medaille. Weil die historische Betrachtung auf
die Wiederaneignung eines verlorenen Ursprungs zielt, untersteht sie dersel-
ben Logik der Gleichheit, die ebenfalls die Suche nach den transzendentalen
Bedingungen der Erkenntnis im empirischen Wissen leitet. Die Moderne
zeichnet sich demnach laut Foucault durch ein >kausal-genetisches< Verhiltnis
zur Geschichte aus, in dem die Vergangenheit stets nach den Ursachen fiir das

335

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

aktuell Gegebene befragt wird. Damit einher geht eine Aufldsung der groflen
historischen Erzihlung in einzelwissenschaftliche Quellenforschung.®® Eine
Riickfithrung des jeweiligen Gegenstandsbereiches auf seine genetischen Ur-
sachen kann deshalb an die Stelle einer systematischen Ableitung des Wissens
aus universellen und transzendentalen Formen treten. Insofern folgt der Um-
gang mit dem Vergangenen weniger einem historischen Interesse als vielmehr
dem Bediirfnis nach Selbstversicherung. Letztlich, so kann man Foucault ver-
stehen, bleibt das Geschichtsverstindnis der Moderne gewissermaf3en ahisto-
risch, dient es doch vornehmlich einer Aneignung der eigenen Voraussetzun-
gen. Durch eine vollstindige Einsicht in die Entwicklungsgeschichte ldsst sich
das gegenwirtige Denken als notwendiges Resultat seiner Ursachen begriin-
den und zugleich die historisch-zeitliche Differenz der Betrachtung tiberwin-
den.

Dass fiir Foucault die Hegel’sche Dialektik trotz ihres Festhaltens an einer
umfassenden Geistesgeschichte dieser modernen Geschichtsvorstellung an-
hingt, wird in Die Ordnung der Dinge mehr als einmal angedeutet.*® Dafiir
spricht sicherlich ebenso das wiederholt von Hegel vorgebrachte Bild des
Kreises, in dem die Darstellung der Begriffsentwicklung am Ende auf ihren
Anfang zuriickkommt, wie die Forderung, der Begriff miisse im >absoluten
Wissen« die Zeit rtilgen< (PhG, 429). Gleichwohl lé4sst das dialektische Ver-
stindnis von Zeitlichkeit und Geschichte, wie im 3. Kapitel ausgefiihrt, bei
genauer Betrachtung eine differenziertere Interpretation zu. Wenn Hegel am
Ende der Phdnomenologie des Geistes von einer Authebung der Zeit redet,
meint er eine bestimmte natiirliche Zeitvorstellung und nicht Temporalitit
iberhaupt. Bereits die Jenaer Naturphilosophie setzt sich einerseits kritisch
von Kants transzendentaler Asthetik ab, in der die Zeit als reine Form der
Anschauung behandelt wird, und erarbeitet andererseits aus den aristoteli-
schen Aporien der Zeit einen eigenen dialektischen Zeitbegriff.

Im Kern geht es Hegel darum, eine tiefere Einsicht in die synthetische
Kraft zeitlicher Prozesse zu gewinnen, die durch die Annahme, die Zeit ver-
laufe in sukzessiv aufeinanderfolgenden Jetzt-Punkten, verdeckt wird. Da Zeit
fiir Hegel keine inhaltslose Form ist, muss die Grundlage der Zeitlichkeit im
Dasein und in der Dauer der Dinge selbst gesucht werden. Eine relative Dauer
aber kann es nur geben, wenn die Gegenwart des Daseins in der Zukunft nicht
vollstandig verschwindet, sondern als vergangene aufbewahrt bleibt (JS II,
208). Die dazu notwendige synthetische Funktion schreibt Hegel dem Begriff

35 Vgl. dazu Lavagno, Christian: Rekonstruktion der Moderne. Ein Studie zu Ha-
bermas und Foucault. Miinster 2003, S. 100ff.

36 Vgl. etwa Foucault: Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 399. Zu Foucaults Hegel-
Interpretation siche auch Quadflieg, Dirk: Der blinde Fleck. Foucaults ambiva-
lentes Verhiltnis zur Phdnomenologie des Geistes von Hegel. In: Dialektik.
Zeitschrift fiir Kulturphilosophie, 2004/2, S. 151-167.

336

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

zu: In ihm ist das Sein >zeitlos vergangen< (WdL 1.2, 241). Die Bewegung des
Begriffs fillt indes nicht ihrerseits in die Zeit, sie ermoglicht jedes Andauern
und stellt deshalb selbst die »Macht der Zeit< dar (Enz, § 258).

Von hier aus kann Hegel zwei Perspektiven auf die Zeitlichkeit entwi-
ckeln. Zum einen auf die abstrakte oder &uflerliche Vorstellung der Zeit als
einem blof »angeschauten Werdens, in dem alles entsteht und vergeht. In die-
sem gewohnlichen Verstindnis der Geschichte erscheint das Vergangene als
ein vorhandenes, dufleres Ereignis, das zu einem bestimmbaren Zeitpunkt
stattgefunden hat. Das historische Faktum kann demzufolge wie ein Dasein in
der Zeit behandelt und in eine chronologische Reihe eingeordnet werden. Von
dieser angeschauten Zeit ldsst sich zum anderen die logische Temporalstruk-
tur des Begriffs selbst abheben. Die Negativitidt des Begriffs initiiert einen
Vermittlungsprozess, ohne den kein Sein bestimmt werden und in Erschei-
nung treten konnte. Negativitdt »als solche« aber ist kein Dasein; als eine reine
yBeziehung ohne Bezogene« bewirkt sie eine >Aufspreizung< des Jetzt und
somit eine fundamentale Verzeitlichung jeden Begreifens.” Im Gegensatz zur
relativen Dauer historischer Ereignisse bezeichnet Hegel die Temporalitit des
Begriffs als in sich reflektierte Dauer, die als Prinzip des zeitlichen Prozesses
selbst nicht vergeht und in diesem Sinne »ewigc ist.

Allerdings stehen sich die beiden Perspektiven auf die Zeit nicht unver-
bunden gegeniiber. Jede begriffliche Bestimmung verzeitlicht aufgrund des
Negationsverhiltnisses den bestimmten Gegenstand. Fiir die nachtrégliche
duflere Reflexion hat er deshalb ein Dasein in der Zeit. Umgekehrt aber muss
die logische Betrachtung des Begrifflichen von einer bestehenden sprachli-
chen Struktur ausgehen, die sie historisch vorfindet. Eine Selbstreflexion des
Begriffs kann sich also immer nur im Rahmen einer Tradition vollziehen, die
ihr zunichst als duflere »angeschaute« Geschichte und vorliegender Stoff ge-
geniibertritt. Um die Voraussetzungen des eigenen Denkens zu verstehen,
reicht es indes nicht aus, historische Daten oder Quellen wie die »leblosen
Knochen« einer abgestorbenen Vergangenheit aufzusammeln und chronolo-
gisch aneinanderzureihen. Der sich selbst erkennende Geist muss die Uberlie-
ferung als seine eigene notwendige Entwicklung begreifen, er muss sie Ver-
innerlichen, d.h. sich erinnern. Nur in diesem Sinne ist in der Phdnomenolo-
gie von einer >Tilgung< der Zeit die Rede, in der das duBlere Verhiltnis zur
Vorgeschichte aufgehoben wird. Der Prozess der Erinnerung bedarf jedoch
der fundamentalen Zeitlichkeit der Begriffsbewegung, ihre Negativitit bleibt
weiterhin die Bedingung dafiir, dass {iberhaupt ein Erinnern und ein Erkennen
stattfinden kann.

37 Zur>Beziehung ohne Bezogene« vgl. WdL 1.2, 292; zur »Aufspreizung des Jetzt<
vgl. Hegel: Enzyklopadie 11, a.a.0., § 258, Zusatz, S. 50.

337

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Infolgedessen hebt sich im absoluten Wissen immer nur eine bestimmte
Geistesgestalt, eine epochale Erscheinungsweise des Geistes auf, die Bewe-
gung der Begriffsbestimmung als solche aber »bleibt nicht still stehen«.*® Fiir
diese Interpretation spricht weiterhin die Tatsache, dass die Negativitit auch
im Schlusskapitel der Wissenschaft der Logik, in der absoluten Idee, nicht
rgetilgt« wird. Im Gegenteil, sie taucht vielmehr als die allgemeine Formbe-
stimmung des Begrifflichen, als dialektische Methode auf. Dariiber hinaus hat
Hegels angestrebte Aufhebung der dufBleren Historie noch eine weitere ent-
scheidende Konsequenz. Wenn die Tradition tatsdchlich im Begriff selbst
aufbewahrt ist und erinnert werden kann, dann iiberschneidet sich die Ge-
schichte der Philosophie mit der Philosophie der Logik, die ebenfalls ein
Selbstverhltnis des Begriffs behandelt.”” Hegel kann daher in Bezug auf die
geschichtliche Betrachtung sagen, »[...] dall wir es nicht mit Vergangenem zu
tun haben, sondern mit dem Denken, mit unserem Geist. Es ist also keine ei-
gentliche Geschichte, oder es ist eine Geschichte, die zugleich keine ist; denn
die Gedanken, Prinzipien, Ideen, die wir vor uns haben, sind etwas Gegen-
wirtiges; sie sind Bestimmungen in unserem eigenen Geist. Historisches, d.h.
Vergangenes als solches, ist nicht mehr, ist tot.«*’

So sehr dies mit Foucaults Beschreibung des modernen Geschichtsver-
stdndnisses als einem im Grunde ahistorischen iibereinzustimmen scheint, so
wenig ldsst sich Hegels Geistesgeschichte auf eine kausal-genetischen Ursa-
chenforschung reduzieren. Was die fundamentale Zeitstruktur der Negativitét
in den Erkenntnisprozess einfiihrt, ist ein nicht aufhebbares Fortschreiten
geistiger Produktion. Die Aneignung der lebendigen Tradition aus der Erinne-
rung der Sprache geht, wie Hegel immer wieder betont, notwendigerweise mit
einer Umarbeitung und Verdnderung derselben einher. Kein Zeitalter kommt
deshalb vollstindig auf die eigenen Urspriinge zuriick, ohne sie im selben
Zuge auch zu modifizieren. Zwar kann Hegel in der Weltgeschichte eine epo-
chale Stufenfolge sehen, deren letztes Ziel aber bleibt inhaltlich unbestimmt.
Die Aufgabe der Philosophie besteht immer nur darin, in der Auseinanderset-
zung mit der Tradition >ihre Zeit in Gedanken zu fasseng, indem sie die unhin-
terfragten Prasuppositionen des Denkens fiir eine bewusste Erkenntnis 6ffnet.
Sobald sie ihre eigene Wirklichkeit vollstindig als verntinftige begriffen hat,
hebt sie das Dasein der epochalen Geistesgestalt in ein verinnerlichtes Wissen
auf und tibergibt es einer Erinnerung, die der folgenden Epoche erneut als ein
Material der Bearbeitung vererbt wird.

Problematisch an Hegels spekulativer Geschichtsphilosophie erscheint
nun weniger die These von einem epochalen Abschluss als die implizite An-

38 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.O., S. 22.

39 »Das Studium der Geschichte der Philosophie ist Studium der Philosophie
selbst, und zwar vornehmlich des Logischen.« (Ebd., S. 120)

40 Ebd., S. 133.

338

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

nahme, dass in der fortschreitenden Umwélzung und Ausdifferenzierung der
Geistesgeschichte gleichzeitig >alles erhalten< bleibt.* Nur wenn das im Be-
grifflichen aufbewahrte Wissen nicht mehr verloren geht, wenn es kein Ver-
gessen und keine selektive Erinnerung gibt, l4sst sich jede neue Epoche auch
als eine Vertiefung und weitere Durchdringung der vererbten Erkenntnisse
werten. Dies ist weiterhin die Voraussetzung dafiir, um der Entwicklung des
Geistes insgesamt eine wachsende Verniinftigkeit unterstellen zu konnen.
Weil der Wechsel von Entiduflerung und Erinnerung laut Hegel einer Notwen-
digkeit folgt, gibt es aus der Geschichte des Begriffs kein Entrinnen.*? Selbst
dort, wo man meint, sich der Tradition zu widersetzen, muss man dazu Be-
griffe benutzen, die eben jener Tradition entstammen und ihr verhaftet blei-
ben. Das geschichtliche Erbe ldsst sich nicht einfach abschiitteln, man muss
lernen, es zu verstehen, indem man die iiberlieferten Gewohnheiten, Vorurtei-
le und Selbstverstandlichkeiten des eigenen Denkens hinterfragt, ihre logi-
schen Beziehungen darlegt und so zu einem Versténdnis der eigenen Zeit ge-
langt.

Eigentiimlicherweise ist die dialektische Geschichtsspekulation damit we-
niger weit vom Denken Wittgensteins entfernt, als es auf den ersten Blick
scheint. So teilt Wittgenstein nicht nur Hegels Kritik an einem linearen und
duflerlichen Geschichtsbild, er radikalisiert zudem die Aufhebung der histori-
schen in die logische Betrachtung. Und ebenso wie Hegel bezieht er sich auf
einen fundamentalen Zeitbegriff, der mit der Gedéchtnisfunktion der Sprache
zusammenhéngt. Im Unterschied zur dialektischen Selbstverwirklichung des
Begriffs aber geht Wittgensteins Spétphilosophie von einer Prozessualitét der
Sprache aus, die sich ohne eine durchgreifende Logik verwandelt und mit
einem unwiederbringlichen Verlust einhergeht: »[...] neue Typen der Spra-
che, neue Sprachspiele, wie wir sagen konnen, entstehen und andre veralten
und werden vergessen.« (WW1, § 23) Um die gegenwirtige Verwendungs-
weise von Begriffen zu verstehen, bedarf es demnach keiner wie auch immer
in sich reflektierten historischen Untersuchung. Da die Regeln der Anwen-
dung dennoch einem zeitlichen Wandel unterliegen, muss auch Wittgenstein
die Dynamik sprachlicher Bedeutungszuschreibung von einer linearen physi-
kalischen Zeitvorstellung abgrenzen.

Die Gedichtniszeit, mit der die grammatischen Regeln aktualisiert wer-
den, kann man ausgehend von Wittgensteins Zuriickweisung eines Arguments
verdeutlichen, das Russell gegen die Verldsslichkeit der Erinnerung anfiihrt.
Erinnerte Uberzeugungen, so Russell, miissen stets in der Gegenwart bewie-

41 Vgl ebd., S. 134.

42 Wie Karin de Boer treffend bemerkt, kann der dullere Verlauf der Weltgeschich-
te die notwendige Selbstverwirklichung des Begriffs lediglich »hinauszogern«
(vgl. Boer, Karin de: Zur Dekonstruktion des Hegelschen Zweckbegriffs. In:
Kern/Menke: Philosophie der Dekonstruktion, a.a.O., S. 80-102; hier S. 95).

339

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

sen werden, denn es lisst sich logisch nicht ausschlieBen, dass die Welt mit
allen Erinnerungen vor fiinf Minuten entstanden ist.* Entsprechend konnen
Erinnerungsinhalte die tatsdchliche Existenz des Erinnerten nie zweifelsfrei
beweisen. Nur gegenwirtiges Erleben hat aus dieser Sicht Realitdt, in ihm
zeigt sich das unmittelbar Gegebene. Wittgensteins Entgegnung darauf ist
eine doppelte: Erstens rekurriert Russells Privilegierung der Gegenwart auf
das punktuelle Jetzt des physikalischen Zeitmodells, obwohl das Erleben
selbst eines zeitlich ausgedehnten Prozesses bedarf.** Zweitens hingt der
Wahrheitsgehalt einer Erinnerung nicht davon ab, ob sie ein vergangenes Er-
eignis inhaltlich richtig abbildet, sondern von den grammatischen Kriterien,
mit denen sich eine Aussage iiber Vergangenes verifizieren lédsst: »Die Be-
zugnahme auf vergangene Erfahrung muBl Bezugnahme auf Sitze tiber die
Vergangenheit sein.«* Oder anders ausgedriickt: Die Regeln eines Sprach-
spiels, durch die ein Wort oder Priadikat Bedeutung erhilt, gelten unabhingig
von der Temporalform, in der das Wort oder Prédikat steht.

Als Kern des Problems identifiziert Wittgenstein den Begriff der Gegen-
wart, der in der physikalischen Zeit eine andere Funktion erfiillt als in der
Zeitlichkeit sprachlicher Weltvermittlung. Wéhrend die Gegenwart im Zeit-
modell der Physik stets in eine Vergangenheit verschwindet, miissen sich Er-
innerung und Wirklichkeit in der Sprache auf einer Ebene, oder wie Wittgen-
stein sagt, >in einem Raumc¢ befinden (WW2, 73). In diesem Raum ist das
Gedéchtnis die einzige »Quelle der Zeitc. Allerdings speichert das Gedéchtnis
keine Bilder von zeitlich vergangenen Ereignissen, es steht vielmehr fiir eine
habitualisierte und eingespielte Sprachpraxis, niedergelegt in einer Lebens-
form. Um ein Sprachspiel richtig zu spielen, muss man sich nicht bewusst an
eine vergangene Situation erinnern, in der man es erlernt hat. Wir folgen den
Regeln »blind< und stimmen darin mit der Sprachgemeinschaft vor jeder Ver-
stindigung tiberein (WW1, § 219).

Die auf Gepflogenheiten basierende Praxis aber befindet sich in einem
fortwahrenden Fluss und in einer stindigen Umarbeitung. Thre Dynamik liegt
in der konstitutiven Offenheit der Sprachspiele, die sich in unvorhersehbarer
Weise wandeln kénnen. Und weil die Anwendungsregeln den Raum der sinn-
vollen Rede abstecken, kann man nur solche Sprachspiele beschreiben, die
tatsdchlich »gegenwirtig« Geltung haben. Thre Gegenwart indes ist inkompati-
bel mit der Zeitvorstellung der Physik, denn sie steht weder im Gegensatz zu
einer Vergangenheit noch zu einer Zukunft (WW2, 85). Eine wirklich ver-
gangene Sprachpraxis hat keine Bedeutung mehr und kann daher den >gegen-
wirtigen< Sprachgebrauch auch nicht begriinden. Insofern haben Anwen-

43 Vgl. Russell: Analysis of Mind, a.a.O., S. 159f.
44 Vgl. Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.0O., S. 177.
45 Ebd, S. 103.

340

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

dungsregeln zwar keine Geschichte, sie erdffnen aber gleichwohl den jeweili-
gen Moglichkeitsraum, in dem sich sinnvoll iiber Vergangenes reden lésst.
Vor diesem Hintergrund wird deutlich, weshalb Wittgensteins Untersu-
chungen der Sprache vollstindig auf historische Herleitungen, Genealogien
und Ursachenforschungen verzichten kénnen, ohne einer ahistorischen Logik
das Wort zu reden. Aus Wittgensteins Perspektive hat Hegel durchaus Recht,
wenn er dem Begrifflichen eine fundamentale Erinnerungsfunktion zugesteht.
Auch die Philosophischen Untersuchungen sehen die Aufgabe der Philoso-
phie in einem »[...] Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmten
Zweck« (WWI1, § 127). Das Gedichtnis des praktischen Sprachhandelns of-
fenbart jedoch keine notwendigen und durchgreifenden Verkniipfungen zwi-
schen den verschiedenen Sprachspielen, weshalb der Glaube an eine zuneh-
mende Rationalisierung innerhalb der Dynamik der Lebensform abwegig er-
scheinen muss. Aufkldren lassen sich allenfalls partielle Probleme, die aus
einer Vermischung von inkommensurablen Grammatiken resultieren. Der
Hoffnung, dass solche Losungen dauerhaft in das Gedéchtnis der Lebensform
eingehen konnten, steht Wittgenstein allerdings eher pessimistisch gegeniiber:

»Man hort immer wieder die Bemerkung, dafl die Philosophie eigentlich keinen
Fortschritt mache, daf3 die gleichen philosophischen Probleme, die schon die Grie-
chen beschiftigten, uns noch beschiftigen. Die das sagen, verstehen nicht den
Grund, warum es so sein mul3. Der ist aber, dafl unsere Sprache sich gleich geblie-
ben ist und uns immer wieder zu denselben Fragen verfiihrt. Solange es ein Verbum
»sein< geben wird, das zu funktionieren scheint wie >essen< und >trinkens, solange es
Adjektive ridentisch¢, »wahr¢, >falsch¢, >moglich« geben wird, solange von einem
FluB der Zeit und von einer Ausdehnung des Raumes die Rede sein wird, usw.,
usw., solange werden die Menschen immer wieder an die gleichen ritselhaften
Schwierigkeiten stoen, und auf etwas starren, was keine Erkldrung scheint weg-
heben zu kénnen.« (WW8, 470)

Mit seiner entschiedenen Ablehnung, die Sprache auf historische, ontologi-
sche oder transzendental-logische Urspriinge zuriickzufiihren, entzieht sich
Wittgenstein den Bedingungen des von Foucault skizzierten Diskurses der
modernen Philosophie. Dennoch stellt sich die Frage, ob der vollstindige
Verzicht auf jede konkrete Auseinandersetzung mit der philosophischen Tra-
dition nicht seinerseits zu kurz greift. Indem er alle problematischen Begriffe
mit Hilfe der Alltagssprache kldren will, bricht Wittgenstein zweifellos radi-
kal sowohl mit den Methoden als auch dem Erkenntnisstand des iiberlieferten
wissenschaftlichen Denkens. Zugleich aber muss er zumindest implizit von
einer Virulenz der von ihm behandelten Problemstellungen ausgehen, iiber
deren Herkunft oder Berechtigung er keine Auskunft mehr geben kann. Der
eingeschlagene Losungsweg mag, mit anderen Worten, eine vollig neue Per-
spektive erdffnen, doch die immer wiederkehrenden Fragen, von denen Witt-

341

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

genstein selbst sagt, sie seien das Resultat einer »Verhexung unsres Verstan-
des durch die Mittel unserer Sprache« (WW1, § 109), lassen sich vielleicht
nur umgehen, wenn man sie auch als Erbschaft einer spezifischen philosophi-
schen Tradition begreift und ihre Funktion aufdeckt, die sie darin erfiillen.

Damit ergibt sich eine Uberleitung zur Arbeit der Dekonstruktion, die
mehr als einmal die »Frage nach der Frage«, nach dem »Privileg des Fra-
gens« stellt.*® Derrida bezweifelt, dass die Philosophie, wie beispiclsweise
Heidegger meint, stets mit einer Frage beginnt. Denn die Mdoglichkeit des
Fragens bleibt an eine konkrete Sprache gebunden, in der die Frage formuliert
werden kann und die ihr bereits vorausgehen muss: »[...] wenn wir nach der
Moglichkeit der Frage fragen, wenn wir bei der Sprache anfragen, sind wir
bereits in das Element der Sprache eingelassen.«*” Bevor sie iiberhaupt etwas
in Frage stellen kann, muss die Philosophie immer schon auf eine Uberliefe-
rung antworten. Insofern kann sie gar nicht anders als »mit dem Antworten
beginnen«.”® Darin liegt zugleich eine gewisser Ver-antwortung gegeniiber
einem empfangenen Erbe, einer Tradition oder Geschichte, eine Verantwor-
tung, der man sich nicht entziehen kann, weil sie die Bedingung des Infrage-
stellens ist.

Ebenso wie Hegel sieht Derrida also die Bedeutung der Begriffe in eine
Vorgeschichte verstrickt, die sie als Gedédchtnisspuren in sich tragen. Aus der
Geschichte der Metaphysik kann man deshalb auch nicht in einem Sprung
aussteigen, solange man weiterhin Begriffe benutzen muss, die dem System
der metaphysischen Gegensitze entstammen und daraus ihre Bedeutung zie-
hen. Eine dialektische Durchdringung und Verinnerlichung der Uberlieferung
lehnt Derrida jedoch ab, da er die von Hegel skizzierte Bewegung der Erinne-
rung und Aneignung der vormaligen Geistesgestalten als Aufhebung in eine
Selbstprisenz interpretiert (Pos, 91). Stattdessen gilt es, eine >doppelte Geste«
auszufithren, und zunichst die bindren Codierungen des metaphysischen
Denkens immanent zu dekonstruieren. Erst aus dieser Arbeit kénnen dann
neue und andere Begriffe hervorgehen, die nicht in der vormaligen Ordnung
aufgehen und somit als effektive Hebel der Kritik eingesetzt werden konnen.

Nun ist allerdings der Geschichtsbegriff selbst laut Derrida in vielfiltiger
Weise mit metaphysischen Vorstellungen besetzt. Als Geschichte der Wahr-
heit, des Seins oder des Sinns zielt sie immer auf einen Punkt absolut gegen-
wirtiger Anwesenheit der Wahrheit, des Seins oder des Sinns, sei es in einer
kreisformigen Riickkehr zum Ursprung, einer Teleologie oder Eschatologie.
Vergleichbar der Foucault’schen Kritik an der modernen Ursachenforschung

46 Derrida: Vom Geist, a.a.0., S. 16; siche auch ders.: Von der Gastfreundschaft.
Wien 2001, S. 13f.

47 Derrida: Vom Geist, a.a.0., S. 148, Anm.

48 Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas. Miinchen/Wien 1999,
S. 43.

342

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

unterstellt Derrida mithin allen historischen Untersuchungen, sie hitten die
Geschichte lediglich als einen »[...] Umweg im Hinblick auf die Wiederan-
eignung der Prisenz bestimmt« (G, 23).

Der Einwand der Dekonstruktion gegen jede Form der Unmittelbarkeit,
der Gegenwart oder Anwesenheit leitet sich, wie wiederholt dargelegt, aus
ihrer differenztheoretischen Konzeption der Bedeutungsgenese ab. Demnach
bleibt sprachliches Begreifen und Verstehen notwendigerweise auf die fun-
damentale Bewegung einer différance angewiesen, einem verrdumlichenden-
verzeitlichenden Aufschub der Priasenz, durch den das Zeichen {iberhaupt erst
als Zeichen fiir etwas funktionieren kann. Ein von metaphysischen Implika-
tionen befreiter Geschichtsbegriff miisste entsprechend gemél der Zeitlichkeit
der différance strukturiert und ebenfalls allein auf der Ebene der Zeichenver-
weisung angesiedelt sein. Bezugnahme auf Vergangenes kann nicht heif3en,
etwas in seiner vergangenen Gegenwart, so wie es sich »wirklich¢ ereignet
hat, zu rekonstruieren, denn damit wére das Primat der Pridsenz keineswegs
umgangen. Da es jedoch, wie Derrida betont, kein >Text-AuBerhalb¢, keinen
Ursprung der Bedeutung, auch keinen vergangenen, au3erhalb des Spiels auf-
einander verweisender Signifikanten gibt, ist auch die »vergangene Epoche
vollstindig als ein Text konstituiert« (G, 8). Oder in den Worten Wittgen-
steins, die »Bezugnahme auf vergangene Erfahrung muss Bezugnahme auf
Sétze tiber die Vergangenheit seinc.

Wie bei Hegel und bei Wittgenstein folgt die Geschichte des Textes kei-
ner iibergeordneten Chronologie und keiner unabhingig verlaufenden Zeit.
Sie entfaltet sich ausgehend von der verrdumlichenden-verzeitlichenden Be-
wegung der différance, und weil Derrida die Struktur der differenziellen Be-
deutungsentstehung als »Schrift< bezeichnet, kann er behaupten, »dal} die Ge-
schichtlichkeit selbst an die Moglichkeit der Schrift gebunden ist; an die
Moglichkeit der Schrift {iberhaupt [...]. Ehe sie Gegenstand einer Historie —
einer historischen Wissenschaft — ist, eroffnet die Schrift den Bereich der Ge-
schichte — des geschichtlichen Werdens. Denn die Historie [i. Org. dt.] setzt
die Geschichte [i. Org. dt.] voraus.« (G, 50)

Auf der einen Seite zeichnet sich in der angedeuteten Unterscheidung
zwischen Historie und Geschichtlichkeit ein dhnliches Verhiltnis ab wie zwi-
schen Hegels duflerer Geschichte und der Erinnerung des Begriffs. Allerdings
verfolgt die Dekonstruktion ein der dialektischen Verinnerlichung entgegen-
gesetztes Projekt: Wiahrend bei Hegel die duflere Geschichte der Philosophie
als ein oberflidchliches Nebeneinander von unverbundenen und zum Teil wi-
dersprechenden Positionen erscheint, die es in ihrem inneren Zusammenhang
und ihrer logisch notwendigen Entwicklung aufzunehmen gilt, tritt die Histo-
rie bei Derrida umgekehrt als in sich geschlossenes Denkgebidude der meta-
physischen Tradition auf, das durch die Konfrontation mit seiner irreduziblen
Zeitlichkeit dekonstruiert und in plurale Geschichten zerlegt wird. Wenn die

343

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Bedingung der Moglichkeit jeder historischen Wissenschaft in der textuellen
Konstitution ihres Gegenstandes, im Aufschub der Prasenz und der Er6ffnung
einer zeitlichen Differenz liegt, dann ist die Geschichtlichkeit der Schrift zu-
gleich die Bedingung der Unmoglichkeit dafiir, dass sich eine historische Re-
flexion in der Aneignung ihres Ursprungs vollenden kann.

Auf der anderen Seite verbindet der Einspruch gegen eine einheitliche
Entwicklungslogik die Dekonstruktion mit Wittgensteins Zuriickweisung des
physikalischen Zeitmodells. Gemessen an einer linearen Chronologie er-
scheint die innere Struktur der Sprache auf gewisse Weise anachronistisch.
Die Dynamik sowie das Bestehen von Bedeutungen folgen dem >Gedéchtnis
als Quelle der Zeit« (WW2, 81). Allerdings ist die Quelle des Gedachtnisses
aus der Sicht der Dekonstruktion zugleich die »Quelle des Vergessens«.*
Weil sich die Bedeutung eines Namens aus dem Spiel der Differenzen ergibt,
in die er eingeschrieben ist, wird er durch die Spuren seiner Verhéltnisse zu
einer Vielzahl von anderen Begriffen getragen. Solche Gedéchtnisspuren ha-
ben keinen Ursprung in Zeit und Raum, den sie reprisentieren wiirden. Die
Abwesenheit einer urspriinglichen Identitdt des ideellen Bedeutungsgehaltes
oder, wie man auch sagen konnte, ein konstitutives Vergessen ist somit die
Voraussetzung fiir die Wiederholbarkeit eines jeden Zeichens, seine Iterabili-
tit. Ebenso wenig wie eine Regel nur ein einziges Mal verwendet werden
kann, gehort es zur Struktur des Zeichens, wiederholbar zu sein. Und insofern
dabei immer nur Differenzen wiederholt werden, bleibt die Bedeutung einer-
seits an das immer schon vorgingige Geflecht der Spuren gebunden und ver-
schiebt sich andererseits in einer Bewegung der Verzeitlichung, der différan-
ce, die es fiir mogliche Neueinschreibungen offen halt.

Fiir die Dekonstruktion als Verfahren der Textinterpretation folgt daraus,
dass jeder Diskurs, der sich durch eine definitorische Festlegung seiner Be-
griffe absichern will, ein Spurgedéchtnis reduziert oder unterschligt, das sich
gegen seine Intention wiederholen und ausweiten ldsst. Dazu reicht es nicht
aus, diese Begriffe im Kontext ihres alltdglichen Gebrauchs zu beschreiben.
Den Gedichtnisspuren der philosophischen Terminologie zu folgen heift dar-
tiber hinaus, jenes hierarchische Kréfteverhéltnis freizulegen, das die Privi-
legierung eines Begriffs und die Unterordnung eines anderen erlaubt hat (Pos,
88). Im 4. Kapitel ist eine solche Freilegung am Beispiel der platonischen
Mimesis nachgezeichnet worden: Sie ldsst sich, so Derrida, nur dann als Bin-
deglied auf dem Weg der Wahrheitsfindung einsetzen, wenn ihr verfremden-
der, literarischer Charakter neutralisiert und ausgeschlossen wird. Derridas
Rekurs auf Mallarmé, dessen Mimique er der mimésis Platons entgegenstellt,
scheint entwicklungsgeschichtlich unstatthaft und anachronistisch, doch als
Spuren sind beide Strange dem Begriff der Nachahmung mitgegeben und im

49 Derrida: Mémoires, a.a.0., S. 71.

344

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

vorliegenden Text eingeschrieben. Fiir eine Dekonstruktion entscheidend ist
allerdings nicht allein die semantische Vieldeutigkeit eines Wortes, sondern
der syntaktische Uberschuss, die grammatische Logik, die es mit anderen
Worten in Beziehung setzt und in der sich die Funktionsweise des Textes
selbst artikulieren kann. So >re-markiert< etwa Mallarmés Verstdndnis der
Mimesis durch die Umkehrung des Nachahmungsverhiltnisses eine Moglich-
keit, wie sich die Bedeutung eines Textes im Allgemeinen ohne einen zeitlich
vorhergehenden Ursprung des Sinns denken lisst (Dis, 232).

Was Derrida mit Hegel und Wittgenstein verbindet, ist demnach die Kritik
an einem linearen Geschichtsmodell, das auf einer universellen chronologi-
schen Zeitform aufbaut, und die Entdeckung einer Eigenzeitlichkeit des Tex-
tes, des Begriffs oder der Sprachpraxis, die jeder historischen Riickwendung
vorausgeht. Die gemeinsam abgelehnte transzendentalphilosophische Refle-
xion auf unmittelbar gewisse Formen des Denkens fiihrt daher nicht in die
von Foucault konstatierte >genetisch-kausale« Herleitung des Wissens aus
seinen historischen Urspriingen. Der Prozess sprachlicher Bedeutungsvermitt-
lung lasst sich weder als Geschichte im herkémmlichen Sinne noch mit Hilfe
einer feststehenden Logik erkldren. Er spannt vielmehr einen Raum auf, der
die Moglichkeiten jeder Darstellung praformiert und dennoch selbst in Bewe-
gung bleibt. Um sein Prinzip zu verstehen, kann man sich nicht auf ontologi-
sche Griinde oder letzte Instanzen stiitzen, da auch diese ihre Erkldrungskraft
einzig aus dem Geflecht sprachlicher Verweisung erhalten und bereits integral
in deren Prozessstruktur einbezogen sind. Es bedarf deshalb einer besonderen
Darstellungsweise, in der sich die Bewegung der Bedeutungsgenese spiegelt,
ohne je einen Punkt absoluter Selbstidentitdt zu erreichen. Der Erkenntnisge-
winn eines solchen Vorgehens liegt demnach weniger in einem konkreten
Ergebnis, das sich festhalten liee, als im Vollzug der Darstellung selbst.

Aus unterschiedlichen Richtungen ndhern sich Hegel, Wittgenstein und
Derrida einem Denken der Differenz, indem sie immer wieder zeigen, dass
sowohl unser Alltagsverstindnis als auch die philosophische Tradition inkon-
sistent sind, wenn sie Sprache als die Représentation einer identischen Sache,
Vorstellung oder eines ideellen Sinngehaltes auffassen. Die jeweiligen Ver-
fahren, Schreibweisen und thematischen Felder der drei Denker mogen diver-
gieren, doch schlieBen sich die von ihnen herausgestellten Operationen der
Analyse keineswegs aus: Widerspriiche festhalten, ausstreuen und neu anord-
nen sind sich tiberkreuzende und gegenseitig bedingende Phasen einer Kritik
am Identitdtsparadigma. Der zwischen den drei Positionen er6ffnete Denk-
raum nimmt diese methodischen Einsichten auf und versucht, zentrale theore-
tische Aspekte eines sprachlogischen Denkens der Differenz zwischen Hegel,
Wittgenstein und Derrida in einer gegenseitigen Interpretation freizulegen. In
der kontrastierenden Gegeniiberstellung konnten unterschiedliche Moglich-
keiten aufgezeigt werden, wie sich aus der kritischen Auseinandersetzung mit

345

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

traditionellen philosophischen Begriindungsfiguren eine andere Weise des
Verstehens ausgehend von einer fundamentalen Differenzthese konzeptionali-
sieren ldsst. Weil die wechselseitige Interpretation innerhalb des Denkraumes
ihre Berechtigung aus dem Interpretierten selbst erhilt, kann sie indes keine
abschlieende kritische Wiirdigung ihres >Gegenstandes< liefern. Um die
Grenzen des Differenzdenkens zu markieren, bediirfte es einer unabhingigen
AuBenperspektive mit einem eigenstdndigen normativen Malstab. Doch so-
lange sich die Interpretation in einem methodischen Implikationsverhéltnis
mit dem Dargestellten befindet, kann sie lediglich im Wechsel der Perspekti-
ven auf Probleme der jeweils anderen Ansitze hinweisen oder fehlende Ant-
worten anmahnen. Damit soll einer historisierenden und auf Distanz gehenden
Betrachtung des von Hegel, Wittgenstein und Derrida initiierten Denkens
keinesfalls jede Legitimitit abgesprochen werden. Allerdings muss sich eine
philologisch-historische Rekonstruktion die Frage gefallen lassen, ob sie den
untersuchten Theorieansétze gerecht werden kann, wenn sie ein Verfahren
einsetzt, das diese selbst fiir unzureichend halten.

Weiterhin erhebt der Denkraum der Differenzphilosophie nicht den An-
spruch, fiir die gesamte Bandbreite aller gegenwirtig moglichen theoretischen
Zugangsweisen und Verfahren zu sprechen. Er antwortet auf eine bestimmte
Tradition, deren Vergangenheit noch nicht abgeschlossen ist und deren Zu-
kunft offen bleibt. Seine Berechtigung erhilt der Denkraum aus der Umarbei-
tung des ererbten Gedéchtnisses einer Philosophie, die daran scheitert, ihre
Erklarungsbegriffe im Rahmen einer Identitétslogik allgemeingiiltig zu verifi-
zieren. Weil die Wahrheit als Ubereinstimmung das Selbstverstindnis der
abendlandischen Philosophie prigt, kann Wittgenstein sagen, »[...] daf} der
Gegenstand, mit dem wir uns beschiftigen, einer der Erben des Gegenstandes
ist, den wir »Philosophie« zu nennen pflegten« (WW4, 53). In der Ubernahme
des Erbes indes wird die Philosophie, wie wir sie bislang kannten, nicht fiir
tot erklért: »Was so jede Generation an Wissenschaft, an geistiger Produktion
vor sich gebracht hat, dies erbt die folgende Generation; es macht deren Seele,
geistige Substanz, als ein Angewohntes, deren Grundsitze, Vorurteile und
deren Reichtum aus; aber zugleich ist es eine empfangene Verlassenschaft,
ein vorliegender Stoff fiir sie.«’

Wenn sich das heutige Denken den Erbschaften der Tradition stellt und es
durch Umarbeitung lebendig hilt, ist es ihm notwendigerweise treu und un-
treu zugleich. Das Gedéchtnis des Denkens aufzunehmen heifit immer auch,
sich von der Uberlieferung zu entfernen. Aber ebenso steht jede neue Infrage-
stellung der Uberlieferung in der Verantwortung, das Empfangene zu bejahen,
noch vor jeder kritischen Auseinandersetzung und vor jeder Moglichkeit der
Ablehnung:

50 Hegel: Einleitung, a.a.O., S. 22.

346

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DYNAMISCHEN RANDER DES DENKRAUMES

»Man muf3 zunichst einmal wissen, was »vor uns< kommt, und man muf} das, was
yvor uns< kommt, aufs neue zu bejahen wissen, das also, was wir empfangen, noch
bevor wir es wihlen und uns als freie Subjekte verhalten. Ja, man muf3 (und dieses
man muf} ist dem empfangenen Erbe unmittelbar eingeschrieben), man muf} alles
tun, um sich eine Vergangenheit anzueignen, von der man weil}, daf sie im Grunde
nicht bleibend angeeignet werden kann [...]. Aufs neue bejahen, was heifit das?
Nicht nur, es anzunehmen, dieses Erbe, sondern es anders wieder in Gang zu brin-
gen und es am Leben zu erhalten.«”'

Das Erbe der Metaphysik tritt uns heute als ein aufs Identische fixiertes Den-
ken gegeniiber. Dem mythischen Narziss vergleichbar, starrt es gebannt auf
sein eigenes Spiegelbild und versucht, sich in der Reflexion mit sich selbst zu
vereinigen. Aber der Spiegel verschwimmt und wird unscharf, je ndher es
dem eigenen Bild kommt. Narziss bleibt in einer paradoxen Situation gefan-
gen: Nur in der Distanz kann er sich selbst genieB3en; sobald er aber sein Spie-
gelbild bertihrt, 16st es sich in konzentrisch auseinanderlaufenden Kreisen auf.
In der narzisstischen Szene fillt der Differenzphilosophie die Rolle der Nym-
phe Echo zu. Wie diese ist sie der eigenen Stimme beraubt und kann nicht fiir
sich selbst sprechen. Sie folgt den Rufen des Narziss, wiederholt sie getreu
und fiihrt doch in der Wiederholung dem Selben stets eine Differenz hinzu.
Thre Sprache ist die der Ellipse.

51 Derrida/Roudinesco: Woraus wird Morgen gemacht sein?, a.a.O., S. 15.

347

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur- und Siglenverzeichnis

1. Im Text verwendete Siglen:

JS -1

PhG

WdL I.1

WdL 1.2

WdL I1

Enz

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Jenaer Systementwiirfe I-II1.

I. Das System der spekulativen Philosophie. Hrsg. von Klaus
Diising und Heinz Kimmerle, Hamburg 1986.

II. Logik, Metaphysik, Naturphilosophie. Hrsg. von Rolf-Peter
Horstmann, Hamburg 1982.

III. Naturphilosophie und Philosophie des Geistes. Hrsg. von
Rolf-Peter Horstmann, Hamburg 1987.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes.
Gesammelte Werke Band 9, hrsg. von der Rheinisch-Westfili-
schen Akademie der Wissenschaften, Hamburg 1980.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik. Ers-
ter Band, erstes Buch: die Lehre vom Sein. Gesammelte Werke
Band 21, hrsg. von der Rheinisch-Westfélischen Akademie der
Wissenschaften, Hamburg 1984.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik. Ers-
ter Band, zweites Buch: Die Lehre vom Wesen. Gesammelte
Werke Band 11, hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akade-
mie der Wissenschaften, Hamburg 1978.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik.
Zweiter Band: Die subjektive Logik oder die Lehre vom Begriff.
Gesammelte Werke Band 12, hrsg. von der Rheinisch-Westfili-
schen Akademie der Wissenschaften, Hamburg 1981.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopadie der philosophi-
schen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Gesammelte Wer-
ke Band 20, hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie
der Wissenschaften, Hamburg 1992.

349

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Rg Derrida, Jacques: Randginge der Philosophie. 2. Aufl., Wien
1999.

G Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a. M. 1974.

Dis Derrida, Jacques: Dissemination. Wien 1995.

SuD Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M.
1972

Ltd Derrida, Jacques: Limited Inc. Wien 2001.

SP Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phinomen. 2. Aufl,
Frankfurt a. M. 2004.

Pos Derrida, Jacques: Positionen. Gespriche mit H. Ronse, J. Kris-

teva, J.-L. Houdebine u. G. Scarpetta. Graz/Wien 1986.

Wwi-8 Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe. Frankfurt a. M. 1984.
Bd. 1: Tractatus logico-philosophicus/Tagebiicher 1914-1916/
Philosophische Untersuchungen.
Bd. 2: Philosophische Bemerkungen. Hrsg. von Rush Rhees.
Bd. 4: Philosophische Grammatik. Hrsg. von Rush Rhees.
Bd. 5: Das Blaue Buch/Eine Philosophische Betrachtung (Das
Braune Buch). Hrsg. von Rush Rhees.
Bd. 6: Bemerkungen tiiber die Grundlagen der Mathematik.
Hrsg. von G.E.M. Ascombe, Rush Rhees u. G.H. von Wright.
Bd. 8: Uber GewiBheit/Bemerkungen iiber die Farben/Zettel/
Vermischte Bemerkungen.

WAI-5 Wittgenstein, Ludwig: Wiener Ausgabe. Hrsg. von Michael Ne-
do, Wien 1999.
Bd. 1: Philosophische Bemerkungen.
Bd. 5: Philosophische Grammatik.

BT Wittgenstein, Ludwig: The Big Typescript. Wiener Ausgabe
Band 11, hrsg. von Michael Nedo, Wien 2000.

2. Durch vollstindige Angabe zitierte Literatur:

Adorno, Theodor W.: Drei Studien zu Hegel. Frankfurt a. M. 1963.

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1975.

Adorno, Theodor W.: Der Essay als Form. In: ders.: Noten zur Literatur. Ge-
sammelte Schriften Bd. II, Frankfurt a. M. 1974, S. 11-33.

Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Her-
meneutik. Weilerswist 2003.

Apel, Karl-Otto: Transformationen der Philosophie. 2 Binde, Frankfurt a. M.
1973.

Aristoteles: Peri hermeneias. Philosophische Schriften Bd. 1, Hamburg 1995.

Aristoteles: Metaphysik. Philosophische Schriften Bd. 5, Hamburg 1995.

350

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS

Aristoteles: Physik. Vorlesung tiber die Natur. Philosophische Schriften Bd.
6, Hamburg 1995.

Aristoteles: Rhetorik. Miinchen 1980.

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words).
2. Aufl., Stuttgart 1979.

Baker, Gordon P./Hacker, Peter M.S.: An Analytical Commentary on Witt-
genstein’s Philosophical Investigation. 2 Binde, Chicago 1980/Oxford
1985.

Baptist, Gabriella/Lucas, Hans-Christian: Wem schlégt die Stunde in Derridas
»Glas«? Zur Hegelrezeption und -kritik Jacques Derridas. In: Hegel-
Studien, 1988, Bd. 23, S. 139-179.

Barnett, Stuart (Hg.): Hegel after Derrida. London 1998.

Bartley, William W.: Wittgenstein, ein Leben. Miinchen 1993.

Békési, Janos: »Denken« der Geschichte. Zum Wandel des Geschichtsbegriffs
bei Jacques Derrida. Miinchen 1995.

Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques: Jacques Derrida — Ein Portrait.
Frankfurt a. M. 1994.

Bezzel, Chris: Wahrnehmung, Sprache, Zeit. Zur Philosophie Ludwig Witt-
gensteins. In: Kodikas/Code — Ars Semeiotica, 1996, Bd. 19, Nr. 1-2, S.
63-73.

Bloch, Ernst: Uber Methode und System bei Hegel. Frankfurt a. M. 1970.

Bodei, Remo: Die »Metaphysik der Zeit« in Hegels Geschichte der Philoso-
phie. In: Henrich, Dieter/Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Hegels Logik der
Philosophie. Religion und Philosophie in der Theorie des absoluten Geis-
tes. Stuttgart 1984, S. 79-98.

Boke, Peter: Die begriffsanalytische Methode in der Spitphilosophie Witt-
gensteins. Marburg 2003.

Boer, Karin de: Begriff und Zeit. Die SelbstentduBerung des Begriffs und ihre
Wiederholung in Hegels spekulativem System. In: Hegel-Studien, 2001,
Bd. 35, S. 11-49.

Boer, Karin de: Zur Dekonstruktion des Hegelschen Zweckbegriffs. In: Kern,
Andrea/Menke, Christoph (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion. Frank-
furt a. M. 2002, S. 80-102.

Bonsiepen, Wolfgang: Der Begriff der Negativitit in den Jenaer Schriften
Hegels. Bonn 1977.

Brauer, Daniel Oscar: Dialektik der Zeit. Untersuchungen zu Hegels Meta-
physik der Weltgeschichte. Stuttgart 1982.

Biirger, Peter: Das Denken des Herrn. Bataille zwischen Hegel und den Sur-
realisten. Frankfurt a. M. 1992.

Biirger, Peter: Ursprung des postmodernen Denkens. Weilerswist 2000.

351

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Conant, James: Elucidation and Nonsense in Frege and early Wittgenstein. In:
Crary, Alice/Read, Rupert (Hg.): The New Wittgenstein. New York 2000,
S. 174-217.

Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von Gilles Deleuze. Berlin 1979.

Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung. 2. Aufl., Miinchen 1997.

Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock. Frankfurt a. M. 2000.

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geome-
trie. Miinchen 1987.

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen? Verneinungen. Wien 1989.

Derrida, Jacques: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1990.

Derrida, Jacques: Einige Statements und Binsenweisheiten iiber Neologismen,
New-Ismen, Post-Ismen, Parasitismen und andere kleine Seismen. Berlin
1997.

Derrida, Jacques: Vom Geist. Heidegger und die Frage. Frankfurt a. M. 1988.

Derrida, Jacques: Auslassungspunkte. Gesprache. Wien 1998.

Derrida, Jacques: Psyché. Invention de 1’autre. Bd. 1, Paris 1998.

Derrida, Jacques: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas. Miinchen/Wien
1999.

Derrida, Jacques: Uber den Namen. Drei Essays. Wien 2000.

Derrida, Jacques: Von der Gastfreundschaft. Wien 2001.

Derrida, Jacques: Mémoires. Fiir Paul de Man. 2. Aufl., Wien 2005.

Derrida, Jacques: Glas. Miinchen 2006.

Derrida, Jacques: Punktierungen — die Zeit der These. In: Gondek, Hans-
Dieter/Waldenfels, Bernhard (Hg.): Einsdtze des Denkens. Zur Philoso-
phie von Jacques Derrida. Frankfurt a. M. 1997, S. 19-39.

Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus. In:
Mouffe, Chantal (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Wien 1999, S.
171-195.

Derrida, Jacques: Glauben und Wissen. Die beiden Quellen der »Religion« an
den Grenzen der blolen Vernunft. In: ders./Vattimo, Gianni (Hg.): Die
Religion. Frankfurt a. M. 2001, S. 9-106.

Derrida, Jacques/Roudinesco, Elisabeth: Woraus wird Morgen gemacht sein?
Ein Dialog. Stuttgart 2006.

Diamond, Cora: Ethics, imagination and the method of Wittgenstein’s Trac-
tatus. In: Crary, Alice/Read, Rupert (Hg.): The New Wittgenstein. New
York 2000, S. 149-173.

Diels, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker. Nach der von Walther
Kranz hrsg. 8. Auflage, Hamburg 1957.

Diising, Klaus: Dialektik und Geschichtsmetaphysik in Hegels Konzeption
philosophiegeschichtlicher Entwicklung. In: Lucas, Hans-Christian/Plan-
ty-Bonjour, Guy (Hg.): Logik und Geschichte in Hegels System. Stutt-
gart/Bad Cannstatt 1989, S. 127-145.

352

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS

Feuerbach, Ludwig: Zur Kritik der Hegelschen Philosophie. In: ders.: Werke
in 6 Bianden, Bd. 3, hrsg. von Erich Thies, Frankfurt a. M. 1975, S. 7-53.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwis-
senschaften. Frankfurt a. M. 1971.

Foucault, Michel: Archéologie des Wissens. Frankfurt a. M. 1973.

Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus. Frankfurt a. M. 1984.

Freud, Sigmund: Entwurf einer Psychologie. In: ders.: Aus den Anfingen der
Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm FlieB, Abhandlungen und Notizen aus
den Jahren 1887-1902. Hrsg. von Marie Bonaparte u.a., Frankfurt a. M.
1962.

Freud, Sigmund: Notiz tiber den Wunderblock. In: ders.: Studienausgabe Bd.
I, hrsg. von Alexander Mitscherlich u.a. Frankfurt a. M. 2000, S. 365-
369.

Fulda, Hans Friedrich: Hegels Dialektik als Begriffsbewegung und Darstel-
lungsweise. In: Horstmann, Rolf-Peter (Hg): Seminar: Dialektik in der
Philosophie Hegels. Frankfurt a. M. 1978, S. 124-174.

Fulda, Hans Friedrich: Hegels Logik der Idee und ihre epistemologische Be-
deutung. In: Halbig, Christoph/Quante, Michael/Siep, Ludwig (Hg): He-
gels Erben. Frankfurt a. M. 2004, S. 78-137.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik. 6. Aufl., Tiibingen 1990.

Gadamer, Hans-Georg: Hegel und die Antike Dialektik. In: ders.: Gesammel-
te Werke Band 3, Tiibingen 1987, S. 3-28.

Gadamer, Hans-Georg: Die Idee der Hegelschen Logik. In: ders.: Gesammelte
Werke Band 3, Tiibingen 1987, S. 65-86.

Gamm, Gerhard: Flucht aus der Kategorie. Die Positivierung des Unbestimm-
ten als Ausgang aus der Moderne. Frankfurt a. M. 1994.

Garver, Newton/Lee, Seung-Chong: Derrida & Wittgenstein. Philadelphia
1994.

Gasché, Rodolphe: The Tain of the Mirror. Derrida and the Philosophy of
Reflection. Cambridge (Mass.)/London 1986.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschaft.
Reinbek bei Hamburg 1992.

Gendlin, Eugene T.: Was geschicht, wenn Wittgenstein fragt: »Was ge-
schieht, wenn ...?« In: Schneider, Hans Julius/Krof3, Matthias (Hg.): Mit
Sprache spielen. Die Ordnung und das Offene nach Wittgenstein. Berlin
1999, S. 119-135.

Glendinning, Simon: On Being with Others. Heidegger — Derrida — Wittgen-
stein. London 1998.

Gondek, Hans-Dieter: Situierende Nachbemerkungen des Ubersetzers. In:
Derrida, Jacques: Chora. Wien 1990, S. 73-82.

353

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Grau, Alexander: Ein Kreis von Kreisen. Hegels postanalytische Erkenntnis-
theorie. Paderborn 2001.

Grayling, Anthony C.: Wittgenstein. Freiburg i. Br./Basel/Wien 1999.

GrieBler, Wilfried: Die Selbstexplikation des Logischen als absolute Methode
und die Dialektik der Zeit. In: Posch, Thomas/Marmasse, Gilles (Hg.):
Die Natur in den Begriff tibersetzen. Zu Hegels Kritik des naturwissen-
schaftlichen Allgemeinen. Frankfurt a. M. 2005, S. 132-157.

Gunnarsson, Logi: Wittgensteins Leiter. Betrachtungen zum Tractatus. Ber-
lin/Wien 2000.

Habermas, Jirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bénde, Frank-
furt a. M. 1981.

Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen. Frankfurt a. M. 1985.

Habermas, Jirgen: Was heifit Universalpragmatik? In: ders.: Vorstudien und
Ergédnzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a. M.
1984, S. 353-440.

Habermas, Jiirgen: Zur Kritik der Bedeutungstheorie. In: ders.: Nachmetaphy-
sisches Denken. Philosophische Aufsdtze. Frankfurt a. M. 1988, S. 105-
135.

Hackenesch, Christa: Die Logik der Andersheit. Eine Untersuchung zu He-
gels Begriff der Reflexion. Frankfurt a. M. 1987.

Haym, Rudolf: Hegel und seine Zeit. 2. Aufl., Darmstadt 1962.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Einleitung in die Geschichte der Philoso-
phie. Hrsg. von Johannes Hoffmeister, 3. Aufl., Hamburg 1959.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Differenz des Fichte’schen und Schel-
ling’schen Systems der Philosophie. In: ders.: Jenaer kritische Schriften.
Gesammelte Werke Band 4, hrsg. von der Rheinisch-Westfélischen Aka-
demie der Wissenschaften, Hamburg 1968, S. 1-92.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Glaube und Wissen oder die Reflexionsphi-
losophie der Subjectivitit, in der Vollstandigkeit ihrer Formen, als Kanti-
sche, Jacobische, und Fichtische Philosophie. In: ders.: Jenaer kritische
Schriften. Gesammelte Werke Band 4, hrsg. von der Rheinisch-Westfili-
schen Akademie der Wissenschaften, Hamburg 1968, S. 315-414.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen zur Philosophie der Geschich-
te. Werke in 20 Bénden, hrsg. von Eva Moldenhauer u. Karl M. Michel,
Bd. 12, Frankfurt a. M. 1970.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philo-
sophie I. Werke in 20 Banden, hrsg. von Eva Moldenhauer u. Karl M. Mi-
chel, Bd. 18, Frankfurt a. M. 1971.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopédie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse (I-III). Werke in 20 Banden, hrsg. von Eva Mol-
denhauer u. Karl M. Michel, Bd. 8-10, Frankfurt a. M. 1986.

354

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts.
Nach der Edition von Johannes Hoffmeister, Hamburg 1999.

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a. M.
1951.

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache. Stuttgart 1959.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. 17. Aufl., Tiibingen 1993.

Heidegger, Martin: Identitét und Differenz. 11. Aufl., Stuttgart 1999.

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes. In: ders.: Holzwege. 7.
Aufl., Frankfurt a. M. 1994, S. 1-74

Heidegger, Martin: Hegels Begriff der Erfahrung. In: ders.: Holzwege. 7.
Aufl., Frankfurt a. M. 1994, S. 115-208.

Heidegger, Martin: Der Spruch des Anaximander. In: ders.: Holzwege. 7.
Aufl., Frankfurt a. M. 1994, S. 321-373.

Heidegger, Martin: Vom Wesen des Grundes. In: ders.: Wegmarken. 3. Aufl.,
Frankfurt a. M. 1996, S. 123-175.

Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. In: ders.: Wegmarken. 3.
Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 177-202.

Henrich, Dieter: Hegel im Kontext. Frankfurt a. M 1971.

Henrich, Dieter: Hegels Grundoperation. Eine Einleitung in die »Wissenschaft
der Logik«. In: Guzzoni, Ute u.a. (Hg.): Der Idealismus und seine Gegen-
wart. Festschrift fiir Werner Marx. Hamburg 1976, S. 208-230.

Henrich, Dieter: Formen der Negation in Hegels Logik. In: Horstmann, Rolf-
Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels. Frankfurt a. M.
1978, S. 213-229.

Henrich, Dieter: Selbstverhéltnisse. Gedanken und Auslegungen zu den
Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie. 3. Aufl., Stuttgart
2001.

Henrich, Dieter: Konstellationsforschung zur klassischen deutschen Philoso-
phie. Motiv — Ergebnis — Probleme — Perspektiven — Begriffsbildung. In:
Muslow, Martin/Stamm, Marcelo (Hg.): Konstellationsforschung. Frank-
furt a. M. 2005, S. 15-30.

Hofliger, Jean-Claude: Jacques Derridas Husserl-Lektiiren. Wiirzburg 1995.

Holderlin, Friedrich: Urteil und Sein. In: ders.: Werke und Briefe Band 2.
Hrsg. v. Friedrich Beifiner u. Jochen Schmidt, Frankfurt a. M. 1969, S.
591-592.

Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und Relation. Hegel, Bradley, Russell und
die Kontroverse tiber interne und externe Beziehungen. Konigstein 1984.

Hume, David: Ein Traktat iiber die menschliche Natur. Hamburg 1973.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Erster Band. Gesammelte
Schriften Bd. 2, hrsg. von Elisabeth Stroker, Hamburg 1992.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band, I. Gesammelte
Schriften Bd. 3, hrsg. von Elisabeth Stroker, Hamburg 1992.

355

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenolo-
gischen Philosophie. Gesammelte Schriften Bd. 5, hrsg. von E. Stroker,
Hamburg 1992.

Husserl, Edmund: Formale und transzendentale Logik. Gesammelte Schriften
Bd. 7, hrsg. von Elisabeth Stréker, Hamburg 1992.

Husserl, Edmund: Die Krisis der europédischen Wissenschaften und die tran-
szendentale Phdanomenologie. Gesammelte Schriften Bd. 8, hrsg. von Eli-
sabeth Stroker, Hamburg 1992.

Husserl, Edmund: Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren Zeitbewuft-
seins. Hrsg. von Martin Heidegger, 3. Aufl., Tiibingen 2000.

Iber, Christian: Metaphysik absoluter Relationalitit. Eine Studie zu den bei-
den ersten Kapiteln von Hegels Wesenslogik. Berlin/New York 1990.

Ishiguro, Hidé: Namen. Gebrauch und Bezugnahme. In: Schulte, Joachim
(Hg.): Texte zum Tractatus. Frankfurt a. M. 1989, S. 96-135.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a. M. 1974.

Kienzler, Wolfgang: Wittgensteins Wende zu seiner Spéitphilosophie 1930-
1932. Eine historische und systematische Darstellung. Frankfurt a. M.
1997.

Kimmerle, Heinz: Philosophien der Differenz. Eine Einfithrung. Wiirzburg
2000.

Kofman, Sarah: Derrida lesen. Wien 1987.

Kojeve, Alexandre: Hegel, eine Vergegenwirtigung seines Denkens. Frank-
furt a. M. 1975.

Konersmann, Ralf: Lebendige Spiegel. Die Metapher des Subjekts. Frankfurt
a. M. 1991.

Kripke, Saul: Wittgenstein iiber Regeln und Privatsprache. Frankfurt a. M.
1987.

KroB, Matthias: Philosophieren in Beispielen. Wittgensteins Umdenken des
Allgemeinen. In: Schneider, Hans Julius/ders. (Hg.): Mit Sprache spielen.
Die Ordnung und das Offene nach Wittgenstein. Berlin 1999, S. 169-187

Kupke, Christian: Diesseits und/oder jenseits des Binarismus? Einige Annota-
te zum Verhéltnis von Sagbarem und Unsagbarem. In: ders./Heinze, Mar-
tin/Eckle, Isolde (Hg.): Sagbar-Unsagbar. Philosophische, psychoanalyti-
sche und psychiatrische Grenzreflexionen. Berlin 2006, S. 27-53.

Lacan, Jacques: Freuds technische Schriften. Das Seminar, Buch 1. 2. Aufl.,
Weinheim/Berlin 1990.

Laermann, Klaus: Lacancan und Derridada. Uber die Frankolatrie in den Kul-
turwissenschaften. In: Kursbuch 84, 1986, S. 34-43.

Lau, Chong-Fuk: Hegels Urteilskritik. Systematische Untersuchung zum
Grundproblem der spekulativen Logik. Miinchen 2004.

356

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS

Lavagno, Christian: Rekonstruktion der Moderne. Ein Studie zu Habermas
und Foucault. Miinster 2003.

Lawn, Christopher: Wittgenstein and Gadamer. Towards a Post-Analytic Phi-
losophy of Language. London/New York 2004.

Lawn, Christopher: Wittgenstein, history and hermeneutics. In: Philosophy &
Social Criticism, 2003, Bd. 29, Nr. 3, S. 281-295.

Lévinas, Emmanuel: Diachronie und Reprisentation. In: ders.: Zwischen uns.
Versuche iiber das Denken an den Anderen. Miinchen/Wien 1995, S. 194-
217.

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt a. M. 1973.

Lévi-Strauss, Claude: Mythos und Bedeutung. Gesprache mit Claude Lévi-
Strauss. Frankfurt a. M. 1996.

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Biande, Frankfurt a. M.
1997.

Lyotard, Jean-Frangois: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Wien 1999.

Majetschak, Stefan: Logik des Absoluten. Spekulation und Zeitlichkeit in der
Philosophie Hegels. Berlin 1992.

Man, Paul de: Zeichen und Symbol in Hegels Asthetik. In: ders.: Ideologie des
Asthetischen. Hrsg. v. Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 39-58.

McGuinness, Brian: Wittgensteins frithe Jahre. Frankfurt a. M. 1988.

McGuinness, Brian: Der Grundgedanke des Tractatus. In: Schulte, Joachim
(Hg.): Texte zum Tractatus. Frankfurt a. M. 1989, S. 32-48.

McManus, Denis: »Bedingung der Moglichkeit und Unmdéglichkeit«: Witt-
genstein, Heidegger und Derrida. In: Kern, Andrea/Menke, Christoph
(Hg.): Philosophie der Dekonstruktion. Frankfurt a. M. 2002, S. 43-71.

Mersch, Dieter: Negative Medialitdt. Derridas Différance und Heideggers
Weg zur Sprache. In: Journal Phanomenologie 23/2005, S. 14-22.

Moebius, Stephan: Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer
poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida.
Frankfurt a. M./ New York 2003.

Nancy, Jean-Luc: The Surprise of the Event. In: Barnett, Stuart (Hg.): Hegel
after Derrida. London 1998, S. 91-104.

Nietzsche, Friedrich: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne.
In: ders.: Kritische Studienausgabe Bd. 1, hrsg. von Giorgio Colli u. Maz-
zino Montinari, 2. Aufl., Miinchen/Berlin/New York 1988, S. 873-890.

Norris, Christopher: Derrida. London 1987.

Oberauer, Alexander: Begriff und Objektivitit. In: Koch, Anton Fried-
rich/ders./Utz, Konrad (Hg.): Der Begriff als die Wahrheit. Zum Anspruch
der Hegelschen »Subjektiven Logik«. Paderborn 2003, S. 101-117.

Ohashi, Ryosuke: Zeitlichkeitsanalyse der Hegelschen Logik. Zur Idee einer
Phénomenologie des Ortes. Freiburg i. Br. 1984.

357

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Pasternack, Gerhard: Reprisentation und Interpretation. In: Sandkiihler, Hans-
Jorg (Hg.): Welten in Zeichen — Sprache, Perspektivitdt, Interpretation.
Frankfurt a. M. 2002, S. 169-192.

Platon: Phaidros. Samtliche Werke Band 2, hrsg. von Ursula Wolf, 2. Aufl.,,
Hamburg 2000.

Platon: Politeia. Sdmtliche Werke Band 2, hrsg. von Ursula Wolf, 2. Aufl,,
Hamburg 2000.

Platon: Theaitetos. Samtliche Werke Band 3, hrsg. von Ursula Wolf, 34.
Aufl., Hamburg 2004.

Platon: Timaios. Samtliche Werke Band 4, hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek
bei Hamburg 1994.

Poggeler, Otto: Ein Ende der Geschichte? Von Hegel bis Fukuyama. Opladen
1995.

Quadflieg, Dirk: Das Sein der Sprache. Foucaults Archédologie der Moderne.
Berlin 2006.

Quadflieg, Dirk: Unterschreitungen. Foucault, Derrida, die Literatur und die
allgemeine Schrift. In: Brink, Margot/Sollte-Gresser, Christiane (Hg.):
Ecritures. Denk- und Schreibweisen jenseits der Grenze von Literatur und
Philosophie. Tiibingen 2004, S. 113-123.

Quadflieg, Dirk: Der blinde Fleck. Foucaults ambivalentes Verhiltnis zur
yPhanomenologie des Geistes< von Hegel. In: Dialektik. Zeitschrift fiir
Kulturphilosophie, 2004/2, S. 151-167.

Quadflieg, Dirk: Roland Barthes: Mythologe der Massenkultur und Argonaut
der Semiologie. In: Moebius, Stephan/ders. (Hg.): Kultur. Theorien der
Gegenwart. Wiesbaden 2006, S. 17-29.

Quadflieg, Dirk: Die Sprache des Triebes. Hegel, Freud, Lacan. In: Kupke,
Christian (Hg.): Lacan — Trieb und Begehren. Berlin 2007, S. 49-82.

Rentsch, Thomas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanaly-
sen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart 1985.

Rottges, Heinz: Der Begriff der Methode in der Philosophie Hegels. Meisen-
heim a. Glan 1976.

Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt
a. M. 1981.

Rorty, Richard: Is Derrida a transcendental Philosopher? In: ders.: Essays on
Heidegger and Others. Philosophical Papers Vol. 2. Cambridge (Mass.)
1991, S. 119-128.

Riihle, Volker: Spekulation und Dekonstruktion. Die Darstellbarkeit von Ne-
gativitdt im Blick auf Hegel und Derrida. In: Philosophisches Jahrbuch,
1993, Jg. 100, Nr. 1, S. 22-38.

Russell, Bertrand: The Problems of Philosophy. 9. Aufl., Oxford 1980.

Russell, Bertrand: The Analysis of Mind. London/New York 1921.

Ryle, Gilbert: The Concept of Mind. Chicago 1949.

358

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. 3.
Aufl., Berlin/New York 2001.

Savigny, Eike von: Wittgensteins »Philosophische Untersuchungen«. Ein
Kommentar fiir Leser. Band I: Abschnitte 1 bis 315. 2. Aufl., Frankfurt a.
M. 1994.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Zur Geschichte der neueren Philoso-
phie. Miinchener Vorlesungen. Leipzig 1984.

Schmidt, Klaus J.: G.W.F. Hegel: Wissenschaft der Logik — Die Lehre vom
Wesen. Ein einfiihrender Kommentar. Paderborn 1997.

Schnédelbach, Herbert: Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik der Philo-
sophie. Frankfurt a. M. 1977.

Schneider, Hans Julius: Phantasie und Kalkiil. Uber die Polaritit von Hand-
lungen und Struktur in der Sprache. Frankfurt a. M. 1992.

Schneider, Hans Julius: Wittgenstein und die Grammatik. In: ders./Kro83, Mat-
thias (Hg.): Mit Sprache spielen. Die Ordnung und das Offene nach Witt-
genstein. Berlin 1999, S. 11-29.

Schubert, Alexander: Der Strukturgedanke in Hegels »Wissenschaft der Lo-
gik«. Konigstein 1985.

Searle, John R.: Reiterating the Differences. A reply to Derrida. In: Glyph.
Johns Hopkins textual Studies, 1977, Heft 1, S. 198-208.

Simon, Joseph: Philosophie und ihre Zeit. Bemerkungen zur Sprache, zur
Zeitlichkeit und zu Hegels Begriff der absoluten Idee. In: Scheer, Brigit-
te/Wohlfart, Giinter (Hg.): Dimensionen der Sprache in der Philosophie
des Deutschen Idealismus. Wiirzburg 1982, S. 11-39.

Simon, Joseph: Lebensformen. Uberginge und Abbriiche. In: Liittersfeld,
Wilhelm/Roser, Andreas (Hg.): Der Konflikt der Lebensformen in Witt-
gensteins Philosophie der Sprache. Frankfurt a. M. 1999, S. 190-212.

Sollers, Philippe: L’éciture et I’expérience des limites. Paris 1968.

Stamm, Marcelo: Konstellationsforschung — Ein Methodenprofil: Motive und
Perspektiven. In: Muslow, Martin/ders. (Hg.): Konstellationsforschung.
Frankfurt a. M. 2005, S. 31-73.

Staten, Henry: Wittgenstein and Derrida. Lincoln/London 1984.

Stekeler-Weithofer, Pirmin: Hegels Analytische Philosophie. Die Wissen-
schaft der Logik als kritische Theorie der Bedeutung. Paderborn u.a.
1992.

Stekeler-Weithofer, Pirmin: Philosophie des Selbstbewuftseins. Hegels Sys-
tem als Formanalyse von Wissen und Autonomie. Frankfurt a. M. 2005.

Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fiigung. Berlin 1987.

Taylor, Charles: Hegel. Frankfurt a. M. 1978.

Theunissen, Michael: Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen
Logik. Frankfurt a. M. 1980.

359

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIFFERENZ UND RAUM

Utz, Konrad: Absolute Methode? In: Koch, Anton Friedrich/Oberauer, Ale-
xander/ders. (Hg): Der Begriff als die Wahrheit. Zum Anspruch der He-
gelschen »Subjektiven Logik«. Paderborn 2003, S. 189-207.

Walker, Ralph C.S.: Regelbefolgen und Kohidrenztheorie der Wahrheit. In:
Birnbacher, Dieter/Burkhardt, Armin (Hg.): Sprachspiel und Methode.
Zum Stand der Wittgenstein-Diskussion. Berlin/New York 1985, S. 27-
46.

Welsch, Wolfgang: Vernunft. Die zeitgenossische Vernunftkritik und das
Konzept der transversalen Vernunft. Frankfurt a. M. 1996.

Welsch, Wolfgang: Hegel und die analytische Philosophie. In: Information
Philosophie, 2000, Nr. 1, S. 7-23.

Wheeler, Samuel: Deconstruction as Analytic Philosophy. Stanford 2000.

Wieland, Wolfgang: Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik. In: Horst-
mann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels.
Frankfurt a. M. 1978, S. 194-212.

Winch, Peter: Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhiltnis zur Philoso-
phie. Frankfurt a. M. 1966.

Wittgenstein, Ludwig: Vorlesungen 1930-1935. Hrsg. von Desmond Lee u.
Alice Ambrose, Frankfurt a. M. 1984.

Wittgenstein, Ludwig: Briefe. Briefwechsel mit B. Russell, G.E. Moore, J.M.
Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker. Hrsg.
von Brian F. McGuinness und Georg Henry v. Wright, Frankfurt a. M.
1980.

Wittgenstein, Ludwig: Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schriften. Hrsg.
von Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989.

Wittgenstein, Ludwig: Vorlesungen und Gespriiche iiber Asthetik, Psychoana-
lyse und religiosen Glauben. Hrsg. von Cyril Barrett, Frankfurt a. M.
2000.

Wohlfart, Giinter: Der spekulative Satz. Bemerkungen zum Begriff der Spe-
kulation bei Hegel. Berlin/New York 1981.

Wohlfart, Giinter: Uber Zeit und Ewigkeit in der Philosophie Hegels. In:
Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Bd. 13, 1980, S. 143-165.

Wolfle, Gerhard: Die Wesenslogik in Hegels Wissenschaft der Logik. Ver-
such einer Rekonstruktion und Kritik unter besonderer Berticksichtigung
der philosophischen Tradition. Stuttgart/Bad Cannstatt 1994.

Wood, David: The Deconstruction of Time. Atlantic Highlands (NJ) 1989.

360

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Weit mehr, als sich durch Verweise in Form von Fullnoten ausdriicken lief,
verdankt die Entstehung dieses Buches der einzigartigen und priagenden Be-
gegnung mit meinem akademischen Lehrer Prof. Dr. Gerhard Pasternack. Als
Betreuer meiner Dissertation, die im Februar 2007 an der Universitidt Bremen
eingereicht wurde und hier in einer leicht {iberarbeiteten Fassung abgedruckt
ist, hat er mir einmal mehr sein Vertrauen entgegengebracht und mir groft-
mogliche Freiheiten in der Ausfiihrung eingerdumt. Auch fiir die tiber die in-
haltliche Betreuung hinausgehende Unterstiitzung in allen universitdren An-
gelegenheiten mochte ich mich sehr herzlich bei ihm bedanken. Mein Dank
gilt ebenfalls Prof. Dr. Dagmar Borchers, die dem Projekt als zweite Gutach-
terin mit groem Interesse und Offenheit fiir die andere Sichtweise begegnet
ist.

Bei den Teilnehmerinnen und Teilnehmern des Bremer Doktorandenkol-
loquiums mochte ich mich fiir die langjahrige fruchtbare Diskussion und die
zahlreichen Einblicke in neue Gedankengebiete bedanken. Christian Lavagno
und Jorg Volbers haben Teile des Manuskriptes gelesen und mit hilfreichen
Kommentaren versehen; ihnen sei ebenso herzlich gedankt wie Christian
Kupke fiir die intensiven Gespriche und seine wertvollen Anregungen. Mein
besonderer Dank gilt Stephan Moebius, der das Projekt von der ersten Skizze
bis zu den Schlusskorrekturen begleitet hat und stets ein geduldiger Ratgeber
am Telefon war. Daniel Harders danke ich fiir seinen unerschiitterlichen Op-
timismus und den Halt, den er mir damit gegeben hat.

Nicht zuletzt sei der Zentralen Forschungsforderung der Universitit Bre-
men fiir die Gewdhrung eines groBziigigen Promotionsstipendiums sowie der
Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) fiir die Bewilligung einer Publika-
tionsbeihilfe gedankt.

Berlin, Oktober 2007

361

https://dol.org/10.14361/97838308408124 - am 14.02.2026, 14:19:48.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Iris Darmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und
kulturwissenschaftliche
Anndherungen

Dezember 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Emanuel Alloa,

Alice Lagaay (Hg.)

Nicht(s) sagen

Strategien der Sprachabwen-
dung im 20. Jahrhundert
Dezember 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,
ISBN: 978-3-89942-828-5

Martin Nonhoff (Hg.)
Diskurs - radikale
Demokratie - Hegemonie
Zum politischen Denken
von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe

Dezember 2007, 250 Seiten,
kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein
und Derrida

November 2007, 362 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Kiinstlerisches Handeln als
dsthetische Kommunikation
Oktober 2007, 258 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Fabian Goppelsroder
Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von

der literarischen zur
dichtenden Philosophie
Oktober 2007, 168 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Asthetik des
kulinarischen Geschmacks
September 2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,
ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski
Subjektivitit und Asthetik
Gegendiskurse zur Metaphysik
des Subjekts im dsthetischen
Denken bei Schlegel, Nietzsche
und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas
in der politischen Philosophie
Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Steffen K. Herrmann,
Sybille Kramer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik
sprachlicher Missachtung
Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie
und Dekonstruktion
Beitrdage zur politischen
Theorie im Anschluss
an Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Mairz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie
2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansatze zu einem
philosophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Stefan Blank
Verstindigung

und Versprechen
Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme

in Auseinandersetzung
mit Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)
no body is perfect
Baumafnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und
asthetische Aufrisse
2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.



https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839408124 - am 14.02.2026, 14:19:46.


https://doi.org/10.14361/9783839408124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Differenz und Raum
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung: Anfänge in Differenz
	a) Das Ende des Buches – Drei Szenen
	b) Gegenstrebige Fügungen

	ZUR LOGIK DER GRAMMATIK
	1. Modelle einer sprachimmanenten Bedeutungsgenese
	a) Begriff und Negation in der Dialektik
	b) Der Aufschub der différance in der allgemeinen Schrift
	c) Zur Logik der Elementarsätze

	2. Verschiebung der Frage nach dem Wesen
	a) Regelverwendung im Sprachspiel
	b) Von der Spur ohne Ursprung
	c) Das Wesen als Widerspruch

	3. Geschichte und fundamentale Zeitlichkeit
	a) Natürliche Zeit und die Erinnerung des Geistes
	b) Zeit als Gedächtnis praktischen Handelns
	c) Temporalisation und ultra-transzendentale Erfahrung


	DEN RAUM DENKEN
	4. Am Abgrund der Reflexionsphilosophie
	a) Zur Ana-Logik der Re-Markierung
	b) Spiegelungen ohne Vor-Bild
	c) Ur-Teilung und Spekulation

	5. Figuren des Raumes
	a) Die absolute Idee und der Kreis
	b) Zwischen Struktur und Genese: Chora
	c) Grammatischer Raum und Beispiel


	Perspektiven: Die dynamischen Ränder des Denkraumes
	a) Zur Möglichkeit eines Denkraumes der Differenzphilosophie
	b) Überwindung der empirisch-transzendentalen Doppelstruktur
	c) Das Erbe der Geschichte

	Literatur- und Siglenverzeichnis
	Danksagung

