
 

Gemeinschaft und Gesellschaft 

 
 

JUGENDBEWEGUNG UND GEMEINSCHAFTSENTHUSIASMUS 
 
Als Ferdinand Tönnies seine soziologische Grundlagenschrift Gemeinschaft und 
Gesellschaft 1887 veröffentlichte, war das Interesse in Deutschland bescheiden. 
Tönnies wurde international in soziologischen Fachkreisen diskutiert, doch in 
Deutschland machte ihn erst der Gemeinschaftsenthusiasmus der Weimarer Re-
publik einem breiten Publikum bekannt. Dann jedoch, in den 1920er Jahren, 
stieg er zu einer der bedeutendsten Figuren der deutschen Soziologie auf und der 
begrifflich von ihm inaugurierte Gegensatz zwischen Gemeinschaft und Gesell-
schaft erlangte eine überraschende Popularität.1 

In der Zeit nach 1918 war die Gesellschaft in Deutschland gespaltener denn 
je. Die Niederschlagung der Revolution der Arbeiter und Kommunisten hatte bei 
vielen die Hoffnungen auf soziale Verbesserungen zerstört und das Vertrauen in 
die neue Republik schon vor deren Gründung geschwächt. Die Kritik der Linken 
an der neuen Weimarer Koalitions-Regierung war vehement. Unruhen, Streiks 
und Kämpfe zwischen Kommunisten/Sozialisten und rechten Freikorps prägten 
das politische Leben. Die Weimarer Republik sah sich von links und rechts ve-
hementer Kritik ausgesetzt. Die Rede vom „Versailler Schmachfrieden“, die 
„Dolchstoßlegende“ und die Aufstände der Freikorps schwächten die labile De-
mokratie und brachten ihr den Spitznamen „Demokratie ohne Demokraten“ ein. 
Trotz der politischen Krisen und Spannungen blühte in der Anfangszeit der 
Weimarer Republik das kulturelle und intellektuelle Leben und die Koalitionäre 
der ersten Weimarer Regierung setzten Hoffnung auf einen politischen Auf-
schwung. Zwischen den Fronten und zunächst jenseits der politischen Grenzen 
verortet, waren die 1920er die Hochzeit der Jugend- und Wandervogelbewegung 
und des Gemeinschaftsenthusiasmus. Für ihre Anhänger war es Jahre des Auf-
bruchs und des Strebens nach Freiheit und Gemeinschaft. 

                                                             
1  Käsler 2006, Klassiker der modernen Soziologie, S. 120f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Jugendbewegung und ihre Hinwendung zu Gemeinschaft und Natur sind 
spezifisch deutsche bzw. österreichische Phänomene. Die Geburtsstunde der Ju-
gendbewegung wird durch die Gründung des Wandervogels in Berlin-Steglitz im 
Jahr 1901 markiert. Da es sich um eine lose Bewegung, nicht um eine Institution 
oder einen einzelnen Verein handelte, existieren keine allgemeinen Zahlen über 
Mitglieder oder eindeutige Angaben über Gründungszeit und Ziele, doch die Ju-
gendbewegung verbreitete sich rasch in ganz Deutschland. Dabei hat der Wan-
dervogel, die erste und lange Zeit die mitgliederstärkste Gruppe, eine besondere 
Bedeutung. Er hatte 1912 25000 Mitglieder, war naturromantisch und volkstüm-
lich geprägt und die Aktivitäten der Mitglieder bestanden neben dem Wandern 
vor allem aus Lieder-, Tanz- und Lagerfeuerabenden. Grundlage der Jugendbe-
wegung war die Ablehnung der Großstadt, von Konventionen, Parteipolitik, Ma-
terialismus und Individualismus. Rebelliert wurde gegen die Enge des traditio-
nellen Lebens und gegen die Erziehungsideale aus dem Kaiserreich. In den Pro-
grammen wurde sich auf Prinzipien wie Jugend, Natur, Gemeinschaftsgeist, 
Abenteuer, Sonne, Volk und Freiheit bezogen. Die jugendbewegten Ideale waren 
geprägt von Rousseauistischer Naturromantik, Homoerotik, Männeridylle sowie 
vom Führerprinzip.2 Die Bewegung war eng mit Volksschul- und Reformpäda-
gogik, Freiland- und Freikörperkultur, der Agrarromantik und dem Heimatschutz 
verbunden. 

Die Jugendbewegung verstand sich selbst als unpolitisch, obwohl eine Affi-
nität zu konservativen Heimat-, Volks- und Bauernidealen und eine rechts-
nationalistische Verwurzelung nicht zu übersehen war.3 Kontakte zu völkischen, 
antisemitischen und rassistischen Organisationen waren zahlreich und es wurden 
beispielsweise schon in den 1910er Jahren Diskussionen über das Für und Wider 
einer Aufnahme von jüdischen Mitgliedern geführt.4 Besonders die Eugeniker 
waren von der Jugendbewegung mit ihren Idealen der Gemeinschaftlichkeit, der 
körperlichen Ertüchtigung, dem Anti-Alkoholismus, dem Vegetarismus und der 
Naturverbundenheit angetan.5 Die Nähe der beiden Bewegungen wird an der 
Rede Ernst Keils beim Jugendtag auf dem Hohen Meißner 1913 deutlich:  
                                                             
2  Der Wandervogelführer und Protagonist der Bewegung Hans Blüher pries Eros als 

wichtigste Triebkraft der Männerbünde. Vgl. Blüher 1912, Wandervogel. Geschichte 

einer Jugendbewegung. Bd. 2, S. 110f.   

3  Laqueur 1978, Die deutsche Jugendbewegung, S. 90f. 

4  Die österreichische Sektion des Wandervogels führte 1913 einen Arierparagraphen 

ein. In Deutschland blieb diese Frage den Ortsgruppen überlassen, die sich bis auf 

wenige Ausnahmen gegen die Geselligkeit und das Wandern mit „Volksfremden“ ent-

schieden. Vgl. Mosse 1998, The Crisis of German Ideology, S. 181. 

5  Vgl. Mosse 1998, The Crisis of German Ideology, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 195 

 

„Wir wollen eine hellhäutige und scharfhörige, eine aufrechte und willensstarke, eine ta-

tenfrohe und wehrhafte Jugend heranwachsen sehen. [...] Eine Jugend, die vor allem von 

dem unerschütterlichen Glauben an die Zukunft des Deutschtums erfüllt ist.“6 

 
1914 erfasste die Kriegsbegeisterung die Jugendbewegung. Zu Tausenden mel-
deten sich die Jugendlichen freiwillig für das kriegerische „Abenteuer“. Mit dem 
Krieg zerfiel der Zusammenhalt, nach 1918 begründete er sich jedoch neu und 
wuchs an. In den 1920er Jahre, bezüglich der Mitgliederzahlen und der öffentli-
chen Wahrnehmung die Hochzeit der Jugendbewegung, rückten viele Verbände 
offiziell nach rechts. Der deutschnationale Flügel, die Artamanen, der die Erneu-
erung der Rasse durch eine Kombination aus Gemeinschaft, Blut, Boden und 
Sonne pries, gewann an Einfluss. Der Artamanenenbund, vom Rassenhygieniker 
Willibald Hentschel ins Leben gerufen, hatte zwischen 1923 und 1934 30000 
Mitglieder (zu ihnen zählten auch der spätere Reichsbauernführer Darré, der 
Kommandant von Auschwitz Rudolf Höß und Heinrich Himmler).7  

 
 

FERDINAND TÖNNIES 
 

Die Jugendbewegung verband Gemeinschaft und Naturverbundenheit mit dem 
Bild einer ursprünglichen Einheit vor der gesellschaftlichen und zivilisatori-
schen Überformung. Mit seiner Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Ge-
sellschaft gelang es Tönnies wiederum, die Sehnsucht der Jugend zu kanalisie-
ren. Gemeinschaft wurde zum Leitmotiv und Tönnies ungeachtet seiner eigenen 
Intentionen zum Paten der Bewegung. Obgleich er dem Gegensatzpaar Ge-
meinschaft/Gesellschaft den Status einer reinen Begriffskonstruktion zuschrieb 
und wiederholt erklärte der unvereinbare Dualismus sei ein theoretischer Ideal-
typus, etablierte sich Gesellschaft von Tönnies ausgehend auch in der öffentli-
chen Wahrnehmung als antithetischer Gegenbegriff zur Gemeinschaft. Wäh-
rend Gesellschaft in politischen Debatten zu einem Verfallsbegriff wurde, 
avancierte Gemeinschaft – weit über den Wirkungskreis der Jugendbewegung 
hinaus – zu einem normativen Kampfbegriff, der der gesellschaftlichen Realität 
vollständig und inkompatibel entgegengesetzt zu sein schien.8 

                                                             
6  Keil 1913/14, Völkische Aufgaben der deutschen Jugend. Ein Nachwort zum freideut-

schen Jugendtag. S. 184. 

7  Vgl. Kindt 1974, Die deutsche Jugendbewegung 1920 bis 1933, Seite 909f. 

8  Auch Eugenik und Rassentheorien nahmen die Totalopposition von Gesellschaft und 

Gemeinschaft in ihre Theorie auf. Tönnies’ Gemeinschaftsbegriff wurde mit dem der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Wie schon Rousseau schaffte es auch Tönnies mit seiner Theorie ein vorgeblich 
rückwärtsgewandtes Konzept auszuarbeiten, das als regulatives Ideal ein Ver-
sprechen für die Zukunft bereithielt und sich in einer unauflösbaren Spannung 
zwischen Verlust und Versprechen ansiedelte. Der Soziologe Helmuth Plessner, 
Tönnies schärfster Kritiker, nannte die Gemeinschaft nicht nur das Idol des be-
ginnenden 20. Jahrhunderts, er bemühte sich auch, den Reiz Tönnies’ auf die Ju-
gend zu erklären: Zentral sei die vorgebliche Radikalität des Gegensatzes und 
der vom romantischen Gemeinschaftsdenken ausgehende, erlösungstheoretische 
Erneuerungsgedanke. Er fasst beide unter dem Begriff des sozialen Radikalismus 
zusammen. 

 
„Die Jugendbewegung wuchs aus dem Protest gegen die Großstadt und Degenerationside-

ale, gegen Versnobtheit und Müdigkeitspathos. Und der Wald allein tut es nicht. Wenn sie 

eine Bewegung der Erneuerung und nicht bloß der Asphaltfeindschaft sein wollte, musste 

sie Ideen haben. Ihre Idee war: Los von der Zivilisation, empor zur Gemeinschaft.“9 

 
Tönnies selber stand dem Erfolg seiner Schrift zeitlebens kritisch gegenüber. 
Schon in der Vorrede zur ersten Auflage warnte er seine Leser vor falschen 
Nutzanwendungen und betonte den Charakter seiner Grundbegriffe als Idealty-
pen jenseits der empirischen Wirklichkeit. Die Jugendbewegung begrüßte er 
grundsätzlich, doch die Adaption seiner Leitbegriffe wertete er als gefährliche 
Enteignung. Trotz seiner Naturromantik und seines aus heutiger Sicht konserva-
tiv geprägten Weltbildes stand Tönnies, wie in der Rezeption heute vielfach 
übersehen wird, nicht nur in der naturrechtlichen Tradition von Hobbes, er war 
auch Kommunist bzw. linker Sozialdemokrat und sozial in der Arbeiterbewe-
                                                                                                                                  

Rasse kurzgeschlossen. Ideengeber für die rassistische Lesart von Tönnies waren u.a. 

der Rassenhygieniker Ploetz, der um eine Verknüpfung von Soziologie und Eugenik 

bemüht war. Soziologen wie Werner Sombart arbeiteten den Gegensatz in Richtung 

einer rassischen Determination aus (Gemeinschaft = Deutsche, Gesellschaft = Juden) 

Sombart 1911, Die Juden und das Wirtschaftsleben. U.a. Troeltsch 1966, Deutscher 

Geist und Westeuropa, In der Philosophie wurde über eine vermeintliche Notwendig-

keit debattiert, den philosophischen Gemeinschaftsbegriff auf der Grundlage einer 

Verbindung von Tönnies und der Rassenforschung neu auszurichten. Vgl. Tagungs-

band der Deutschen Philosophischen Gesellschaft (1928 in Leipzig) zum Thema Phi-

losophie der Gemeinschaft (Hg. Krueger). Darin vor allem: Freyer, Gemeinschaft und 

Volk. Eibl, Aussprache über Gemeinschaft und Volk. Stapel, Volk und Staat. Sekun-

därtexte zu diesem Thema: Tilitzki 2002, Die deutsche Universitätsphilosophie in der 

Weimarer Republik und im dritten Reich. Dumont 1991, Individualismus, S. 144-159. 

9  Plessner 2002, Grenzen der Gemeinschaft. S. 37. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 197 

 

gung verankert. Sein Hauptwerk widmet sich in weiten Teilen einer Kritik der 
modernen kapitalistischen Gesellschaft und argumentiert ausgehend von marxis-
tischen Terminologien. Der nationalsozialistischen Bewegung, die Tönnies zu-
nächst zu integrierten versuchte, stand er ablehnend gegenüber. Aus diesem 
Grund trat er 1930 demonstrativ in die SPD ein. Durch seine Weigerung sich der 
NSDAP anzuschließen, verlor er 1933 seine Lehrbefugnis und wurde vom NS-
Regime im Rahmen des „Berufsbeamtengesetzes“ unter Streichung seiner Eme-
ritiertenbezüge aus dem Beamtenstand entlassen.10 

Soziologen, Rassisten, neue Romantiker, Jugendbewegung und Philosophie, 
sie alle bezogen sich auf Tönnies und den von ihm etablierten Gegensatz, doch 
nur wenige haben sich mit seiner Schrift auseinandergesetzt. Es scheint, als hät-
ten nur wenige Tönnies’ Buch über die ersten Seiten hinaus gelesen, denn die 
inhaltlichen Rezeptionen beschränken sich größtenteils auf die Entgegensetzung 
von Gemeinschaft bzw. Wesenwillen und Gesellschaft bzw. Willkür/Kürwillen. 
Eine Opposition, die eine inhaltlich nur wenig modifizierte Neuerung des Ge-
gensatzes zwischen Schein und Sein darstellt, eine diffus begründete Gegner-
schaft formell fixierte und im Rahmen einer soziologischen Grundlagenanalyse 
Allgemeingültigkeit und Evidenz versprach: 

 
„Gemeinschaft ist das dauernde und echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein vorüber-

gehendes und scheinbares. Und dem ist es gemäß, dass Gemeinschaft selber als ein leben-

diger Organismus, Gesellschaft als ein mechanisches Aggregat und Artefakt verstanden 

werden soll.“11 

 
 

TÖNNIES’ UMKEHR DER HOBBES’SCHEN THEORIE 
 
Tönnies’ Denken war von Hobbes geprägt, sein theoretisches Grundverständnis 
ist ihm gleichwohl entgegensetzt. Tönnies wollte keinesfalls eine sozialkonstruk-
tivistische Theorie auf geometrisch-mathematischer Grundlage entwickeln, denn 
sein Ausgangspunkt war eine sozialpessimistische, zivilisations- und moderni-
tätskritische Weltsicht, die die Entwicklung der modernen Gesellschaft, die Her-
ausbildung des Kapitalismus und das rasante Wachstum der Großstädte als tragi-
schen Verlust natürlicher Verbindungen und als individualisierende Entfrem-
dung des Menschen von seinen Ursprüngen begriff. Wie seine Soziologenkolle-
gen Simmel, Sombart (und zum Teil auch Max Weber) betrachtete er die Mo-

                                                             
10  Käsler 2006, Klassiker der modernen Soziologie, S. 115f. 

11  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

derne als etwas, das den Menschen aus seiner Unmittelbarkeit herausgerissen 
habe, ihn zwinge abstrakte und vermittelte Rollen einzunehmen und von sich 
selbst zu abstrahieren.12 

Tönnies wollte systematisch und wissenschaftlich genau das erfassen, was in 
Hobbes’ Begrifflichkeiten und mit der Hobbes’schen Methode nicht gedacht 
werden konnte.13 Doch ergänzt er Hobbes’ Denkräume nicht, er kehrt sie um. 
Tönnies lehnt die moderne Gesellschaft an Hobbes’ Begriff des Staates an und 
beschreibt sie als künstliche, antisolidarische und zweckrationale Verbindung 
individualisierten Lebens. Gleichzeitig bezieht er sich mit dieser Lesart der Ge-
sellschaft auf Hobbes’ Theorie des Naturzustands. Anders als Hobbes bezeichnet 
Tönnies aber nicht den Vorläufer der Gesellschaft als Naturzustand (bei Tönnies 
die Gemeinschaft), sondern die Gesellschaft. Die Gesellschaft, der Hobbes’sche 
Leviathan, erscheint bei Tönnies als Staat und Naturzustand zugleich. Er begreift 
Gesellschaft als fortgesetzten Naturzustand in vertraglich geregelter und konven-
tionalisierter Form. Tönnies geht (wie Hobbes) davon aus, dass der Naturzustand 
im Gesellschaftszustand fortexistiert, so dass der Krieg aller gegen alle in der 
Gesellschaft nicht aufhört. Während Hobbes diese Fortexistenz als im Imaginä-
ren sich fortschreibende Potenz versteht, begreift Tönnies die moderne Gesell-
schaft konkret als naturzustandlichen Krieg aller gegen alle. Er nimmt an, dass 
die Menschen in der modernen Gesellschaft nebeneinander leben, dort aber nicht 
verbunden, sondern wesentlich getrennt sind. Die Vereinzelung kreiere eine pa-
radoxe Form der Verbindung gerade durch den Zustand der Spannung, der den 
Einzelnen mit anderen Einzelnen verbindet. 

 
„Folglich finden hier auch keine Tätigkeiten statt, welche aus einer a priori und notwendi-

ger Weise vorhandenen Einheit abgeleitet werden können, [...] sondern hier ist ein Jeder 

für sich alleine, und im Zustande der Spannung gegen alle Übrigen. Die Gebiete ihrer Tä-

tigkeit und ihrer Macht sind mit Schärfe gegeneinander abgegrenzt, so dass Jeder dem 

Anderen Berührungen und Eintritt verwehrt, [...] Solche negative Haltung ist das normale 

und immer zu Grunde liegende Verhältnis dieser Macht-Subjekte gegeneinander und be-

zeichnet die Gesellschaft im Zustande der Ruhe.“14 

 
Tönnies’ Argumentation ist kompliziert, da sie mit Hobbes’ Begriffen argumen-
tiert, diese aber nicht in Hobbes Sinne verwendet: Tönnies denkt den Krieg aller 
                                                             
12  Im Gegensatz zu seinem Kollegen Werner Sombart hatte Tönnies jedoch nie eine der-

artig eindeutige Affinität zu Rassentheorien und seine Kapitalismuskritik war zumin-

dest vordergründig nie antisemitisch. 

13  Bickel 1990, Gemeinschaft als kritischer Begriff bei Tönnies, S. 27. 

14  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 199 

 

gegen alle in Form einer Art gesellschaftlichen Naturzustands (für Hobbes ein 
Widerspruch an sich) im kriegerisch-kapitalistischen Konkurrenzverhältnis der 
modernen Gesellschaft verwirklicht. Gleichzeitig stützt er seine Analyse auf eine 
vermeintlich der Gesellschaft (und dem naturzustandlichen Krieg aller gegen al-
le) vorausgehende, natürlich gemeinschaftliche Beziehung (Wiederum eine Vor-
stellung, die Hobbes’ und seiner Idee einer ursprünglichen Separation wider-
spricht). Tönnies historisiert Hobbes theoretisch-formale Entgegensetzung und 
erklärt, das gegenwärtige Zeitalter der Gesellschaft sei auf ein Zeitalter der Ge-
meinschaft gefolgt. Während diese Gemeinschaft vor der Gesellschaft mit dem 
Attribut natürlich beschrieben wird, verortet er den kriegerischen Naturzustand, 
der bei Hobbes dem Gesellschaftszustand vorangeht, in der Gesellschaft. 

Tönnies’ Begriff der Gemeinschaft kann nur mithilfe einer zweiten Theorie 

des Naturzustands verstanden werden. Eine natürliche Gemeinschaft, die der 
modernen, kriegerisch-naturzustandlichen Gesellschaft vorauszugehen scheint, 
wird bei Tönnies zu einer Art zweitem Naturzustand verklärt. Dieser zweite, 
gemeinschaftliche Naturzustand, ähnelt nicht Hobbes’, sondern Rousseaus Na-
turzustandskonzept und dessen Idee eines Goldenen Zeitalters. Analog zum 
Goldene Zeitalter stellt Tönnies die Zeit der Gemeinschaft als eine dar, in der die 
Menschen ursprünglich, harmonisch und in unvermittelter Weise verbunden wa-
ren. Tönnies kehrt Hobbes’ Theorie quasi um, lokalisiert den negativen Naturzu-
stand in der Gesellschaft und setzt ihn mit dem Vertrag gleich, der bei Hobbes 
das Ende des Krieges symbolisiert. Durch diese inhaltliche Verkehrung enteignet 
Tönnies Hobbes und durch seine Vorstellung einer natürlich-harmonisch-
gemeinschaftlichen Seins-Weise verdoppelt er den Naturzustand. 

Tönnies’ Theorie ist durch eine Unklarheit hinsichtlich der Frage des Ur-
sprungs gekennzeichnet, die durch die Bezugnahme auf Hobbes nicht verringert 
wird, eine Unklarheit, die ihn mit Rousseau und dessen ambivalenter Begrün-
dungsarchitektur verbindet. Ihr entspricht es, dass Tönnies seinen Dualismus, 
obgleich er betont, es handele sich um einen Systemgegensatz aus dem Feld der 
reinen Soziologie, wiederholt mit empirischen Beobachtungen und gegenwärti-
gen sozialen Verhältnissen zu untermauern versucht. Sein Schwanken zwischen 
Theorie, Empirie, Historie und Utopie offenbart die unsichere Beschaffenheit 
seiner Begrifflichkeiten, die Schwächen der Theorie und zugleich die fortgesetz-
te Virulenz des gemeinschaftlichen Begründungskonflikts. Tönnies’ Gemein-
schaftsbegriff ist sehnsüchtiges Ideal, theoretischer Normalbegriff, historische 
Vergangenheit und antithetischer Gegenbegriff. Vor ihm muss die Gegenwart 
sich rechtfertigen, denn erst vor ihrem Hintergrund erscheint sie als mangel- und 
scheinhaft, als Degeneration und schlussendlich als Betrug an einer gemein-
schaftlichen Eigentlichkeit. Die Gemeinschaft kann nur im Gegensatz zur Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

sellschaft positiv definiert werden, mehr noch, sie bestimmt sich ausgehend von 
ihrem eigenen Verlust, der an die Verneinung der Gesellschaft gekoppelt ist. 
Doch die Eigentlichkeit der Gemeinschaft liegt nicht in der Vergangenheit, sie 
ist nie sie selbst gewesen, ihr vorpolitischer Seinsmodus ist nur ausgehend von 
der politischen Wirklichkeit zu verstehen, gegen die sie ausgespielt wird. 

Auffällig ist in dieser Hinsicht der undialektische Charakter der Tönnies’schen 
Soziologie, der eine Vermittlung des Gegensatzes theoretisch ausschließt, so dass 
die empirischen Mischformen zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft immer au-
ßerhalb des eigentlichen Wirkungsradius der Theorie angesiedelt bleiben.15 Der 
Gegensatz ist nur als substantieller Dualismus zwischen zwei vollständigen Ganz-
heiten zu denken und nicht vom Begriff der positiven Identität zu lösen. Dieses 
Verharren in einem strengen und hierarchischen Dualismus, in dem die Begriffe 
nicht gleichwertig und austauschbar sein können, ist einer der Hauptkritikpunkte 
Plessners.16 

 
 

NATURALISIERUNGEN 
 
Im Kontext einer Theorie des Politischen Imaginären ist es nicht die Frage, ob 
Tönnies es intendierte, einen Dualismus zu etablieren, mit dessen Hilfe die Ge-
meinschaft zum Sinnbild einer vorpolitischen Alternative und zu einem regulati-
ven Sehnsuchtsbegriff erhoben werden konnte. Tönnies hat dies verneint und 
trotz seiner leidenschaftlichen Plädoyers für die Gemeinschaft und seiner Kritik 
an der kapitalistischen Gesellschaft betont er, dass die Gesellschaft nicht prinzi-
piell schlecht sei.17 Dennoch ist Tönnies nicht der unverstandene Denker, der 
gegen seine eigene Rezeption in Schutz genommen werden muss. Tönnies’ 
Werk ist, wie Karl-Siegbert Rehberg anmerkt, voller unreflektierter Naturalis-
men. Es ist geprägt von einer inflationären Benutzung des Wortes natürlich und 
einer Essentialisierung des Sozialen. Rehberg bezeichnet den Substantialismus 
von Tönnies’ Kategorien als tragisches Selbstmissverständnis, das nicht zuletzt 
dessen unentschiedene Haltung zum Biologismus und zu den Rassentheorien er-
klärt.18 

                                                             
15  Vgl. Rehberg 1993, Gemeinschaft und Gesellschaft – Tönnies und wir, S. 28.  

16  Vgl. Plessner 2002, Grenzen der Gemeinschaft, S. 14. 

17  Diese Formulierungen benützt er vor allem dann, wenn er die Gesellschaft als männ-

lich-öffentlich kodiertes Prinzip der Lebenswelt beschreibt. Vgl. Tönnies 1887, Ge-

meinschaft und Gesellschaft, S. 167f. 

18  Vgl. Rehberg 1993, Gemeinschaft und Gesellschaft – Tönnies und wir, S. 35f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 201 

 

Mit seinem Artikel zum Gegensatz zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 
für Vierkants Handbuch der Soziologie hat Tönnies gezeigt, dass er den imagi-
nären Charakter der Gemeinschaft durchaus denken kann. Er führt hier den Be-
griff der sozialen Wesenheit in die Soziologie ein, um zu konstatieren, dass sel-
bige ausschließlich Erzeugnisse menschlichen Denkens und nur für dieses vor-
handen seien. Er erklärt: 

 
„Die Art des Daseins dieser sozialen Dinge oder Personen ist nicht verschieden vom Da-

sein der Götter, die von verbundenen Menschen vorgestellt und gedacht, auch gebildet 

werden, [...] um verehrt zu werden. [...] Sie [die sozialen Wesenheiten J.S.] können bei 

klarer Erkenntnis ihrer imaginären Beschaffenheit gewollt und gedacht werden als Subjek-

te eines gemeinsamen Wollens und Wirkens.“19 

 
Soziale Wesenheiten sind also auf gemeinsames Wollen zurückzuführen. Tönnies 
unterscheidet diesbezüglich den Wesen- vom Kürwillen bzw. von der Willkür. 
Die beiden Willensformen sind Grundlage für den Gegensatz zwischen Gemein-
schaft und Gesellschaft. Ungeachtet seiner kritischen Worte zur Beschaffenheit 
sozialer Wesenheiten, naturalisiert Tönnies auch hier seine Kategorien mithilfe 
der ihnen zugrundeliegenden Willenstypen. Den Wesenwillen bestimmt er als na-
türlichen, bejahenden, der Bewegung und dem Schaffen immanenten, organi-
schen, künstlerischen, einheitlichen Gemeinschaftswillen. Er sei ein aus sich 
selbst schöpfender Geist, der sich gestaltend neue Formen annehme. Der Wesen-
wille gewährleiste objektive Freiheit und individuelle Wahrheit, die Einheit des 
Organismus und ein unmittelbares Wachstum angeborener Eigenschaften. Er leite 
sich ab aus der Einheit des Blutes und der metaphysischen Verbundenheit der 
Leiber, die Grundformen der Gemeinschaft seien.20 Tönnies entwirft ein schwär-
merisches Bild einer ursprünglichen und (wenn auch nicht ausschließlich) auf rea-
ler Blutsverwandtschaft basierenden Verbundenheit, das seinem eigenen Postulat 
der imaginären Beschaffenheit entgegensteht. Er naturalisiert und biologisiert den 
Wesenwillen, um ihn dem Kürwillen (den er in der ersten Auflage noch Willkür 
nannte), gegenüberzustellen. Den willkürlichen Kürwillen begreift er als künstli-
ches, nachträgliches, individualisiertes, zweckrationales und äußerliches Instru-
ment der Gesellschaft. Er sei ausschließlich darauf ausgerichtet, die Natur auszu-
pressen, sie zu beherrschen und sie in Warenform zu verwandeln. Seine Arbeit sei 
abstrakt und raffend, seine Freiheit imaginär. Er basiere auf der Reduktion des 
                                                             
19  Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie. S. 184. 

20  Vgl. Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 100f, 150f, 167f und Tönnies 

1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziologie, S. 185f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Menschlichen auf dem abstrakten Begriff der Person und verdanke seine Existenz 
dem Vergessen ursprünglicher Einheit.21 

Es ist der entfremdungstheoretische Gegensatz Schein/Sein bzw. Natur/Kunst 
sowie der Unterschied zwischen der Sphäre des Abstrakt-Vermittelten und der 
des Konkret-Unmittelbaren, der sich in Tönnies’ Assoziationsketten fortschreibt. 
Unterdessen findet das imaginäre Element, in obigem Zitat noch auf alle sozialen 
Wesenheiten bezogen, seine Anwendung nur noch auf den gesellschaftlichen 
Kürwillen. Letztlich begreift Tönnies beide Elemente für sich als vollständige 
Ganzheiten. Beide Teile haben eine einheitliche und unabhängige Existenzweise 
und obgleich die Gesellschaft nur ein Vergessen der natürlichen Gemeinschaft-
lichkeit offenbare, sei auch sie in ihrem Seinsmodus nicht durch die Gemeinschaft 
bedingt. Es ist im Sinne dieser Vollständigkeit, dass Tönnies’ Unterscheidung 
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft nicht mit der zwischen Vernunft und 
Gefühl identisch ist. Der Wesenwillen bliebe defizitär, wäre ihm wissenschaftli-
ches Denken vollständig fremd. Tönnies ist romantischer Kommunist, kein kon-
servativer Verehrer des Mittelalters und einer vollends rückwärtsgewandten Na-
turromantik. Obgleich seine Charakterisierung des Wesenwillens als weiblich 
und des Kürwillens als männlich zunächst den Gegensatz von Gefühl und Ver-
stand suggeriert, integriert Tönnies die Vernunft in das Konzept des Wesenwil-
lens. Um Einheit zu gewährleisten und sie mit der Ablehnung des Abstrakten 
und seiner Rationalismuskritik zu verbinden, bedient er sich eines klassischen 
Mittels: Er spaltet die Vernunft in eine abstrakt-künstlich-mechanische und eine 
konkret-natürlich-organische Vernunft. Das Ideal der gemeinschaftlichen Ver-
nunft basiert auf der Vorstellung einer Symbiose zwischen Gefühl und Vernunft, 
in der das Wissen dem Wesen nicht gegenübersteht. Letztlich liege hier das 
übergeordnete Ziel der Vernunft. 

 
„Es handelt sich also nicht darum, dem vernunftlosen Willen dem vernünftigen entgegen-

zustellen, denn auch dem Wesenwillen gehört Vernunft, ja sie gestaltet sich in ihm zu ih-

rer Blüte als schaffendes und gestaltendes, kunsthaftes Wollen und Wirken, als Geist des 

Genies. [...] Wesenwille bedeutet nichts anderes als ein unmittelbares, also neben dem lei-

denschaftlichen auch das naive Wollen und Wirken; dagegen wird der Kürwille am meis-

ten durch die Bewusstheit charakterisiert. Ihm gehört das Machen im Gegensatz zum 

                                                             
21  Vgl. Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 100f, S. 125f, S. 140f und 

Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie, S. 185f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 203 

 

Schaffen, also eine mechanische Arbeit, wie unsere Sprache andeutet wenn wir vom Plä-

neschmieden, vom Intrigenanzetteln und Lügengewebe sprechen [...].“22 

 
Tönnies begreift soziale Realität als etwas von Menschen durch Willensakte ge-
schaffenes, so dass aus den zwei Formen des Willens zwei Arten sozialer Ver-
bundenheit entstehen. Vernunft strukturiert sie beide. Der Unterschied besteht 
der Beschaffenheit der Vernunft und in ihrem Verhältnis zur Welt. Die gesell-
schaftlich-bewusste Ratio ist willkürlich und nach außen gerichtet, während die 
organisch-gemeinschaftliche Vernunft in den Willen und das Wesen der Ge-
meinschaft integriert ist.23 

 
 

JENSEITS VON GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT 
 
Tönnies kanalisierte mit seiner Theorie nicht nur den Sozialpessimismus seiner 
Zeit, er entwarf eine soziologisch begründete Theorie, die mit dem präsenzmeta-
physischen Gedanken vom Verlust der eigentlichen Gegenwart und mit der 
Hoffnung auf ihre Wiedererlangung kokettierte. In seinem Geschichtsbild geht 
die Gemeinschaft der Gesellschaft nicht nur voraus, sie erhält sich in ihrem We-
sen durch die Trennung hindurch. „Die Theorie der Gemeinschaft geht solchen 
Bestimmungen gemäß von der vollkommenen Einheit menschlicher Willen als 
einem ursprünglichen oder natürlichen Zustande aus, welcher trotz der empiri-
schen Trennung und durch dieselbe hindurch, sich erhalte.“24 Dieses Prinzip der 
Hoffnung, das die Gemeinschaft auf die Zukunft orientiert, begründet Gérad 
Raulets These, dass die Gemeinschaft nicht nur ein modernes Element, sondern 
eines der privilegierten Ideologeme ist, auf das die Moderne zurückgreift, wenn 
sie sich selbst als in einer Krise befindlich wahrnimmt. Denn „das Bewusstsein 
modern zu sein, ist immer das Bewusstsein gewesen, eine Krise zu durchle-
ben“25, konstatiert Raulet und nennt die Imagination der Gemeinschaft ein Eli-
xier der Identitätskrise der Moderne. In dieser Funktion sei die Gemeinschaft 
nicht naiv und apolitisch. Ihre Dynamik schaffe es, Bauernhaus und Fabrik, An-
tirationalismus und Wissenschaftlichkeit, Blut, Natur und Wesen zu verknüpfen. 
Darin offenbare sich eine neue Qualität des Politischen, in der die Konzepte Be-

                                                             
22  Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie, S. 186. 

23  Vgl. Bickel 1990, Gemeinschaft als kritischer Begriff bei Tönnies, S. 18. 

24  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 9.  

25  Vgl. Raulet 1993, Die Modernität der „Gemeinschaft“, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wegung, Tat und Aufbruch aus dem (jugendlichen) Gemeinschaftsenthusiasmus 
und dem völkischen Denken adaptiert und Neuerungen apokalyptischer Unter-
gangsszenarien aufgerufen werden, die sich mit der Hoffnung auf bevorstehende 
blühende Zeiten im Namen der Gemeinschaft zusammenfügen. 

Eingangs hatte ich festgestellt, dass eine Positionierung für oder gegen die 
Gemeinschaft vermieden werden muss. Vor dem Hintergrund der Tönnies’schen 
Rezeptionsgeschichte wird die Bedeutung dieser Entscheidung deutlich, da sich 
für oder gegen Gemeinschaft zu positionieren, impliziert, den Tönnies’schen 
Gegensatz in der einen oder anderen Weise als Realopposition zu akzeptieren. 
Die Reduktion des Dualismus auf eine begriffliche Dimension im Rahmen einer 
allgemeinen Soziologie kann nicht davor schützen, dichotomisierenden Argu-
mentationsweisen zu folgen. Selbst in einer Theorie der Gemeinschaft jenseits 
von Essentialisierungen und Naturalisierungen könnten sich Implikationen ro-
mantisch-naturalisierender Gemeinschaftssehnsucht fortschreiben, z.B. durch die 
implizite Übernahme der Assoziationskette gemeinschaftlich, ursprünglich, un-
mittelbar und konkret bzw. gesellschaftlich, nachträglich, vermittelt und abstrakt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193 - am 14.02.2026, 14:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

