
Zusammengefasst 

In der Phänomenologie des Geistes endet die Antigone-Interpretation in einem 
Widerspruch: Es ist der Widerspruch zwischen Tragik und Tragödie. Während 
ich für die Tragödie als Tragödie Hegels dialektische Lesart interessant und zu-
treffend, wenn auch nicht weitreichend genug in Bezug auf die ästhetische 
Wirkung, die die Tragödie hat, finde, weise ich sie auf der Ebene der Tragik zu-
rück. Antigone als Figur im Stück kann mit Hegel als über sich hinaus weisend 
verstanden werden. Im Gegensatz zu Kreon, von dem Hegel sagt, dass er hinter 
der Antigone zurückbleibt, kann Antigone den für Hegel entscheidenden Satz 
sagen: »weil wir leiden, anerkennen wir, daß wir gefehlt.« (III, 348) Damit ver-
weist sie auf eine in der Zukunft mögliche Versöhnung. Hegel sieht in der 
Antigone eine Figur, die über sich selbst erkennt, dass sie Teil des Falschen ist, 
das ihr Schaden zufügt. Damit erkennt sie ihr Verbrechen als Verbrechen an. Ihr 
Leiden und ihre Klage sind damit nicht nur eine Anklage des Sinnlosen, sondern 
öffnen eine Perspektive. Antigone ist für Hegel eine Übergangsfigur zwischen 
zwei unterschiedlichen Begriffen von Subjektivität: Sie wird vom substantiellen 
Individuum geöffnet hin zur Rechtsperson.  
 Diese dialektische Perspektive hat ihre Berechtigung in Bezug auf die Zu-
schauer: Antigone kann nur von außen als Übergangsfigur wahrgenommen wer-
den, denn nur von außen, von den Unbeteiligten, wird ihre Geschichte als Teil 
einer Fortschrittsgeschichte verstanden. Eine Beschränkung auf diese Perspekti-
ve spart jedoch eine spezifische Leistung der Kunst aus. Denn sie lässt einen 
wichtigen Aspekt außer Acht: die antidialektische oder individuelle Perspektive. 
Hier geht es nicht um die Außenperspektive, die der Zuschauer im kalten Spiel 
der Vernunftvermögen einnimmt, sondern um die Innenperspektive: hier geht es 
um Antigone als Individuum. Diese Sichtweise habe ich in den Abschnitten her-
ausgearbeitet, die ich als meine Lektüre der Antigone der Lektüre Hegels ent-
gegenstelle. Gleichzeitig denke ich aber, dass sich Hegels eigene Interpretation 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch nicht in der dialektischen erschöpft. Denn diese Perspektive ist in der Phä-
nomenologie nicht die einzige, die Hegel zur Antigone einnimmt.  
 Denn die Interpretation, Antigone anerkenne ihr Leid als gerechtfertigt, greift 
zu kurz: Auch wenn Antigone ahnt, dass sie ein Verbrechen begangen hat, zieht 
sie die Möglichkeit einer Versöhnung im Stück selbst nicht im Mindesten in Be-
tracht: ihr wird zwar erschreckend deutlich, dass ihre Welt keinen Bestand mehr 
hat, sie hat aber keine Hoffnung auf eine bessere. Antigone ahnt im Stück, dass 
sie sich schuldig gemacht hat, weil sie ahnt, dass auch Kreons Anspruch berech-
tigt sein könnte. In ihr rumort ein ungutes Gefühl, das sie aber nicht reflektiert, 
sondern das sie verschreckt. Ihre Gewissheit, richtig gehandelt zu haben, wird 
durch dieses unterschwellige ungute Gefühl herabgesetzt zur Gesinnung: Anti-
gone weiß nicht mehr, ob sie richtig gehandelt hat, obwohl sie der festen 
Überzeugung ist, richtig gehandelt zu haben. Antigone ist eine Figur der höchs-
ten Verwirrung, in ihr wird eines auf exzellente Weise deutlich: die Panik, die 
einen Menschen erfasst, wenn er plötzlich die Welt nicht mehr versteht. Antigo-
ne hat keine Hoffnung auf eine Besserung. Sie gesteht sich und der sie umgeben-
den Gemeinschaft auch nicht ein, dass Kreon Recht haben könnte. Alles bleibt 
eine bloße Ahnung, alles bleibt Verirrung. Deshalb kann Antigone auch bis zu-
letzt auf ihrer Position beharren: Ihr Leiden, ihre Klage sind eine Anklage gegen 
Kreon und gegen die plötzlich unverständlich gewordene Welt. Diese Anklage 
gipfelt in Antigones Tod: Sie lernt aus ihrem Leiden nichts. Was bleibt, ist das 
bloße Leid. Was bleibt, ist der Tod.  
 Tod und Leid sind der Schlusspunkt in Antigones Leben: Aufhebung des 
Leidens und Versöhnung finden hier nicht statt und haben keine Geltung. Für 
Antigone als Individuum ist das Leiden keine Fortschrittsgeschichte. Für Anti-
gone als Individuum ist das Leiden das Letzte. Obwohl in Hegels früher Inter-
pretation die dialektische Perspektive im Mittelpunkt steht, berücksichtigt sie 
immer wieder auch die antidialektische Sichtweise: Antigones Leiden, so scheint 
durch, ist ungerecht, weil es unverschuldet ist. Dem Individuum Antigone wird 
so, wenn auch nur ein kleiner, aber ein Tribut gezollt: ihr Tod hat immerhin et-
was verändert, hat eine Gesellschaft, die Individuen solches Leid zufügt, mit sich 
in den Abgrund gerissen, damit auf ihren Trümmern eine andere Gesellschaft, in 
der dem Individuum Recht geschieht, entstehen kann. Antigones Leiden be-
kommt eine Anerkennung: weil diese eine litt, muss alles anders werden.   
 Die Erfahrung dieses Leidens ist Teil der ästhetischen Erfahrung: Der Zu-
schauer erlebt in der Betrachtung der Antigone nicht nur den Übergang vom 
substantiellen Individuum, das durch das Leid, das ihm geschieht, gewahr wird, 
dass es Teil des Falschen ist und so den Weg öffnet hin zur Rechtsperson, son-
dern er erlebt auch die schreckliche Gegenwärtigkeit des Leidens, die trotz der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 231

Möglichkeit, aus ihm zu lernen, immer endgültig, bedrückend und unversöhnlich 
stehen bleibt. In der intuitiven Erkenntnis versteht der Zuschauende intuitiv, was 
Leiden für Antigone bedeutet: so gewinnt er eine Erkenntnis, die nicht sprach-
lich kommuniziert ist, sondern die er in der Beobachtung von Antigone, beim 
Im-Zuschauerraum-Sitzen, selbst am eigenen Leib erfährt. Die individuelle anti-
dialektische Perspektive und die dialektische Perspektive stehen in der ästhe-
tischen Erfahrung nebeneinander, das ist das Spezifische an der ästhetischen Er-
fahrung: sie ermöglicht es uns, zwei entgegengesetzte Perspektiven einzunehmen 
und in ihrer Unvereinbarkeit beide als zutreffend und erkenntnisreich zu bewer-
ten. Die Fähigkeit zur intuitiven Erkenntnis wertet Hegel jedoch ab. Damit geht 
eine wichtige Seite, die zum Verständnis des Subjekts wesentlich ist, verloren: 
die, die zeigt, dass das individuelle Leiden trotz der dialektischen Bewegung 
immer eine Sinnlosigkeit, die sich auch im Lernen nicht aufhebt, beinhaltet, die 
eine individuelle Versöhnung, eine Versöhnung, die das einzelne Subjekt mit-
vollziehen kann, unmöglich werden lässt.   

Während die Phänomenologie Antigone zu einer Figur macht, die über sich hin-
aus hinweist auf eine mögliche, zukünftige Versöhnung, hat diese Versöhnung in 
der Ästhetik schon stattgefunden. Räumt Hegel in der ersten Interpretation Anti-
gones Leid noch insofern Relevanz ein, als sich dadurch etwas verändert: näm-
lich eine neue gesellschaftliche Ordnung heraufdämmert, wird es in der Ästhetik

vollkommen irrelevant. Hier zählt nur noch die Zuschauerperspektive auf Anti-
gone: Die Tragik ihrer Geschichte ist zur uninteressanten Vergangenheit gewor-
den und besteht einzig fort in der Tragödie als ästhetischer Kategorie. Antigone 
hat hier aus ihrem Leiden schon gelernt und wird zum Schweigen verurteilt: ihr 
Tod versöhnt die Sittlichkeit. In den Vorlesungen über die Ästhetik deutet Hegel 
Antigones Tod zu einem bloßen Opfertod um. Hier wird das Individuum geop-
fert, um die alte Ordnung, die alte Sittlichkeit wiederherzustellen. Antigone ist 
eine dialektische Lehrbewegung, die zeigt, wie Probleme in der Sittlichkeit auf-
kommen und beseitigt werden. Der Blickwinkel auf die Antigone ist dabei ein 
anderer als in der Phänomenologie. War er dort mehr genealogisch, bezogen auf 
eine historische Entwicklung, für die das Stück als Beispiel diente, ist er in den 
Vorlesungen über die Ästhetik ästhetisch: bezogen auf die Gegenwart der Kunst. 
Die leitende Frage von Hegels Betrachtung ist hier: Was sehen wir heute, wenn 
wir die Antigone ansehen? Die Antwort: ein Problem, das vor etwa zweitausend 
Jahren die Menschen beschäftigte, das wir aber heute (zu Hegels Zeit) gelöst ha-
ben, denn wir leben in einem sittlichen Staat.  
 Deshalb siegt in der späten Interpretation die Sittlichkeit: sie gemahnt an die 
künstliche Sittlichkeit des hegelschen Rechtsstaates, indem sie ein Problem der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

natürlichen Sittlichkeit in der Vorstaatlichkeit aufzeigt und als gelöst betrachtet. 
Im Rechtsstaat braucht der Bürger keine Helden mehr und lässt sie deshalb den 
Heldentod sterben. 
 Die Erfahrung, die der Zuschauer im Theater macht, ist eine rein intellektuel-
le: er erkennt etwas, indem er die Tragödie um Antigone und Kreon verfolgt, 
bleibt aber selbst davon unbetroffen. Er versteht eine Wahrheit über eine ver-
gangene Sittlichkeit und erkennt die Vorzüge seiner Welt. Berührt von Antigo-
nes Leiden wird er nicht. Sein Blick ist nicht gerichtet auf das Individuum, 
sondern auf das Größere, das dahinter steht. Sein Theatererlebnis ist nicht intui-
tiv, er wird nicht mehr als theoretisch angesprochen. Seine ästhetische Freiheit 
liegt allein in der Reflexion des Erlebten.  
 Antigones Leiden ist dabei bedeutungslos, weil Hegel Antigone als zum Le-
ben erwachte Skulptur sieht. Das Ideal, der Held, der in der Tragödie handelt, 
gilt Hegel nicht als Subjekt im vollen Sinne, sondern, das habe ich im Laokoon-
Kapitel gezeigt, als substantielle Individualität. Laokoon schweigt, weil er nicht 
aufbegehren kann und sein Schicksal hinnimmt: Hegel macht nun Antigone zu 
Laokoon. Er ignoriert ihre Schreie, ihr Aufbegehren, ihre Uneinsichtigkeit: er 
ignoriert all das, was er in der Phänomenologie noch als gerechtfertigte Anzei-
chen eines weltzerbrechenden Leidens verstanden hat und lässt sie zurückgleiten 
in die gefühlsarme, individuierte Substanz, deren Tod logisch oder dialektisch 
betrachtet tatsächlich gleichgültig ist: ja, sogar wenn man ihn individuell be-
trachtet, bleibt er gleichgültig, denn warum sollte sich der Zuschauer über etwas 
ereifern, was die Betroffene selbst nicht aufregt? So deutlich wie nirgendwo an-
ders zeigt Hegel mit diesem Schritt die Grenzen der Kunst, wie er sie versteht, 
auf: der Begriff des Ideals, dessen also, was einzig die Kunst darzustellen fähig 
ist und sein soll, kann eben nichts anderes beinhalten, als eine substantielle Indi-
vidualität. An der überbordenden Subjektivität der Romantik und der Komödie 
verliert sich die Kunst. Ihre Sinnlichkeit ist für Hegel der Makel der Kunst: denn 
durch sie kann sie das Wahre, das für Hegel das Vernünftige ist, weniger gut 
ausdrücken, als Religion und Philosophie das können.  
 Dass sich das Wahre nicht im Vernünftigen erschöpft und dass gerade das 
die Kunst zeigt, sieht Hegel nicht. Nie können wir verstehen, was Leiden bedeu-
tet, wenn wir Leid nicht erfahren. Verzweiflung, Angst, Freude und Freiheit: 
ohne die eigene Erfahrung bleiben diese Begriffe vollkommen leer. Doch ihre 
künstlerische Darstellung und Umsetzung erlaubt in der ästhetischen Erfahrung, 
die auf der Distanz zum Erlebten basiert, eine intuitive Erkenntnis: Der Zuschau-
er weiß, dass nicht er in der Situation ist, die er auf der Bühne/im Bild/im Buch 
verfolgt. Doch der Perspektivenwechsel, den er aus dieser Distanziertheit heraus 
vollzieht, ermöglicht es ihm, eine Erfahrung zu machen, die ein Erkenntnisge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 233

winn ist. Gerade weil er nicht selbst betroffen ist, hat er die Ruhe und Gelassen-
heit das, was er am eigenen Leib erfährt, zu reflektieren und sich dazu zu positi-
onieren. Im Gegensatz zu Hegel erkennen Winckelmann und besonders Lessing, 
dass Kunst diese Fähigkeit hat. Doch dazu noch einmal mehr im kommenden 
Kapitel.  

In dem sittlichen Allgemeinen, das aufgezeigt werden soll in der dialektischen 
Perspektive auf die Antigone, so meine Argumentation im Rechtsphilosophieka-
pitel, erschöpft sich der Einzelne nicht. Denn nicht nur aus der dialektischen 
Perspektive können wir lernen: wir lernen auch aus der antidialektischen. Hier 
sehen wir, dass Leid immer sinnlos bleibt, auch wenn es im dialektischen Gang 
einen Sinn bekommt. Die Einsicht in die Sinnlosigkeit des Leidens bleibt aber 
nicht ohne Folgen, denn sinnloses Leid kann im Angesicht von Nichts akzeptiert 
werden – es bleibt immer unverdient und unversöhnt. Diese Erkenntnis muss 
Konsequenzen haben für jede Form von Zusammenleben, für jeden Begriff von 
Subjektivität. Bei Hegel hat es das nicht. In seiner dialektischen Lesart geht er 
über diesen Punkt hinweg und versucht ihn auch in seiner Staatstheorie auszu-
blenden.  
 Ich stelle der Rechtsperson, dem moralischen Subjekt, dem Teilhaber an der 
bürgerlichen Gesellschaft und schließlich dem Bürger, deshalb das romantische 
Ich Bohrers gegenüber, das zeigt, wie der Überschuss des Menschen aussieht, 
der sich nicht in sozialen und politischen Strukturen ausschöpfen kann, sondern 
im Gegenteil an ihrer einheitlichen Struktur leidet. Das Subjekt in Hegels Staat 
bejaht aus vernünftiger Einsicht Gesellschaft und Staat, ohne sie zu verändern. 
Es findet seine Freiheit in der Form. Eine Form ist dabei unabdingbar für ein 
freiheitliches Leben, das zeigt Hegel in seiner Romantikkritik, sie darf aber nicht 
statisch bleiben, sondern muss Raum zur Veränderung beinhalten – sie muss ei-
ne lebendige Form sein. Das individuelle Leben steht über dem Allgemeinen, 
weil das Allgemeine sich nur im Individuellen verwirklichen kann. Die Sinnlo-
sigkeit des Leidens muss die Allgemeinheit die Unwiderbringlichkeit lehren. 
Das Individuum ist der Maßstab für die allgemeinen Strukturen, nicht die allge-
meinen Strukturen sind der Maßstab des Individuums. Bekommt einer von 
tausend Kranken nicht die besten Medikamente, muss sich das Gesundheitssys-
tem ändern, nicht der Kranke sich ihm anpassen. Kommt ein deutscher Soldat 
von einem Auslandseinsatz traumatisiert zurück, muss nicht er in der Therapie 
wieder fit gemacht werden für den nächsten Einsatz (oder fürs bloße Überleben), 
sondern der Einsatz muss in Zweifel gezogen werden, weil er dem Einen zu viel 
zugemutet hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Diesen Aspekt weist Hegel jedoch mit der geforderten Rückkehr ins Allge-
meine durch den Prozess der Bildung, der die Besonderheiten der Individualität 
wegglättet, zurück. Der Staat wird so nicht zu einer Basis, auf der das Subjekt 
seinen Überschuss ausleben könnte, sondern zu einem Korsett, das alles weg-
drängt, was über es hinausgeht: Fortschritt und Motivation zur Teilnahme am 
objektiven Geist des Staates verlieren damit ihre Grundlage. 
 Die Befreiung des Einzelnen gleitet so ab in eine beschränkende Einengung, 
die keinen Platz mehr lässt für die individuelle Erfahrung oder diese nur als be-
deutungslose mitträgt. Um diese aber noch zuzulassen, wäre eine Rückanbin-

dung ans Allgemeine nötig und keine Rückkehr ins Allgemeine. Eine Rückan-
bindung lässt Platz für den individuellen Überschuss und die individuelle, 
bedeutungsvolle Erfahrung: so ist Fortschritt und Veränderung möglich. Das 
Subjekt wäre in der Lage, sich über die sozialen und politischen Strukturen hin-
aus auszuleben und diese damit gleichzeitig zu erweitern und zu bereichern. 
 Diese von mir beschriebene Spannung findet sich als solche auch in der 
Rechtsphilosophie wieder: der Begriff der Person ist von vornherein als gespal-
tener angelegt und Hegel versucht, diese Spaltung durch ein Ausleben in ver-
schiedenen Sphären der Sittlichkeit aufzuheben: Zum einen ist die Person der 
vernünftige Bürger, der sich im Staat findet und erkennt als Teilhaber des ver-
nünftigen und sittlichen Allgemeinen, zum anderen verwirklicht die Person ihre 
individuellen Interessen und Besonderheiten in der Sphäre der scheinbar verlo-
renen Sittlichkeit, in der bürgerlichen Gesellschaft. In den sittlichen Strukturen 
des Rechtsstaats rückt Hegel der individuellen Besonderheit damit einen Platz 
ein – und meint, der Tragödie im Sittlichen vorzubeugen: die Sphäre der schein-
bar verlorenen Sittlichkeit wird aber aufgehoben durch das, was sie ohnehin erst 
ermöglicht, durch die Sittlichkeit des Staates. Und damit wird auch der Einzelne 
wieder im Staat aufgehoben, der erkennen muss, dass er auch mit seinen egoisti-
schen und unsittlichen Interessen schon immer dem Allgemeinen gedient hat, 
weil er diese Interessen überhaupt nur auf dem Boden des Allgemeinen nutz-
bringend verfolgen und verwirklichen kann. Mit diesem Zug, jede Besonderheit 
sich schon immer im Allgemeinen erschöpfen zu lassen, bietet auch nur noch die 
Allgemeinheit des Staates Platz für Individualität: Diese Individualität hat damit 
aber nichts Besonderes oder Einzigartiges mehr, weil sie nur in bereits vorbe-
stimmten Bahnen stattfinden kann: das Leiden an Unbestimmtheit, das Honneth 
überzeugend diagnostiziert, schlägt so um zu einem Leiden an Überbestimmt-
heit, das genauso am Subjekt vorbeigeht. 
 Dieses Leiden an Überbestimmtheit markiert die Brucherfahrung aller, die 
sich in diesen Strukturen nicht aufgehoben und erklärt fühlen, die Brucherfah-
rung, die eintritt, bei einer individuellen Leiderfahrung, die zunächst einmal die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 235

Teilnahme am allgemeinen Leben unmöglich macht. Viele Dinge, die den Men-
schen essentiell in seinem Alltag bewegen, die ihm wichtig sind, ihm Freude und 
Kummer bereiten, gehen nicht auf in diesen Strukturen. Zu einem Problem wird 
das, wenn sie so stark werden, dass die Teilnahme an ihnen nicht mehr möglich 
ist. Blendet man also diese Seite des Menschen aus, schiebt man ihn gerade dann 
aus den sozialen Strukturen heraus, wenn er sie am nötigsten hätte: in einer Situ-
ation, in der es ihm nicht gut geht, in der er leidet. Denn für diese nicht-sprachli-
che, nicht-vernünftige Erfahrung gibt es in dieser durch-organisierten Vernunft-
welt nicht den Platz, der aber notwendig ist, um ein gelingendes Leben zu füh-
ren. 

Eins zeigt Hegel in allen drei Kapiteln: Der Held gehört in eine vergangene Zeit. 
Sein Platz ist vorrangig in der Kunst. Denn er zeigt exemplarisch, was Kunst 
leistet: Das Allgemeine und das Individuelle in seiner unmittelbaren Form dar-
stellbar zu machen, so Josef Früchtl: »Wie das Kunstwerk als einzelnes exem-
plarisch etwas Allgemeingültiges präsentiert, verkörpert der Held dieses Allge-
meingültige als Individuum.«1 Der Held bewegt sich in einem vorrechtlichen, 
vorstaatlichen Raum, in einer mythischen Zeit. Er zerstört und erschafft etwas: 
durch seine Tat entsteht etwas Neues: Mit Antigone geht die bisherige Ordnung 
unter und macht Platz für einen Rechtsstaat.2 Indem sich Antigone mit dem gött-

                                                             
1  Josef Früchtl: Das unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. – Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2004, 68. Im Folgenden im Text mit DuI und Seitenangabe 

zitiert.  

2  Zum Paradox des Helden als Staatengründer, s. Früchtl: »Das Unrecht der archaischen 

Heldentat ist, wie jedes Unrecht für Hegel, eine notwendige Stufe in der Entwicklung 

des Rechtsbegriffs, die, wie jegliche Entwicklung bei Hegel, dem Prinzip der be-

stimmten Negation folgt. Der Begriff des Rechts bestimmt sich durch die jeweilige 

Negation des Unrechts, als durch die Negation der Negation des Rechts, so daß dieses 

von seiner anfänglichen, an sich seienden, das heißt hier durch die Heldentat bloß ge-

setzten Geltung zu wirklicher, sich im Laufe eines Prozesses verwirklichenden 

Geltung gelangt. Wirklich ist demnach, was sich durch seine Negation hindurch er-

hält, und eben dies ist für Hegel auch das Vernünftige, wie es sich grundlegend im 

Prinzip der Subjektivität zeigt: Das Ich, das sich als Ich weiß, negiert seine einfache, 

ungeteilte Einheit und erhält (bewahrt und bekommt) sich wahrhaft als Zweiheit, als 

Ich=Ich. […] Durch diese Identifizierung des Wirklichen mit dem Vernünftigen ist 

daher auch der Geschichtsphilosophie, der Rekonstruktion der temporären Wirklich-

keit nach einem Prinzip, hier dem Prinzip der Vernunft, das Tor geöffnet und die 

Paradoxie der Rechts- und Staatsgründung aus Unrecht restlos aufgelöst. Denn was 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

lichen Gesetz identifiziert, das Allgemeine also verkörpert, nimmt sie auch alle 
Folgen ihrer Tat auf sich – und bezahlt mit dem Leben. Dieses heldenmütige 
Aufsichnehmen unterscheidet Antigone vom Bürger: er schultert die Last des 
Allgemeinen nicht allein, sondern »verteilt sie auf seinesgleichen« (DuI, 71). 
Der Bürger unterstellt sich freiwillig dem vernünftigen Gesetz und entlastet sich 
damit von der Schuld der heroischen Tat. Er stimmt nur etwas Allgemeingülti-
gem zu, er verkörpert es nicht. Aus Einsicht in das Vernünftige und Allgemeine, 
aus Einsicht in das Gesetz, verzichtet er freiwillig auf die heroische Selbststän-
digkeit. Während Früchtl hier argumentiert, dass der Bürger in einen »antihero-
ischen Status« (DuI, 71) gezwungen wird, weil er durch die Gewaltenteilung auf 
der einen Seite und die Teilung zwischen Öffentlichkeit und Privatheit auf der 
anderen Seite immer nur anteilig beteiligt ist, ist die richtige Lesart der Rechts-

philosophie anders: der Bürger wird vom Held-Sein-Müssen befreit: der Held ist 
im vernünftigen Staat total unnötig.3 Hier wird kein Individuum mehr gebraucht, 
das das Allgemeine verkörpert, sondern ein Individuum, das dem Allgemeinen 
aus freien Stücken zustimmt, weil es ein Einsehen hat in die Vernünftigkeit des 
Allgemeinen: Der Bürger verzichtet gern auf sein Recht, den, der bei ihm einge-
brochen hat, selbst zu verfolgen, zu stellen, zu strafen, weil er einsieht, dass 
diese Art der Selbstjustiz, wie sie ein Held begangen hätte, unvernünftig ist. Ver-
folgung, Verurteilung und Bestrafung gibt der Bürger zu seinem eigenen und 
zum Wohl des Allgemeinen ab. Auch der Held ist abgeschafft – oder vielmehr, 
er schafft sich selbst ab: »Denn in dem Augenblick, in dem das Allgemeine sich 
durchgesetzt hat, ist das Individuum, das für diese Durchsetzung bis zu seinem 
Opfertod gekämpft hat, nicht mehr nötig.[…] Helden sterben nur scheinbar 
durch ihre Feinde, sie schaffen sich vielmehr durch ihre glorreichen Taten selber 
ab.« (DuI, 77) 
 Bei Hegel haben Helden ihren Platz in der mythischen Zeit und in der Kunst: 
sie zeichnen sich dadurch aus, dass sie unreflektiert als Individuum etwas All-
gemeines verkörpern – mit aller Macht und mit allen Konsequenzen. Damit 
werden sie zu Wendepunkten in der Geschichte: Das zeigt besonders die Phä-

nomenologie. Antigone ist hier der Dreh- und Angelpunkt von der antiken 
Sittlichkeit zum Rechtsstaat. Das substantielle Individuum der antiken Sittlich-
keit ist für Hegel der Held. Und der wird dann im hegelschen Staat nicht mehr 

                                                                                                                                  
aus Unrecht hervorgeht, kann sich sehr wohl als legitimes Recht etablieren, wenn es 

einer entsprechend vernünftigen Betrachtungsweise untersteht.« (DuI, 69)  

3  Früchtls Interpretation von der gegenseitigen Abhängigkeit, die Selbstständigkeit kos-

tet, fußt auf dem Kapitel über die bürgerliche Gesellschaft, den Not- und Verstan-

desstaat. Hier ist seine Diagnose zutreffend. (Vgl.: DuI, 71ff.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 237

gebraucht. Denn hier haben wir es mit einem vernünftigen Subjekt zu tun, das 
die Überidentifikation des Helden nur noch belächeln oder – mit Früchtl gespro-
chen: psychologisieren kann.4

 Im kommenden Kapitel möchte ich nun Hegels durch und durch vernünfti-
gem Begriff von Subjektivität einen entgegensetzen, der nicht nur die Fähigkeit 
zur Vernunft als konstitutiv für das Subjekt-Sein betrachtet, sondern auch die 
Fähigkeit zur intuitiven Erkenntnis, zum Verstehen von Sachverhalten durch die 
unmittelbare gefühlsmäßige und leibliche Empfindung. Gerade in der ästheti-
schen Erfahrung kommt diese Kompetenz Seite an Seite mit der Fähigkeit zur 
vernünftigen Erkenntnis zur Geltung: hier kann erfahren werden, was Freiheit 
bedeutet, was Leiden bedeutet, was Leben bedeutet.  
 Während Hegel nun den Helden immer nur als Ideal, als substantielle Indivi-
dualität sieht, die nicht fähig ist zum Widerstand und zum wahrhaftigen Gefühl, 
sieht Lessing gerade das als maßgeblich für den Begriff des Helden. In 3.1 soll 
deswegen Lessings menschlicher Held als Gegenkonzept zu Hegels idealem im 
Mittelpunkt stehen. Im Anschluss daran untersuche ich in 3.2 in einem Über-
blick, wie sich der Begriff des Helden in der romantischen Literatur entwickelt 
und verändert und schließlich in die Krise gerät. Ein gelingender Subjekt-Begriff 
muss eine Umgangsform mit dieser Krise finden. Denn im 2. Kapitel habe ich an 
Hegels Konzeption des Rechtsstaates gezeigt, dass es die handlungsanleitende, 
allmächtige, allwissende Sittlichkeit, die einzig der Krise vorbeugen könnte, 
nicht gibt. Das Subjekt muss der Krise folglich gewachsen sein, muss sie aushal-
ten können, um frei zu sein. 

                                                             
4  Für den Kammerdiener des Helden gibt es keinen Helden: »Dieses Sprichwort ist für 

Hegel insofern wahr, als der Kammerdiener den Helden aus nächster Nähe und damit 

auch in dessen menschlich-allzumenschlichen Seiten kennenlernt. Er zieht ihm ›die 

Stiefel aus, hilft ihm zu Bette, weiß, daß er lieber Champagner trinkt usf.‹ Er sieht ihn 

als ›Privatperson‹, als einen Menschen, der tut, was andere auch tun […]. Alle Taten 

des Helden scheinen ihm daher von privaten Leidenschaften angetrieben, die Erobe-

rung ganzer Kontinente als Effekt einer Eroberungssucht, der Sieg über einen 

mächtigen Feind als Effekt der Ruhmsucht usf. […] Mythen und Helden vertragen 

keine Psychologie. Je näher ihnen die Analyse rückt, je mehr man im einzelnen über 

sie Bescheid weiß, desto weniger taugen sie zum Faszinosum.« (DuI, 75). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229 - am 14.02.2026, 16:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

