Zusammengefasst

In der Phdnomenologie des Geistes endet die Antigone-Interpretation in einem
Widerspruch: Es ist der Widerspruch zwischen Tragik und Tragodie. Wihrend
ich fiir die Tragodie als Tragddie Hegels dialektische Lesart interessant und zu-
treffend, wenn auch nicht weitreichend genug in Bezug auf die é&sthetische
Wirkung, die die Tragddie hat, finde, weise ich sie auf der Ebene der Tragik zu-
riick. Antigone als Figur im Stiick kann mit Hegel als iiber sich hinaus weisend
verstanden werden. Im Gegensatz zu Kreon, von dem Hegel sagt, dass er hinter
der Antigone zuriickbleibt, kann Antigone den fiir Hegel entscheidenden Satz
sagen: »weil wir leiden, anerkennen wir, dafs wir gefehlt.« (111, 348) Damit ver-
weist sie auf eine in der Zukunft mogliche Versohnung. Hegel sieht in der
Antigone eine Figur, die iiber sich selbst erkennt, dass sie Teil des Falschen ist,
das ihr Schaden zufiigt. Damit erkennt sie ihr Verbrechen als Verbrechen an. Ihr
Leiden und ihre Klage sind damit nicht nur eine Anklage des Sinnlosen, sondern
offnen eine Perspektive. Antigone ist fiir Hegel eine Ubergangsfigur zwischen
zwei unterschiedlichen Begriffen von Subjektivitit: Sie wird vom substantiellen
Individuum geoffnet hin zur Rechtsperson.

Diese dialektische Perspektive hat ihre Berechtigung in Bezug auf die Zu-
schauer: Antigone kann nur von auBen als Ubergangsfigur wahrgenommen wer-
den, denn nur von auflen, von den Unbeteiligten, wird ihre Geschichte als Teil
einer Fortschrittsgeschichte verstanden. Eine Beschriankung auf diese Perspekti-
ve spart jedoch eine spezifische Leistung der Kunst aus. Denn sie ldsst einen
wichtigen Aspekt auler Acht: die antidialektische oder individuelle Perspektive.
Hier geht es nicht um die AuBlenperspektive, die der Zuschauer im kalten Spiel
der Vernunftvermogen einnimmt, sondern um die Innenperspektive: hier geht es
um Antigone als Individuum. Diese Sichtweise habe ich in den Abschnitten her-
ausgearbeitet, die ich als meine Lektiire der Antigone der Lektiire Hegels ent-
gegenstelle. Gleichzeitig denke ich aber, dass sich Hegels eigene Interpretation

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch nicht in der dialektischen erschopft. Denn diese Perspektive ist in der Phd-
nomenologie nicht die einzige, die Hegel zur Antigone einnimmt.

Denn die Interpretation, Antigone anerkenne ihr Leid als gerechtfertigt, greift
zu kurz: Auch wenn Antigone ahnt, dass sie ein Verbrechen begangen hat, zieht
sie die Moglichkeit einer Versohnung im Stiick selbst nicht im Mindesten in Be-
tracht: ihr wird zwar erschreckend deutlich, dass ihre Welt keinen Bestand mehr
hat, sie hat aber keine Hoffnung auf eine bessere. Antigone ahnt im Stiick, dass
sie sich schuldig gemacht hat, weil sie ahnt, dass auch Kreons Anspruch berech-
tigt sein konnte. In ihr rumort ein ungutes Gefiihl, das sie aber nicht reflektiert,
sondern das sie verschreckt. Ihre Gewissheit, richtig gehandelt zu haben, wird
durch dieses unterschwellige ungute Gefiihl herabgesetzt zur Gesinnung: Anti-
gone weill nicht mehr, ob sie richtig gehandelt hat, obwohl sie der festen
Uberzeugung ist, richtig gehandelt zu haben. Antigone ist eine Figur der hochs-
ten Verwirrung, in ihr wird eines auf exzellente Weise deutlich: die Panik, die
einen Menschen erfasst, wenn er plotzlich die Welt nicht mehr versteht. Antigo-
ne hat keine Hoffnung auf eine Besserung. Sie gesteht sich und der sie umgeben-
den Gemeinschaft auch nicht ein, dass Kreon Recht haben konnte. Alles bleibt
eine bloBe Ahnung, alles bleibt Verirrung. Deshalb kann Antigone auch bis zu-
letzt auf ihrer Position beharren: Thr Leiden, ihre Klage sind eine Anklage gegen
Kreon und gegen die plotzlich unverstindlich gewordene Welt. Diese Anklage
gipfelt in Antigones Tod: Sie lernt aus ihrem Leiden nichts. Was bleibt, ist das
bloBe Leid. Was bleibt, ist der Tod.

Tod und Leid sind der Schlusspunkt in Antigones Leben: Aufhebung des
Leidens und Versohnung finden hier nicht statt und haben keine Geltung. Fiir
Antigone als Individuum ist das Leiden keine Fortschrittsgeschichte. Fiir Anti-
gone als Individuum ist das Leiden das Letzte. Obwohl in Hegels friiher Inter-
pretation die dialektische Perspektive im Mittelpunkt steht, beriicksichtigt sie
immer wieder auch die antidialektische Sichtweise: Antigones Leiden, so scheint
durch, ist ungerecht, weil es unverschuldet ist. Dem Individuum Antigone wird
so, wenn auch nur ein kleiner, aber ein Tribut gezollt: ihr Tod hat immerhin et-
was veridndert, hat eine Gesellschaft, die Individuen solches Leid zufiigt, mit sich
in den Abgrund gerissen, damit auf ihren Triimmern eine andere Gesellschaft, in
der dem Individuum Recht geschieht, entstehen kann. Antigones Leiden be-
kommt eine Anerkennung: weil diese eine litt, muss alles anders werden.

Die Erfahrung dieses Leidens ist Teil der dsthetischen Erfahrung: Der Zu-
schauer erlebt in der Betrachtung der Antigone nicht nur den Ubergang vom
substantiellen Individuum, das durch das Leid, das ihm geschieht, gewahr wird,
dass es Teil des Falschen ist und so den Weg 6ffnet hin zur Rechtsperson, son-
dern er erlebt auch die schreckliche Gegenwirtigkeit des Leidens, die trotz der

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 231

Moglichkeit, aus ihm zu lernen, immer endgiiltig, bedriickend und unverschnlich
stehen bleibt. In der intuitiven Erkenntnis versteht der Zuschauende intuitiv, was
Leiden fiir Antigone bedeutet: so gewinnt er eine Erkenntnis, die nicht sprach-
lich kommuniziert ist, sondern die er in der Beobachtung von Antigone, beim
Im-Zuschauerraum-Sitzen, selbst am eigenen Leib erféhrt. Die individuelle anti-
dialektische Perspektive und die dialektische Perspektive stehen in der &sthe-
tischen Erfahrung nebeneinander, das ist das Spezifische an der &sthetischen Er-
fahrung: sie ermoglicht es uns, zwei entgegengesetzte Perspektiven einzunehmen
und in ihrer Unvereinbarkeit beide als zutreffend und erkenntnisreich zu bewer-
ten. Die Fahigkeit zur intuitiven Erkenntnis wertet Hegel jedoch ab. Damit geht
eine wichtige Seite, die zum Verstindnis des Subjekts wesentlich ist, verloren:
die, die zeigt, dass das individuelle Leiden trotz der dialektischen Bewegung
immer eine Sinnlosigkeit, die sich auch im Lernen nicht aufhebt, beinhaltet, die
eine individuelle Versohnung, eine Versshnung, die das einzelne Subjekt mit-
vollziehen kann, unmdoglich werden lésst.

Wihrend die Phdnomenologie Antigone zu einer Figur macht, die tiber sich hin-
aus hinweist auf eine mogliche, zukiinftige Versohnung, hat diese Versohnung in
der Asthetik schon stattgefunden. Raumt Hegel in der ersten Interpretation Anti-
gones Leid noch insofern Relevanz ein, als sich dadurch etwas verdndert: ndm-
lich eine neue gesellschaftliche Ordnung heraufdimmert, wird es in der Asthetik
vollkommen irrelevant. Hier zdhlt nur noch die Zuschauerperspektive auf Anti-
gone: Die Tragik ihrer Geschichte ist zur uninteressanten Vergangenheit gewor-
den und besteht einzig fort in der Tragddie als dsthetischer Kategorie. Antigone
hat hier aus ihrem Leiden schon gelernt und wird zum Schweigen verurteilt: ihr
Tod versohnt die Sittlichkeit. In den Vorlesungen iiber die Asthetik deutet Hegel
Antigones Tod zu einem bloBen Opfertod um. Hier wird das Individuum geop-
fert, um die alte Ordnung, die alte Sittlichkeit wiederherzustellen. Antigone ist
eine dialektische Lehrbewegung, die zeigt, wie Probleme in der Sittlichkeit auf-
kommen und beseitigt werden. Der Blickwinkel auf die Antigone ist dabei ein
anderer als in der Phdnomenologie. War er dort mehr genealogisch, bezogen auf
eine historische Entwicklung, fiir die das Stiick als Beispiel diente, ist er in den
Vorlesungen iiber die Asthetik #sthetisch: bezogen auf die Gegenwart der Kunst.
Die leitende Frage von Hegels Betrachtung ist hier: Was sehen wir heute, wenn
wir die Antigone ansehen? Die Antwort: ein Problem, das vor etwa zweitausend
Jahren die Menschen beschiftigte, das wir aber heute (zu Hegels Zeit) gelost ha-
ben, denn wir leben in einem sittlichen Staat.

Deshalb siegt in der spiten Interpretation die Sittlichkeit: sie gemahnt an die
kiinstliche Sittlichkeit des hegelschen Rechtsstaates, indem sie ein Problem der

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

natiirlichen Sittlichkeit in der Vorstaatlichkeit aufzeigt und als gelost betrachtet.
Im Rechtsstaat braucht der Biirger keine Helden mehr und lésst sie deshalb den
Heldentod sterben.

Die Erfahrung, die der Zuschauer im Theater macht, ist eine rein intellektuel-
le: er erkennt etwas, indem er die Tragddie um Antigone und Kreon verfolgt,
bleibt aber selbst davon unbetroffen. Er versteht eine Wahrheit iiber eine ver-
gangene Sittlichkeit und erkennt die Vorziige seiner Welt. Beriihrt von Antigo-
nes Leiden wird er nicht. Sein Blick ist nicht gerichtet auf das Individuum,
sondern auf das Groflere, das dahinter steht. Sein Theatererlebnis ist nicht intui-
tiv, er wird nicht mehr als theoretisch angesprochen. Seine dsthetische Freiheit
liegt allein in der Reflexion des Erlebten.

Antigones Leiden ist dabei bedeutungslos, weil Hegel Antigone als zum Le-
ben erwachte Skulptur sieht. Das Ideal, der Held, der in der Tragodie handelt,
gilt Hegel nicht als Subjekt im vollen Sinne, sondern, das habe ich im Laokoon-
Kapitel gezeigt, als substantielle Individualitit. Laokoon schweigt, weil er nicht
aufbegehren kann und sein Schicksal hinnimmt: Hegel macht nun Antigone zu
Laokoon. Er ignoriert ihre Schreie, ihr Aufbegehren, ihre Uneinsichtigkeit: er
ignoriert all das, was er in der Phédnomenologie noch als gerechtfertigte Anzei-
chen eines weltzerbrechenden Leidens verstanden hat und lisst sie zuriickgleiten
in die gefiihlsarme, individuierte Substanz, deren Tod logisch oder dialektisch
betrachtet tatsdchlich gleichgiiltig ist: ja, sogar wenn man ihn individuell be-
trachtet, bleibt er gleichgiiltig, denn warum sollte sich der Zuschauer iiber etwas
ereifern, was die Betroffene selbst nicht aufregt? So deutlich wie nirgendwo an-
ders zeigt Hegel mit diesem Schritt die Grenzen der Kunst, wie er sie versteht,
auf: der Begriff des Ideals, dessen also, was einzig die Kunst darzustellen fihig
ist und sein soll, kann eben nichts anderes beinhalten, als eine substantielle Indi-
vidualitdt. An der iiberbordenden Subjektivitit der Romantik und der Komédie
verliert sich die Kunst. Ihre Sinnlichkeit ist fiir Hegel der Makel der Kunst: denn
durch sie kann sie das Wabhre, das fiir Hegel das Verniinftige ist, weniger gut
ausdriicken, als Religion und Philosophie das konnen.

Dass sich das Wahre nicht im Verniinftigen erschopft und dass gerade das
die Kunst zeigt, sieht Hegel nicht. Nie konnen wir verstehen, was Leiden bedeu-
tet, wenn wir Leid nicht erfahren. Verzweiflung, Angst, Freude und Freiheit:
ohne die eigene Erfahrung bleiben diese Begriffe vollkommen leer. Doch ihre
kiinstlerische Darstellung und Umsetzung erlaubt in der &dsthetischen Erfahrung,
die auf der Distanz zum Erlebten basiert, eine intuitive Erkenntnis: Der Zuschau-
er weil}, dass nicht er in der Situation ist, die er auf der Biihne/im Bild/im Buch
verfolgt. Doch der Perspektivenwechsel, den er aus dieser Distanziertheit heraus
vollzieht, ermoglicht es ihm, eine Erfahrung zu machen, die ein Erkenntnisge-

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 233

winn ist. Gerade weil er nicht selbst betroffen ist, hat er die Ruhe und Gelassen-
heit das, was er am eigenen Leib erfihrt, zu reflektieren und sich dazu zu positi-
onieren. Im Gegensatz zu Hegel erkennen Winckelmann und besonders Lessing,
dass Kunst diese Fihigkeit hat. Doch dazu noch einmal mehr im kommenden
Kapitel.

In dem sittlichen Allgemeinen, das aufgezeigt werden soll in der dialektischen
Perspektive auf die Antigone, so meine Argumentation im Rechtsphilosophieka-
pitel, erschopft sich der Einzelne nicht. Denn nicht nur aus der dialektischen
Perspektive konnen wir lernen: wir lernen auch aus der antidialektischen. Hier
sehen wir, dass Leid immer sinnlos bleibt, auch wenn es im dialektischen Gang
einen Sinn bekommt. Die Einsicht in die Sinnlosigkeit des Leidens bleibt aber
nicht ohne Folgen, denn sinnloses Leid kann im Angesicht von Nichts akzeptiert
werden — es bleibt immer unverdient und unverséhnt. Diese Erkenntnis muss
Konsequenzen haben fiir jede Form von Zusammenleben, fiir jeden Begriff von
Subjektivitdt. Bei Hegel hat es das nicht. In seiner dialektischen Lesart geht er
iiber diesen Punkt hinweg und versucht ihn auch in seiner Staatstheorie auszu-
blenden.

Ich stelle der Rechtsperson, dem moralischen Subjekt, dem Teilhaber an der
biirgerlichen Gesellschaft und schlieBlich dem Biirger, deshalb das romantische
Ich Bohrers gegeniiber, das zeigt, wie der Uberschuss des Menschen aussieht,
der sich nicht in sozialen und politischen Strukturen ausschopfen kann, sondern
im Gegenteil an ihrer einheitlichen Struktur leidet. Das Subjekt in Hegels Staat
bejaht aus verniinftiger Einsicht Gesellschaft und Staat, ohne sie zu verédndern.
Es findet seine Freiheit in der Form. Eine Form ist dabei unabdingbar fiir ein
freiheitliches Leben, das zeigt Hegel in seiner Romantikkritik, sie darf aber nicht
statisch bleiben, sondern muss Raum zur Verdnderung beinhalten — sie muss ei-
ne lebendige Form sein. Das individuelle Leben steht iiber dem Allgemeinen,
weil das Allgemeine sich nur im Individuellen verwirklichen kann. Die Sinnlo-
sigkeit des Leidens muss die Allgemeinheit die Unwiderbringlichkeit lehren.
Das Individuum ist der MaBstab fiir die allgemeinen Strukturen, nicht die allge-
meinen Strukturen sind der Maflstab des Individuums. Bekommt einer von
tausend Kranken nicht die besten Medikamente, muss sich das Gesundheitssys-
tem &dndern, nicht der Kranke sich ihm anpassen. Kommt ein deutscher Soldat
von einem Auslandseinsatz traumatisiert zuriick, muss nicht er in der Therapie
wieder fit gemacht werden fiir den niichsten Einsatz (oder fiirs bloBe Uberleben),
sondern der Einsatz muss in Zweifel gezogen werden, weil er dem Einen zu viel
zugemutet hat.

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Diesen Aspekt weist Hegel jedoch mit der geforderten Riickkehr ins Allge-
meine durch den Prozess der Bildung, der die Besonderheiten der Individualitit
wegglittet, zuriick. Der Staat wird so nicht zu einer Basis, auf der das Subjekt
seinen Uberschuss ausleben konnte, sondern zu einem Korsett, das alles weg-
dringt, was tiber es hinausgeht: Fortschritt und Motivation zur Teilnahme am
objektiven Geist des Staates verlieren damit ihre Grundlage.

Die Befreiung des Einzelnen gleitet so ab in eine beschrinkende Einengung,
die keinen Platz mehr ldsst fiir die individuelle Erfahrung oder diese nur als be-
deutungslose mittrdgt. Um diese aber noch zuzulassen, wire eine Riickanbin-
dung ans Allgemeine notig und keine Riickkehr ins Allgemeine. Eine Riickan-
bindung ldsst Platz fiir den individuellen Uberschuss und die individuelle,
bedeutungsvolle Erfahrung: so ist Fortschritt und Verdnderung moglich. Das
Subjekt wire in der Lage, sich iiber die sozialen und politischen Strukturen hin-
aus auszuleben und diese damit gleichzeitig zu erweitern und zu bereichern.

Diese von mir beschriebene Spannung findet sich als solche auch in der
Rechtsphilosophie wieder: der Begriff der Person ist von vornherein als gespal-
tener angelegt und Hegel versucht, diese Spaltung durch ein Ausleben in ver-
schiedenen Sphiren der Sittlichkeit aufzuheben: Zum einen ist die Person der
verniinftige Biirger, der sich im Staat findet und erkennt als Teilhaber des ver-
niinftigen und sittlichen Allgemeinen, zum anderen verwirklicht die Person ihre
individuellen Interessen und Besonderheiten in der Sphére der scheinbar verlo-
renen Sittlichkeit, in der biirgerlichen Gesellschaft. In den sittlichen Strukturen
des Rechtsstaats riickt Hegel der individuellen Besonderheit damit einen Platz
ein — und meint, der Tragddie im Sittlichen vorzubeugen: die Sphire der schein-
bar verlorenen Sittlichkeit wird aber aufgehoben durch das, was sie ohnehin erst
ermoglicht, durch die Sittlichkeit des Staates. Und damit wird auch der Einzelne
wieder im Staat aufgehoben, der erkennen muss, dass er auch mit seinen egoisti-
schen und unsittlichen Interessen schon immer dem Allgemeinen gedient hat,
weil er diese Interessen iiberhaupt nur auf dem Boden des Allgemeinen nutz-
bringend verfolgen und verwirklichen kann. Mit diesem Zug, jede Besonderheit
sich schon immer im Allgemeinen erschopfen zu lassen, bietet auch nur noch die
Allgemeinheit des Staates Platz fiir Individualitédt: Diese Individualitit hat damit
aber nichts Besonderes oder Einzigartiges mehr, weil sie nur in bereits vorbe-
stimmten Bahnen stattfinden kann: das Leiden an Unbestimmtheit, das Honneth
iiberzeugend diagnostiziert, schligt so um zu einem Leiden an Uberbestimmt-
heit, das genauso am Subjekt vorbeigeht.

Dieses Leiden an Uberbestimmtheit markiert die Brucherfahrung aller, die
sich in diesen Strukturen nicht aufgehoben und erklért fiithlen, die Brucherfah-
rung, die eintritt, bei einer individuellen Leiderfahrung, die zunédchst einmal die

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 235

Teilnahme am allgemeinen Leben unmdéglich macht. Viele Dinge, die den Men-
schen essentiell in seinem Alltag bewegen, die ihm wichtig sind, ihm Freude und
Kummer bereiten, gehen nicht auf in diesen Strukturen. Zu einem Problem wird
das, wenn sie so stark werden, dass die Teilnahme an ihnen nicht mehr moglich
ist. Blendet man also diese Seite des Menschen aus, schiebt man ihn gerade dann
aus den sozialen Strukturen heraus, wenn er sie am notigsten hitte: in einer Situ-
ation, in der es ihm nicht gut geht, in der er leidet. Denn fiir diese nicht-sprachli-
che, nicht-verniinftige Erfahrung gibt es in dieser durch-organisierten Vernunft-
welt nicht den Platz, der aber notwendig ist, um ein gelingendes Leben zu fiih-
ren.

Eins zeigt Hegel in allen drei Kapiteln: Der Held gehort in eine vergangene Zeit.
Sein Platz ist vorrangig in der Kunst. Denn er zeigt exemplarisch, was Kunst
leistet: Das Allgemeine und das Individuelle in seiner unmittelbaren Form dar-
stellbar zu machen, so Josef Friichtl: »Wie das Kunstwerk als einzelnes exem-
plarisch etwas Allgemeingiiltiges présentiert, verkorpert der Held dieses Allge-
meingiiltige als Individuum.«' Der Held bewegt sich in einem vorrechtlichen,
vorstaatlichen Raum, in einer mythischen Zeit. Er zerstort und erschafft etwas:
durch seine Tat entsteht etwas Neues: Mit Antigone geht die bisherige Ordnung
unter und macht Platz fiir einen Rechtsstaat.” Indem sich Antigone mit dem gott-

1 Josef Friichtl: Das unverschimte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. — Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2004, 68. Im Folgenden im Text mit Dul und Seitenangabe
zitiert.

2 Zum Paradox des Helden als Staatengriinder, s. Friichtl: »Das Unrecht der archaischen
Heldentat ist, wie jedes Unrecht fiir Hegel, eine notwendige Stufe in der Entwicklung
des Rechtsbegriffs, die, wie jegliche Entwicklung bei Hegel, dem Prinzip der be-
stimmten Negation folgt. Der Begriff des Rechts bestimmt sich durch die jeweilige
Negation des Unrechts, als durch die Negation der Negation des Rechts, so daf} dieses
von seiner anfanglichen, an sich seienden, das heif3t hier durch die Heldentat blof3 ge-
setzten Geltung zu wirklicher, sich im Laufe eines Prozesses verwirklichenden
Geltung gelangt. Wirklich ist demnach, was sich durch seine Negation hindurch er-
hilt, und eben dies ist fiir Hegel auch das Verniinftige, wie es sich grundlegend im
Prinzip der Subjektivitit zeigt: Das Ich, das sich als Ich weil3, negiert seine einfache,
ungeteilte Einheit und erhilt (bewahrt und bekommt) sich wahrhaft als Zweiheit, als
Ich=Ich. [...] Durch diese Identifizierung des Wirklichen mit dem Verniinftigen ist
daher auch der Geschichtsphilosophie, der Rekonstruktion der temporiaren Wirklich-
keit nach einem Prinzip, hier dem Prinzip der Vernunft, das Tor geoffnet und die

Paradoxie der Rechts- und Staatsgriindung aus Unrecht restlos aufgelost. Denn was

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

lichen Gesetz identifiziert, das Allgemeine also verkorpert, nimmt sie auch alle
Folgen ihrer Tat auf sich — und bezahlt mit dem Leben. Dieses heldenmiitige
Aufsichnehmen unterscheidet Antigone vom Biirger: er schultert die Last des
Allgemeinen nicht allein, sondern »verteilt sie auf seinesgleichen« (Dul, 71).
Der Biirger unterstellt sich freiwillig dem verniinftigen Gesetz und entlastet sich
damit von der Schuld der heroischen Tat. Er stimmt nur etwas Allgemeingiilti-
gem zu, er verkorpert es nicht. Aus Einsicht in das Verniinftige und Allgemeine,
aus FEinsicht in das Gesetz, verzichtet er freiwillig auf die heroische Selbststin-
digkeit. Wahrend Friichtl hier argumentiert, dass der Biirger in einen »antihero-
ischen Status« (Dul, 71) gezwungen wird, weil er durch die Gewaltenteilung auf
der einen Seite und die Teilung zwischen Offentlichkeit und Privatheit auf der
anderen Seite immer nur anteilig beteiligt ist, ist die richtige Lesart der Rechts-
philosophie anders: der Biirger wird vom Held-Sein-Miissen befreit: der Held ist
im verniinftigen Staat total unndtig.3 Hier wird kein Individuum mehr gebraucht,
das das Allgemeine verkorpert, sondern ein Individuum, das dem Allgemeinen
aus freien Stiicken zustimmt, weil es ein Einsehen hat in die Verniinftigkeit des
Allgemeinen: Der Biirger verzichtet gern auf sein Recht, den, der bei ihm einge-
brochen hat, selbst zu verfolgen, zu stellen, zu strafen, weil er einsieht, dass
diese Art der Selbstjustiz, wie sie ein Held begangen hitte, unverniinftig ist. Ver-
folgung, Verurteilung und Bestrafung gibt der Biirger zu seinem eigenen und
zum Wohl des Allgemeinen ab. Auch der Held ist abgeschafft — oder vielmehr,
er schafft sich selbst ab: »Denn in dem Augenblick, in dem das Allgemeine sich
durchgesetzt hat, ist das Individuum, das fiir diese Durchsetzung bis zu seinem
Opfertod gekdmpft hat, nicht mehr notig.[...] Helden sterben nur scheinbar
durch ihre Feinde, sie schaffen sich vielmehr durch ihre glorreichen Taten selber
ab.« (Dul, 77)

Bei Hegel haben Helden ihren Platz in der mythischen Zeit und in der Kunst:
sie zeichnen sich dadurch aus, dass sie unreflektiert als Individuum etwas All-
gemeines verkorpern — mit aller Macht und mit allen Konsequenzen. Damit
werden sie zu Wendepunkten in der Geschichte: Das zeigt besonders die Phdi-
nomenologie. Antigone ist hier der Dreh- und Angelpunkt von der antiken
Sittlichkeit zum Rechtsstaat. Das substantielle Individuum der antiken Sittlich-
keit ist fiir Hegel der Held. Und der wird dann im hegelschen Staat nicht mehr

aus Unrecht hervorgeht, kann sich sehr wohl als legitimes Recht etablieren, wenn es
einer entsprechend verniinftigen Betrachtungsweise untersteht.« (Dul, 69)

3 Friichtls Interpretation von der gegenseitigen Abhéngigkeit, die Selbststindigkeit kos-
tet, fuft auf dem Kapitel iiber die biirgerliche Gesellschaft, den Not- und Verstan-
desstaat. Hier ist seine Diagnose zutreffend. (Vgl.: Dul, 71ff.)

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 237

gebraucht. Denn hier haben wir es mit einem verniinftigen Subjekt zu tun, das
die Uberidentifikation des Helden nur noch belicheln oder — mit Friichtl gespro-
chen: psychologisieren kann.*

Im kommenden Kapitel mochte ich nun Hegels durch und durch verniinfti-
gem Begriff von Subjektivitit einen entgegensetzen, der nicht nur die Fahigkeit
zur Vernunft als konstitutiv fiir das Subjekt-Sein betrachtet, sondern auch die
Fahigkeit zur intuitiven Erkenntnis, zum Verstehen von Sachverhalten durch die
unmittelbare gefithlsméBige und leibliche Empfindung. Gerade in der &stheti-
schen Erfahrung kommt diese Kompetenz Seite an Seite mit der Fahigkeit zur
verniinftigen Erkenntnis zur Geltung: hier kann erfahren werden, was Freiheit
bedeutet, was Leiden bedeutet, was Leben bedeutet.

Wihrend Hegel nun den Helden immer nur als Ideal, als substantielle Indivi-
dualitét sieht, die nicht fihig ist zum Widerstand und zum wahrhaftigen Gefiihl,
sieht Lessing gerade das als mal3geblich fiir den Begriff des Helden. In 3.1 soll
deswegen Lessings menschlicher Held als Gegenkonzept zu Hegels idealem im
Mittelpunkt stehen. Im Anschluss daran untersuche ich in 3.2 in einem Uber-
blick, wie sich der Begriff des Helden in der romantischen Literatur entwickelt
und verdndert und schlieflich in die Krise gerit. Ein gelingender Subjekt-Begriff
muss eine Umgangsform mit dieser Krise finden. Denn im 2. Kapitel habe ich an
Hegels Konzeption des Rechtsstaates gezeigt, dass es die handlungsanleitende,
allmichtige, allwissende Sittlichkeit, die einzig der Krise vorbeugen konnte,
nicht gibt. Das Subjekt muss der Krise folglich gewachsen sein, muss sie aushal-
ten konnen, um frei zu sein.

4 Fiur den Kammerdiener des Helden gibt es keinen Helden: »Dieses Sprichwort ist fiir
Hegel insofern wahr, als der Kammerdiener den Helden aus nichster Nidhe und damit
auch in dessen menschlich-allzumenschlichen Seiten kennenlernt. Er zieht ihm »>die
Stiefel aus, hilft ihm zu Bette, weif3, daf3 er lieber Champagner trinkt usf.< Er sieht ihn
als »>Privatpersons, als einen Menschen, der tut, was andere auch tun [...]. Alle Taten
des Helden scheinen ihm daher von privaten Leidenschaften angetrieben, die Erobe-
rung ganzer Kontinente als Effekt einer Eroberungssucht, der Sieg iiber einen
méchtigen Feind als Effekt der Ruhmsucht usf. [...] Mythen und Helden vertragen
keine Psychologie. Je niher ihnen die Analyse riickt, je mehr man im einzelnen tiber

sie Bescheid weil}, desto weniger taugen sie zum Faszinosum.« (Dul, 75).

220 - am 14.02.2028, 16:42:01, -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 - am 14.02.2026, 16:42:01.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

