Mit den Verstorbenen leben
Continuing bonds und die Praxis der Seelsorge

Stefan Gdrtner

Die These, dass der Tod in der spitmodernen Gesellschaft tabuisiert wird, ist in-
zwischen zu relativieren.! Zwar gibt es Tendenzen der Verdringung, aber daneben
offentliche Diskurse tiber Sterben, Tod und Trauer sowie eine Professionalisierung,
Pluralisierung und Asthetisierung des Umgangs damit. Ohnehin beschiftigt Men-
schen dieses Thema als Betroffene eines Trauerfalls. Tastend, aber auch kreativ brin-
genviele ihre Erfahrungen ins Wort.” In diesem Zusammenhang gibt es eine wach-
sende Aufmerksambkeit fiir die sog. continuing bonds mit den Toten.? Die Reziprozitit
zwischen Lebenden und Gestorbenen wird also nicht (mehr) abgewertet, sondern
als Ausdruck einer geinderten und sich weiter indernden Beziehung gedeutet. Con-
tinuing bonds sind darum immer auch transforming bonds.*

Es kann nicht tiberraschen, dass die Seelsorge ein bevorzugter Ort ist, um iiber
solche Erfahrungen zu kommunizieren. Allerdings beschiftigt sich die Poimenik
bisher nur wenig mit der erlebten Anwesenheit von Toten.® Darum behandelt dieser
Beitrag zunichst grundlegend die Frage, wie in der Seelsorge mit Menschen umge-
gangen werden kann, die von Begegnungen mit Verstorbenen berichten: im ersten
Teil schlage ich poimenische Kriterien fiir solche Situationen vor. Diese Uberlegun-
gen werden im zweiten Teil konkretisiert, in dem ich iiber zwei Fallstudien den Um-
gang mit der Prasenz der Toten in der Seelsorge untersuche.

1 Vgl. Schibilsky, Michael:»Tod. VII. Praktisch-theologisch«, in: Theologische Realenzyklopiadie
33 (2002), S. 624—629.

2 Vgl. Meitzler, Matthias: »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Thorsten Benkel (Hg.), Die
Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld: transcript 2016, S.133-162.

3 Vgl. Klass, Dennis/Silverman, Phyllis R./Nickman, Steven L. (Hg.): Continuing bonds. New un-
derstandings of grief, Washington, DC: Taylor & Francis 1996.

4 Vgl. Mathijssen, Brenda: »Transforming bonds: ritualising post-mortem relationships in the
Netherlandss, in: Mortality 23 (2018), S. 215-230.

5 Vgl. Drechsel, Wolfgang: »Heut Nacht war meine verstorbene Schwester bei mir...<. Grenz-
erfahrungen in der Seelsorges, in: Wege zum Menschen 69 (2017), S. 421-438, hier S. 421f;
Hauenstein, Hans Ulrich: Verlorene Seelen? Uber die Gegenwart der Toten, Kréning: Asan-
ger Verlag 2021, S. 210-212.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

1. Poimenische Kriterien fiir den Umgang mit Continuing bonds
1.1 Grundsatzliches

Ausgangspunkt der Seelsorge ist (einem hermeneutischen Grundverstindnis zu-
folge®) die Wirklichkeitsauffassung der jeweiligen Gesprachspartner. Es wird kei-
ne Bewertung vorgenommen, sondern mit dem Gegeniiber versucht, dessen (Glau-
bens-)Uberzeugungen und Lebensgeschichte bzw. ein bestimmtes Ereignis darin
hermeneutisch zu erschliefRen. Wenn jemand Tote spiirt, hort oder sieht und eine
Beziehung zu ihnen unterhilt, ist zunichst noch unklar, was der oder die Einzelne
damit verbindet: Solche Erfahrungen mit den Verstorbenen kénnen Angst machen,
Bestandteil eines Trauerprozesses sein oder als wichtige Nihe erlebt werden. Das
Angebot der Seelsorge ist es, diese individuelle Bedeutung der continuing bonds mit
den Betroffenen zu explorieren.” Wenn bei einem seelsorglichen Gesprich jemand
von einem Erlebnis berichtet, »das auf einen Kontakt zu Verstorbenen verweisen
konnte, dann geht es also zunichst nicht um ein Urteil dariiber, ob es so etwas nach-
weislich gibt — das gilt sogar dann, wenn diese Frage vielleicht gestellt wird — oder ob
eine solche Begebenheit mit den christlichen Uberzeugungen vereinbar ist. Wesent-
lich ist vielmehr die Frage nach der Bedeutung des Erlebten fiir die Person selber«.®
Die Seelsorge versucht, diese Gefithle zu benennen und dariiber die Bedeutung des
personalisierten Jenseits zu ergriinden.

Wichtig ist es dabei, aufmerksam fiir problematische Vorstellungen zu sein. Die
Seelsorge hat bestenfalls Respekt vor der Wirklichkeit des Gegeniibers, aber es ist
ein kritischer Respekt, insbesondere wo die Personen selbst unter dem Kontakt mit
den Toten leiden. Dann ist Hilfe bei der Bewiltigung dieser Erfahrungen angezeigt.
Allerdings ist Seelsorge keine Psychotherapie und gegebenenfalls muss man einen
Klienten oder eine Klientin an therapeutische Professionals verweisen. Ein Grund-
kriterium zur Einschitzung einer problematischen Vorstellung ist, ob der oder die
Betroffene eine Kontrollméglichkeit iber das Verhiltnis zu den Gestorbenen behilt.
Die continuing bonds diirfen also nicht iiberwiltigend sein und zu einem dauerhaf-
ten Ausstieg aus der empirischen Wirklichkeit zwingen. Reziprozitit mit den Toten
muss darum als kritisch bewertet werden, wenn dadurch die Autonomie eines Men-

6 Vgl. Dillen, Annemie/Gartner, Stefan: Discovering practical theology. Exploring boundaries,
Leuven/Paris/Bristol, CT: Peeters 2020, S. 159—163.

7 Vgl. Gartner, Stefan: »Gute Fragen stellen. Poimenische und empirische Reflexionen zur Kom-
munikation in der Seelsorge, in: Pastoraltheologie 111 (2022), S. 219—234.

8 Wagner-Rau, Ulrike: »Kontakt zu Toten. Seelsorgerlicher Umgang mit spiritualistischer Reli-
giositdt, in: Materialdienst der EZW 68 (2005), S. 403—414, hier S. 406.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

schen ausgehebelt wird und angstmachende, okkulte, spiritistische oder magische
Ideen auftreten.’

Mit Blick auf das Verhiltnis von Psychologie und Theologie hilft die Unterschei-
dung, die Andreas Stahl fiir den seelsorglichen Umgang mit traumatisierten Perso-
nen getroffen hat. Wihrend eine Therapie die Verwundungen behandeln kann, gehtes
bei der Seelsorge um das Verwundet-Sein, also um die aktuelle Bedeutung des Erleb-
ten und insbesondere um die existenziellen, religiosen, gliubigen und spirituellen
Aspekte.’ Ubertragen auf unser Thema bedeutet dies, dass eine medizinische und
psychologische Behandlung Menschen bei krankmachenden oder zerstérerischen
Wahrnehmungen helfen kann, wihrend die Seelsorge ohne Behandlungsauftrag die
Verbundenheit von Menschen mit ihren Toten grundsitzlich anerkennt, nach der
Bedeutung fiir deren aktuelle Lebenssituation fragt und dabei auch die religiosen
Anteile anspricht. In diesen Zusammenhang gehort die Defizit-vermeidende Frage,
welche positiven Energien jemand aus continuing bonds zieht." Natiirlich gehort es
auch zum Angebot der Seelsorge, belastende oder negative Vorstellungen und Ereig-
nisse zu reframen."”> Dabei geht es nicht um das Wegerkliren der Erlebnisrealitit des
Gesprichspartners, sondern um deren heilsame Umdeutung, die durch den Schatz
der christlichen Texte, Bilder, Lieder und Rituale inspiriert ist.

Eingedenk der moglichen Gefahren schafft die vorbehaltlose Offenheit der
Seelsorge fiir Personen mit Kontakt zum Jenseits einen positiven Raum, in dem
deren auf den ersten Blick vielleicht bedenklichen Erlebnisse nicht vorschnell pa-
thologisiert werden.” Continuing bonds sind in der spitmodernen Kultur »zutiefst
schambesetzt«* und kénnen kaum auf sozial akzeptierte Kommunikationsformen
zuriickgreifen. Die Betroffenen haben oftmals Angst davor, nicht ernst genommen
oder gar fiir verriickt gehalten zu werden. Fiir viele ist es ein wichtiger Schritt,
wenn ihr Leben mit den Toten in der Seelsorge nicht von vorneherein als schlecht,
gefihrlich oder krankhaft gewertet wird.” Dariiber hinaus kann eine Verbindung

9 Vgl. Thiede, Werner: »Kontakt mit Verstorbenen? Eine theologische Kritik«, in: Material-
dienst der EZW 71 (2008), S. 404—417.

10 Vgl Stahl, Andreas: Traumasensible Seelsorge. Grundlinien fiir die Arbeit mit Gewaltbetrof-
fenen, Stuttgart: Kohlhammer 2019.

11 Vgl. S. Gartner: Gute Fragen stellen, S. 224—226.

12 Vgl.Capps, Donald E.: Reframing. A new method in pastoral care, Minneapolis: Fortress Press
1990.

13 Vgl. U. Wagner-Rau: Kontakt zu Toten, S. 406f.

14 W. Drechsel: Heut Nacht, S. 422.

15 Vgl. Weiher, Erhard: Das Geheimnis des Lebens berithren. Spiritualitit bei Krankheit, Ster-
ben, Tod. Eine Grammatik fiir Helfende, Stuttgart: Kohlhammer 2008, S.151-157; Lammer,
Kerstin: Den Tod begreifen. Neue Wege in der Trauerbegleitung, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2013, S.174—187.

14.02.2026, 06:38::

179


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

mit den Verstorbenen eine positive Bedeutung fiir jemanden haben oder bekom-
men, weil diese Verbindung eine hilfreiche Zusage macht oder weil sie mit dem
Gefiihl der Geborgenheit verkniipft ist.

Seelsorge ist zweckfrei und bedingungslos sowie ein Angebot um der Menschen
willen. Damit wird sie dem Auftrag des Evangeliums gerecht, ohne dass dies in je-
dem Einzelfall ausdriicklich thematisiert werden miisste.'® Sie kommuniziert itber
das durch den Tod gestorte Beziehungsgeschehen zwischen Lebenden und Gestor-
benen sowie der Lebenden untereinander und fragt als ein Angebot auch nach der
Beziehung zu Gott."” Das Motiv einer solchen seelsorglichen Haltung liegt in des-
sen Liebe zum Menschen, die iiber den Tod hinausreicht. Zwar reprisentiert der
Tod einen Graben zwischen Diesseits und Jenseits. Doch weil Gott sich mit Jesus
Christus am Kreuz identifiziert und den Tod zwar nicht endgiiltig, so doch grund-
sitzlich iiberwunden hat, iiberwindet seine Liebe auch die drohende Verhiltnislo-
sigkeit zwischen Lebenden und Gestorbenen.™®

Eine differenzierte Reflexion auf den Ermdéglichungsgrund von continuing bonds
er6ffnet christologische und ekklesiologische Perspektiven. Der gliubige Umgang
mit Sterben und Tod bewegt sich demnach zwischen einerseits Abwehr der Todes-
bedrohung und andererseits rettender Einordnung in Jesus Christus als Gegenkraft
zur Macht des Todes. Diese Einkorperung in die géttliche Ordnung betrifft gleicher-
mafien die Lebenden wie die Toten. Darum ist (vorzugsweise im Kontext des Got-
tesdienstes) eine Reziprozitit mit den Verstorbenen sinnvoll méglich.” Umgekehrt
ist der Tod (nach Paulus) »eine Macht innerhalb der erfahrbaren Welt und zeigt sich
etwa in der Gestalt sozialer Isolation, schweren korperlichen Leidens oder politi-
scher Verfolgung und Unterdriickung.«*° Er liuft theologisch also nicht entlang der
Grenze von lebend< oder »gestorbenx.

Christinnen und Christen werden durch die Taufe, die bereits einen Ubergang
vom Tod zum Leben darstellt, in den Leib Christi inkorporiert.” Dies begriindet eine
bleibende Beziehung zwischen Lebenden und Toten, insofern sie zusammen in die
Gemeinschaft der Heiligen aufgenommen sind, was die sichtbare wie die unsicht-
bare Kirche umfasst. Einerseits sind die Toten also wirklich tot und es entsteht ein

16 Vgl. K. Lammer: Den Tod begreifen, S. 235-242.

17 Vgl. Plieth, Martina: »Seelsorge im Kontext von Sterben, Tod und Trauer, in: Wilfried Enge-
mann (Hg.), Handbuch der Seelsorge. Grundlagen und Profile, Leipzig: Evangelische Verlags-
anstalt 2016, S. 552-571.

18 Vgl. Berger-Zell, Carmen: Abwesend und prasent. Wandlungen der Trauerkultur in Deutsch-
land, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2013, S.177-182.

19 Vgl. Gutmann, Hans-Martin: Mit den Toten leben —eine evangelische Perspektive, Gltersloh:
Chr. Kaiser/Gutersloher Verlagshaus 2002, S. 86—94.

20 H.U.Hauenstein: Verlorene Seelen, S. 57.

21 Vgl. Gutmann, Hans-Martin: »Unsere Toten ehren und ein neues Verhaltnis zwischen Leben-
den und Toten finden, in: Una Sancta 61 (2006), S. 201-215.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

echter Bruch zu den Lebenden. Andererseits gibt es Reziprozitit zwischen Leben-
den und Verstorbenen, wobei deren bisherige Beziehung transformiert ist. Kenn-
zeichen des Todes ist somit nicht (wie im Rahmen einer »Ganztod«-Theologie**) die
Verhiltnislosigkeit, weil die Einbeziehung der Getauften als Kirche in das Heilshan-
deln Jesu Christi eine Austauschméglichkeit und die bleibende, wenn auch gegen-
iiber der Weltzeit grundlegend verinderte Verbundenheit zwischen Diesseits und
Jenseits erdffnet.” »Der Tod bedeutet dann gerade nicht (... >totale Beziehungslo-
sigkeit¢, sondern im Gegenteil Aufrichtung einer neuen Beziehung. Emotional kon-
nen wir das als Seelsorger tiberall erleben, wenn wir Trauernde begleiten. Mit dem
Tod wird nicht nur eine Verbindung unterbrochen, sondern zugleich auf anderer
Ebene neu konstituiert«.*

Zusammenfassend kann der Glaube an die Uberwindung des Todes durch Je-
sus Christus in der Auferstehung als Erméglichungsgrund gelten, um auch in den
protestantischen Kirchen eine Verbindung von Lebenden und Toten grundsitzlich
wertzuschitzen.” Auf katholischer Seite stand dagegen schon frither mit der Még-
lichkeit des Ablasses, dem Fiirbittgebet, den Ritualen zu Allerseelen oder der Mirty-
rer- und Heiligenverehrung ein ausgeprigtes Repertoire bereit, um continuing bonds
zu pflegen. Traditionell steht die evangelische Theologie dieser devotionalen und
rituellen Praxis mehrheitlich skeptisch gegeniiber, auch wenn die darin zum Aus-
druck kommenden anthropologischen Bediirfnisse gesehen werden.>®

1.2 Seelsorge und Trauerarbeit

Der Seelsorge begegnen continuing bonds oftmals, wo Menschen mit Sterben, Ver-
lust und Abschied konfrontiert sind. Erfahrene Nihe ist »ein haufiger Bestandteil
von Trauerprozessen, und zwar nicht nur in der akuten emotionalen Trauer unmit-
telbar nach dem Verlust, sondern oft iiber Jahre hinweg. Vermittelt tiber individu-
elle, tradierte und diskursiv vermittelte Deutungen entwickelt sich aus ihnen die
Gewissheit einer personalen Prisenz mit einer spezifischen Identitit«.”” Ziel der
Begleitung ist es, dass Angehorige den Abstand zwischen sich und den Toten als

22 Vgl.)ungel, Eberhard: Tod, Stuttgart: Kreuz 1971.

23 Vgl. H.-M. Gutmann: Mit den Toten leben, S. 147-163. Womit die Frage entsteht, wie das Ver-
héltnis auch nicht christglaubiger Menschen zu ihren Toten theologisch gedeutet werden
kann.

24  Sundermeier, Theo: »Spiritismus: Eine theologische und seelsorgerliche Herausforderung,
in: Materialdienst der EZW 67 (2004), S. 43-54, hier S. 52.

25  Vgl. W. Thiede: Kontakt mit Verstorbenen, S. 404—406.

26  Vgl. Kast-Streib, Sabine/Wendlandt, Sabine: »Er ist nicht mehr da..«. Das Bedrfnis nach
Kontakt und Beziehung zu Verstorbenen in der Trauerx, in: Wege zum Menschen 69 (2017),
S. 408-420, hier S. 416—420.

27  H.U.Hauenstein: Verlorene Seelen, S.142.

14.02.2026, 06:38::

181


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

Resonanzraum erleben kénnen. Die Seelsorge stellt mit ihren Ritualen, Gebeten,
Symbolen, Geschichten etc. Kommunikationsformen zur Verfiigung, mit denen ein
entsprechender innerer Raum von den Betroffenen gestaltet werden kann.*® Denn
die Beziehung zu den Verstorbenen ist zwar verindert, aber sie besteht weiter.

Trauer und Abschied kénnen in diesem Zusammenhang mit Arthur Polspoel als
Identititsaufgaben verstanden werden.” Weil das eigene Ich von signifikanten an-
deren mitgeprigt ist, notigt deren Verscheiden zu einer Neuorientierung. Das ist
kein isoliertes Geschehen, sondern betrifft eine Person auch in ihren sozialen Be-
ziigen. In der Folge ist es konsequent, dass jemand zur Verarbeitung des Verlusts
zunichst am Verstorbenen festhalten will bzw. sich nur langsam von ihm oder ihr
16st. Selbst wenn kognitiv klar ist, dass ein nahestehender Mensch gestorben ist,
braucht es Zeit, bis dies auch emotional und existenziell durchdringt.

Unmittelbar nach dem Verscheiden ist der oder die Gestorbene noch sehr pri-
sent bzw. die Betroffenen wollen die Tatsache des Todes nicht wahrhaben. So dauert

t.3° Fallweise hat dieser Wunsch

der Wunsch nach einem Verhiltnis zu den Toten for
mit noch offenen Fragen, angetaner oder erlittener Schuld sowie mit dem eigenen
oder fremden Versagen zu tun.’" Daran kann sich eine Phase der allmihlichen und
manchmal widerspriichlichen Loslésung anschliefRen.** Erst wenn der Abschied
vollzogen ist, worauf eine Vielzahl von Faktoren wie die kérperliche und psychische
Gesundheit, die Stabilitit anderer Beziehungen oder die Verarbeitung fritherer
Krisenerfahrungen, aber auch der gesellschaftliche Umgang mit Trauer und Tod
Einfluss nehmen, wird sukzessive eine Anpassung der Identitit an ein Leben ohne
den oder die Verstorbene(n) moglich.

Das schlief8t nicht aus, dass man weiterhin eine, nun allerdings verinder-
te, Beziehung unterhilt. Dazu muss bei der Trauerarbeit das Verhiltnis zu dem
oder der Verstorbenen unter Einschluss von Ambivalenzen, Verletzungen, offenen
Fragen und Schuldgefithlen geklirt, ein realistisches Bild von ihm oder ihr eta-
bliert sowie die eigene Biografie mit dem Verlust rekonstruiert werden. Die Toten
werden in diesem Prozess innerlich neu verortet und die Existenz wird an den

28  Vgl. Leget, Carlo: Derinnere Raum. Wie wir erfiillt leben und gut sterben kénnen, Ostfildern:
Patmos 2021, S. 67-92.

29  Vgl. Polspoel, Arthur: Wenen om het verloren ik. Over verlies en rouwen, Kampen: Uitgeverij
Ten Have 2010.

30 Vgl Kachler, Roland: Meine Trauer wird dich finden. Ein neuer Ansatz in der Trauerarbeit,
Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 2017.

31 Vgl. E. Weiher: Das Geheimnis des Lebens, S. 232—236.

32 Vgl. mit Kritik an statischen Phasen- und linearen Verlaufsmodellen der Trauer und mit dem
Pladoyer fiir ein Aufgabenmodel: Lammer, Kerstin: Trauer verstehen. Formen, Erklarungen,
Hilfen, Berlin/Heidelberg: Springer 2014, S. 39—-45.71-79.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

Verlust angeglichen.*® Die Seelsorge kann Menschen in diesem Prozess der erneu-
ten Selbstvergewisserung unterstiitzen, wobei die Begleitung schon perimortal
beginnen sollte.**

Dabei muss wiederum unterschieden werden, ob Begegnungen mit Verstor-
benen fiir die Betroffenen angenehmer oder bedrohlicher Natur sind.* Continuing
bonds an sich brauchen dazu aber nicht in Frage gestellt zu werden. Die Seelsorge ist
im Gegensatz zu anderen Bereichen gerade ein Ort, an dem diese Erfahrung aus-
gesprochen werden kann und ernst genommen wird. Dariiber hinaus unterstellen
Menschen dieser Profession eine besondere Kompetenz, um im Zwischenbereich
zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Wirklichkeit zu handeln.*® Als religiése
Expert:innen verfiigen Seelsorgende iiber Moglichkeiten, ein Verhiltnis zu den
Toten zu gestalten.

Insbesondere zu Beginn eines Trauerprozesses beschiftigen sich viele Angeh6-
rige intensiv mit den Toten, indem sie bewusst Erinnerungen aufrufen, Unruhe zei-
gen, sich auf der Suche befinden, sich an alltiglichen Gewohnheiten mit dem oder
der Verschiedenen festhalten, Zeichen als Nachrichten aus dem Jenseits deuten, sich
ein baldiges Nachsterben wiinschen, Bilder oder Gegenstinde des oder der Verstor-
benen betrachten oder deren Lieblingsplitze sowie die Grabstitte aufsuchen.’” Man
will die Toten mental festhalten. Dabei kann sich die Erfahrung von echter Nihe
und Kontakt einstellen, was aus kurzen Halluzinationen, Auditionen oder Triumen,
aber auch aus lingeren Phasen erlebter Prisenz besteht. So werden die Verstorbe-
nen manchmal direkt angeredet und bleiben Teil der Familie.*®

In anderen Fillen wird der Wunsch nach Verbundenheit, die besonders das
emotional belastende Sterben iiberdauert, als ein Leiden darunter erfahren, dass
der oder die Tote nicht mehr angesprochen werden kann.* Auch die erlebte Anwe-
senheit kann neben positiven Gefithlen des Schutzes oder der Wiedervereinigung,
mit Abwehr, Wut, Schuld, Scham oder ungestilltem Verlangen einhergehen. Gerade
wegen dieser negativen Aspekte vermeiden Trauernde den Kontakt mit allem, was

33 Vgl. Attig, Thomas: How we grieve. Relearning the world, Oxford: Oxford University Press
2011, S.158-186.

34  Vgl. K. Lammer: Den Tod begreifen, S. 233—276.

35  Vgl. W. Drechsel: Heut Nacht, S. 430—43s5.

36  Vgl. Josuttis, Manfred: Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgendssischen Pastoraltheo-
logie, Miinchen: Kaiser 1991, S. 107-127.

37 Vgl. U. Wagner-Rau: Kontakt zu Toten, S. 403—408.

38  Vgl. Hauenstein, Hans Ulrich: »Seelsorge an Toten? Verstorbene als Subjekte und ihre Rolle
in seelsorglichen Kontexteng, in: Wege zum Menschen 75 (2023), S. 55-63; Binder, Désirée:
»Lebendig in unserer Seele —auch iiber den Tod hinaus. Systemisch-familientherapeutische
Impulse fiir die Seelsorgex, in: Wege zum Menschen 69 (2017), S. 439—443.

39 Vgl. S Kast-Streib/S. Wendlandt: Er ist nicht mehr da, S. 408—420.

14.02.2026, 06:38::

183


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

sie mit dem oder der Verstorbenen assoziieren. Oder sie idealisieren diesen oder
diese und verdringen schlechte Eigenschaften.*°

Insgesamt wird deutlich, dass continuing bonds nicht automatisch einen patholo-
gischen oder festgefahrenen Trauerprozess anzeigen, auch wenn dies manchmal so
bewertet wird.* Wohl stehen die Betroffenen vor der Aufgabe zu lernen, den Toten
allmihlich einen Platz in der eigenen Lebensgeschichte einzuriumen.* Dazu ge-
hért es, negative, verdringte oder schuldbeladene Aspekte zuzulassen. Die erfah-
rene Nihe zu bedeutungsvollen Menschen nach deren Tod verliert in der Regel an
Intensitit und man handhabt wieder eine striktere Trennung von Diesseits und Jen-
seits. Das schafft Raum fiir neue Beziehungen, auch wenn inzidentell oder subkutan
die Nihe zu den Verstorbenen fortbestehen mag. Die Trauerarbeit resultiert in einer
an den Verlust angepassten Identitit.*

So gelingt schliefilich die Integration des bzw. der Verstorbenen in das eigene
Leben. Die abwesende Person wird zum sstillen Begleiter<im Sinne einer internali-
sierten Reprisentanz.* Im Gegensatz zu fritheren, von der klassischen Psychoana-
lyse und ihrem >Ablésungsideal< beeinflussten Vorstellungen* geht es demnach bei
der seelsorglichen Trauerarbeit nicht vorrangig um eine Trennung von den Verstor-
benen, sondern um die Annahme, dass sich das Verhaltnis zu ihnen gewandelt hat.
Es geht nicht um einen Schlussstrich, sondern um eine neue Beziehungsqualitit zu
sich selbst und zu den Toten.*

2. Poimenische Kasuistik

Nach diesen grundlegenden Uberlegungen soll das Leben mit den Toten und de-
ren Bedeutung fiir die seelsorgliche Praxis mit zwei Fallbeispielen unterlegt wer-
den. Nach einer methodologischen Reflexion folgt zunichst eine Case Study aus der
Trauerarbeit, womit thematisch an den vorherigen Abschnitt ankniipft wird. Da-
nach wird eine Kasuistik aus der Gefingnisseelsorge untersucht. Denn continuing

40 Vgl. A. Polspoel: Wenen om het verloren ik, S. 71-91.

41 Vgl. Riiter, Friederike: Spate Trauer. Eine Studie zur seelsorglichen Begleitung Trauernder,
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2009, S. 41f.

42 Vgl. Th. Attig: How we grieve, S. 222—251.

43 Vgl. A. Polspoel: Wenen om het verloren ik, S.104—107.

44 Vgl. R. Kachler: Meine Trauer, S.135-148.

45  Vgl. Hagman, Georg: »Beyond decathexis. Toward a new psychoanalytic understanding and
treatment of mourning, in: Robert A. Neimeyer (Hg.), Meaning reconstruction & the expe-
rience of loss, Washington, DC: American Psychological Association Press 2001, S.13-31.

46  Vgl. Fiedler, Adelheid: »Ich war tot und ihr habt meinen Leichnam geehrt«. Unser Umgang
mit den Verstorbenen, Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 2001, S. 52-59.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

bonds haben mitnichten nur mit Sterben, Tod und Abschied zu tun — auch wenn die
Poimenik diesem Seelsorgeanlass die grofite Aufmerksambkeit schenkt.

2.1 Methodologische Reflexion

Die poimenische Arbeit mit Case Studies entstand im 20. Jahrhundert im Rahmen
der klinischen Seelsorgeausbildung und wird in den letzten Jahrzehnten zuneh-
mend mit einem empirischen Interesse verkniipft.*’ Einen wichtigen Impuls dazu
gab der amerikanische Praktische Theologe George Fitchett. Er hatte dazu aufge-
rufen, Seelsorge in sikularen Institutionen (chaplaincy) auf eine breitere Basis zu
stellen, und zwar durch die Sammlung und Analyse von Fallgeschichten.*® Es sei viel
zu wenig dariiber bekannt, was in diesem Bereich geschehe und welche Bedeutung
dies fiir die Betroffenen habe. Zusammen mit Steve Nolan lud Fitchett Kolleginnen
und Kollegen ein, Case Studies zu verfassen.® Diese qualitative Kasuistik sollte
unter anderem eine Basis fiir spitere quantitative Studien legen.

Auch anderswo wichst das Forschungsinteresse an Case Studies in der Seelsor-
ge.”® Konkret geht es um die Sammlung und Analyse von retrospektiven Berichten
von Seelsorgekontakten. Eine Case Study ist in diesem Zusammenhang »an in-
formative story, based on a methodical description and reflection, in which the

47  Vgl. Roser, Traugott: »Fallstudien, Verbatims, Empirie — Erfahrungswissen und Reflexionsbe-
darfin der Seelsorgetheoriex, in: Heiner Raspe/Hans-Georg Hofer/Ulrich Krohs (Hg.), Praxis
und Wissenschaft. Fiinf Disziplinen — eine Familie?, Leiden u.a.: Brill 2020, S.101-121.

48 Vgl Fitchett, George: »Making our case(s)«, in: Journal of Health Care Chaplaincy 17 (2011),
S.3-18.

49 Vgl Fitchett, George/Nolan, Steve (Hg.): Spiritual care in practice. Case studies in healthcare
chaplaincy, London/Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers 2015; Dies. (Hg.): Case studies
in spiritual care. Healthcare chaplaincy assessments, interventions and outcomes, London/
Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers 2018.

50  Vgl. Klomp, Mirella: »Case study research in/as practical theology, in: Praktische Theologie
57 (2022), S. 203—210; Noth, Isabelle/Faber, Eva-Maria (Hg.): Seelsorgebegegnungen. Praxis-
beispiele theologisch reflektiert, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2023; Swift, Christo-
pher/Cobb, Mark/Todd, Andrew (Hg.): A handbook of chaplaincy studies. Understanding spi-
ritual care in public places, Farnham/Burlington: Ashgate 2015; Gleason, John J.: The pasto-
ral caregiver’s casebook, Valley Forge: Judson 2015; Morgenthaler, Christoph/Pliiss, David/
Zeindler, Matthias: Assistierter Suizid und kirchliches Handeln. Fallbeispiele — Kommenta-
re — Reflexionen, Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich 2017; Heimbrock, Hans-Giinter et al.:
Religiose Berufe —kirchlicher Wandel. Empirisch-theologische Fallstudien, Berlin: EB-Verlag
2013; Wirpsa, M. Jeanne/Pugliese, Karen (Hg.): Chaplains as partners in medical decision ma-
king. Case studies in healthcare chaplaincy, London/Philadelphia:Jessica Kingsley Publishers
2020; F. Riiter: Spate Trauer.

14.02.2026, 06:38::

185


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

counseling process and the contribution of chaplaincy are presented and argued«.”
Das Schreiben eines solchen Berichts ist der erste Schritt, um von der erlebten
Situation Abstand zu gewinnen und stirker objektivierende Einsichten in das
Berufshandeln und dessen Wahrnehmung durch andere zu bekommen. Das kann
durch das kollegiale Gesprich etwa im Rahmen einer Supervision erweitert werden.
Es kann schliefilich zum Ausgangspunkt poimenischer Theoriebildung im engeren
Sinn werden.**

Case Studies werden in diesem Prozess als eine eigenstindige empirische Me-
thode gewertet.” Sie bieten eine induktive Moglichkeit, um das Erfahrungswissen,
die Wahrnehmungen und die Kompetenz von Seelsorgenden sowie die Reaktion ih-
rer Klientinnen und Klienten zu erfassen. Sie haben eine Briickenfunktion zwischen
professioneller Seelsorgepraxis und akademischem Diskurs.** Uber den Vergleich
unterschiedlicher Fallgeschichten kann allmihlich eine practice-based evidence aufge-
baut werden, wobei die Einblicke in individuelle Fille immer mehr gesittigt wer-
den, bis Linien dessen deutlich werden, was in der Seelsorge geschieht. Die practi-
ce-based evidence kann also vertieft werden und zu einer evidence-based practice fith-
ren.> Damit geht es bei der poimenischen Kasuistik um eine eng an die Praxis an-
schlieRende Methodik, die bei der Untersuchung seelsorglichen Handelns die Gren-
zen zwischen wissenschaftlichem und seelsorgepraktischem Diskurs iiberschreitet.
Man setzt beim Partikularen an, um von hieraus zum Allgemeinen zu kommen.*

Allerdings ist die Frage der Ubertragbarkeit einer Case Study nicht leicht zu be-
antworten. In der Kasuistik wird zunichst nur deutlich, was eine Seelsorgeperson
in einem konkreten Fall getan und gelassen hat. Es bleibt unklar, wie generalisier-
bar und reprisentativ diese Interventionen und deren Wirkungen auf die Seelsorge-
empfangenden gewesen sind, sowohl fiir den:die einzelne:n Mitarbeiter:in als auch
die Berufsgruppe.*” Die qualitative Analyse von einzelnen Case Studies miisste da-
zu, wie bereits Fitchett gefordert hat, durch quantitative Schritte erginzt werden.

51 Korver, Jacques: »The science of the particular«, in: Renske Kruizinga et al. (Hg.), Learning
from case studies in chaplaincy. Towards practice based evidence & professionalism, Utrecht:
Eburon 2020, S. 71-81, hier S. 72.

52 Vgl. T. Roser: Fallstudien, S.113.

53 Vgl. Flyvbjerg, Bent: »Five misunderstandings about case-study research, in: Qualitative In-
quiry 12 (2006), S. 219—245.

54  Vgl.Schipani, Daniel S.:»Case study method, in: Bonnie]. Miller-McLemore (Hg.), The Wiley-
Blackwell companion to practical theology, Chichester: Blackwell Publishing 2012, S. 91-101,
hier S. 94f.

55  Vgl. ). Kérver: The science of the particular, S. 71-81.

56  Vgl. Abma, Tieneke A./Stake, Robert E.: »Science of the particular. An advocacy of naturalistic
case study in health research, in: Qualitative Health Research 24 (2014), S. 1150-1161.

57  Vgl. H.-C. Heimbrock et al.: Religiose Berufe, S. 46—66.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

Insgesamt ist die Arbeit mit Case Studies heute zwar »one of the most widely
used and valued ways of doing practical theology«.>® Dabei geht es aber vor allem um
die Dokumentation einzelner Fallgeschichten und die individuelle und/oder kollek-
tive Praxisreflexion, oftmals zu Aus- und Fortbildungszwecken. Ausgangspunkt ist
nicht die poimenische Theoriebildung, deren Reichweite mit Hilfe von Fallanalysen
untersucht wird. Die Case Study wihlt den umgekehrten Weg, indem sie nach den
im Handeln selbst angelegten Theorien der beteiligten Subjekte fragt. Der Uber-
gang zum wissenschaftlichen Diskurs ist methodologisch noch wenig erschlossen
und damit auch die theoriegenerierende Funktion der poimenischen Kasuistik.>

Fir diesen Artikel habe ich zwei Fallanalysen gewihlt — einmal aus dem For-
schungsprojekt Dutch Case Studies Project in Chaplaincy Care (CSP)® und einmal aus
einem Ausbildungskontext® -, die einen explorativen Einblick in die Arbeit von
Seelsorgenden mit continuing bonds ermoglichen. Hierdurch sollen die grundsitzli-
chen Uberlegungen im ersten Teil konkretisiert, aber auch erginzt werden. Dabei
muss beriicksichtigt werden, dass das Material in der niederlindischen Seelsorge
entstanden ist. Neben Ubereinstimmungen gibt es doch auch Unterschiede zur
Situation in den deutschsprachigen Lindern.®*

Ich habe die ausfithrlichen Fallbeschreibungen fiir diesen Beitrag bearbeitet, in-
dem ich sie zunichst stark gekiirzt und die Sequenzen ausgewihlt habe, in denen
der Umgang mit continuing bonds thematisiert wird. Daran schlief3t sich jeweils eine
sog. Fallzusammenfassung als erster Schritt einer qualitativen Inhaltsanalyse an.®
Dabei handelt es sich »um eine systematisch ordnende, zusammenfassende Dar-
stellung der Charakteristika dieses Einzelfalls. Es wird also eine resiimierende Fall-
beschreibung geschrieben, jedoch nicht als eine allgemein beschreibende Zusam-
menfassung, sondern gezielt aus der Perspektive der Forschungsfrage(n). Ein Case
Summary soll auf dem Hintergrund der Forschungsfragen zentrale Charakterisie-
rungen des jeweiligen Einzelfalls festhalten.«*

58  D.S.Schipani: Case study method, S. 91.

59  Vgl. A. Dillen/S. Gartner: Discovering practical theology, S. 63—69.

60  Vgl. Gartner, Stefan/Kérver, Jacques/Walton, Martin: »Von Fall zu Fall. Kontext, Methode und
Durchfithrung eines empirischen Forschungsprojekts mit Casestudies in der Seelsorge, in:
International Journal of Practical Theology 23 (2019), S. 98—114.

61 Vgl. Gartner, Stefan: »Geestelijke verzorging leren met casussen. Een voorbeeld uit de gees-
telijke gezondheidszorg, in: Handelingen Tijdschrift voor Praktische Theologie en Religie-
wetenschap 47 (2020/1), S. 55-62.

62 Vgl. Ders.: »Seelsorge wird Spiritual Care vs. Spiritual Care und Seelsorge. Ein Lindervergleich
der institutionellen und rechtlichen Rahmenbedingungen, in: Spiritual Care Zeitschrift fur
Spiritualitit in den Gesundheitsberufen 4 (2015), S. 202—214.

63  Vgl. Kuckartz, Udo/Rédiker, Stefan: Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, Praxis, Computer-
unterstiitzung, Weinheim: Beltz Juventa 2022, S. 104-128.

64 Ebd., S.124.

14.02.2026, 06:38::

187


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

2.2 Continuing bonds im Trauerfall

Der Fall wurde im Rahmen des CSP als reprisentativ fiir die seelsorgliche Arbeit
in einer psychiatrischen Einrichtung angesehen. Er dokumentiert die ambulante
Behandlung einer 40-jihrigen Witwe. Sie lebt allein, hat keine Kinder und arbei-
tet als Logistikassistentin. Sie wurde katholisch erzogen und betrachtet sich selbst
als gldubig, ist aber kritisch gegeniiber der Amtskirche.

Nachdem sie bei einer Andacht in der Klinik die Seelsorgerin kennengelernt hat,
bittet sie diese um ein Gesprich. Daraus entsteht eine Serie von Begegnungen. Uber
ihre Vorgeschichte sagt die Klientin: »Letztes Jahr ging alles schief. Einen Monat
nach R.s (ihr Ehemann; St.G.) Tod wurde ich zwangsgeriumt. Der Vermieter mein-
te, ich wiirde die Wohnung verwahrlosen. Ich bekam einen Betreuer zugewiesen
und musste in die Schuldnerberatung. Ich habe dann drei Monate lang bei meiner
Mutter gelebt, das war die Hoélle. (...) Ich safd dann im Juni mit Nackenschmerzen
zu Hause. Mir wurden Tabletten verschrieben, aber die haben nicht geholfen. Ab
Oktober dachte ich: >So kann es nicht weitergehen<.« Im Januar des darauffolgen-
den Jahres wurde die Frau in die Psychiatrie eingewiesen wegen der Gefahr eines
Suizids, Schlaflosigkeit, innerer Unruhe sowie Dissoziationen. Nach einer dreiwo-
chigen stationiren Behandlung ist sie nun in ambulanter Therapie. Die Seelsorge ist
ein integraler Bestandteil hiervon.

Die Klientin will Kontakt zur Seelsorgerin um »so sein zu kénnen, wie ich bin,
ohne fiir verriickt gehalten zu werden.« Das wiederholt sie in den Gesprichen mehr-
fach. Denn sie sieht und fithlt mehr als andere Menschen, darunter ihren verstor-
benen Mann. Im ersten Gesprich mit der Hauptamtlichen erzihlt sie, dass ihr Ehe-
partner noch um sie sei. Sie méchte ihn gerne loslassen kénnen, um zu trauern und
auf eigenen Fiflen zu stehen. Das ist auch wortlich zu nehmen: bei ihrer Einliefe-
rung konnte die Klientin kaum noch gehen. Sie will wieder Ruhe in ihrem Leben und
zu sich selbst finden.

Die Frau tiberlegt unter anderem, wem sie anvertrauen konne, dass sie »ihren
Mann noch erlebt, obwohl er doch gestorben ist.« Die Seelsorgerin fragt, bei wel-
chen Menschen sie die Erfahrung gemacht habe, ernst genommen zu werden. Ein
anderer Aspekt der Begleitung ist, dass sie itber den Tod ihres Mannes auch erleich-
tert war. Sie hat stindig die Frage im Hinterkopf, ob das nicht sehr egoistisch von
ihr sei. Auch das hilt sie ab von Trauer und Abschied. Der Seelsorgerin wird in den
Gesprichen dariiber hinaus deutlich, dass auch familidre Umstinde und Probleme
eine Rolle spielen.

Die Klientin erzihlt, dass wihrend der Krankheit des Ehemannes der Pfarrer ih-
rer Kirchengemeinde die Schmerzbehandlung in Frage gestellt habe, weil er darin
eine aktive Sterbehilfe sah, die die Kirche verbietet. Darum verweigerte er das Sa-
krament der Krankensalbung. Die Frau iiberlegt, ob sie nicht auch deshalb nicht in
der Lage sei, inneren Frieden zu finden. Da der Sterbensprozess ihres Mannes nicht

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

mit dem Ritual der Krankensalbung abgeschlossen werden konnte, sei seine Seele
nun gezwungen, bei ihr zu bleiben. Sie hat den Kérper sterben sehen, aber »seine
Prisenz, seine Seele« erfahre sie noch jeden Tag. Das erlebt sie einerseits als ange-
nehm, denn sie fiihlt sich dadurch nicht allein. Andererseits sei dies bedriickend,
denn »wie kann ich auf eigenen Fiiffen stehen, wenn er immer da ist?« Die Seel-
sorgerin fragt, ob sie ihren Mann bitten konne, sie in Ruhe zu lassen. Die Frau hat
erfahren, dass dies moglich ist und dass ihr Mann auf sie gehort hat. Andererseits
jedoch quile er sie, wenn sie es gerade nicht erwartet, indem er z.B. den Lichtschal-
ter an- und ausmache.

Im dritten Gesprich bietet die Seelsorgerin an, ihren Mann, wenn sie dazu be-
reit ist, »in den Himmel zu schicken«, um ihn loslassen zu kénnen. Dieses Angebot
eines gemeinsamen Rituals gibt der Frau Sicherheit. Letztendlich wird es nicht aus-
gefiithrt, weil der Kontakt davor abbricht. In einem der spiteren Gespriche sagt die
Klientin: »Er darf da sein, aber ich muss es allein schaffen und das geht immer bes-
ser.« Im Laufe der Therapie riickte ihr Mann immer mehr in den Hintergrund.

Fallzusammenfassung: Die Klientin méchte nicht als verriickt gelten und sich
mit Menschen iiber ihre Erfahrungen austauschen kénnen. Das impliziert, dass ih-
re Wirklichkeitsauffassung, mithin das Bewusstsein der Gegenwart eines Verstor-
benen, nicht als »normal< angesehen wird. Die Seelsorge wird dagegen als ein Ruhe-
punktbeschrieben, an dem ein Austausch iiber ihre Erlebnisse moglich ist. Die Seel-
sorgerin stellt die Wirklichkeitsauffassung der Patientin nicht in Frage. Sie agiert
innerhalb dieser Realitit, etwa mit der Frage nach einer moglichen Botschaft an den
Ehemann. Diese Frage wird positiv beantwortet: Nicht nur ist Kontakt mit dem Ver-
storbenen méglich, sondern dieser dndert darauthin (teilweise) sein Verhalten.

Bei der Deutung ihrer aktuellen Beziehung zu R. gebraucht die Klientin die Un-
terscheidung von Seele und Korper. Dieser Dualismus liefert ein Interpretations-
schema fiir ihre Reziprozitit mit dem Toten. Das Verhaltnis selbst wird als ambiva-
lent erfahren: Eslindert das Alleinsein, kann aber auch bedrohlich wirken und Auto-
nomie verhindern. Nahe ist mit dem Wunsch nach Trauer und Abschied verwoben.
Das Leben mit dem toten Partner hat Auswirkungen auf die ganze Person: soma-
tisch, emotional und verhaltensmiRig. Auch Schuldgefiihle und familiire Konflik-
te spielen eine Rolle. Letztlich will die Frau die Loslosung von ihrem verstorbenen
Angehorigen, was im Verlauf einer multiprofessionellen Behandlung gelingt, deren
integraler Bestandteil Seelsorge ist.*

65 Bestandteil der Fallanalyse im CSP war es, die Case Studies auch durch andere Professionen
evaluieren zu lassen (Vgl. Walton, Martin N./Korver, Jacques: »Dutch Case Studies Project in
Chaplaincy Care. A description and theoretical explanation of the format and procedures,
in: Health and Social Care Chaplaincy 5 [2017], S. 257—280). In unserem Beispiel geschah dies
durch die Trauertherapeutin der Einrichtung: Sie driickt ihre Wertschitzung fiir die Interven-
tionen der Seelsorgerin aus und bestatigt, dass diese den Heilungsverlauf unterstiitzt hatten.

14.02.2026, 06:38::

189


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

Neben den Gesprichsinterventionen weist der Fall auf die Rolle der Ritualitit
beim seelsorglichen Umgang mit continuing bonds hin. Im beschriebenen Fall wird
zum einen negativ ein Sakrament vorenthalten und zum anderen positiv eine Al-
ternative vorgeschlagen. Beides wurde von der Betroffenen mit der Erwartung ver-
kntipft, iber den rituellen Vollzug wirklich Abschied nehmen zu kénnen.

2.3 Tote als Geister im Geféngnis

Der zweite Fallbericht ist im Rahmen der universitiren Seelsorgeausbildung ent-
standen. Eine Studentin hat ein Praktikum in einer Justizvollzugsanstalt absolviert.
Sieverfasstiiber den Kontakt mit einer 21-jihrigen Frau, die wegen nicht abgeleiste-
ter Sozialstunden fiir neun Tage einsitzen muss, auf der Grundlage eines Fragenka-
talogs® eine Case Study. Die Gefangene wirkt aufgeschlossen, energiegeladen und
frohlich. Sie steht unter Aufsicht der Jugendfiirsorge. Sie erzihlt unter anderem,
dass sie »nicht gerade an Gott glaubt, sondern an alles Mogliche«. Unter anderem
betet sie dafiir, dass ihrem Freund bei seinen kriminellen Aktivititen nichts gesche-
hen mége.

Nach der Chorprobe in der Gefingniskapelle spricht sie die Seelsorgerin in Aus-
bildung an und meint, dass in diesem Raum iiberall Geister seien. Dariiber mochte
sie gerne ein Gesprich fithren, denn »Menschen von der Kirche sind doch immer
liebe Menschen, oder?« Die Studentin vereinbart mit ihr ein Treffen in der Kapelle,
nicht ohne zu fragen, ob dieser Ort iiberhaupt in Frage komme. Die Klientin sieht
darin kein Problem, weil die Geister nicht an Orte, sondern an Personen gebunden
seien. Von dem Gesprich erwartet die Studentin, dass sie vermutlich gebeten wer-
den wird (wie dies bereits frither geschehen ist), die Geister auszutreiben bzw. eine
Zelle rituell zu reinigen. Auch die junge Frau erzahlt spiter, dass sie schon Erfahrung
mit solchen exorzistischen Praktiken gemacht habe.

Sie er6ffnet das Gesprich erneut mit Verweis auf die Prisenz der Geister. Auf die
Frage der angehenden Seelsorgerin, ob es sich dabei um Verstorbene handele, meint
sie:»Ja, aber ich kann sie nicht sehen. Doch sie sind da. Ich wollte zuerst meine Mut-
ter anrufen, aber das Verhaltnis zu ihr ist nicht so gut. Darum dachte ich, dass ich
mit dir spreche.« Sie erzihlt, dass sie auch an anderen Orten die Geister spiire. Auf
Nachfrage berichtet sie, dass zu Beginn der Chorprobe noch alles in Ordnung war.
»Aber dann kam sie herein und brachte viel negative Energie mit. Sie will im Mit-
telpunt der Aufmerksamkeit stehen. Und dann tut sie so, als ob sie gut die Djembé
spielen konnte (...), aber das kann sie eigentlich gar nicht.« Die Tote habe die zuvor
friedliche Atmosphire gestort. Eine Mitgefangene habe dies genauso erfahren und
leide darunter. Darum seien die beiden bei der Chorprobe auch so albern gewesen.
Sie bittet die Seelsorgerin, einmal nach der Mitgefangenen zu sehen.

66  Vgl. A. Dillen/S. Gartner: Discovering practical theology, S. 195f.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

Auf Intervention der Studentin (»Du hast das schon frither einmal erlebt? Was
machst du dann?«) erzihlt sie, dass sie selbst die Toten nur dann als Belastung er-
fahre, wenn man sie davor bewusst angerufen habe. Das tue ihre Mutter. Nur dann
wiirden die Verstorbenen wirklich unangenehm werden und kénnten Schaden an-
richten. Das weitere Gesprich dreht sich um die prekiren Familienverhiltnisse der
Frau. In diesem Zusammenhang erzihlt die Gefangene vom dritten Ehemann ih-
rer Mutter. Dieser Stiefvater sei anders gewesen und habe ihr wirklich zugehért.
Sie sagt, dass er zwar inzwischen verstorben sei, »aber noch oft bei mir ist«. Er sei
jemand, der immer auf sie herabschaue.

Fallzusammenfassung: Das Leben mit den Verstorbenen ist in dieser Fallbe-
schreibung ambivalent. Sie konnen beschiitzen und begleiten, aber auch eine nega-
tive oder zerstorerische Kraft entfalten. Letzteres geschieht unter anderem dann,
wenn man bewusst Kontakt mit ihnen sucht. Auch unabhingig davon gehéren die
Toten selbstverstindlich zur Realitit der Klientin, die sie mit der Seelsorgerin teilen
kann, ohne dass diese das Erzihlte bewertet. Stattdessen handelt die Studentin
im Rahmen der Wirklichkeitsauffassung der jungen Frau. Diese konnotiert die
angehende Seelsorgerin im Gegensatz zur Mutter positiv, wobei beiden Kenntnisse
hinsichtlich des Jenseits unterstellt werden.

Die Erfahrungen der jungen Frau sind mit Ereignissen in ihrer Lebensgeschich-
te verwoben. Im Fall des Stiefvaters gibt es eine positive Kontinuitit zwischen dem
Verhiltnis zu Lebzeiten und nach seinem Tod. Die postmortale Beziehung zum
Stiefvater wird von ihr raumlich in einer Polaritit von >untenc und >oben«< gedeutet.
Auch der Geist, der sich wihrend der Chorprobe manifestiert und den die beiden
Frauen gemeinsam, aber unterschiedlich erleben, hat fiir die Betroffene personale
Charaktereigenschaften. Allerdings wird der Bezug zur eigenen Biografie nicht
deutlich (im Verbatim klingt eine Parallele zur Mutter an) und die Wahrnehmung
ist eher atmospharisch.

Wie in der letzten Fallgeschichte wird neben dem seelsorglichen Gesprich die
Bedeutung des rituellen Handelns beim Umgang mit den Verstorbenen deutlich. So
kann man aktiv Kontakt zu ihnen herstellen oder ihren negativen Einfluss bannen,
was die Studentin mit dem Hinweis auf die Wiinsche anderer Gefangener andeutet
und auch der Erfahrung der Klientin entspricht.

3. Auswertung

Es ist deutlich geworden, dass die empirischen Beobachtungen aus der Seelsor-
gepraxis mit den theoretischen Uberlegungen im ersten Teil dieses Beitrags iiber-
einstimmen, sie aber auch prizisieren und erweitern. Ganz offensichtlich agierten
beide Seelsorgepersonen mit einem poimenischen Ansatz, der nicht ein theologi-
sches Bewertungsschema oder ein therapeutisches Behandlungskonzept, sondern

14.02.2026, 06:38::

191


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Prasenz

die jeweilige Wirklichkeit der Betroffenen in den Mittelpunkt stellt. Das wirkte auf
die Klientinnen erleichternd und erwies sich im Blick auf deren Ambivalenz beim
Umgang mit den Toten als stimmig. Ziel der seelsorglichen Interventionen war
zunichst nicht eine Verinderung, sondern die hermeneutische Exploration des
Gesagten.*’

Da es sich bei der zweiten Case Study um eine Kurzzeitbegegnung handelte,
wird der Anteil der Seelsorge an einer positiven Entwicklung der Beziehung zu den
Toten insbesondere im ersten Kasus deutlich. Dazu arbeitete die Seelsorge inter-
disziplinir mit anderen Professionen zusammen. Eine Verinderung der erfahrenen
Reziprozitit mit den Verstorbenen war witnschenswert, weil in beiden Fillen von ihr
auch negative und schidigende Einfliisse ausgingen. Gleichzeitig berichteten beide
Klientinnen von positiv erlebten Begegnungen mit den Toten im Sinn einer stirken-
den Prisenz.

In diesen Begegnungen driickten sich jeweils die Biografie und die personlichen
Umstinde der Betroffenen deutlich aus. Dementsprechend thematisierte die Seel-
sorge in beiden Fillen die Einbindung der continuing bonds in die aktuelle, oftmals
belastete Lebenssituation. Dariiber hinaus erwies sich der Kontakt mit den Toten
als beeinflusst von dem jeweiligen Beziehungsverhiltnis zu Lebzeiten: Die Bezie-
hung dauerte fort und das férderte oder behinderte die Identititsentwicklung der
beiden Frauen.

Auch die Toten hatten ihrerseits personale Ziige.®® Im zweiten Fall galt dies so-
gar fiir ein Wesen, das nicht als tote(r) Angehorige(r) identifiziert wird. Gleichzeitig
wurde in beiden Fillen deutlich, dass das Leben mit den Verstorbenen transformiert
werden kann und soll. Seelsorge wird als ein Ort erlebt, an dem Offenheit fitr conti-
nuing bonds besteht. Den Seelsorgenden wird dariiber hinaus die Kompetenz zuge-
sprochen, bei der Gestaltung des Verhiltnisses zu den Gestorbenen forderlich zu
sein. Dies wird als heilsamer und nicht als schidigender Einfluss gewertet.

Diese Kompetenz besteht nicht nur im seelsorglichen Gesprich. Zum professio-
nellen Angebot gehorten auch ritualisierte Handlungen, auch wenn dies letztlich in
beiden Case Studies in der Méglichkeitsform verblieb. Rituelles Handeln scheint zu
den bevorzugten Erwartungen an Seelsorge beim Umgang mit den Toten zu zihlen.
Beide Klientinnen unterstellen, dass dieses Handeln wirksam ist, dass es das Jen-
seits also tatsichlich erreichen kann. Darum ist die Verweigerung des Sakraments
der Krankensalbung in der ersten Kasuistik besonders fatal fiir die Betroffene.

67  Vgl. Muthert, Hanneke: »Geestelijke zorg binnen ggz-casestudy’s. Een trektocht met uit- en
inzichten, in: Tijdschrift Geestelijke Verzorging 23 (2020/100), S. 18—23.

68  Das kann mit dem Gedanken einer fortwdhrenden Subjekthaftigkeit der Toten verbunden
werden, was theologisch durch die Seele symbolisiert wird (Vgl. H.U. Hauenstein: Verlorene
Seelen, S. 39—46.71-81.193-203).

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Gartner: Mit den Verstorbenen leben

Interessant sind schlieflich die Deutungsschemata, mit denen die Klientinnen
ihre Erfahrungen interpretieren: zum einen die Idee einer Trennung von Seele und
Korper, zum anderen die raumliche Ordnung von soben< (Himmel) und >untenc (Er-
de). Solche Vorstellungen haben die christliche Mentalititsgeschichte und Ikono-
grafie geprigt und sind offenbar noch immer virulent, obwohl die spitmoderne und
insbesondere die niederlindische Gesellschaft stark sikularisiert ist® und die iiber-
kommene theologische Tradition problematisiert wird.

Auch Menschen in einem entkirchlichten Kontext griinden ihre Vorstellungen
vom Jenseits also »upon repertoires of popular afterlife myths that feed on Chris-
tian tradition. Certainly, these vocabularies are appropriated autonomously, and,
more importantly, are not used to profess an abstracted, general belief in the here-
after, but to interpret experiences associated with the loss of a particular person.«”
Gerade weil in der spitmodernen Gesellschaft keine allgemein plausiblen Vorstel-
lungen mehr zur Verfiigung stehen und Kontakt mit den Toten wenig akzeptiert ist,
spielen iiberkommene religiose Ideen eine bleibende Rolle. Betroffene eignen sich
das christliche Repertoire an und interpretieren es fiir ihre persénliche Situation
im Sinne einer Realisation (Dorothee Sélle) um.” So kénnen sie oftmals gut mit ih-
ren Verstorbenen leben bzw. zu leben lernen, selbst wenn dariiber aufRerhalb der
Seelsorge hiufig geschwiegen wird.

69  Vgl. Pollack, Detlef/Rosta, Cergely: Religion and modernity. An international comparison, Ox-
ford: Oxford University Press 2017; de Hart, Joep/Houwelingen, Pepijn van: Christenen in Ne-
derland. Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid, Den Haag: SCP 2018.

70  Stetter, Manuel: »Funerals/death/grief«, in: Birgit Weyel et al. (Hg.), International handbook
of practical theology, Berlin/Boston: De Gruyter 2022, S. 353—365, hier S. 357.

71 Vgl. Gértner, Stefan: »Realisation. Theologische Schreibfahigkeit erlernen fiir die Pastoralc,
in: Ludger Hiepel/Monnica Klockener (Hg.), Schreiben als theologiedidaktische Herausfor-
derung (= Theologie und Hochschuldidaktik 13), Berlin: Lit 2023, S.179-194.

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 06:38::


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

