
Mit den Verstorbenen leben 

Continuing bonds und die Praxis der Seelsorge 

Stefan Gärtner 

Die These, dass der Tod in der spätmodernen Gesellschaft tabuisiert wird, ist in
zwischen zu relativieren.1 Zwar gibt es Tendenzen der Verdrängung, aber daneben 
öffentliche Diskurse über Sterben, Tod und Trauer sowie eine Professionalisierung, 
Pluralisierung und Ästhetisierung des Umgangs damit. Ohnehin beschäftigt Men
schen dieses Thema als Betroffene eines Trauerfalls. Tastend, aber auch kreativ brin
gen viele ihre Erfahrungen ins Wort.2 In diesem Zusammenhang gibt es eine wach
sende Aufmerksamkeit für die sog. continuing bonds mit den Toten.3 Die Reziprozität 
zwischen Lebenden und Gestorbenen wird also nicht (mehr) abgewertet, sondern 
als Ausdruck einer geänderten und sich weiter ändernden Beziehung gedeutet. Con
tinuing bonds sind darum immer auch transforming bonds.4 

Es kann nicht überraschen, dass die Seelsorge ein bevorzugter Ort ist, um über 
solche Erfahrungen zu kommunizieren. Allerdings beschäftigt sich die Poimenik 
bisher nur wenig mit der erlebten Anwesenheit von Toten.5 Darum behandelt dieser 
Beitrag zunächst grundlegend die Frage, wie in der Seelsorge mit Menschen umge
gangen werden kann, die von Begegnungen mit Verstorbenen berichten: im ersten 
Teil schlage ich poimenische Kriterien für solche Situationen vor. Diese Überlegun
gen werden im zweiten Teil konkretisiert, in dem ich über zwei Fallstudien den Um
gang mit der Präsenz der Toten in der Seelsorge untersuche. 

1 Vgl. Schibilsky, Michael: »Tod. VII. Praktisch-theologisch«, in: Theologische Realenzyklopädie 
33 (2002), S. 624–629. 

2 Vgl. Meitzler, Matthias: »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Thorsten Benkel (Hg.), Die 
Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld: transcript 2016, S. 133–162. 

3 Vgl. Klass, Dennis/Silverman, Phyllis R./Nickman, Steven L. (Hg.): Continuing bonds. New un
derstandings of grief, Washington, DC: Taylor & Francis 1996. 

4 Vgl. Mathijssen, Brenda: »Transforming bonds: ritualising post-mortem relationships in the 
Netherlands«, in: Mortality 23 (2018), S. 215–230. 

5 Vgl. Drechsel, Wolfgang: »›Heut Nacht war meine verstorbene Schwester bei mir…‹. Grenz
erfahrungen in der Seelsorge«, in: Wege zum Menschen 69 (2017), S. 421–438, hier S. 421f; 
Hauenstein, Hans Ulrich: Verlorene Seelen? Über die Gegenwart der Toten, Kröning: Asan
ger Verlag 2021, S. 210–212. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

1. Poimenische Kriterien für den Umgang mit Continuing bonds 

1.1 Grundsätzliches 

Ausgangspunkt der Seelsorge ist (einem hermeneutischen Grundverständnis zu
folge6) die Wirklichkeitsauffassung der jeweiligen Gesprächspartner. Es wird kei
ne Bewertung vorgenommen, sondern mit dem Gegenüber versucht, dessen (Glau
bens-)Überzeugungen und Lebensgeschichte bzw. ein bestimmtes Ereignis darin 
hermeneutisch zu erschließen. Wenn jemand Tote spürt, hört oder sieht und eine 
Beziehung zu ihnen unterhält, ist zunächst noch unklar, was der oder die Einzelne 
damit verbindet: Solche Erfahrungen mit den Verstorbenen können Angst machen, 
Bestandteil eines Trauerprozesses sein oder als wichtige Nähe erlebt werden. Das 
Angebot der Seelsorge ist es, diese individuelle Bedeutung der continuing bonds mit 
den Betroffenen zu explorieren.7 Wenn bei einem seelsorglichen Gespräch jemand 
von einem Erlebnis berichtet, »das auf einen Kontakt zu Verstorbenen verweisen 
könnte, dann geht es also zunächst nicht um ein Urteil darüber, ob es so etwas nach
weislich gibt – das gilt sogar dann, wenn diese Frage vielleicht gestellt wird – oder ob 
eine solche Begebenheit mit den christlichen Überzeugungen vereinbar ist. Wesent
lich ist vielmehr die Frage nach der Bedeutung des Erlebten für die Person selber«.8 
Die Seelsorge versucht, diese Gefühle zu benennen und darüber die Bedeutung des 
personalisierten Jenseits zu ergründen. 

Wichtig ist es dabei, aufmerksam für problematische Vorstellungen zu sein. Die 
Seelsorge hat bestenfalls Respekt vor der Wirklichkeit des Gegenübers, aber es ist 
ein kritischer Respekt, insbesondere wo die Personen selbst unter dem Kontakt mit 
den Toten leiden. Dann ist Hilfe bei der Bewältigung dieser Erfahrungen angezeigt. 
Allerdings ist Seelsorge keine Psychotherapie und gegebenenfalls muss man einen 
Klienten oder eine Klientin an therapeutische Professionals verweisen. Ein Grund
kriterium zur Einschätzung einer problematischen Vorstellung ist, ob der oder die 
Betroffene eine Kontrollmöglichkeit über das Verhältnis zu den Gestorbenen behält. 
Die continuing bonds dürfen also nicht überwältigend sein und zu einem dauerhaf
ten Ausstieg aus der empirischen Wirklichkeit zwingen. Reziprozität mit den Toten 
muss darum als kritisch bewertet werden, wenn dadurch die Autonomie eines Men

6 Vgl. Dillen, Annemie/Gärtner, Stefan: Discovering practical theology. Exploring boundaries, 
Leuven/Paris/Bristol, CT: Peeters 2020, S. 159–163. 

7 Vgl. Gärtner, Stefan: »Gute Fragen stellen. Poimenische und empirische Reflexionen zur Kom

munikation in der Seelsorge«, in: Pastoraltheologie 111 (2022), S. 219–234. 
8 Wagner-Rau, Ulrike: »Kontakt zu Toten. Seelsorgerlicher Umgang mit spiritualistischer Reli

giosität«, in: Materialdienst der EZW 68 (2005), S. 403–414, hier S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 179 

schen ausgehebelt wird und angstmachende, okkulte, spiritistische oder magische 
Ideen auftreten.9 

Mit Blick auf das Verhältnis von Psychologie und Theologie hilft die Unterschei
dung, die Andreas Stahl für den seelsorglichen Umgang mit traumatisierten Perso
nen getroffen hat. Während eine Therapie die Verwundungen behandeln kann, geht es 
bei der Seelsorge um das Verwundet-Sein, also um die aktuelle Bedeutung des Erleb
ten und insbesondere um die existenziellen, religiösen, gläubigen und spirituellen 
Aspekte.10 Übertragen auf unser Thema bedeutet dies, dass eine medizinische und 
psychologische Behandlung Menschen bei krankmachenden oder zerstörerischen 
Wahrnehmungen helfen kann, während die Seelsorge ohne Behandlungsauftrag die 
Verbundenheit von Menschen mit ihren Toten grundsätzlich anerkennt, nach der 
Bedeutung für deren aktuelle Lebenssituation fragt und dabei auch die religiösen 
Anteile anspricht. In diesen Zusammenhang gehört die Defizit-vermeidende Frage, 
welche positiven Energien jemand aus continuing bonds zieht.11 Natürlich gehört es 
auch zum Angebot der Seelsorge, belastende oder negative Vorstellungen und Ereig
nisse zu reframen.12 Dabei geht es nicht um das Wegerklären der Erlebnisrealität des 
Gesprächspartners, sondern um deren heilsame Umdeutung, die durch den Schatz 
der christlichen Texte, Bilder, Lieder und Rituale inspiriert ist. 

Eingedenk der möglichen Gefahren schafft die vorbehaltlose Offenheit der 
Seelsorge für Personen mit Kontakt zum Jenseits einen positiven Raum, in dem 
deren auf den ersten Blick vielleicht bedenklichen Erlebnisse nicht vorschnell pa
thologisiert werden.13 Continuing bonds sind in der spätmodernen Kultur »zutiefst 
schambesetzt«14 und können kaum auf sozial akzeptierte Kommunikationsformen 
zurückgreifen. Die Betroffenen haben oftmals Angst davor, nicht ernst genommen 
oder gar für verrückt gehalten zu werden. Für viele ist es ein wichtiger Schritt, 
wenn ihr Leben mit den Toten in der Seelsorge nicht von vorneherein als schlecht, 
gefährlich oder krankhaft gewertet wird.15 Darüber hinaus kann eine Verbindung 

9 Vgl. Thiede, Werner: »Kontakt mit Verstorbenen? Eine theologische Kritik«, in: Material

dienst der EZW 71 (2008), S. 404–417. 
10 Vgl. Stahl, Andreas: Traumasensible Seelsorge. Grundlinien für die Arbeit mit Gewaltbetrof

fenen, Stuttgart: Kohlhammer 2019. 
11 Vgl. S. Gärtner: Gute Fragen stellen, S. 224–226. 
12 Vgl. Capps, Donald E.: Reframing. A new method in pastoral care, Minneapolis: Fortress Press 

1990. 
13 Vgl. U. Wagner-Rau: Kontakt zu Toten, S. 406f. 
14 W. Drechsel: Heut Nacht, S. 422. 
15 Vgl. Weiher, Erhard: Das Geheimnis des Lebens berühren. Spiritualität bei Krankheit, Ster

ben, Tod. Eine Grammatik für Helfende, Stuttgart: Kohlhammer 2008, S. 151–157; Lammer, 
Kerstin: Den Tod begreifen. Neue Wege in der Trauerbegleitung, Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht 2013, S. 174–187. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

mit den Verstorbenen eine positive Bedeutung für jemanden haben oder bekom
men, weil diese Verbindung eine hilfreiche Zusage macht oder weil sie mit dem 
Gefühl der Geborgenheit verknüpft ist. 

Seelsorge ist zweckfrei und bedingungslos sowie ein Angebot um der Menschen 
willen. Damit wird sie dem Auftrag des Evangeliums gerecht, ohne dass dies in je
dem Einzelfall ausdrücklich thematisiert werden müsste.16 Sie kommuniziert über 
das durch den Tod gestörte Beziehungsgeschehen zwischen Lebenden und Gestor
benen sowie der Lebenden untereinander und fragt als ein Angebot auch nach der 
Beziehung zu Gott.17 Das Motiv einer solchen seelsorglichen Haltung liegt in des
sen Liebe zum Menschen, die über den Tod hinausreicht. Zwar repräsentiert der 
Tod einen Graben zwischen Diesseits und Jenseits. Doch weil Gott sich mit Jesus 
Christus am Kreuz identifiziert und den Tod zwar nicht endgültig, so doch grund
sätzlich überwunden hat, überwindet seine Liebe auch die drohende Verhältnislo
sigkeit zwischen Lebenden und Gestorbenen.18 

Eine differenzierte Reflexion auf den Ermöglichungsgrund von continuing bonds 
eröffnet christologische und ekklesiologische Perspektiven. Der gläubige Umgang 
mit Sterben und Tod bewegt sich demnach zwischen einerseits Abwehr der Todes
bedrohung und andererseits rettender Einordnung in Jesus Christus als Gegenkraft 
zur Macht des Todes. Diese Einkörperung in die göttliche Ordnung betrifft gleicher
maßen die Lebenden wie die Toten. Darum ist (vorzugsweise im Kontext des Got
tesdienstes) eine Reziprozität mit den Verstorbenen sinnvoll möglich.19 Umgekehrt 
ist der Tod (nach Paulus) »eine Macht innerhalb der erfahrbaren Welt und zeigt sich 
etwa in der Gestalt sozialer Isolation, schweren körperlichen Leidens oder politi
scher Verfolgung und Unterdrückung.«20 Er läuft theologisch also nicht entlang der 
Grenze von ›lebend‹ oder ›gestorben‹. 

Christinnen und Christen werden durch die Taufe, die bereits einen Übergang 
vom Tod zum Leben darstellt, in den Leib Christi inkorporiert.21 Dies begründet eine 
bleibende Beziehung zwischen Lebenden und Toten, insofern sie zusammen in die 
Gemeinschaft der Heiligen aufgenommen sind, was die sichtbare wie die unsicht
bare Kirche umfasst. Einerseits sind die Toten also wirklich tot und es entsteht ein 

16 Vgl. K. Lammer: Den Tod begreifen, S. 235–242. 
17 Vgl. Plieth, Martina: »Seelsorge im Kontext von Sterben, Tod und Trauer«, in: Wilfried Enge

mann (Hg.), Handbuch der Seelsorge. Grundlagen und Profile, Leipzig: Evangelische Verlags
anstalt 2016, S. 552–571. 

18 Vgl. Berger-Zell, Carmen: Abwesend und präsent. Wandlungen der Trauerkultur in Deutsch
land, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2013, S. 177–182. 

19 Vgl. Gutmann, Hans-Martin: Mit den Toten leben – eine evangelische Perspektive, Gütersloh: 
Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus 2002, S. 86–94. 

20 H.U. Hauenstein: Verlorene Seelen, S. 57. 
21 Vgl. Gutmann, Hans-Martin: »Unsere Toten ehren und ein neues Verhältnis zwischen Leben

den und Toten finden«, in: Una Sancta 61 (2006), S. 201–215. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 181 

echter Bruch zu den Lebenden. Andererseits gibt es Reziprozität zwischen Leben
den und Verstorbenen, wobei deren bisherige Beziehung transformiert ist. Kenn
zeichen des Todes ist somit nicht (wie im Rahmen einer ›Ganztod‹-Theologie22) die 
Verhältnislosigkeit, weil die Einbeziehung der Getauften als Kirche in das Heilshan
deln Jesu Christi eine Austauschmöglichkeit und die bleibende, wenn auch gegen
über der Weltzeit grundlegend veränderte Verbundenheit zwischen Diesseits und 
Jenseits eröffnet.23 »Der Tod bedeutet dann gerade nicht (…) ›totale Beziehungslo
sigkeit‹, sondern im Gegenteil Aufrichtung einer neuen Beziehung. Emotional kön
nen wir das als Seelsorger überall erleben, wenn wir Trauernde begleiten. Mit dem 
Tod wird nicht nur eine Verbindung unterbrochen, sondern zugleich auf anderer 
Ebene neu konstituiert«.24 

Zusammenfassend kann der Glaube an die Überwindung des Todes durch Je
sus Christus in der Auferstehung als Ermöglichungsgrund gelten, um auch in den 
protestantischen Kirchen eine Verbindung von Lebenden und Toten grundsätzlich 
wertzuschätzen.25 Auf katholischer Seite stand dagegen schon früher mit der Mög
lichkeit des Ablasses, dem Fürbittgebet, den Ritualen zu Allerseelen oder der Märty
rer- und Heiligenverehrung ein ausgeprägtes Repertoire bereit, um continuing bonds 
zu pflegen. Traditionell steht die evangelische Theologie dieser devotionalen und 
rituellen Praxis mehrheitlich skeptisch gegenüber, auch wenn die darin zum Aus
druck kommenden anthropologischen Bedürfnisse gesehen werden.26 

1.2 Seelsorge und Trauerarbeit 

Der Seelsorge begegnen continuing bonds oftmals, wo Menschen mit Sterben, Ver
lust und Abschied konfrontiert sind. Erfahrene Nähe ist »ein häufiger Bestandteil 
von Trauerprozessen, und zwar nicht nur in der akuten emotionalen Trauer unmit
telbar nach dem Verlust, sondern oft über Jahre hinweg. Vermittelt über individu
elle, tradierte und diskursiv vermittelte Deutungen entwickelt sich aus ihnen die 
Gewissheit einer personalen Präsenz mit einer spezifischen Identität«.27 Ziel der 
Begleitung ist es, dass Angehörige den Abstand zwischen sich und den Toten als 

22 Vgl. Jüngel, Eberhard: Tod, Stuttgart: Kreuz 1971. 
23 Vgl. H.-M. Gutmann: Mit den Toten leben, S. 147–163. Womit die Frage entsteht, wie das Ver

hältnis auch nicht christgläubiger Menschen zu ihren Toten theologisch gedeutet werden 
kann. 

24 Sundermeier, Theo: »Spiritismus: Eine theologische und seelsorgerliche Herausforderung«, 
in: Materialdienst der EZW 67 (2004), S. 43–54, hier S. 52. 

25 Vgl. W. Thiede: Kontakt mit Verstorbenen, S. 404–406. 
26 Vgl. Kast-Streib, Sabine/Wendlandt, Sabine: »›Er ist nicht mehr da…‹. Das Bedürfnis nach 

Kontakt und Beziehung zu Verstorbenen in der Trauer«, in: Wege zum Menschen 69 (2017), 
S. 408–420, hier S. 416–420. 

27 H.U. Hauenstein: Verlorene Seelen, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Resonanzraum erleben können. Die Seelsorge stellt mit ihren Ritualen, Gebeten, 
Symbolen, Geschichten etc. Kommunikationsformen zur Verfügung, mit denen ein 
entsprechender innerer Raum von den Betroffenen gestaltet werden kann.28 Denn 
die Beziehung zu den Verstorbenen ist zwar verändert, aber sie besteht weiter. 

Trauer und Abschied können in diesem Zusammenhang mit Arthur Polspoel als 
Identitätsaufgaben verstanden werden.29 Weil das eigene Ich von signifikanten an
deren mitgeprägt ist, nötigt deren Verscheiden zu einer Neuorientierung. Das ist 
kein isoliertes Geschehen, sondern betrifft eine Person auch in ihren sozialen Be
zügen. In der Folge ist es konsequent, dass jemand zur Verarbeitung des Verlusts 
zunächst am Verstorbenen festhalten will bzw. sich nur langsam von ihm oder ihr 
löst. Selbst wenn kognitiv klar ist, dass ein nahestehender Mensch gestorben ist, 
braucht es Zeit, bis dies auch emotional und existenziell durchdringt. 

Unmittelbar nach dem Verscheiden ist der oder die Gestorbene noch sehr prä
sent bzw. die Betroffenen wollen die Tatsache des Todes nicht wahrhaben. So dauert 
der Wunsch nach einem Verhältnis zu den Toten fort.30 Fallweise hat dieser Wunsch 
mit noch offenen Fragen, angetaner oder erlittener Schuld sowie mit dem eigenen 
oder fremden Versagen zu tun.31 Daran kann sich eine Phase der allmählichen und 
manchmal widersprüchlichen Loslösung anschließen.32 Erst wenn der Abschied 
vollzogen ist, worauf eine Vielzahl von Faktoren wie die körperliche und psychische 
Gesundheit, die Stabilität anderer Beziehungen oder die Verarbeitung früherer 
Krisenerfahrungen, aber auch der gesellschaftliche Umgang mit Trauer und Tod 
Einfluss nehmen, wird sukzessive eine Anpassung der Identität an ein Leben ohne 
den oder die Verstorbene(n) möglich. 

Das schließt nicht aus, dass man weiterhin eine, nun allerdings veränder
te, Beziehung unterhält. Dazu muss bei der Trauerarbeit das Verhältnis zu dem 
oder der Verstorbenen unter Einschluss von Ambivalenzen, Verletzungen, offenen 
Fragen und Schuldgefühlen geklärt, ein realistisches Bild von ihm oder ihr eta
bliert sowie die eigene Biografie mit dem Verlust rekonstruiert werden. Die Toten 
werden in diesem Prozess innerlich neu verortet und die Existenz wird an den 

28 Vgl. Leget, Carlo: Der innere Raum. Wie wir erfüllt leben und gut sterben können, Ostfildern: 
Patmos 2021, S. 67–92. 

29 Vgl. Polspoel, Arthur: Wenen om het verloren ik. Over verlies en rouwen, Kampen: Uitgeverij 
Ten Have 2010. 

30 Vgl. Kachler, Roland: Meine Trauer wird dich finden. Ein neuer Ansatz in der Trauerarbeit, 
Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 2017. 

31 Vgl. E. Weiher: Das Geheimnis des Lebens, S. 232–236. 
32 Vgl. mit Kritik an statischen Phasen- und linearen Verlaufsmodellen der Trauer und mit dem 

Plädoyer für ein Aufgabenmodel: Lammer, Kerstin: Trauer verstehen. Formen, Erklärungen, 
Hilfen, Berlin/Heidelberg: Springer 2014, S. 39–45.71-79. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 183 

Verlust angeglichen.33 Die Seelsorge kann Menschen in diesem Prozess der erneu
ten Selbstvergewisserung unterstützen, wobei die Begleitung schon perimortal 
beginnen sollte.34 

Dabei muss wiederum unterschieden werden, ob Begegnungen mit Verstor
benen für die Betroffenen angenehmer oder bedrohlicher Natur sind.35 Continuing 
bonds an sich brauchen dazu aber nicht in Frage gestellt zu werden. Die Seelsorge ist 
im Gegensatz zu anderen Bereichen gerade ein Ort, an dem diese Erfahrung aus
gesprochen werden kann und ernst genommen wird. Darüber hinaus unterstellen 
Menschen dieser Profession eine besondere Kompetenz, um im Zwischenbereich 
zwischen natürlicher und übernatürlicher Wirklichkeit zu handeln.36 Als religiöse 
Expert:innen verfügen Seelsorgende über Möglichkeiten, ein Verhältnis zu den 
Toten zu gestalten. 

Insbesondere zu Beginn eines Trauerprozesses beschäftigen sich viele Angehö
rige intensiv mit den Toten, indem sie bewusst Erinnerungen aufrufen, Unruhe zei
gen, sich auf der Suche befinden, sich an alltäglichen Gewohnheiten mit dem oder 
der Verschiedenen festhalten, Zeichen als Nachrichten aus dem Jenseits deuten, sich 
ein baldiges Nachsterben wünschen, Bilder oder Gegenstände des oder der Verstor
benen betrachten oder deren Lieblingsplätze sowie die Grabstätte aufsuchen.37 Man 
will die Toten mental festhalten. Dabei kann sich die Erfahrung von echter Nähe 
und Kontakt einstellen, was aus kurzen Halluzinationen, Auditionen oder Träumen, 
aber auch aus längeren Phasen erlebter Präsenz besteht. So werden die Verstorbe
nen manchmal direkt angeredet und bleiben Teil der Familie.38 

In anderen Fällen wird der Wunsch nach Verbundenheit, die besonders das 
emotional belastende Sterben überdauert, als ein Leiden darunter erfahren, dass 
der oder die Tote nicht mehr angesprochen werden kann.39 Auch die erlebte Anwe
senheit kann neben positiven Gefühlen des Schutzes oder der Wiedervereinigung, 
mit Abwehr, Wut, Schuld, Scham oder ungestilltem Verlangen einhergehen. Gerade 
wegen dieser negativen Aspekte vermeiden Trauernde den Kontakt mit allem, was 

33 Vgl. Attig, Thomas: How we grieve. Relearning the world, Oxford: Oxford University Press 
2011, S. 158–186. 

34 Vgl. K. Lammer: Den Tod begreifen, S. 233–276. 
35 Vgl. W. Drechsel: Heut Nacht, S. 430–435. 
36 Vgl. Josuttis, Manfred: Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgenössischen Pastoraltheo

logie, München: Kaiser 1991, S. 107–127. 
37 Vgl. U. Wagner-Rau: Kontakt zu Toten, S. 403–408. 
38 Vgl. Hauenstein, Hans Ulrich: »Seelsorge an Toten? Verstorbene als Subjekte und ihre Rolle 

in seelsorglichen Kontexten«, in: Wege zum Menschen 75 (2023), S. 55–63; Binder, Désirée: 
»Lebendig in unserer Seele – auch über den Tod hinaus. Systemisch-familientherapeutische 
Impulse für die Seelsorge«, in: Wege zum Menschen 69 (2017), S. 439–443. 

39 Vgl. S. Kast-Streib/S. Wendlandt: Er ist nicht mehr da, S. 408–420. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

sie mit dem oder der Verstorbenen assoziieren. Oder sie idealisieren diesen oder 
diese und verdrängen schlechte Eigenschaften.40 

Insgesamt wird deutlich, dass continuing bonds nicht automatisch einen patholo
gischen oder festgefahrenen Trauerprozess anzeigen, auch wenn dies manchmal so 
bewertet wird.41 Wohl stehen die Betroffenen vor der Aufgabe zu lernen, den Toten 
allmählich einen Platz in der eigenen Lebensgeschichte einzuräumen.42 Dazu ge
hört es, negative, verdrängte oder schuldbeladene Aspekte zuzulassen. Die erfah
rene Nähe zu bedeutungsvollen Menschen nach deren Tod verliert in der Regel an 
Intensität und man handhabt wieder eine striktere Trennung von Diesseits und Jen
seits. Das schafft Raum für neue Beziehungen, auch wenn inzidentell oder subkutan 
die Nähe zu den Verstorbenen fortbestehen mag. Die Trauerarbeit resultiert in einer 
an den Verlust angepassten Identität.43 

So gelingt schließlich die Integration des bzw. der Verstorbenen in das eigene 
Leben. Die abwesende Person wird zum ›stillen Begleiter‹ im Sinne einer internali
sierten Repräsentanz.44 Im Gegensatz zu früheren, von der klassischen Psychoana
lyse und ihrem ›Ablösungsideal‹ beeinflussten Vorstellungen45 geht es demnach bei 
der seelsorglichen Trauerarbeit nicht vorrangig um eine Trennung von den Verstor
benen, sondern um die Annahme, dass sich das Verhältnis zu ihnen gewandelt hat. 
Es geht nicht um einen Schlussstrich, sondern um eine neue Beziehungsqualität zu 
sich selbst und zu den Toten.46 

2. Poimenische Kasuistik 

Nach diesen grundlegenden Überlegungen soll das Leben mit den Toten und de
ren Bedeutung für die seelsorgliche Praxis mit zwei Fallbeispielen unterlegt wer
den. Nach einer methodologischen Reflexion folgt zunächst eine Case Study aus der 
Trauerarbeit, womit thematisch an den vorherigen Abschnitt anknüpft wird. Da
nach wird eine Kasuistik aus der Gefängnisseelsorge untersucht. Denn continuing 

40 Vgl. A. Polspoel: Wenen om het verloren ik, S. 71–91. 
41 Vgl. Rüter, Friederike: Späte Trauer. Eine Studie zur seelsorglichen Begleitung Trauernder, 

Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2009, S. 41f. 
42 Vgl. Th. Attig: How we grieve, S. 222–251. 
43 Vgl. A. Polspoel: Wenen om het verloren ik, S. 104–107. 
44 Vgl. R. Kachler: Meine Trauer, S. 135–148. 
45 Vgl. Hagman, Georg: »Beyond decathexis. Toward a new psychoanalytic understanding and 

treatment of mourning«, in: Robert A. Neimeyer (Hg.), Meaning reconstruction & the expe
rience of loss, Washington, DC: American Psychological Association Press 2001, S. 13–31. 

46 Vgl. Fiedler, Adelheid: »Ich war tot und ihr habt meinen Leichnam geehrt«. Unser Umgang 
mit den Verstorbenen, Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 2001, S. 52–59. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 185 

bonds haben mitnichten nur mit Sterben, Tod und Abschied zu tun – auch wenn die 
Poimenik diesem Seelsorgeanlass die größte Aufmerksamkeit schenkt. 

2.1 Methodologische Reflexion 

Die poimenische Arbeit mit Case Studies entstand im 20. Jahrhundert im Rahmen 
der klinischen Seelsorgeausbildung und wird in den letzten Jahrzehnten zuneh
mend mit einem empirischen Interesse verknüpft.47 Einen wichtigen Impuls dazu 
gab der amerikanische Praktische Theologe George Fitchett. Er hatte dazu aufge
rufen, Seelsorge in säkularen Institutionen (chaplaincy) auf eine breitere Basis zu 
stellen, und zwar durch die Sammlung und Analyse von Fallgeschichten.48 Es sei viel 
zu wenig darüber bekannt, was in diesem Bereich geschehe und welche Bedeutung 
dies für die Betroffenen habe. Zusammen mit Steve Nolan lud Fitchett Kolleginnen 
und Kollegen ein, Case Studies zu verfassen.49 Diese qualitative Kasuistik sollte 
unter anderem eine Basis für spätere quantitative Studien legen. 

Auch anderswo wächst das Forschungsinteresse an Case Studies in der Seelsor
ge.50 Konkret geht es um die Sammlung und Analyse von retrospektiven Berichten 
von Seelsorgekontakten. Eine Case Study ist in diesem Zusammenhang »an in
formative story, based on a methodical description and reflection, in which the 

47 Vgl. Roser, Traugott: »Fallstudien, Verbatims, Empirie – Erfahrungswissen und Reflexionsbe
darf in der Seelsorgetheorie«, in: Heiner Raspe/Hans-Georg Hofer/Ulrich Krohs (Hg.), Praxis 
und Wissenschaft. Fünf Disziplinen – eine Familie?, Leiden u.a.: Brill 2020, S. 101–121. 

48 Vgl. Fitchett, George: »Making our case(s)«, in: Journal of Health Care Chaplaincy 17 (2011), 
S. 3–18. 

49 Vgl. Fitchett, George/Nolan, Steve (Hg.): Spiritual care in practice. Case studies in healthcare 
chaplaincy, London/Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers 2015; Dies. (Hg.): Case studies 
in spiritual care. Healthcare chaplaincy assessments, interventions and outcomes, London/ 
Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers 2018. 

50 Vgl. Klomp, Mirella: »Case study research in/as practical theology«, in: Praktische Theologie 
57 (2022), S. 203–210; Noth, Isabelle/Faber, Eva-Maria (Hg.): Seelsorgebegegnungen. Praxis
beispiele theologisch reflektiert, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2023; Swift, Christo
pher/Cobb, Mark/Todd, Andrew (Hg.): A handbook of chaplaincy studies. Understanding spi
ritual care in public places, Farnham/Burlington: Ashgate 2015; Gleason, John J.: The pasto
ral caregiver’s casebook, Valley Forge: Judson 2015; Morgenthaler, Christoph/Plüss, David/ 
Zeindler, Matthias: Assistierter Suizid und kirchliches Handeln. Fallbeispiele – Kommenta

re – Reflexionen, Zürich: Theologischer Verlag Zürich 2017; Heimbrock, Hans-Günter et al.: 
Religiöse Berufe – kirchlicher Wandel. Empirisch-theologische Fallstudien, Berlin: EB-Verlag 
2013; Wirpsa, M. Jeanne/Pugliese, Karen (Hg.): Chaplains as partners in medical decision ma

king. Case studies in healthcare chaplaincy, London/Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers 
2020; F. Rüter: Späte Trauer. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

counseling process and the contribution of chaplaincy are presented and argued«.51 
Das Schreiben eines solchen Berichts ist der erste Schritt, um von der erlebten 
Situation Abstand zu gewinnen und stärker objektivierende Einsichten in das 
Berufshandeln und dessen Wahrnehmung durch andere zu bekommen. Das kann 
durch das kollegiale Gespräch etwa im Rahmen einer Supervision erweitert werden. 
Es kann schließlich zum Ausgangspunkt poimenischer Theoriebildung im engeren 
Sinn werden.52 

Case Studies werden in diesem Prozess als eine eigenständige empirische Me
thode gewertet.53 Sie bieten eine induktive Möglichkeit, um das Erfahrungswissen, 
die Wahrnehmungen und die Kompetenz von Seelsorgenden sowie die Reaktion ih
rer Klientinnen und Klienten zu erfassen. Sie haben eine Brückenfunktion zwischen 
professioneller Seelsorgepraxis und akademischem Diskurs.54 Über den Vergleich 
unterschiedlicher Fallgeschichten kann allmählich eine practice-based evidence aufge
baut werden, wobei die Einblicke in individuelle Fälle immer mehr gesättigt wer
den, bis Linien dessen deutlich werden, was in der Seelsorge geschieht. Die practi
ce-based evidence kann also vertieft werden und zu einer evidence-based practice füh
ren.55 Damit geht es bei der poimenischen Kasuistik um eine eng an die Praxis an
schließende Methodik, die bei der Untersuchung seelsorglichen Handelns die Gren
zen zwischen wissenschaftlichem und seelsorgepraktischem Diskurs überschreitet. 
Man setzt beim Partikularen an, um von hieraus zum Allgemeinen zu kommen.56 

Allerdings ist die Frage der Übertragbarkeit einer Case Study nicht leicht zu be
antworten. In der Kasuistik wird zunächst nur deutlich, was eine Seelsorgeperson 
in einem konkreten Fall getan und gelassen hat. Es bleibt unklar, wie generalisier
bar und repräsentativ diese Interventionen und deren Wirkungen auf die Seelsorge
empfangenden gewesen sind, sowohl für den:die einzelne:n Mitarbeiter:in als auch 
die Berufsgruppe.57 Die qualitative Analyse von einzelnen Case Studies müsste da
zu, wie bereits Fitchett gefordert hat, durch quantitative Schritte ergänzt werden. 

51 Körver, Jacques: »The science of the particular«, in: Renske Kruizinga et al. (Hg.), Learning 
from case studies in chaplaincy. Towards practice based evidence & professionalism, Utrecht: 
Eburon 2020, S. 71–81, hier S. 72. 

52 Vgl. T. Roser: Fallstudien, S. 113. 
53 Vgl. Flyvbjerg, Bent: »Five misunderstandings about case-study research«, in: Qualitative In

quiry 12 (2006), S. 219–245. 
54 Vgl. Schipani, Daniel S.: »Case study method«, in: Bonnie J. Miller-McLemore (Hg.), The Wiley- 

Blackwell companion to practical theology, Chichester: Blackwell Publishing 2012, S. 91–101, 
hier S. 94f. 

55 Vgl. J. Körver: The science of the particular, S. 71–81. 
56 Vgl. Abma, Tieneke A./Stake, Robert E.: »Science of the particular. An advocacy of naturalistic 

case study in health research«, in: Qualitative Health Research 24 (2014), S. 1150–1161. 
57 Vgl. H.-G. Heimbrock et al.: Religiöse Berufe, S. 46–66. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 187 

Insgesamt ist die Arbeit mit Case Studies heute zwar »one of the most widely 
used and valued ways of doing practical theology«.58 Dabei geht es aber vor allem um 
die Dokumentation einzelner Fallgeschichten und die individuelle und/oder kollek
tive Praxisreflexion, oftmals zu Aus- und Fortbildungszwecken. Ausgangspunkt ist 
nicht die poimenische Theoriebildung, deren Reichweite mit Hilfe von Fallanalysen 
untersucht wird. Die Case Study wählt den umgekehrten Weg, indem sie nach den 
im Handeln selbst angelegten Theorien der beteiligten Subjekte fragt. Der Über
gang zum wissenschaftlichen Diskurs ist methodologisch noch wenig erschlossen 
und damit auch die theoriegenerierende Funktion der poimenischen Kasuistik.59 

Für diesen Artikel habe ich zwei Fallanalysen gewählt – einmal aus dem For
schungsprojekt Dutch Case Studies Project in Chaplaincy Care (CSP)60 und einmal aus 
einem Ausbildungskontext61 –, die einen explorativen Einblick in die Arbeit von 
Seelsorgenden mit continuing bonds ermöglichen. Hierdurch sollen die grundsätzli
chen Überlegungen im ersten Teil konkretisiert, aber auch ergänzt werden. Dabei 
muss berücksichtigt werden, dass das Material in der niederländischen Seelsorge 
entstanden ist. Neben Übereinstimmungen gibt es doch auch Unterschiede zur 
Situation in den deutschsprachigen Ländern.62 

Ich habe die ausführlichen Fallbeschreibungen für diesen Beitrag bearbeitet, in
dem ich sie zunächst stark gekürzt und die Sequenzen ausgewählt habe, in denen 
der Umgang mit continuing bonds thematisiert wird. Daran schließt sich jeweils eine 
sog. Fallzusammenfassung als erster Schritt einer qualitativen Inhaltsanalyse an.63 
Dabei handelt es sich »um eine systematisch ordnende, zusammenfassende Dar
stellung der Charakteristika dieses Einzelfalls. Es wird also eine resümierende Fall
beschreibung geschrieben, jedoch nicht als eine allgemein beschreibende Zusam
menfassung, sondern gezielt aus der Perspektive der Forschungsfrage(n). Ein Case 
Summary soll auf dem Hintergrund der Forschungsfragen zentrale Charakterisie
rungen des jeweiligen Einzelfalls festhalten.«64 

58 D.S. Schipani: Case study method, S. 91. 
59 Vgl. A. Dillen/S. Gärtner: Discovering practical theology, S. 63–69. 
60 Vgl. Gärtner, Stefan/Körver, Jacques/Walton, Martin: »Von Fall zu Fall. Kontext, Methode und 

Durchführung eines empirischen Forschungsprojekts mit Casestudies in der Seelsorge«, in: 
International Journal of Practical Theology 23 (2019), S. 98–114. 

61 Vgl. Gärtner, Stefan: »Geestelijke verzorging leren met casussen. Een voorbeeld uit de gees
telijke gezondheidszorg«, in: Handelingen Tijdschrift voor Praktische Theologie en Religie
wetenschap 47 (2020/1), S. 55–62. 

62 Vgl. Ders.: »Seelsorge wird Spiritual Care vs. Spiritual Care und Seelsorge. Ein Ländervergleich 
der institutionellen und rechtlichen Rahmenbedingungen«, in: Spiritual Care Zeitschrift für 
Spiritualität in den Gesundheitsberufen 4 (2015), S. 202–214. 

63 Vgl. Kuckartz, Udo/Rädiker, Stefan: Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, Praxis, Computer

unterstützung, Weinheim: Beltz Juventa 2022, S. 104–128. 
64 Ebd., S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

2.2 Continuing bonds im Trauerfall 

Der Fall wurde im Rahmen des CSP als repräsentativ für die seelsorgliche Arbeit 
in einer psychiatrischen Einrichtung angesehen. Er dokumentiert die ambulante 
Behandlung einer 40-jährigen Witwe. Sie lebt allein, hat keine Kinder und arbei
tet als Logistikassistentin. Sie wurde katholisch erzogen und betrachtet sich selbst 
als gläubig, ist aber kritisch gegenüber der Amtskirche. 

Nachdem sie bei einer Andacht in der Klinik die Seelsorgerin kennengelernt hat, 
bittet sie diese um ein Gespräch. Daraus entsteht eine Serie von Begegnungen. Über 
ihre Vorgeschichte sagt die Klientin: »Letztes Jahr ging alles schief. Einen Monat 
nach R.s (ihr Ehemann; St.G.) Tod wurde ich zwangsgeräumt. Der Vermieter mein
te, ich würde die Wohnung verwahrlosen. Ich bekam einen Betreuer zugewiesen 
und musste in die Schuldnerberatung. Ich habe dann drei Monate lang bei meiner 
Mutter gelebt, das war die Hölle. (…) Ich saß dann im Juni mit Nackenschmerzen 
zu Hause. Mir wurden Tabletten verschrieben, aber die haben nicht geholfen. Ab 
Oktober dachte ich: ›So kann es nicht weitergehen‹.« Im Januar des darauffolgen
den Jahres wurde die Frau in die Psychiatrie eingewiesen wegen der Gefahr eines 
Suizids, Schlaflosigkeit, innerer Unruhe sowie Dissoziationen. Nach einer dreiwö
chigen stationären Behandlung ist sie nun in ambulanter Therapie. Die Seelsorge ist 
ein integraler Bestandteil hiervon. 

Die Klientin will Kontakt zur Seelsorgerin um »so sein zu können, wie ich bin, 
ohne für verrückt gehalten zu werden.« Das wiederholt sie in den Gesprächen mehr
fach. Denn sie sieht und fühlt mehr als andere Menschen, darunter ihren verstor
benen Mann. Im ersten Gespräch mit der Hauptamtlichen erzählt sie, dass ihr Ehe
partner noch um sie sei. Sie möchte ihn gerne loslassen können, um zu trauern und 
auf eigenen Füßen zu stehen. Das ist auch wörtlich zu nehmen: bei ihrer Einliefe
rung konnte die Klientin kaum noch gehen. Sie will wieder Ruhe in ihrem Leben und 
zu sich selbst finden. 

Die Frau überlegt unter anderem, wem sie anvertrauen könne, dass sie »ihren 
Mann noch erlebt, obwohl er doch gestorben ist.« Die Seelsorgerin fragt, bei wel
chen Menschen sie die Erfahrung gemacht habe, ernst genommen zu werden. Ein 
anderer Aspekt der Begleitung ist, dass sie über den Tod ihres Mannes auch erleich
tert war. Sie hat ständig die Frage im Hinterkopf, ob das nicht sehr egoistisch von 
ihr sei. Auch das hält sie ab von Trauer und Abschied. Der Seelsorgerin wird in den 
Gesprächen darüber hinaus deutlich, dass auch familiäre Umstände und Probleme 
eine Rolle spielen. 

Die Klientin erzählt, dass während der Krankheit des Ehemannes der Pfarrer ih
rer Kirchengemeinde die Schmerzbehandlung in Frage gestellt habe, weil er darin 
eine aktive Sterbehilfe sah, die die Kirche verbietet. Darum verweigerte er das Sa
krament der Krankensalbung. Die Frau überlegt, ob sie nicht auch deshalb nicht in 
der Lage sei, inneren Frieden zu finden. Da der Sterbensprozess ihres Mannes nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 189 

mit dem Ritual der Krankensalbung abgeschlossen werden konnte, sei seine Seele 
nun gezwungen, bei ihr zu bleiben. Sie hat den Körper sterben sehen, aber »seine 
Präsenz, seine Seele« erfahre sie noch jeden Tag. Das erlebt sie einerseits als ange
nehm, denn sie fühlt sich dadurch nicht allein. Andererseits sei dies bedrückend, 
denn »wie kann ich auf eigenen Füßen stehen, wenn er immer da ist?« Die Seel
sorgerin fragt, ob sie ihren Mann bitten könne, sie in Ruhe zu lassen. Die Frau hat 
erfahren, dass dies möglich ist und dass ihr Mann auf sie gehört hat. Andererseits 
jedoch quäle er sie, wenn sie es gerade nicht erwartet, indem er z.B. den Lichtschal
ter an- und ausmache. 

Im dritten Gespräch bietet die Seelsorgerin an, ihren Mann, wenn sie dazu be
reit ist, »in den Himmel zu schicken«, um ihn loslassen zu können. Dieses Angebot 
eines gemeinsamen Rituals gibt der Frau Sicherheit. Letztendlich wird es nicht aus
geführt, weil der Kontakt davor abbricht. In einem der späteren Gespräche sagt die 
Klientin: »Er darf da sein, aber ich muss es allein schaffen und das geht immer bes
ser.« Im Laufe der Therapie rückte ihr Mann immer mehr in den Hintergrund. 

Fallzusammenfassung: Die Klientin möchte nicht als verrückt gelten und sich 
mit Menschen über ihre Erfahrungen austauschen können. Das impliziert, dass ih
re Wirklichkeitsauffassung, mithin das Bewusstsein der Gegenwart eines Verstor
benen, nicht als ›normal‹ angesehen wird. Die Seelsorge wird dagegen als ein Ruhe
punkt beschrieben, an dem ein Austausch über ihre Erlebnisse möglich ist. Die Seel
sorgerin stellt die Wirklichkeitsauffassung der Patientin nicht in Frage. Sie agiert 
innerhalb dieser Realität, etwa mit der Frage nach einer möglichen Botschaft an den 
Ehemann. Diese Frage wird positiv beantwortet: Nicht nur ist Kontakt mit dem Ver
storbenen möglich, sondern dieser ändert daraufhin (teilweise) sein Verhalten. 

Bei der Deutung ihrer aktuellen Beziehung zu R. gebraucht die Klientin die Un
terscheidung von Seele und Körper. Dieser Dualismus liefert ein Interpretations
schema für ihre Reziprozität mit dem Toten. Das Verhältnis selbst wird als ambiva
lent erfahren: Es lindert das Alleinsein, kann aber auch bedrohlich wirken und Auto
nomie verhindern. Nähe ist mit dem Wunsch nach Trauer und Abschied verwoben. 
Das Leben mit dem toten Partner hat Auswirkungen auf die ganze Person: soma
tisch, emotional und verhaltensmäßig. Auch Schuldgefühle und familiäre Konflik
te spielen eine Rolle. Letztlich will die Frau die Loslösung von ihrem verstorbenen 
Angehörigen, was im Verlauf einer multiprofessionellen Behandlung gelingt, deren 
integraler Bestandteil Seelsorge ist.65 

65 Bestandteil der Fallanalyse im CSP war es, die Case Studies auch durch andere Professionen 
evaluieren zu lassen (Vgl. Walton, Martin N./Körver, Jacques: »Dutch Case Studies Project in 
Chaplaincy Care. A description and theoretical explanation of the format and procedures«, 
in: Health and Social Care Chaplaincy 5 [2017], S. 257–280). In unserem Beispiel geschah dies 
durch die Trauertherapeutin der Einrichtung: Sie drückt ihre Wertschätzung für die Interven
tionen der Seelsorgerin aus und bestätigt, dass diese den Heilungsverlauf unterstützt hätten. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Neben den Gesprächsinterventionen weist der Fall auf die Rolle der Ritualität 
beim seelsorglichen Umgang mit continuing bonds hin. Im beschriebenen Fall wird 
zum einen negativ ein Sakrament vorenthalten und zum anderen positiv eine Al
ternative vorgeschlagen. Beides wurde von der Betroffenen mit der Erwartung ver
knüpft, über den rituellen Vollzug wirklich Abschied nehmen zu können. 

2.3 Tote als Geister im Gefängnis 

Der zweite Fallbericht ist im Rahmen der universitären Seelsorgeausbildung ent
standen. Eine Studentin hat ein Praktikum in einer Justizvollzugsanstalt absolviert. 
Sie verfasst über den Kontakt mit einer 21-jährigen Frau, die wegen nicht abgeleiste
ter Sozialstunden für neun Tage einsitzen muss, auf der Grundlage eines Fragenka
talogs66 eine Case Study. Die Gefangene wirkt aufgeschlossen, energiegeladen und 
fröhlich. Sie steht unter Aufsicht der Jugendfürsorge. Sie erzählt unter anderem, 
dass sie »nicht gerade an Gott glaubt, sondern an alles Mögliche«. Unter anderem 
betet sie dafür, dass ihrem Freund bei seinen kriminellen Aktivitäten nichts gesche
hen möge. 

Nach der Chorprobe in der Gefängniskapelle spricht sie die Seelsorgerin in Aus
bildung an und meint, dass in diesem Raum überall Geister seien. Darüber möchte 
sie gerne ein Gespräch führen, denn »Menschen von der Kirche sind doch immer 
liebe Menschen, oder?« Die Studentin vereinbart mit ihr ein Treffen in der Kapelle, 
nicht ohne zu fragen, ob dieser Ort überhaupt in Frage komme. Die Klientin sieht 
darin kein Problem, weil die Geister nicht an Orte, sondern an Personen gebunden 
seien. Von dem Gespräch erwartet die Studentin, dass sie vermutlich gebeten wer
den wird (wie dies bereits früher geschehen ist), die Geister auszutreiben bzw. eine 
Zelle rituell zu reinigen. Auch die junge Frau erzählt später, dass sie schon Erfahrung 
mit solchen exorzistischen Praktiken gemacht habe. 

Sie eröffnet das Gespräch erneut mit Verweis auf die Präsenz der Geister. Auf die 
Frage der angehenden Seelsorgerin, ob es sich dabei um Verstorbene handele, meint 
sie: »Ja, aber ich kann sie nicht sehen. Doch sie sind da. Ich wollte zuerst meine Mut
ter anrufen, aber das Verhältnis zu ihr ist nicht so gut. Darum dachte ich, dass ich 
mit dir spreche.« Sie erzählt, dass sie auch an anderen Orten die Geister spüre. Auf 
Nachfrage berichtet sie, dass zu Beginn der Chorprobe noch alles in Ordnung war. 
»Aber dann kam sie herein und brachte viel negative Energie mit. Sie will im Mit
telpunt der Aufmerksamkeit stehen. Und dann tut sie so, als ob sie gut die Djembé 
spielen könnte (…), aber das kann sie eigentlich gar nicht.« Die Tote habe die zuvor 
friedliche Atmosphäre gestört. Eine Mitgefangene habe dies genauso erfahren und 
leide darunter. Darum seien die beiden bei der Chorprobe auch so albern gewesen. 
Sie bittet die Seelsorgerin, einmal nach der Mitgefangenen zu sehen. 

66 Vgl. A. Dillen/S. Gärtner: Discovering practical theology, S. 195f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 191 

Auf Intervention der Studentin (»Du hast das schon früher einmal erlebt? Was 
machst du dann?«) erzählt sie, dass sie selbst die Toten nur dann als Belastung er
fahre, wenn man sie davor bewusst angerufen habe. Das tue ihre Mutter. Nur dann 
würden die Verstorbenen wirklich unangenehm werden und könnten Schaden an
richten. Das weitere Gespräch dreht sich um die prekären Familienverhältnisse der 
Frau. In diesem Zusammenhang erzählt die Gefangene vom dritten Ehemann ih
rer Mutter. Dieser Stiefvater sei anders gewesen und habe ihr wirklich zugehört. 
Sie sagt, dass er zwar inzwischen verstorben sei, »aber noch oft bei mir ist«. Er sei 
jemand, der immer auf sie herabschaue. 

Fallzusammenfassung: Das Leben mit den Verstorbenen ist in dieser Fallbe
schreibung ambivalent. Sie können beschützen und begleiten, aber auch eine nega
tive oder zerstörerische Kraft entfalten. Letzteres geschieht unter anderem dann, 
wenn man bewusst Kontakt mit ihnen sucht. Auch unabhängig davon gehören die 
Toten selbstverständlich zur Realität der Klientin, die sie mit der Seelsorgerin teilen 
kann, ohne dass diese das Erzählte bewertet. Stattdessen handelt die Studentin 
im Rahmen der Wirklichkeitsauffassung der jungen Frau. Diese konnotiert die 
angehende Seelsorgerin im Gegensatz zur Mutter positiv, wobei beiden Kenntnisse 
hinsichtlich des Jenseits unterstellt werden. 

Die Erfahrungen der jungen Frau sind mit Ereignissen in ihrer Lebensgeschich
te verwoben. Im Fall des Stiefvaters gibt es eine positive Kontinuität zwischen dem 
Verhältnis zu Lebzeiten und nach seinem Tod. Die postmortale Beziehung zum 
Stiefvater wird von ihr räumlich in einer Polarität von ›unten‹ und ›oben‹ gedeutet. 
Auch der Geist, der sich während der Chorprobe manifestiert und den die beiden 
Frauen gemeinsam, aber unterschiedlich erleben, hat für die Betroffene personale 
Charaktereigenschaften. Allerdings wird der Bezug zur eigenen Biografie nicht 
deutlich (im Verbatim klingt eine Parallele zur Mutter an) und die Wahrnehmung 
ist eher atmosphärisch. 

Wie in der letzten Fallgeschichte wird neben dem seelsorglichen Gespräch die 
Bedeutung des rituellen Handelns beim Umgang mit den Verstorbenen deutlich. So 
kann man aktiv Kontakt zu ihnen herstellen oder ihren negativen Einfluss bannen, 
was die Studentin mit dem Hinweis auf die Wünsche anderer Gefangener andeutet 
und auch der Erfahrung der Klientin entspricht. 

3. Auswertung 

Es ist deutlich geworden, dass die empirischen Beobachtungen aus der Seelsor
gepraxis mit den theoretischen Überlegungen im ersten Teil dieses Beitrags über
einstimmen, sie aber auch präzisieren und erweitern. Ganz offensichtlich agierten 
beide Seelsorgepersonen mit einem poimenischen Ansatz, der nicht ein theologi
sches Bewertungsschema oder ein therapeutisches Behandlungskonzept, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

die jeweilige Wirklichkeit der Betroffenen in den Mittelpunkt stellt. Das wirkte auf 
die Klientinnen erleichternd und erwies sich im Blick auf deren Ambivalenz beim 
Umgang mit den Toten als stimmig. Ziel der seelsorglichen Interventionen war 
zunächst nicht eine Veränderung, sondern die hermeneutische Exploration des 
Gesagten.67 

Da es sich bei der zweiten Case Study um eine Kurzzeitbegegnung handelte, 
wird der Anteil der Seelsorge an einer positiven Entwicklung der Beziehung zu den 
Toten insbesondere im ersten Kasus deutlich. Dazu arbeitete die Seelsorge inter
disziplinär mit anderen Professionen zusammen. Eine Veränderung der erfahrenen 
Reziprozität mit den Verstorbenen war wünschenswert, weil in beiden Fällen von ihr 
auch negative und schädigende Einflüsse ausgingen. Gleichzeitig berichteten beide 
Klientinnen von positiv erlebten Begegnungen mit den Toten im Sinn einer stärken
den Präsenz. 

In diesen Begegnungen drückten sich jeweils die Biografie und die persönlichen 
Umstände der Betroffenen deutlich aus. Dementsprechend thematisierte die Seel
sorge in beiden Fällen die Einbindung der continuing bonds in die aktuelle, oftmals 
belastete Lebenssituation. Darüber hinaus erwies sich der Kontakt mit den Toten 
als beeinflusst von dem jeweiligen Beziehungsverhältnis zu Lebzeiten: Die Bezie
hung dauerte fort und das förderte oder behinderte die Identitätsentwicklung der 
beiden Frauen. 

Auch die Toten hatten ihrerseits personale Züge.68 Im zweiten Fall galt dies so
gar für ein Wesen, das nicht als tote(r) Angehörige(r) identifiziert wird. Gleichzeitig 
wurde in beiden Fällen deutlich, dass das Leben mit den Verstorbenen transformiert 
werden kann und soll. Seelsorge wird als ein Ort erlebt, an dem Offenheit für conti
nuing bonds besteht. Den Seelsorgenden wird darüber hinaus die Kompetenz zuge
sprochen, bei der Gestaltung des Verhältnisses zu den Gestorbenen förderlich zu 
sein. Dies wird als heilsamer und nicht als schädigender Einfluss gewertet. 

Diese Kompetenz besteht nicht nur im seelsorglichen Gespräch. Zum professio
nellen Angebot gehörten auch ritualisierte Handlungen, auch wenn dies letztlich in 
beiden Case Studies in der Möglichkeitsform verblieb. Rituelles Handeln scheint zu 
den bevorzugten Erwartungen an Seelsorge beim Umgang mit den Toten zu zählen. 
Beide Klientinnen unterstellen, dass dieses Handeln wirksam ist, dass es das Jen
seits also tatsächlich erreichen kann. Darum ist die Verweigerung des Sakraments 
der Krankensalbung in der ersten Kasuistik besonders fatal für die Betroffene. 

67 Vgl. Muthert, Hanneke: »Geestelijke zorg binnen ggz-casestudy’s. Een trektocht met uit- en 
inzichten«, in: Tijdschrift Geestelijke Verzorging 23 (2020/100), S. 18–23. 

68 Das kann mit dem Gedanken einer fortwährenden Subjekthaftigkeit der Toten verbunden 
werden, was theologisch durch die Seele symbolisiert wird (Vgl. H.U. Hauenstein: Verlorene 
Seelen, S. 39–46.71-81.193-203). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Gärtner: Mit den Verstorbenen leben 193 

Interessant sind schließlich die Deutungsschemata, mit denen die Klientinnen 
ihre Erfahrungen interpretieren: zum einen die Idee einer Trennung von Seele und 
Körper, zum anderen die räumliche Ordnung von ›oben‹ (Himmel) und ›unten‹ (Er
de). Solche Vorstellungen haben die christliche Mentalitätsgeschichte und Ikono
grafie geprägt und sind offenbar noch immer virulent, obwohl die spätmoderne und 
insbesondere die niederländische Gesellschaft stark säkularisiert ist69 und die über
kommene theologische Tradition problematisiert wird. 

Auch Menschen in einem entkirchlichten Kontext gründen ihre Vorstellungen 
vom Jenseits also »upon repertoires of popular afterlife myths that feed on Chris
tian tradition. Certainly, these vocabularies are appropriated autonomously, and, 
more importantly, are not used to profess an abstracted, general belief in the here
after, but to interpret experiences associated with the loss of a particular person.«70 
Gerade weil in der spätmodernen Gesellschaft keine allgemein plausiblen Vorstel
lungen mehr zur Verfügung stehen und Kontakt mit den Toten wenig akzeptiert ist, 
spielen überkommene religiöse Ideen eine bleibende Rolle. Betroffene eignen sich 
das christliche Repertoire an und interpretieren es für ihre persönliche Situation 
im Sinne einer Realisation (Dorothee Sölle) um.71 So können sie oftmals gut mit ih
ren Verstorbenen leben bzw. zu leben lernen, selbst wenn darüber außerhalb der 
Seelsorge häufig geschwiegen wird. 

69 Vgl. Pollack, Detlef/Rosta, Gergely: Religion and modernity. An international comparison, Ox
ford: Oxford University Press 2017; de Hart, Joep/Houwelingen, Pepijn van: Christenen in Ne
derland. Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid, Den Haag: SCP 2018. 

70 Stetter, Manuel: »Funerals/death/grief«, in: Birgit Weyel et al. (Hg.), International handbook 
of practical theology, Berlin/Boston: De Gruyter 2022, S. 353–365, hier S. 357. 

71 Vgl. Gärtner, Stefan: »Realisation. Theologische Schreibfähigkeit erlernen für die Pastoral«, 
in: Ludger Hiepel/Monnica Klöckener (Hg.), Schreiben als theologiedidaktische Herausfor
derung (= Theologie und Hochschuldidaktik 13), Berlin: Lit 2023, S. 179–194. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431290-010 - am 14.02.2026, 06:38:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

