
2. Die Lücken der Archive

Einleitung

Das Kapitel DIE LÜCKENDERARCHIVE nimmt seinen Ausgangspunkt von einem

international breit rezipierten Text des ehemaligen britischen Diplomaten und re-

sidentminister in Haiti aus dem Jahr 1884,Hayti or the Black Republic, der Vodou aber-

mals als kannibalische,mit Giften und Scheintod operierende Praxis zeichnete.Das

Kapitel untersucht, inwiefern Texte wie jener Spenser St. Johns gegen den Strich

gelesen werden können und situiert die in diesem Text etablierten Horrorvorstel-

lungen im Kontext europäischer Ängste vor dem Scheintod und sich verändernder

Bestattungsrituale.

Angesichts der bis heute anhaltenden breiten Rezeption von Hayti or the Black

Republic auch in kritischer Forschung fragt das Kapitel außerdem nach den dar-

aus resultierenden Lücken der Archive. Das Kapitel begibt sich auf die Spuren ei-

ner solchen Lücke und zeigt, wie Darstellungen wie jene Spenser St. Johns bereits

zum Zeitpunkt des Erscheinens hitzige Debatten auslösten, die heute kaum mehr

bekannt sind. Haitianisch-diasporische Philosophen, Anthropologen, Journalisten

und Politiker wie Louis Joseph Janvier, Hannibal Price, Demesvar Delorme oder

Benito Sylvain traten in diesen Debatten für eine differenzierte Sicht auf Haiti ein.

Anhand fragmentarischer Vodou-Darstellungen des 19. Jahrhunderts diskutiert das

Kapitel europäische und afro-karibische Personenkonzepte, die für die Vorstellung

des Zombie als Figur, der ein Teil ihrer Person, bzw. in christlich geprägter Termi-

nologie der ›Seele‹, geraubt wurde, zentral sind.

Da die in diesem Abschnitt diskutierten Autoren heute außerhalb Haitis nur

mehr einer spezialisierten Teilöffentlichkeit bekannt sind, damals aber bekannte

Akteure in französischen intellektuellen Netzwerken waren, begibt sich das Kapitel

auf die Spuren einer in Europa nach wie vor ›geleugneten‹ (S. Fischer), transnatio-

nalen Moderne.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Untotes Gedächtnis

Lebendig begraben: London–Port-au-Prince, 1884

Koloniale Vergangenheiten haben in der globalen Gegenwart nicht nur unüberseh-

bare Spuren hinterlassen. Im Fokus der Forschung standen in den letzten Jahren

vermehrt weniger offensichtliche, kaum wahrnehmbare Spuren. Wie Ann Laura

Stoler argumentiert,muss die Aufmerksamkeit in diesemZusammenhang der Fra-

ge gelten, wie die Artikulationsformen dieser unabgeschlossenen Vergangenheit

immer wieder an die Oberfläche kommen.1 Dabei geht es weniger um eine un-

unterbrochene Kontinuität zwischen Vergangenheit und Gegenwart, sondern um

eine »rekursive Vergangenheit«:

»This sort of history is marked by the uneven, unsettled, contingent quality of his-

tories that fold back on themselves and, in that refolding, reveal new surfaces, and

new planes. Recursion opens to novel contingent possibilities.«2

Im Zusammenhang mit kolonial geprägten Texten wirft eine Auseinandersetzung

mit den Spuren dieser rekursiven Vergangenheit die Frage auf, wie, abgesehen

von einer kritischen Revision, ein produktiver Umgang damit möglich ist. Denn

die weiter oben gezogene Schlussfolgerung – dass diese Texte sowohl inhaltlich als

auch formal von den Strukturen der Herrschaft und Gewalt, in denen sie entstan-

den, durchzogen sind, und dass sie deshalb keineswegs als ›neutrale‹ Quellen her-

angezogen werden können –, führt im Umkehrschluss zur zentralen Frage, wel-

cher Umgang mit solchen Dokumenten überhaupt möglich ist: »Kann man diese

Quellen, die ein bestimmtes Narrativ des Zusammenhangs vonWissen,Macht und

Raum etablieren, gegen den Strich lesen? […]?«3 Wenn es also im vorigen Kapitel

darum ging, kolonial geprägte Texte ›along the grain‹ zu lesen, geht es in dem nun

anschließenden Teil nicht nur darum, wie diese ›against the grain‹4 durchforstet

1 Stoler, Ann Laura (2016):Duress. Imperial Durabilities in Our Times, Durham, London: Duke Uni-

versity Press, S. 25.

2 Stoler, Duress, S. 26, Hervorhebung im Original.

3 Kuster, Brigitta (2016): Choix d’un passé. Transnationale Vergegenwärtigungen kolonialer Hinter-

lassenschaften, Wien u.a.: transversal texts, S. 33f.

4 Stolers Reflexionen zumUmgangmit den institutionellen Bedingungender Speicherung las-

sen sich auch auf den Umgang mit Texten umlegen: »How can students of colonialisms so

quickly and confidently turn to readings ›against the grain‹ withoutmoving along their grain

first? How can we brush against them without a prior sense of their texture and granularity?

How can we compare colonialisms without knowing the circuits of knowledge production in

which they operated and the racial commensurabilities on which they relied? If a notion of

colonial ethnography starts from the premise that archival production is itself both a process

and a powerful technology of rule, then we need not only to brush against the archive’s re-

ceived categories. We need to read for its regularities, for its logic of recall, for its densities

and distributions, for its consistencies of misinformation, omission, and mistake – along the

archival grain.« Stoler, Colonial Archives and the Arts of Governance, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 69

werden können, sondern in Folge ihrer Lücken und Auslassungen auch darum, sie

in einen Resonanzraummit anderen, aus gängigen Lesarten meist ausgeklammer-

ten Stimmen zu stellen.

Gehen wir zu diesem Zweck zunächst noch einmal zurück zum bereits erwähn-

ten Text Hayti or the Black Republic, den der ehemalige britische Konsul Spenser St.

John 1884 unter großer internationaler Aufmerksamkeit veröffentlichte. In dem

Kapitel mit dem Titel »Vaudoux Worship and Cannibalism« behandelt der Autor

die Thematik des Vodou, indem er den Kriminalfall der affaire Claircine, in dem

Vodouizan in einem Schauprozess der rituellen Verspeisung eines Kleinkindes be-

zichtigt und nach unter Folter erzwungenen Geständnissen öffentlich hingerichtet

wurden, mit Vodou gleichsetzt. Darüber hinaus arbeitet er in seiner Argumenta-

tion auch eine ganze Reihe jener stereotypisierten Bilder ab, die in diffamieren-

den Darstellungen des Vodou bereits zu kolonialen Zeiten präsent waren.5 Auch

in diesem Fall kehren Erzählelemente aus früheren Texten wie der Description topo-

graphique Moreau de Saint-Mérys wieder, wobei sie sich bei Spenser St. John um

die angebliche Bedrohung der Gesellschaft durch Vodou, die den Praktizierenden

zugeschriebene Verwendung von Giften, um Kinderopfer und Kannibalismus zen-

trieren. Spenser St. John bewegte sich dabei also durchaus imEinklangmit kolonial

geprägten Argumentationsmustern.

Die Anschuldigung, wissentlich Scheintote herzustellen, diese unrechtmäßig

auszugraben und für kannibalische Praktiken zu verwenden, findet sich besonders

in Texten über Vodou, die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Europa publi-

ziert wurden. Diese Konjunktur lässt sich mit der Rückkehr des französischen ka-

tholischen Klerus nach Haiti im Anschluss an die Etablierung eines Konkordats in

Zusammenhang bringen.6 Mittels dieses rekursiven Topos wurden Praktiken, die

mit dem Scheintod in Verbindung standen, als haitianische Besonderheit darge-

stellt und die zurückgekehrten Untoten als spezifisch karibisches Horrorszenario

ausgemalt. 1878 zeichnete etwa der französische Pastor François Eldin die Produk-

tion des Scheintods als eine Praxis des Vodou, die dazu führe, dass Angehörige die

verstorbene Person bestatteten, während diese des Nachts für die Machenschaften

des Vodou wieder ausgegraben werde. Solche Praktiken seien, wie Eldin seinem

Publikum versichert, ihm von verschiedener Seite bestätigt worden und hätten in

Port-au-Prince sogar zu einer Überführung eines solchen Kriminellen geführt, al-

5 Zur affaire Claircine vgl. genauer das Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE.

6 Vgl. dazu genauer das Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Untotes Gedächtnis

lerdings bevor dieser seine Tat überhaupt ausführen konnte – zu diesem Argument

in Kürze mehr.7

Nun ist die Vorstellung einer Rückkehr der Untoten, wie sie auch heute noch,

etwa im Hollywoodfilm, als Horrorszenario inszeniert wird, vor diesem Hinter-

grund schwerlich als Symptom des 20. Jahrhunderts zu sehen. Sie ist ebensowenig

auf eine bestimmte Weltregion begrenzt: Bereits Ärzte, Naturwissenschaftler oder

Philosophen des griechischen Altertums wie Hippokrates, Plinius oder Plutarch

berichteten von Scheintoten, die fälschlicherweise begraben wurden und wieder

erwachten.8

In Europa war die Angst davor, scheintot begraben zu werden, jedoch vor allem

zwischen dem 17. und dem 19. Jahrhundert weit verbreitet. Dafür wurden in der

Forschung zwei Erklärungsmuster herangezogen: Zum einen wurde argumentiert,

dass die zunehmende Angst vor dem Scheintod ein Produkt von Säkularisierungs-

prozessen sei.Dennwährend derWiedererweckung von den Toten imChristentum

eine besondere Bedeutung zukam – etwa bei Lazarus von Bethanien, der von Jesus

von den Toten auferweckt wurde und nicht zuletzt bei Jesus selbst –, ging mit der

Infragestellung des christlichen Dogmas auch der Verlust der Hoffnung auf das

Paradies einher. Zum anderen wurden diese gesellschaftlichen Ängste auch mit

Veränderungen in Totenriten erklärt, da vor dem Hintergrund von neuen Bestat-

tungsmethoden auch die Frage, was mit dem Körper nach dem Tod geschah, neue

Relevanz gewann.9 Särge, die seit dem 13. Jahrhundert in Europa ein Privileg der

Reichen gewesen waren – wer sich einen solchen Sarg nicht leisten konnte, wurde

in einem Leichentuch begraben – wurden im 17. und frühen 18. Jahrhundert Teil

von Begräbnisritualen, die nicht mehr auf einige Wenige beschränkt waren.10 Die

7 »Ces derniers ont l’art de produire des morts simulées, à tel point que les parents de leurs

victimes procèdent à leur inhumation. Dans la nuit, ils vont les déterrer, les rappellent à la

vie, puis ils les conservent dans un état d’hébètement jusqu’au moment où ils les sacrifient.

On nous a cité bien des faits à l’appui de cette assertion. Dernièrement même les journaux

de Port-au-Prince ont entretenu leurs lecteurs d’une femme que l’on avait été [sic!] déterrée;

il est vrai que les coupables furent surpris avant d’avoir exécuté leurs manœuvres criminelles

et qu’ils ne purent se sauver que par une fuite précipitée. On trouva une femme encore tiède

et sanglante à demi déterrée, mais elle était sans doute morte de terreur.« Eldin, François

(1878): Haïti. Treize ans de séjour aux Antilles, Paris: Société des Livres Religieux, S. 74, zit.n.:

Clorméus, Le vodou haïtien, S. 111.

8 Geserick, Gunther; Stefenelli, Norbert (1998): »Furcht vor dem Scheintod«, in: Stefenelli, Nor-

bert (Hg.): Körper ohne Leben. Begegnung und Umgang mit Toten, Wien, Köln, Weimar: Böhlau,

S. 124-132, hier S. 124.

9 Bondeson, Jan (2002): Lebendig begraben. Geschichte einer Urangst, übersetzt von Thorsten

Schmidt,Hamburg:HoffmannundCampe, S. 87. Vgl. dazu auchReiber, Cornelius (2014): »Die

Lebenswissenschaften im Leichenhaus«, in: Geimer, Peter (Hg.):UnTot. Existenzen zwischen Le-

ben und Leblosigkeit, Berlin: Kadmos, S. 13-34.

10 Bondeson, Lebendig begraben, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 71

bei Exhumierungen vorgefundenen Veränderungen in der Position und Beschaf-

fenheit von Leichen wie etwa abgenagte Nägel oder aufgeschürfte Köpfe wurden

als Hinweise dafür gesehen, dass die betreffenden Personen zum Zeitpunkt ihrer

Bestattung noch gar nicht tot gewesen waren und sich, eingeschlossen in der von

innen nicht zu öffnenden Kiste aus Holz, so lange gewunden hatten, bis sie tat-

sächlich verstorben waren.

In Frankreich wurden solche Ängste auch durch verschiedene Publikationen

von Seiten der Medizin geschürt: In seiner 1740 in Paris unter dem Titel Morte in-

certae signa erschienenen Dissertation vertrat der Anatom Jacques-Bénigne Win-

slow die Ansicht, dass in der medizinischen Praxis ein unzureichender Umgang

mit Anzeichen des Todes vorherrsche, weshalb alle Menschen einem hohen Risiko

ausgesetzt seien, zu früh begraben zu werden.11 Fehlende Atembewegungen oder

fehlender Puls seien Winslow zufolge nicht dazu geeignet, den Tod festzustellen.

Nur die einsetzende Verwesung und das Auftauchen bläulicher Flecken seien un-

trügliche Indizien für den Tod. Leblose Patient*innen sollten im EinklangmitWin-

slows Ansichten zunächst noch nicht in den Sarg gelegt werden, sondern in einem

Totenhemd in seinem Bett verbleiben. Die Aufgabe der Medizin sei es, verschie-

dene Wiederbelebungsversuche – etwa mit Niespulver, Zwiebel-, Knoblauch- und

Meerrettichsaft – zu unternehmen, um eine sichere Diagnose treffen zu können.12

Winslows Dissertation wurde vom Arzt und Übersetzer Jean-Jacques Bruhier

d’Ablaincourt rezipiert, der sich für eine Reform des Bestattungswesen einsetzte,

Winslows Text ins Französische übersetzte und dieser Übersetzung eigene Argu-

mente hinzufügte.13 Als Bruhier den zweiten Band vonWinslows Dissertation her-

ausgab, fehlte dessen Name auf dem Titelblatt; 1749 erschien die überarbeitete Ver-

sion des ersten Bandes, und auch hier fehlte Winslows Name.14 Bruhier dagegen

konnte sich als rationaler Vertreter der Medizin gegen kirchliche Lehren positio-

nieren und wurde mit diesen Publikationen zum Scheintod bekannt. So stützte

sich etwa der Artikel über den Tod in L’Encyclopédie von D’Alembert und Diderot

auf seine Argumente. Eine Studie über Testamente, die in jenem Zeitraum in Pa-

ris aufgesetzt wurden, zeigt, dass zwischen 1710 und 1725 in nur zwei von tausend

Fällen Vorkehrungen gegen ein verfrühtes Begräbnis getroffen wurden, während

zwischen 1760 und 1777 dreizehn von tausend Testamenten solche Vorkehrungen

treffen ließen und weitere vierunddreißig um einen Aufschub der Bestattung ba-

ten; eine Veränderung, die auf die Bekanntheit Bruhiers zurückgeführt wurde.15

11 Ebd., S. 59.

12 Ebd., S. 61.

13 Ebd., S. 64.

14 Bondeson, Lebendig begraben, S. 70f.

15 Bondeson, Lebendig begraben, S. 92 sowie S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Untotes Gedächtnis

Im Anschluss an diese Debatten setzten sich nicht nur Sondervorkehrungen

in Särgen – wie von innen zu betätigende Klingeln – durch, sondern neben Lei-

chenhäusern, in denen die Toten aufgebahrt werden sollten, eine auch in Deutsch-

land und Österreich-Ungarn eingeführte Frist von 24 Stunden. Diese sollte alle

Zweifel ausräumen, führte jedoch zu Konflikten mit der jüdischen Bevölkerung,

da jüdische Begräbnisrituale so schnell wie möglich nach dem Tod der betreffen-

den Person durchgeführt werden sollten.16Während die als physischen Qualen ge-

deuteten, bei Exhumierungen vorgefundenen Anzeichen bereits im 19. Jahrhun-

dert durch medizinische Argumente als Merkmale des Verwesungsprozesses er-

klärt werden konnten, setzte sich die damit in Zusammenhang stehende Angst

fort. Sie erhielt zudem einen eigenen Begriff: Die ›Tapophobie‹, die Furcht, le-

bendig begraben zu werden, wurde im 19. Jahrhundert als eine Sonderform der

Thanatophobie (Todesfurcht) eingestuft.17

Welche Formen nehmen solche Ängste nun in der »Kontaktzone«18 an? Im at-

lantischen Kontext führte die ständige Präsenz des Todes, welche diesen seit dem

Beginn der Kolonisierung zu einem »Todesraum«19machte, auch dazu, dass unter-

schiedliche Vorstellungen darüber, was dem Körper oder Geist nach dem Tod wi-

derfährt bzw. welchen Riten die Toten unterworfen werden sollten, in Erzählmus-

ter über Praktiken anderer gesellschaftlicher Gruppen inkorporiert oder übersetzt

wurden.20 Das zeigt sich bereits an der Anekdote des spanischen Chronisten Gon-

zalo Fernández de Oviedo, der zufolge bei der Kolonisierung der großen Antillen

die Begegnung von Indigenen und Spanier*innen unterschiedliche Folgen hatte:

Während Spanier*innen Kommissionen entsandten, um herauszufinden, ob indi-

gene Menschen eine Seele besäßen, hätte die Methode indigener Menschen darin

bestanden, tagelang die Kadaver von toten Spanier*innen zu bewachen, um zu se-

hen, ob diese der Verwesung ausgesetzt seien.21 Die Begegnung unterschiedlicher

Bedeutungssysteme in einem von asymmetrischen Machtbeziehungen geprägten

16 Ebd., S. 96.

17 Geserick, Furcht vor dem Scheintod, S. 129.

18 Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, London u.a.: Rout-

ledge.

19 Brown, The Reaper’s Garden, S. 38.

20 Vgl. Kuster, Choix d’un passé, S. 24.

21 Diese von Claude Lévi-Strauss in den Tristes tropiques referierte Anekdote wurde kürzlich von

Eduardo Viveiros de Castro für sein Projekt der ›ontologischen Wende‹ in der Anthropolo-

gie wieder aufgegriffen. Lévi-Strauss, Claude (1998 [1955]): Tristes tropiques, Paris: Plon, S. 80.

Viveiros de Castro, Eduardo (2010 [2009]):Metafísicas caníbales. Líneas de antropología postest-

ructural, übersetzt von Stella Mastrangelo, Buenos Aires, Madrid: Katz editores, S. 27ff. Zu

problematischen, essentialisierenden Aspekten in Viveiro de Castros Argumenten siehe u.a.

Graeber, David (2015): »Radical alterity is just another way of saying ›reality‹. A reply to Edu-

ardo Viveiros de Castro«, in: Hau. Journal of Ethnographic Theory 5: 2, S. 1-41.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 73

Raum führte in der Folge zur Übersetzung der daraus resultierenden Eindrücke,

die einen Versuch darstellte, diese fassbar zu machen. Vor allem jedoch brachte

diese Begegnung mit anderen Vorstellungswelten die in der eigenen gesellschaft-

lichen Gruppe etablierten Vorstellungen ins Wanken und führte letztlich zur Kon-

frontation mit dem jeweils eigenen Ethnozentrismus.22

Auch der Topos des Kannibalismus kann als ein solches Produkt von Kontakt-

zonen gesehen werden, das nicht nur als europäische Projektion auf außer-euro-

päische Weltregionen funktionierte, sondern, wie Erzählungen über den Kanniba-

lismus derWeißen zeigen, die im Zuge der Versklavung des transatlantischen Han-

dels inWestafrika zirkulierten, in alle Richtungen funktionstüchtig war.23 Im Kon-

text der Verflechtungsgeschichte, die den karibischen Raummit Europa verbindet,

überlagerten sichmehrere solcher globaler menschlicher Ängste, und es war vor al-

lem die Verknüpfung des Topos des Kannibalismus mit jenem des Scheintods, die

besondere Verknotungen hervorbrachte.

Tote essen: Spenser St. Johns Horror vor dem Vodou

Die Auswirkungen einer solchen Verknüpfung des Topos des Kannibalismusmit je-

nem des Scheintods zeigen sich an Spenser St. JohnsHayti or the Black Republic, das

die Aufmerksamkeit des Publikums gänzlich auf die vermeintlich ›gefährlichen‹

Praktiken des Vodou lenkte.24 Der Autor präsentierte zunächst Kannibalismus als

Teil der religiösen Praktiken.Die Tatsache, dass sich beiMoreau de Saint-Méry, von

dem er seine Darstellung der Geschichte des Vodou übernahm, keine Hinweise auf

Kannibalismus finden, brachten Spenser St. John keineswegs von seiner Argumen-

tationslinie ab.25Wie in dem zuvor erwähnten Text des französischen Priesters El-

din fungierten Gerüchte und die Zeugenschaft Anderer als Ausgangspunkt für die

eingesetzten Erzählstrategien. Im Falle Spenser St. Johns war es die Erzählung des

22 Viveiros de Castro,Metafísicas caníbales, S. 29.

23 Referenzen darauf finden sich etwa in der Autobiographie des ehemals Versklavten Olaudah

Equiano. Vgl. Brown, The Reaper’s Garden, S. 38.

24 »There is no subject of which it is more difficult to treat than Vaudoux worship and the can-

nibalism that too often accompanies its rites. Few living out of the Black Republic are aware

of the extent to which it is carried, and if I insist at length upon the subject, it is in order to

endeavour to fix attention on this frightful blot, and thus induce enlightenedHaitians to take

measures upon its extirpation, if that be possible.« St. John,Hayti or the Black Republic, S. 182.

Vgl. dazu auch das Kapitel DIE PERFORMANZ DES GESETZES.

25 »When Hayti was still a French colony Vaudoux worship flourished, but there is no distinct

mention of human sacrifices in the accounts transmitted to us in Moreau de Saint-Méry’s

excellent description of the colony, from whose truthful pages it is a pleasure to seek for in-

formation, he gives a very graphic account of fetishism as it existed in his day, that is, towards

the close of the last century.« St. John, Hayti or the Black Republic, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Untotes Gedächtnis

Erzbischofs von Port-au-Prince, der wiederum von einem französischen Priester

von einer Kindesopferung erfahren hatte. Gerüchte aus zweiter und dritter Hand

dienten als wackelige Grundlage, um die Existenz von Kannibalismus im Vodou zu

untermauern.26

In einem zweiten Schritt führte Spenser St. John Kannibalismus und Scheintod

zusammen: Der bereits erwähnte Kriminalfall der affaire Claircine, in dem die Ange-

klagten der Bestattung, Exhumierung und Verspeisung eines Kleinkindes beschul-

digt wurden, die unter Folter erzwungenen Geständnisse der Angeklagten und das

Urteil, das Spenser St. John vor Gericht hörte, dienten dem Autor als Stoff für diese

Verbindung, die auf alle Praktizierenden der Religion projiziert wurde. Die Praxis

der Exhumierung hätte auch vor den im Zuge des Kriminalprozesses hingerich-

teten Vodouizan nicht halt gemacht, argumentierte Spenser St. John. Diese seien

nach ihrer Bestattung an einem vom Staat bestimmten Ort von anderen Vodou-

Praktizierenden wieder ausgegraben worden, und auch Angehörige des Militärs

hätten dieses Vorgehen nicht aufgehalten:

»The Vaudoux priest gave out that although the deity would permit the execution,

hewould only do it to prove to his votaries his power by raising themall again from

the dead. To prevent their bodies being carried away during the night (they had

been buried next to the place of the execution), picquets of troops were placed

around the spot; but in themorning three of the graveswere found empty, and the

bodies of the twopriests and thepriestess haddisappeared. Superstitious fear had

probably prevented the soldiers from staying where they had been posted, and as

most of the troops belonged to the sect of the Vaudoux, they probably connived

at, rather than prevented, the exhumation.«27

Andere, ebenso auf Gerüchten basierende Horrorgeschichten, in deren Zentrum

Ermordungen mit durch das Herz gerammten Dolchen standen – die offenkun-

dige Ähnlichkeiten zu europäischen Vampirerzählungen aufweisen und gleichzei-

tig das katholische Narrativ der Auferstehung als Bedrohungsszenario imaginie-

ren – schmückten diese Diffamierungen weiter aus. Als Schuldige und Agenten

solcher Praktiken identifizierte der Autor ebenso Priester des Vodou:

»They produce death – apparent, slow or instantaneous – madness, paralysis, im-

potence, idiocy, riches or poverty, according to their will. It has happened in occa-

sions that persons have retired to bed in the possession of their senses to awaken

as idiots, and remain in that state in spite of the aid of science, and in a few days to

26 St. John, Hayti or the Black Republic, S. 193f. »I have frequently heard similar details from edu-

cated Haytians, and a proof will presently be given«, heißt es an derselben Stelle.

27 St. John, Hayti or the Black Republic, S. 205f. Zur affaire Claircine vgl. St. John, Hayti or the Black

Republic, S. 196f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 75

be completely cured, when the causes which have produced the alienation have

ceased.«28

Die Bestätigung seiner Argumentation fand Spenser St. John in der Erzählung von

einer scheintot begrabenen Frau aus dem Jahr 1860, die von deren Exhumierung

und den darauffolgenden kannibalischen Ritualen handelt. Bei Spenser St. John

finden sich gleich mehrere, von unterschiedlichen Personen kolportierte Versio-

nen dieser Geschichte, deren kumulative Anhäufung das Lesepublikum offenbar

in besonderem Maße überzeugen sollte.29 Für Spenser St. John waren Fälle wie

dieser oder der Kriminalfall der affaire Claircine nicht nur ein Argument, um die

Korrumpiertheit des Vodou zu beweisen, sondern in einem weiteren argumen-

tativen Schritt auch die fehlende Zivilisation ganz Haitis: Auch wenn Präsident

Geffrard in diesem Fall ein Exempel statuiert habe, so St. John, sei der »Grad der

Zivilisation«, den Haiti aufweise, nach dem Ende von Geffrads Amtszeit weiter zu-

rückgegangen – eine Ansicht, die seit der Unabhängigkeit Haitis vor allem durch

französischsprachige Texte gegeistert war.30

Hayti or the Black Republic ist also ein Text, der auf allen Ebenen von im Zuge

der Kolonisierung geprägten Vorstellungen durchzogen ist. Wie kann ein solcher

Text nach einer Lektüre along the grain gegen den Strich gelesen werden? Sind es

nicht vor allem die Randbemerkungen und Anekdoten, die auf die Lücken dieses

Textes verweisen, an denen eine Lektüre gegen den Strich einhaken kann?Welches

Echo wird hörbar, wenn die Texte dieses kolonial geprägten Archivs wieHayti or the

Black Republic oder der zuvor besprochene »La secte des Vaudoux« aus Le diable au

XIXème siècle in einen Resonanzraum mit anderen Text-Stimmen gestellt werden?

Nachhall: Totenriten

Begeben wir uns in einen ersten Resonanzraum, den karibischer Bestattungsritua-

le. Bereits zur Zeit der Plantagenökonomie waren Bestattungspraktiken im karibi-

schen Raum, wie Vincent Brown unterstrichen hat, ökonomische und symbolische

Angelegenheiten:Während Versklavte häufig nackt begrabenwurden, konnten sich

wohlhabende Plantagenbesitzer*innen eine Bestattung in feinsten, seidenen Tü-

chern leisten. Särge waren zunächst ein weißes Privileg, ab dem 18. Jahrhundert

wurden sie aber auch im karibischen Raum üblich. Auch der Ort der Bestattung

war von diesen ökonomischen Zwängen nicht ausgenommen: Der Friedhof war

ein höchst profitabler Ort für kirchliche Institutionen. Ein Bericht über eine Be-

stattung, die in Jamaika nicht in dem von der Kirche kontrollierten öffentlichen

28 St. John, Hayti or the Black Republic, S. 215f., Hervorhebung im Original.

29 Ebd., S. 217f.

30 St. John, Hayti or the Black Republic, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Untotes Gedächtnis

Raum des Friedhofs, sondern im Privaten, in einem Haus unter dem Bett statt-

fand, erscheint vor diesem ökonomischen Hintergrund in einem anderen Licht,

verweist gleichzeitig aber auch nach Westafrika, wo Hausbestattungen üblich wa-

ren.31

Für haitianische Vodouizan hatte die Bestattung auf dem eigenen Grund seit

der Haitianischen Revolution nicht nur finanzielle, sondern vor allem spirituelle

Gründe. Die Folgen dieser Verkettung von Ökonomie und Religion zeigen sich ak-

tuell in verschärfter Form: Heute bringt der Zwang, aus ökonomischen Gründen

familieneigenes Land im ländlichen Haiti aufzugeben, auch die Unmöglichkeit mit

sich, mit den dort bestatteten Ahnen in Kontakt zu bleiben.32

Sind Texte des 19. Jahrhunderts wie »La secte des Vaudoux« aus Le diable au

XIXème siècle vor diesen aktuellen und historischen Hintergründen als Widerhall

lokaler Totenriten, verzerrt von kolonialen Residuen, lesbar? Ist der kleine Sarg

unter dem Bett, der in »La secte des Vaudoux« so plastisch beschrieben wird, vor

diesem Hintergrund nicht auch als zur Schauergeschichte stilisiertes Fragment

über Totenriten in der Karibik und als Produkt der Kontaktzone lesbar? Im Falle

von Spenser St. Johns Version der affaire Claircine ergeben sich vor den Resonanz-

räumen karibischer Totenriten, aber auch der Repressions- und Widerstandsge-

schichte des Vodou Fragen, die in andere Richtungen weisen: Ist es undenkbar,

dass nach den erzwungenen Geständnissen und der Hinrichtung der Angeklagten

in der affaire Claircine eine Exhumierung vonVodouizan stattgefunden haben könn-

te, um den Hingerichteten ein würdiges Begräbnis an einem anderen, nicht von

Regierung und Militär vorgegeben Ort zu ermöglichen? Ist eine solche Perspektive

auf Spenser St. Johns voreingenommene Erzählung möglich? Und, daraus resul-

tierend: Welche fragmentarischen Eindrücke von haitianischen Totenriten lassen

sich aus kolonial geprägten Texten destillieren, wenn sie in Resonanzräumen zu-

sammen mit anderen, zeitgenössischen Stimmen gehört werden?

Einsprüche: Janvier, Price, Léger

Die Argumente, die Spenser St. John in seinem Text einsetzte, finden sich indes

nicht nur bei diesem Autor. Verschiedenste Autor*innen hatten in Europa publi-

zierten Texten kolonial geprägte Bilder von (ehemals) versklavten Giftmischern,

von kannibalischen und den Tod missbrauchenden Vodouizan immer wieder auf-

31 Brown, The Reaper’s Garden, S. 245f.

32 McCarthy Brown, Katherine (2006): »Afro-Caribbean Spirituality: A Haitian Case Study«, in:

Michel, Claudine; Bellegarde-Smith, Patrick (Hg.): Vodou in Haitian Life and Culture. Invisible

Powers, New York, Hampshire, England: Palgrave, S. 2-26, hier S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 77

gegriffen.33 Vervielfacht nicht nur durch die Maschinerie von Hollywood-Filmen,

sondern auch durch die Rekursivität, mit der in der Forschung wieder und wieder

Texte wie jener Spenser St. Johns diskutiert werden, haben sich diese Bilder des

Vodou als prägend erwiesen und bis in die Gegenwart fortgesetzt.

Doch auch wenn dies heute nicht präsent ist, blieben die Darstellungen Haitis

und der Karibik im Allgemeinen im Stile Spenser St. Johns nicht unangefochten.

Sie waren stets in größere Diskurse eingebettet, Teil von hitzigen, transnationalen

Debatten, die unter anderem vom heutigen Europa aus, von einer Reihe von hai-

tianisch-diasporischen Intellektuellen aus dem politisch liberal-nationalistischen

Spektrum, geführt wurden. Heute sind diese Autoren, die damals Teil der intellek-

tuellen community in Paris waren, außerhalb Haitis nur mehr einer kleinen Teilöf-

fentlichkeit bekannt. Autoren wie Anténor Firmin mit De l’égalité des races humaines

gelten heute als Wegbereiter für antirassistische Argumente, eines »haitianisch-

atlantischen Humanismus«34 und der panafrikanischen Bewegung. Dennoch wer-

den sie heute in historischen Annäherungen meist ausgeklammert.35 Die retro-

spektive Betrachtung dieser Debatten führt vor Augen, wie bruchstückhaft diese

heute präsent sind. Auch das ist ein Teil einer »geleugneten Moderne«36, deren

Ausmaße in den letzten Jahren im Zuge einer Aufarbeitung der Auswirkungen der

Haitianischen Revolution auf den atlantischen Raum sichtbar wurden.37

Bereits vor den Diskussionen, die Spenser St. Johns Text auslöste, erhoben ver-

schiedene Autoren ihre Stimme gegen einseitige Darstellungen Haitis ebenso wie

des Vodou. Darunter war der prominente haitianische Intellektuelle Louis Joseph

Janvier, der die meiste Zeit seines Lebens außerhalb Haitis verbracht und lange

in Paris gelebt hatte. Janvier war ein in Frankreich höchst anerkannter Mediziner,

Diplomat und als Anthropologe ab 1882 Mitglied der Société d’Anthropologie de Paris.

Er verkehrte neben Autor*innen wie Judith Gautier oder Stéphane Mallarmé im li-

terarischen Zirkel des Charles Leconte de Lisle. Seine kosmopolitische Vernetzung

in den intellektuellen Kreisen von Paris zeigt sich auch an der Anerkennung, die er

für eine Rede am Grab Jules Michelets erfuhr.38

33 Vgl. zu diesen Topoi genauer das Kapitel KADAVER UNTER DEM BETT.

34 Daut, Marlene (2016): »Caribbean ›Race Men‹: Louis Joseph Janvier, Demesvar Delorme, and

the Haitian Atlantic«, in: L’Esprit Créateur 56: 1, S. 9-23, hier S. 12.

35 Vgl. dazu auch Ramsey, The Spirits and the Law, S. 93.

36 Fischer,Modernity Disavowed.

37 Daut, Caribbean »Race Men«, S. 11 sowie S. 15.

38 Zur Biographie Janviers vgl. Chemla, Yves (2005): »Louis Joseph Janvier«, online unter: http://

ile-en-ile.org/janvier/(zuletzt abgerufen am01.12.2021). In einem seinem Leben gewidmeten

Artikel heißt es: »[…] le docteur Janvier est une personnalité parisienne, mais il appartient au

Paris studieux et travailleur.« Sowie an anderer Stelle: »Sortant du joug horrible de l’esclava-

ge, la race noire a produit un grande homme politique Toussaint-Louverture; aux États-Unis,

elle a eu Frédérick Douglass. Port-au-Prince, à son tour, peut se glorifier d’avoir donner nais-

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/


78 Untotes Gedächtnis

In seinen heute kaum mehr bekannten, in Frankreich publizierten Essays pro-

filierte sich Janvier zu Lebzeiten als kosmopolitischer Intellektueller, dessen Welt-

sicht Haiti und die Haitianische Revolution nicht in der Peripherie, sondern im

Zentrum des gesamten karibischen ebenso wie des atlantischen Raums situier-

te.39 Haiti, stellte Janvier 1883, zu Beginn des Essays Un peuple noir devant les peuples

blancs fest, sitze seit achtzig Jahren auf der Anklagebank, ohne die Möglichkeit, für

sich selbst zu sprechen.40 Angesichts der negativenWahrnehmung der Geschichte

Haitis in Europa folgerte Janvier in La République d’Haïti et ses visiteurs, dass Haiti für

Europa ein verstörendes und unangenehmes »Argument« sei. Doch für seine Exis-

tenz, so Janvier, seien mindestens 200.000Menschen bereit, ihr Leben zu lassen.41

Die im Rahmen des Essays Un peuple noir devant les peuples blancs geführten An-

griffe richteten sich gegen in Frankreich tätige Autoren, deren Darstellung Haitis

im Allgemeinen ebenso wie des Vodou von der in der französischen Presse breit re-

zipierten affaire Claircine gezeichnet waren.42 Janvier rief diesen Autoren, die mit

sance à Louis-Joseph Janvier.« Lenoir, Marie-Edouard (1884): »Le docteur Louis-Joseph Jan-

vier«, in: Le Biographe 7, S. 67-71, hier S. 71, online unter: Library of Congress, https://www.loc.

gov/item/mfd.17025/. (zuletzt abgerufen am 01.12.2021)

39 Daut, Caribbean »Race Men«, S. 12.

40 »Il y a quatre-vingts ans qu’Haïti est assise sur la sellette. L’accusée n’a jamais pu répondre

qu’a des rares et courts intervalles. Presque toujours on n’entendait pas sa voix. Elle deman-

de la parole. Ce livre est actuel, opportun, nécessaire. Les exigences de la polémique seules

m’ont empêché de lui donner une forme didactique, doctrinale, dogmatique. Il n’expose, ne

résume et ne prévoit pasmoins le passé, le présent et l’avenir de la nation haïtienne.« Janvier,

Louis Joseph (1883): Un peuple noir devant les peuples blancs. (Études de politique et de sociologie

comparées). La république d’Haïti et ses visiteurs (1840-1882), Réponse a M. Victor Cochinat (de la

Petite Presse), et à quelques autres écrivains, Paris: Marpon et Flammarion, S. 1.

41 Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S. 123. Vgl. dazu auch Ramsey, The Spirits and

the Law, S. 55 und S. 95.

42 Konkreter Angriffspunkt Janviers war Victor Cochinat, ein Autor aus Martinique, der 1881 in

der französischen Zeitung Petite presse stereotype Artikel über Haiti veröffentlicht hatte, die

den Ausgangspunkt für Janviers Essay bildeten, ebenso wie die Autoren Gustave d’Alaux und

Paul d’Hormoys. Janviers Sturm der Entrüstung wurde allerdings besonders von einem Text

Cochinats ausgelöst, den er als Verrat an Schwarzen Menschen wahrnahm: »Je sais bien que

Gustave d’Alaux et Paul d’Hormoys ont raconté de façon très fantaisiste toutes les invrai-

semblances qui leur avaient été débitées sur le compte des soi-disant sectaires du Vaudoux,

lesquels, disent-ils, vivaient encore en Haïti, il y a quelque trente ans, mais je n’aurais jamais

voulu croire que M. Cochinat, qui est fils de nègre, et nègre lui-même, pourrait se faire l’écho

des calomnies dont on a tant abusé pour salir ses congénères d’Haïti et pour leur contester la

faculté de pouvoir se gouverner eux-mêmes.« Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs,

S. 110f. ÄhnlicheDarstellungenwie die von Janvier angefochtenen finden sich unter anderem

auch bei Gustave Aimard. Vgl. dazu Clorméus, Le vodou haïtien, S. 222.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/


2. Die Lücken der Archive 79

Abbildung 2: Louis Joseph Janvier auf dem Cover der französi-

schen Zeitschrift ›Le Biographe‹, die seinem Leben 1884 einen Arti-

kel widmete.

ähnlichen Argumenten hantierten wie kurz danach Spenser St. John, die Einsei-

tigkeit ihrer Standpunkte in Erinnerung. Die von den Autoren der französischen

Presse aufgestellte rassistische Behauptung, dass Kannibalismus in Haiti prakti-

ziert werde und die BevölkerungHaitis aufgrund ihrer afrikanischen Vorfahren für

diese Praktiken besonders anfällig sei, konterte Janvier mit dem Argument, dass

auch Europäer*innen Menschen afrikanischer Herkunft seien und folglich in der-

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Untotes Gedächtnis

selben Art und Weise für Kannibalismus veranlagt seien.43 In einem mit »Vieux

contes et vieux comptes« (›alte Geschichten und offene Rechnungen‹) betitelten

Kapitel argumentierte Janvier weiter, dass solche Darstellungen des Vodou pure

Erfindung seien. Das zeige sich bereits an der von den französischen Autoren be-

sonders plastisch beschriebenen Schlange, die angeblich in den rituellen Praktiken

des Vodou zum Einsatz komme, und die den französischen Journalisten zufolge

mindestens die Größe einer Boa, wenn nicht einer Python habe. Janvier zertrüm-

merte diese Darstellung mit dem simplen Argument, dass Schlangen dieser Größe

in Haiti überhaupt nicht existierten. Der französische Journalist, schloss Janvier,

müsse die Teilnahme an einer Vodou-Zeremonie geträumt haben.44

Kurz darauf löste die Publikation Spenser St. Johns ähnliche Reaktionen aus.

Die haitianische, antiklerikale und freimaurerische Zeitung L’Œil, die in den 1880er

Jahren in Port-au-Prince produziert wurde, betonte, dass Spenser St. John sich auf

einen einzigen Fall – den Kriminalfall der affaire Claircine und die Hauptangeklagte

Jeanne Pelé – stützte. Die Informationen aus zweiter oder dritter Hand, die der

Autor zusammengetragen habe, seien pure Erfindungen.45

Dennoch ist die intertextuelle und transnationale Verkettung von Erzählmus-

tern wie jenen, die bei Spenser St. John zum Einsatz kamen, nicht zu unterschät-

zen: Benito Sylvain, der Herausgeber der in Paris publizierten Zeitschrift La Fra-

ternité. Journal des intérêts d’Haïti et de la race noire, der als Wegbereiter des Panafri-

kanismus gilt, folgerte aus der Tatsache, dass noch Jahre nach Spenser St. Johns

43 »Si vous vouliez faire croire que les Haïtiens, parce qu’ils descendent d’Africains, sont plus

susceptibles d’être cannibales que d’autres peuples, je vous rappellerais que vous aussi vous

êtes Africain, et que, pour cela, on doit être quelque peu cannibale à la Guadeloupe ou à la

Martinique.« Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S. 113f.

44 Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S. 109.

45 »[…] il [Spenser St John, G.R.] n’a cité qu’un cas […] C’est le cas de Jeanne Pelé. Et encore, il

nous est toujours resté un doute sur la pureté de ce fameux jugement. […] On aurait assu-

ré la vie sauve à ces pauvres accusé [sic!], s’ils confessaient avoir tué et mangé Claircine. […]

Pour le reste des faits allégués par Spencer St. John, ce sont de pures inventions qu’il tient de

seconde et troisième main. Ainsi c’est une perle que ce racontar [sic!] de Mr. Forbin Janson.

Une femme est endormie au moyen d’un narcotique, déterrée ensuite et sacrifiée pendant

qu’elle respirait encore. Il n’y a qu’un cerveau mal conformé qui puisse concevoir de pareilles

choses. En Haïti, le cadavre reste près de vingt quatre heures avec de la glace dessus pour en

retarder la décomposition. Puis, il est exposé, ensuite placé dans le linceul et enfermé dans

une bière très étroite qu’on enfouit à six pieds de terre. On recouvre et on foule avec les pieds.

[…] Il en est de même de l’anecdote soi-disant racontée à un dîner officiel par l’Archevêque

de Port-au-Prince, à propos du prêtre de l’Arcahaie qui aurait assisté à un sacrifice humain.

L’Archevêque était à table. Voilà tout. […] en ce moment, il y a dans les prisons de la Capitale

des gens de Jacmel, accusés de sortilèges, qui vont être jugés aux prochaines assises. – Voilà

comme notre Gouvernement encourage les pratiques du Vaudou.« o. A. (1885): »Une répli-

que aux Laroche«, in: Clorméus, Le vodou haïtien, S. 264-270, hier S. 269f, Hervorhebung im

Original.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 81

Publikation ähnliche Topoi in der Pariser Presse verbreitet wurden, dass die be-

treffenden Autoren einfach von Spenser St. John abgeschrieben hätten, während

dieser wiederum von Gustave d’Alaux einen Gutteil seiner Darstellungen übernom-

men habe.46 Sylvain zog daraus den Schluss, dass »man an das Pariser Publikum

viele Schlangen verfüttern wolle«.47

Auch über den französischen Kontext hinaus gab es noch Jahre nach der Ver-

öffentlichung zahlreiche Einsprüche gegen Spenser St. John. Der haitianische Po-

litiker Hannibal Price, der in den 1880er Jahren selbst als diplomatischer Vertre-

ter Haitis in den USA tätig war, wies die von Spenser St. John verbreitete Vodou-

Darstellung zurück und begegnete ihr durch eine eigene – von seiner Position als

Teil der haitianischen Elite geprägten – Darstellung des Vodou. Dieses stellte für

den Autor den harmlosen Glauben der ländlichen Gegenden dar, der der ›Zivilisie-

rung‹ Haitis nicht entgegenstehe.48 In seinem posthum 1899 veröffentlichten Text

De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haïti betrachtete Price auch ste-

reotype Bilder des Aberglaubens in einem anderen Licht: Der in Haiti amweitesten

verbreitete Aberglaube, derjenige an loups-garous (Werwölfe), sei laut Price unver-

kennbar aus Frankreich importiert worden – in Haiti gebe es schließlich gar keine

Wölfe.49

1907 holte wiederum der haitianische Diplomat, Anwalt und Autor Jacques Ni-

colas Léger in seinem zuerst auf Englisch und noch in demselben Jahr auf Franzö-

sisch erschienen Buch Haiti. Her History and her Detractors zum Gegenschlag gegen

46 »Il se publie ainsi, périodiquement, dans certains journaux parisiens, tants d’absurdités et de

faitsmensongers contreHaïti, qu’on finit s’habituer.Mais il serait temps cependant qu’on eut

en Europe un plus grand souci de la vérité. Et si ce Monsieur anonyme le La Lanterne voulait

être franc, il avouerait qu’il n’a fait que feuilleter ce livre remarquablement odieux de M.

Spencer [sic!] St. John […] – lequel a simplement reproduit ce que Gustave d’Alaux écrivait

en 1848 en Soulouque et son empire […].« Sylvain, Benito (1890): »La Lanterne et les Vaudoux.

Erreur et malveillance«, in: La Fraternité. Journal des intérêts d’Haïti et de la race noire, 7. Oktober

1890, S. 1.

47 Sylvain, La Lanterne, S. 1.

48 Vgl. Ramsey, The Spirits and the Law, S. 97.

49 Auch Price ging es um eine grundlegende Veränderung der über Haiti verbreiteten Ansich-

ten: »En dépit des puissantesmoyens de communication, de rapprochement que la conquête

de la vapeur et de la électricité met a la disposition des peuples contemporains, Haiti reste

encore peu ou mal connue, dans les pays d’outre mer. Les personnes qui, dans ces pays, s’in-

téressent au sort de la République Noire, ne connaissent guère son histoire et ses mœurs

que par la publication des voyageurs étrangers. Malheureusement ces écrivains, il faut bien

le dire, se sont toujoursmontrés plus préoccupées de prendre rang dans la littérature, de s’at-

tirer de la notoriété, de battremonnaie, enfin, en rendant leurs ouvrages intéressants par des

récits a sensation, que de rechercher et d’exposer des vérités historiques et ethnologiques.«

Price, Hannibal (2012 [1898]): De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haïti, Port-

au-Prince: Fardin, S. iii. Vgl. dazu auch Clorméus, Le vodou haïtien, S. 452f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Untotes Gedächtnis

Spenser St. Johns Darstellungen über Scheintote aus: Spenser St. John würde es

mit derWahrheit nicht so genau nehmen, so Léger,manche als Fakten ausgegebene

Erzählungen wären pure Fantasie. Die Behauptungen über die angeblich in Haiti

praktizierten Leichenausgrabungen widerlegte Léger durch die Referenz auf hai-

tianische Totenriten: Denn Vorgehensweisen wie die Behandlung des Leichnams

mit Chlor und die 24 Stunden andauernde Aufbahrung würden es schlicht und

einfach nicht zulassen, dass eine Person, die nur betäubt wäre, begraben werden

könnte.50

Über haitianische und spezialisierte wissenschaftliche Kreise hinaus sind die-

se engagierten Stimmen heute kaum bekannt. Argumente wie jene Prices, Janviers

oder Légers führen für kolonial geprägte Texte zu neuen Fragen. Eine Auseinan-

dersetzung mit häufig unsichtbar gemachten oder nicht wahrgenommenen Ge-

genstimmen ist nicht nur notwendig, um kolonial geprägten Texten andere Per-

spektiven entgegenzusetzen und das Spektrum an Argumenten auf diese Weise zu

öffnen, sondern auch, um eurozentrische Sichtweisen auf die Archive der Untoten

und deren nach wie vor wirksame Funktionsweisen aufzubrechen.

50 »Comme l’auteur de l’article du Post, Mr. St-John, en répétant les propos qu’il prétend avoir

entendus, a sans doute pris de grandes licences avec la vérité. Et certains faits qu’il rapporte

sont plus que fantaisistes. D’après l’ancien Ministre de Sa Majesté Britannique, des person-

nes apparemmentmortes par l’effet de certains narcotiques, auraient été enterrées vivantes,

extraites de leurs tombes, ressuscitées, puis tuées; les corps auraient été ensuite mutilés, et

certaines parties enlevées pour être mangées. Avec les usages observés à Haïti il est abso-

lument impossible d’enterrer qui que ce soit vivant. Une personne qui serait en simple état

de léthargie ne pourrait résister au traitement infligé aux cadavres. Si pauvre qui soit le déf-

unt, la coutume populaire lui fait rendre les mêmes devoirs. L’on procède à une minutieuse

toilette des cadavres. Le corps entièrement lavé, on commence par verser dans l’intérieur du

mort une forte dose de chlorure de chaux; puis l’on emplit les narines et la bouche de coton

ou d’un antiseptique. Les voies respiratoires ainsi bouchées laissent peu de chance de revenir

à la vie dans le cas où la mort ne serait qu’apparente. Le cadavre est ensuite exposé; les par-

ents, les amis, les voisins assistent généralement à la mise en bière. Au cimetière, l’on place

le cercueil dans la fosse qui lui est destinée; et cette fosse, en présence des assistants, est so-

lidement recouverte de terre. Il est bon se rappeler qu’en vertu de la loi haïtienne (article 76

du Code Civil) aucune inhumation, hors les cas prévus par les règlements de police, ne peut

être faite que 24 heures après le décès. À qui fera-t-on maintenant croire qu’une personne à

qui l’on aura fait absorber un litre environ de chlorure de chaux, dont les narines et la bouche

auront été fortement mastiquées, qui dans cet état reste quelque-fois près d’une journée ou

d’une nuit exposée sur lit de parade, et qui aura ensuite été placée dans un cercueil hermé-

tiquement fermé et dans une fosse recouverte de terre, à qui ferra-t-on croire qu’une telle

personne puisse être retrouvée vivante même quelques heures après son inhumation ? De

pareilles résurrections seraient autrement miraculeuses que celle de Lazare.« Léger, Jacques

Nicolas (1907): Haïti. Son histoire et ses détracteurs, New York, Washington: The Neale Publi-

shing Company, S. 351.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 83

Kadaverkörper und Schmetterlingsgeister:
mobile Personenkonzepte als Depot?

Ist, einem solchen Fluchtpunkt folgend, nicht auch eine Sichtweise auf die Figur

des Zombie möglich, in der ihre unterschiedlichen Ausformungen als Resonanzen

unterschiedlicher Vorstellungen von Totenriten und philosophischen Konzepten

vonKörper undGeist in Kontaktzonen erscheinen? Anlässe für solche Fragen bieten

sich nicht nur im Zuge einer Lektüre, die Spenser St. Johns textuelle Ordnung zu

erfassen sucht und diese in einem nächsten Schritt gegen den Strich liest, sondern

auch bei anderen Texten, die Fragmente des Körper- und Personen-Konzepts des

Vodou in Bezug auf den Tod ebenso wie historische Transformationen der Zombie-

Figur aufblitzen lassen.51

Ein Text des französischen Autors Gustave d’Alaux wirft solche Fragen auf: Der

1852 erschienene Text enthält eine Darstellung eines Totenmahls. Dieses in Hai-

ti gebräuchliche Mahl zu Ehren der Toten werde, dem Autor zufolge, als dîner des

ombres (manger zombi), ›Mahl der Schatten‹ oder ›Zombie-Mahl‹ bezeichnet und auf

dem Friedhof zusammen mit allen Verwandten eingenommen.52 Die Seelen der

verstorbenen Personenwürden in Form von Schmetterlingen davonfliegen.53Wäh-

rend die Lebenden versuchen würden, den Toten einen möglichst angenehmen

Aufenthalt in der anderen Welt zu ermöglichen, kämen zuweilen auch Zombies

oder revenants (›Gespenster‹) zurück in die Straßen von Port-au-Prince, gegen die

man sich mit einer Flasche Weihwasser oder auch Meerwasser schützen könne.54

D’Alaux, eigentlich Maxime Raybaud, war als französischer Generalkonsul in Haiti

tätig und veröffentlichte 1856 die breit rezipierte und höchst stereotype Publikation

L’Empereur Soulouque et son empire. Er zeichnete darin ein Bild Haitis, das von einem

51 Zur Inexistenz des christlich geprägten Begriffs Seele im Vodou vgl. genauer die Einleitung

sowie Fußnote 35.

52 »Comme chez les anciens Romains ou chez les modernes montagnards des Pyrénées et de

l’Écosse, – et a la gaieté près, qui est ici une nuance essentiellement africaine, – un panta-

gruélique festin, dont la famille a fait les apprêts du vivant et sous les yeux du défunt, réunit

de nouveau le cortège à la maison mortuaire. Un autre repas, dont les reliefs sont portés sur

la tombe, et qui prend pour ce motif le nom de dîner des ombres (manger zombi) a lieu, avec

l’accompagnement obligé des danses, au bout de l’an.« D’Alaux, Gustave (2015 [1852]): »Les

Moeurs et la littèrature nègres«, in: Clorméus, Le vodou haïtien, S. 166-176, hier S. 170.

53 Ebd., S. 171.

54 »Quelquemal que se donnent les Haïtiens pour rendre à leursmorts le séjour de l’autremon-

de très tolérable, les zombies ou revenants se prominent au clair de lune jusque dans les rues

de Port-au-Prince. On n’évite leurs importunités nocturnes qu’en enterrant au seuil de samai-

son les entrailles d’un cabri ou une bouteille d’eau bénite, qu’on peut au besoin remplacer par

l’eau de mer. Les loups-garous partagent avec les zombis le privilège de troubler le repos de

l’empire et même de l’empereur.« Ebd., S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Untotes Gedächtnis

Vodou praktizierenden, abergläubischen Herrscher Soulouque korrumpiert war.55

D’Alaux hatte auch in anderen Texten einige sehr detaillierte Darstellungen Haitis

angefertigt. Doch diese sind auch in besonderem Maße verunglimpfend, weshalb

die Forschung ihre Brauchbarkeit als Quelle in Frage gestellt hat.56

Wie lassen sich vor diesem Hintergrund D’Alaux’ eingangs angeführte Darstel-

lungen einordnen? Sind diese als Resonanzen von in Haiti praktizierten Totenriten

lesbar? Anhaltspunkte dafür liefern spätere schriftliche und mündliche Dokumen-

te zu Vodou-Vorstellungen: Etwa wenn im von Vodou-Vorstellungen durchzogenen

Roman Hadriana dans tous mes rêves (dt. Hadriana in all meinen Träumen) des hai-

tianischen Autors René Depestre der immaterielle Teil der Person die Form eines

Schmetterlings annimmt.57 Dennoch bewegt sich D’Alaux’ Text im Rahmen ste-

reotyper Vorstellungen, die den ›Aberglauben‹ Haitis – in Form von zurückgekehr-

ten Toten und den dagegen zu treffenden Vorkehrungen – bestätigen. Auch wenn

D’Alaux’ Text also einen Einblick in frühe Verwendungen des Begriffs Zombie im

Kontext von Personenkonzepten liefert, können die voreingenommenen Aspekte

seiner Texte nicht außer Acht gelassen werden.

Komplexere Darstellungen des Vodou und der in Haiti praktizierten Totenriten

finden sich an anderer Stelle: Einerseits in den Texten des haitianischen Journa-

listen und Philosophen Demesvar Delorme, der in den 1870er Jahren in Paris in

den literarischen Salons von Alphonse de Lamartine, Victor Hugo und Alexandre

Dumas verkehrte.58 Delorme zufolge bleibt der immaterielle Teil der verstorbenen

Person nach dem Tod in einemmateriellen Behältnis, bevor sie zu ihrem endgülti-

gen Bestimmungsort übergehen kann und neun Tage nach dem Tod die Zeremonie

des canari abgehalten wird – eine Beschreibung, die sich auch in Bezug auf aktuel-

le Todesriten noch findet.59 Delormes Text stellt, wie argumentiert werden kann,

55 Vgl. dazu Clorméus, Le vodou haïtien, S. 166 sowie Hurbon, Le barbare imaginaire, S. 94. Zum

Pseudonym und heute in der Forschung höchst umstrittenen, da voreingenommenen As-

pekten seiner Haiti-Publikationen vgl. Ramsey, The Spirits and the Law, S. 72f.

56 Ramsey stellt angesichts dieser umstrittenen Aspekte in Bezug auf d’Alaux’ Publikation L’Em-

pereur Soulouque et son empire fest: »Gustave d’Alaux gives […] one of the most detailed ac-

counts of the mouvement [der Armée Souffrante-Bewegung der 1840er Jahre, G.R.] (if also

one of the most disparaging, thus the need for caution in mining it as a historical source).«

Ebd., S. 72.

57 Depestre, René (1988): Hadriana dans tous mes rêves, Paris: Gallimard.

58 Daut, Caribbean »Race Men«, S. 17.

59 Delorme, Demesvar (2015 [1870]): »Les théoriciens au pouvoir«, in: Clorméus, Le vodou haïti-

en, S. 227-240, hier S. 234. Ein Hinweis auf den Begriff canari als Behältnis für die Seele findet

sich auch bei Caplain, Jules (2015 [1904]): »La France en Haïti«, in: Clorméus, Le vodou haï-

tien, S. 472-480, hier S. 478. Zu aktuellen Todesriten des Vodou vgl. McCarthy Brown, Afro-

Caribbean Spirituality, S. 12. Vgl. zu den rituellen Containern wie dem canari oder govi auch

Strongman, Roberto (2019): Queering Black Atlantic Religions. Transcorporeality in Candomblé,

Santería, and Vodou, Durham: Duke University Press, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 85

einen der ersten Versuche dar, weniger voreingenommene Perspektiven auf Haiti

zu eröffnen.

Andererseits wurde das von Delorme beschriebene rituelle Behältnis auch von

Hannibal Price in seiner Reaktion auf die Diffamierungen Spenser St. Johns dis-

kutiert, allerdings nicht in Zusammenhang, sondern in Abgrenzung von Praktiken

des Vodou.60 Price bewegte sich damit im Einklang mit einem Großteil der hai-

tianischen Eliten des 19. Jahrhunderts, denen die Abgrenzung von Diskursen und

Praktiken des Vodou ein großes Anliegen war. In dem betreffenden Abschnitt sei-

nes Textes De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haïti bezog sich Price

auf eine Diskussion um die ›Scharlatanerie‹ der oungan (›Magier‹) – eine selbst im

ländlichen Haiti marginale Gruppe, wie er betonte – und diskutierte in diesem Zu-

sammenhang Vorstellungen von Seelenraub und ›okkulten Ökonomien‹. Den An-

sichten der oungan zufolge war der Tod einer Person keine notwendige Vorausset-

zung für den Raub und die Aufbewahrung des immateriellen Teils der Person in

einem canari. Auch ein Seelenraub einer noch lebenden Person könne dazu führen,

dass diese zur Arbeit für eine andere Person gezwungen werde.61 Diese auf ihren

Körper reduzierte Person werde von der sie beherrschenden Person nur mangel-

haft mit Nahrung versorgt, wobei die Ernährung kein Salz enthalten solle, da die

Seele der betreffenden Person sonst wieder in den Körper zurückkehre und sie sich

auf diese Weise vor der sie beherrschenden Person retten könne.

60 »Houngan, caplata, maman-loi sont depuis longtemps des termes usés et presque oubliés au-

jourd’hui. St. John luimême qui a recueilli tant des notes pour transformer toutes ces croyan-

ces superstitieuses en pratiques barbares, en fétichisme africain, semble n’avoir pas connu

le mot houngan, à moins qu’il n’y ait subsisté volontairement celui de vaudoux auquel les

haïtiens n’ont jamais attaché le sens qu’il lui donne dans son livre.« Price, De la rehabilitation

de la race noire par la République d’Haïti, S. 419, Hervorhebungen im Original.

61 »Prendre une âme, c’est faire sortir cette âme du corps qu’elle habite pour la tenir prisonnière

du papa-loi qui l’enferme quelque part chez lui, communément dans un canari (marmite en

poterie). L’enlèvement d’une âme ne nécessite pas la mort du corps, loin de là; l’objet même

de cette opération était de placer ce corps vivant à la disposition du papa-loi, ou du client

pour lequel il opère. Ce tout-puissant disposait, de plusiers façons, du corps de ceux dont

il prenait l’âme. 1° Il produisait la mort apparente du sujet qu’il va déterrer ensuite et rend

à la vie sans pourtant lui restituer son âme. En cet état, le sujet se nomme un vien-vien et

reste aveuglément soumis à la volonté du papa qui le fait travailler la nuit et l’enferme le jour

dans le creux d’unmapou. En général, le vien-vien était censé pouvoir vivre indéfiniment sans

aucune espèce de nourriture, il sort, le papa lui permettrait de temps en temps demanger un

fruit ou quelque friandise, en ayant grand soin de l’empêcher de goûter au sel. Lorsqu’un vien-

vien absorbait un peu de sel, si petite qu’en fut la quantité, son âme se dégageait aussitôt de

ses liens et revenait habiter son corps. Alors il se sauvait de sonmapou et le travail du sorcier

était à recommencer.« Price, De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haïti, S. 420,

Hervorhebungen im Original. Vgl. dazu auch Clorméus, Le vodou haïtien, S. 457f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Untotes Gedächtnis

Die von Price unternommene Rehabilitierung sollte also durch die Zurecht-

rückung einer Außenwahrnehmung der oungan erfolgen, die der Autor als unbe-

deutend qualifizierte. Dennoch lassen sich auch in diesem Fall fragmentarische

Resonanzen von Körper- und Personen-Konzepten wahrnehmen: Die Vorstellung

des Seelenraubs, des zur Arbeit verdammten Körpers und der Nahrung ohne Salz,

die Price präsentierte, stimmt bis in die Details mit späteren Zombie-Narrativen

überein,wie sie sich beiWilliam Seabrook oder AlfredMétrauxwiederfinden.Doch

Price zufolge lautete der Begriff für einen solchen schuftenden Körper ohne Seele

nicht Zombie, sondern vien-vien. Auch bei anderen Autor*innen des 19. Jahrhun-

derts finden sich Elemente späterer, bekannter Zombie-Narrative, ohne den Begriff

Zombie ins Spiel zu bringen. Sie liefern somit weitere Hinweise auf die Trans-

formationen in der Geschichte der Figur: Diese kennzeichnen nicht nur ihre un-

terschiedlichen Auftritte in oral literature, Texten und Hollywood- oder Nollywood-

Filmen, sie sind für alle Erscheinungsformen der Figur charakteristisch. Sie zeugen

letztlich von den Veränderungen, Überschreibungen und Ausblendungen, die jede

Übersetzung früherer Versionen der Figur in neue Kontexte mit sich bringt.

Grundlegend für die und verwandt mit der Vorstellung einer teilbaren See-

le, die Zombies produziert, ist das komplexe Personenkonzept afro-diasporischer

Philosophien und Religionen, das sich noch in heutigen Vodou-Ausprägungen fin-

det. Dieses hat vor allem bei Anthropolog*innen des frühen 20. Jahrhunderts In-

teresse geweckt und eurozentrische Körper-Seelen-Konzepte auch und gerade in

Bezug auf den Tod herausgefordert. Es lässt sich als Echo der im 19. Jahrhundert

geführten Debatten lesen, aber mit Blick auf die Zukunft auch als Depot, um Eu-

rozentrismen zu überwinden, wie Roberto Strongman argumentiert hat.62 Denn

das zeitgenössische Personenkonzept des Vodou und die darin vermittelten Vor-

stellungen der Bedeutung des Körpers und der Person ist in höchstem Maße rela-

tional: Eine Person ist immer Teil eines dynamischen Netzwerks aus Beziehungen.

Diese Verbindungen betreffen sowohl die einzelnen Teile, das ›Innen‹, als auch die

Verbindung der Person mit ihrem sozialen Umfeld und den Ahnen, das ›Außen‹.63

Im Gegensatz zur Trennung von Körper und Einheitsseele, die sich in Europa

mit Descartes durchgesetzt hat, werden die immateriellen Bestandteile der Per-

son im Vodou wie auch in anderen afro-diasporischen Religionen als nicht an den

Körper gebunden gedacht.64 Die Seele – der heute vor allemmit dem Christentum

assoziierte Begriff hat in der Sprache der Vodouizan keine Entsprechung – besteht

62 Strongman, Roberto (2008): »Transcorporeality in Haitian Vodou«, in: Journal of Haitian Stu-

dies 14: 2, S. 4-29, hier S. 9.

63 McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 2; Bellegarde-Smith; Michel, Danbala/Ayida as

Cosmic Prism, S. 459.

64 Strongman, Transcorporeality, S. 9. Zur Inexistenz des Seelen-Begriffs vgl. Mc Carthy Brown,

Afro-Caribbean Spirituality, S. 8. ZumeuropäischenKontext vgl. Bremmer, Jan (2012): »Die Kar-

riere der Seele. Vom antiken Griechenland ins moderne Europa«, in: Janowski, Bernd (Hg.):

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 87

außerdem aus verschiedenen, auch einzeln abtrennbaren Teilen, darunter ti bon

anj (frz. petit bon ange, dem ›kleinen guten Engel‹), nam (dem Geist des Körpers)

und zetwal (dem himmlischen, parallelen Selbst, dem Schicksal). Ein zentraler Be-

standteil innerhalb dieses multiplen Personenkonzepts ist außerdem gwo bon anj

(frz. gros bon ange, der ›große gute Engel‹), der unter anderem die Individualität

beherbergt.65 Träume werden hervorgerufen, wenn der gwo bon anj sich vom Kör-

per löst und im Land der toten Ahnen umherwandert, während andere Teile der

Person über den schlafenden Körper wachen.66 Träume sind ein wichtiges Mit-

tel, um mit den toten Vorfahren, der diasporischen Familie und den Geistern zu

kommunizieren.67 Zentraler Bestandteil der Person ist auch met tèt (›der Herr des

Kopfes‹), wobei tèt auf kreyòl sowohl Kopf als auch Selbst heißt. Es ist jener Teil,

der während der Trance seinen Platz verlässt, um der entsprechenden, der Person

zugeordneten lwa Raum zu geben – in der Sprache der Praktizierenden erklimmt

der ›Reiter‹ in diesem Moment sein ›Pferd‹.68 In Bezug auf den Körper selbst ist

der zentrale Begriff kò kadav (frz. corps cadavre), der sowohl den lebenden als auch

den toten Körper bezeichnen kann. Der Körper ist zudem nicht nur ein nach oben

hin ›offenes Gefäß‹, das einen Besuch der Götter ermöglicht. Vielmehr gibt es in

der Konzeptualisierung der Person im Vodou wie auch in anderen afro-karibischen

Religionen verschiedene rituelle ›Container‹ oder Behältnisse, die als materielle Er-

satzkörper fungieren können, wie Flaschen oder Kürbisse.69

Diese rituellen Behälter sind auch in Diskursen von Bedeutung, die aus die-

ser philosophischen Grundkonzeption des Vodou hervorgegangen sind und sich

um eine gewollte oder ungewollte Entfernung eines Teils der Person und dessen

Aufbewahrung drehen. Besonders die Gefahr, dadurch in einem Zustand zwischen

Leben und Tod gefangen zu sein,wird dabei hervorgehoben: AlfredMétraux nimmt

auf eine solche Erzählung Bezug, die von einer vorsätzlichen Zerteilung der Person

als Schutzmaßnahme handelt, indem der gwo bon anj aus dem Körper entfernt, in

Der ganze Mensch: Zur Anthropologie der Antike und ihrer europäischen Nachgeschichte, Berlin:

Akademie Verlag, S. 173-198.

65 McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 11.

66 »The sleeper becomes aware of the adventures of the Gros-bon-ange through the Ti-z’-ange

who remains by him as a protector and yet never loses sight of the Gros-bon-ange. He wakes

the sleeper in case of danger and even flies to the rescue of the Gros-bon-ange if it faces real

danger.« Métraux, Alfred (1946): »The Concept of Soul in Haitian Vodou«, in: Southwestern

Journal of Anthropology 2: 1, S. 84-92, hier S. 85.

67 McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 8.

68 Strongman, Transcorporeality, S. 14.

69 Strongman, Transcorporeality, S. 19f. Vgl. dazu auch Fabinger-Castera, Geneviève (1993): »La

notion de personne dans l’espace haïtien«, in: Bremer, Thomas (Hg.): Alternative Cultures in

the Caribbean, Frankfurt a.M.: Vervuert, S. 103-107.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Untotes Gedächtnis

einer Flasche aufbewahrt und einer Person mit magischen Kenntnissen zur Ver-

wahrung gegeben wird. Der Tod der Person kann jedoch meistens letztlich nicht

verhindert werden.70

Die Vorstellung einer Extraktion eines Bestandteils der Person ist auch für

Zombie-Narrative zentral, in diesem Fall allerdings nicht als gewollte Abkoppe-

lung des immateriellen Teils der Person, sondern als gewaltsame und ungewollte

Trennung. Texte des 20. Jahrhunderts haben Zombies in diesem Sinn als Figuren

dargestellt, denen ein Teil ihrer Person abhandengekommen ist, in den meisten

Fällen gwo bon anj, der auch Willenskraft und Autonomie enthält. Diese Person,

die nicht mehr als Einheit, sondern als Fragment gedacht werden kann, ist fortan

versklavt und zur Arbeit für jene Person verdammt, die den Seelenraub began-

gen hat. Zombifizierung beinhaltet also in diesen Narrativen die Vorstellung des

Gefangenseins in der Versklavung über den Tod hinaus. In diesem Zustand wird

dem Verstorbenen auch seine weitere Transformation erschwert und eine Rück-

kehr durch das Wasser in das mythische Land Ginen, das Land der Vorfahren, er-

scheint wenig aussichtsreich – wenn auch nicht unmöglich.71 Auch eine Rückkehr

zum lakou der Familie, nach Ginen die nächste Station für die immateriellen Tei-

le der Verstorbenen, die sich – vor einer möglichen Wiedergeburt nach mehreren

Generationen – immer in Transit befinden, wird dadurch erschwert.72

Die Arbeit der versklavten Untoten

Die Verbindung von Magie und unfreier Arbeit, wie sie im gesellschaftlich Imagi-

nären der Zombie-Figur exemplarisch vorgeführt wird, zieht sich,wie Forscher*in-

nen festgestellt haben, als Konstante durch die afro-atlantische Welt. In diesen

70 Bei Métraux beispielsweise findet sich folgende Erzählung: »To illustrate this point, Marie

Noël told the following story about her best friend, Sarah. Sarah had been bewitched by

a woman named Alexina who had resorted to the help of a sorcerer. As a result of these

machinations, Sarah fell very ill and Marie Noël had to take her to Jacmel where she was

treated by an expert hungan. She recovered rapidly ›because she had right on her side‹.When

she returned to Port-au-Prince, shewas burningwith desire to take revenge onher tormentor.

With the assistance of a sorcerer she bewitched Alexina who in her turn was afflicted with

a mysterious disease. For seventeen days she could neither drink nor eat and she suffered

excruciating pain; yet she could not die because her Gros-bon-ange had been removed and

hidden in her home. Finally, incapable of bearing her agony any longer, she asked hermambo

[Vodu priestess] in whose house she was hospitalized, to call her brother. She told him to go

to her house and to bring a bottle which she kept near her pillow.When the brother returned

with the bottle, she had it opened, drank three sips of water and died.« Métraux, The Concept

of Soul in Haitian Vodou, S. 86.

71 McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 9.

72 Cosentino, From Zonbi to Samdi, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 89

lokal spezifischen Diskursen und Praktiken entsteht der Reichtum einer mächti-

gen Person aus der erzwungenen Arbeit oder Kontraktarbeit von Untoten (je nach

Variante deren Personen/Seelen/Körpern), die in einem phantomartigen ›zweiten

Universum‹ ausgeführt wird.73

Solche Vorstellungen von zur Ausbeutung geeigneten Untoten existieren etwa

auch imkubanischen PaloMayombe.Auf Kubawerden diese Zweige der regla de con-

go häufig von den regla de ocha-Zweigen, wie der Santería, abgegrenzt.74 Während

die bekanntere synkretistische Religion der Santería, ähnlich wie rada-Nationen

des Vodou auf Haiti, zum Teil bis in das heutige Nigeria und den heutigen Benin

zurückgehen, wurden die historischen Vorläufer der kubanischen regla de congo,

wie bei den Petwo-Nationen aufHaiti, im heutigenGebiet des Kongo ausgemacht.75

Diese klaren diskursiven Trennungen übersehen allerdings komplexere historische

Sachverhalte, da beide Zweige sowohl miteinander als auch mit dem europäischen

Katholizismus kreolisiert wurden und die Versklavten, die aus demGebiet des Kon-

go verschleppt wurden, bereits vor ihrer Versklavung zumChristentum konvertiert

waren, wodurch alle Zweige sowohl ›afrikanisch‹ als auch ›kreolisch‹ sind. In der

Vodou-Forschung ist deshalb in Abgrenzung von dieser Unterscheidung nach Her-

kunftslinie aus Afrika die Trennung zwischen Ginen – die familienzentrierte reli-

giöse Praxis – undmaji – als manipulierende Praxis – die von den Praktizierenden

selbst vorgenommen wird, als die sinnvollere Einteilung hervorgehoben worden;

eine Unterscheidung, die auch für die kubanische regla de ocha bzw. congo prakti-

kabel erscheint.76

Im Palo Monte wird die Seele eines Toten (fumbi) ähnlich wie in analogen hai-

tianischen Vorstellungen, in einem Behältnis aufbewahrt (nganga), allerdings nur,

wenn der vorher dazu befragte Untote sein Einverständnis gibt.77 Auch in die-

sem Fall lassen sich die Profite des mayomberos oder paleros durch den Besitz von

Untoten maximieren, die in einer Hierarchie als Versklavte ihren Besitzer*innen

untergeordnet sind. Lange Zeit sind diese Diskurse ausschließlich als Abbildungen

einer historischen gesellschaftlichen Erfahrung der Versklavung gelesen worden,

im Sinne von Traumata, die Opfer-Täter*innen-Bilder sowie (früh-)kapitalistische

Ausbeutungsverhältnisse und die entmenschlichende Erfahrung der Versklavung

im kulturellen Gedächtnis eintragen. Der Anthropologe Kenneth Routon liest sol-

che Praktiken unter Bezugnahme auf Michael Taussig beispielsweise als »rituelle

73 Routon, Conjuring the Past, S. 636.

74 Matory, Free to be a slave, S. 401f.

75 McAlister, Elizabeth (2002): Rara! Vodou, Power and Performance in Haiti and its Diaspora, Ber-

keley u.a.: University of California Press, S. 87.

76 McAlister, Rara!, S. 87f.

77 Ähnliche Vorstellungen existieren auch im Zusammenhang mit den brasilianischen exú, die

dem Willen von Magiern als Versklavte unterworfen werden. Vgl. Matory, Free to be a slave,

S. 413.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Untotes Gedächtnis

Mimesis« der Vergangenheit, die als embodied memory »implizites Wissen« über ko-

loniale Machtverhältnisse auch ohne schriftliche Texte weitergeben.78

J. Lorand Matory hat sehr entschieden in eine andere Richtung argumentiert:

Matory zufolge reproduzieren diese Vorstellungen, die er als Metaphern der Ver-

sklavung, Herrschaft und Hierarchie liest, in diesen afro-karibischen Diskursen

keine entmenschlichenden Zuschreibungen. Denn entmenschlichend, so Matory,

wirken diese Metaphern nur von einem eurozentrischen Blickwinkel aus, der Frei-

heit als absolute Norm setzt. In der Tat wird diese Norm aber durch ihren Ant-

agonisten, die Versklavung, überhaupt erst denkbar. Für Matory ist der Einsatz

solcher Metaphern demzufolge keine Dehumanisierung, sondern eine Humani-

sierung, und zwar deshalb, weil diese Bezeichnungen eine Einordnung in ein hier-

archisch organisiertes soziales System ermöglichen. ›Sklave‹ und ›Herr‹ sind dem-

zufolge keine fixen Bezeichnungen, sondern zeugen wiederum nur von der Un-

beständigkeit von Hierarchien. Denn der versklavte Totengeist, der sich in einem

Moment als ›treuer Diener‹ seines Herrn gibt, kann im nächsten Moment, wenn

seinen Wünschen nicht entsprochen wird, gegen diesen rebellieren und in der so-

zialen Hierarchie aufsteigen.79

Wie Silvia Federici in Caliban und die Hexe gezeigt hat, fanden sich auch im

frühneuzeitlichen Europa ähnliche Zusammenhänge in Diskursen über Körperpo-

litiken, Magie und Ökonomie. Die konzeptuelle Trennung von Körper und rational

dominierter Einheitsseele vollzog sich zu einem Zeitpunkt, zu dem kapitalistische

Verwertbarkeit zur obersten Maxime erklärt wurde, die nicht mehr mit magischen

Körperkonzepten in Einklang gebracht werden konnte.80 Magische Diskurse und

78 Ebd., S. 633 und S. 638.

79 Matory, Free to be a slave, S. 412.

80 »So ist auch der Angriff auf die Hexerei und das magische Weltbild zu interpretieren, das

trotz aller kirchlichen Bemühungen das gesamte Mittelalter hindurch auf volkstümlicher

Ebene fortbestand. Der Magie lag ein animistischer Naturbegriff zugrunde, der keine Tren-

nung von Materie und Geist zuließ und den Kosmos somit als lebendigen Organismus ima-

ginierte, bewohnt von okkulten Kräften, in dem jedes Element zu den anderen in einem Ver-

hältnis der ›Sympathie‹ stand. Aus dieser Perspektive war die Natur ein Universum von Zei-

chen und Signaturen. Diese Zeichen und Signaturenmarkierten unsichtbare Verwandtschaf-

ten, die es zu entziffern galt (Foucault 1971: 66ff.). Jedes Element – Kräuter, Pflanzen, Metalle

und der Großteil des menschlichen Körpers – verfügte über seine eigenen verborgenen Tu-

genden und Vermögen. So zielte eine Vielfalt von Praktiken auf die Aneignung des Naturge-

heimnisses ab, sowie darauf, die Kräfte der Natur demmenschlichenWillen zu unterwerfen.

Vom Handlesen zur Wahrsagerei, von Amuletten bis zum Gebrauch sympathetischer Heil-

verfahren eröffnete dieMagie ein ungeheures Spektrum anMöglichkeiten. DieMagie diente

dazu, beimKartenspiel zu gewinnen, unbekannte Instrumente zu spielen, unsichtbar zuwer-

den, die Liebe eines anderen Menschen zu gewinnen, auf dem Schlachtfeld unverwundbar

zu werden und die Kinder schlafen zumachen (Thomas 1971,Wilson 2000). Die Ausmerzung

dieser Praktiken war eine notwendige Vorbedingung der kapitalistischen Rationalisierung

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Lücken der Archive 91

Praktikenmussten,wie Federici argumentiert, deshalb so energisch bekämpft wer-

den, weil sie der Logik des aufkommenden Kapitalismus nicht entsprachen. Die

Vorstellung einer an den Körper gebundenen Seele wurde durchgesetzt, um ei-

ne Arbeitsroutine zu etablieren, die im Einklang mit kapitalistischen Vorstellun-

gen stand. Magische Vorstellungen waren in diesem Kontext unbequem, weil sie

individuelle Verantwortung unterminierten, indem sie sie in eine Welt der ma-

gischen Vorstellungen auslagerten. »Für die herrschende Klasse«, konstatiert Fe-

derici, »spielte es kaum eine Rolle, ob die Fähigkeiten, die Menschen zu besitzen

behaupteten oder anstrebten, real waren oder nicht, denn die bloße Existenzmagi-

scher Vorstellungenwar bereits eine Quelle sozialer Aufsässigkeit.«81 Die Fixierung

des Körpers in Raum und Zeit dagegen war eine wesentliche Bedingung, um den

Arbeitsprozess zu kontrollieren.82

Es ist in diesem Kontext kein Zufall, dass sich solche Diskurse auf beiden Sei-

ten des Atlantiks besonders an Orten der kapitalistischen Ausbeutung fanden und

sich im karibischen Raum beispielsweise in Form einer Überlagerung des Wort-

feldes ›Arbeit‹ mit dem Begriff der ›Magie‹ auswirkten. Dies zeigt sich etwa im

Begriff engagement, der sowohl ein Arbeitsverhältnis als auch eine Verbindung zu

magischen Praktiken bezeichnen kann und damit auf die der Massenversklavung

aus Afrika vorausgegangene Verschiffung der ersten engagés aus Europa und diese

Form der unfreien Arbeit im atlantischen Raum hinweist. Heute finden sich Aus-

wirkungen dieser Zusammenhänge beispielsweise noch in den Rara-Paraden des

Vodou, in denen die spirituelle ›Arbeit‹ zur Erinnerung der Versklavung ausgeführt

wird, in denen die Vorstellung des Zombie zur Aktivierung rebellischer Kräfte ein-

gesetzt wird.83

Über ihre Erinnerungsfunktion hinaus sind magische Imaginationen, Diskur-

se und Praktiken auch »soziale Theorien«84, die unabhängig von geografischen Lo-

kalisierungen in Zeiten der radikalen gesellschaftlichen Veränderung auftauchen.

Gleichzeitig ist Magie aber nicht nur eine Theoretisierung von gesellschaftlichen

Relationen, sondern auf einer Mikroebene auch des Individuums. Diese Theore-

tisierung geschieht eben auch und gerade durch Metaphern von Versklavung und

Herrschaft, die eurozentrischen Erwartungen vollkommen entgegengesetzt sind,

der Arbeit, denn die Magie erschien als unerlaubte Machtform und als Mittel, das was man

begehrte, ohne Arbeit zu erlangen: Sie war also praktische Arbeitsverweigerung.« Federici, Sil-

via (2012 [2004]): Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüngliche Akkumulation,

übersetzt von Max Henninger, Wien: Mandelbaum, S. 175.

81 Ebd., S. 177.

82 Ebd., S. 177f.

83 Vgl. dazu McAlister, Rara!, S. 86f. sowie für Martinique Degoul, Franck (2000): Le commerce

diabolique. Une exploration de l’imaginaire du pacte maléfique en Martinique, Petit-Bourg, Guade-

loupe: Ibis Rouge.

84 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Untotes Gedächtnis

beispielsweise wenn der Besitz eines Totengeists im Palo Monte nicht nur Macht

für den palero, sondern auch Heilung und Ganzheit bedeutet. Katerina Kerestetzi

hat gezeigt, dass auch die Seele des ›herrschenden‹ paleros vom Paktmit demUnto-

ten verändert wird, und zwar, indem sie nach der Initialisierung ›auch ein bisschen

stirbt‹.85 Macht erlangt der palero also in diesem Kontext nur aus der Intimität und

Freundschaft mit den Untoten, nicht aus ihrer Beherrschung.

Mit Blick auf die oben diskutierten, im 19. Jahrhundert in Europa publizier-

ten Texte, die sich afro-karibischen Personenkonzepten,magischen Diskursen und

Praktiken fragmentarisch annähern, lässt sich festhalten, dass die von Roberto

Strongman konstatierte Herausforderung eurozentrischer Perspektiven bereits zu

diesem Zeitpunkt stattfand.86 Gemeinsam mit der Weitergabe dieser Konzepte in

Formen von embodiedmemory stellen sie einen Teil eines fragmentierten Depots dar,

das immer noch darauf wartet, auch als Teil der europäischen Geschichte wahrge-

nommen zu werden.

85 Kerestetzi, Katerina (2013): »Pénétrer lemonde desmorts. La constitution du sujet initiatique

du palo monte (Cienfuegos, Cuba)«, in: Ateliers d’anthropologie 38, online unter: http://ateliers.

revues.org/9357 (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

86 Strongman, Transcorporeality, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-003 - am 13.02.2026, 13:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357

