2. Die Liicken der Archive

Einleitung

Das Kapitel DIE LUCKEN DER ARCHIVE nimmt seinen Ausgangspunkt von einem
international breit rezipierten Text des ehemaligen britischen Diplomaten und re-
sident minister in Haiti aus dem Jahr 1884, Hayti or the Black Republic, der Vodou aber-
mals als kannibalische, mit Giften und Scheintod operierende Praxis zeichnete. Das
Kapitel untersucht, inwiefern Texte wie jener Spenser St. Johns gegen den Strich
gelesen werden kénnen und situiert die in diesem Text etablierten Horrorvorstel-
lungen im Kontext europiischer Angste vor dem Scheintod und sich verindernder
Bestattungsrituale.

Angesichts der bis heute anhaltenden breiten Rezeption von Hayti or the Black
Republic auch in kritischer Forschung fragt das Kapitel auflerdem nach den dar-
aus resultierenden Liicken der Archive. Das Kapitel begibt sich auf die Spuren ei-
ner solchen Liicke und zeigt, wie Darstellungen wie jene Spenser St. Johns bereits
zum Zeitpunkt des Erscheinens hitzige Debatten auslosten, die heute kaum mehr
bekannt sind. Haitianisch-diasporische Philosophen, Anthropologen, Journalisten
und Politiker wie Louis Joseph Janvier, Hannibal Price, Demesvar Delorme oder
Benito Sylvain traten in diesen Debatten fiir eine differenzierte Sicht auf Haiti ein.
Anhand fragmentarischer Vodou-Darstellungen des 19. Jahrhunderts diskutiert das
Kapitel europiische und afro-karibische Personenkonzepte, die fir die Vorstellung
des Zombie als Figur, der ein Teil ihrer Person, bzw. in christlich gepragter Termi-
nologie der >Seele«, geraubt wurde, zentral sind.

Da die in diesem Abschnitt diskutierten Autoren heute auflerhalb Haitis nur
mehr einer spezialisierten Teiloffentlichkeit bekannt sind, damals aber bekannte
Akteure in franzdsischen intellektuellen Netzwerken waren, begibt sich das Kapitel
auf die Spuren einer in Europa nach wie vor »geleugnetenc (S. Fischer), transnatio-
nalen Moderne.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Untotes Gedachtnis

Lebendig begraben: London-Port-au-Prince, 1884

Koloniale Vergangenheiten haben in der globalen Gegenwart nicht nur uniiberseh-
bare Spuren hinterlassen. Im Fokus der Forschung standen in den letzten Jahren
vermehrt weniger offensichtliche, kaum wahrnehmbare Spuren. Wie Ann Laura
Stoler argumentiert, muss die Aufmerksambkeit in diesem Zusammenhang der Fra-
ge gelten, wie die Artikulationsformen dieser unabgeschlossenen Vergangenheit
immer wieder an die Oberfliche kommen.! Dabei geht es weniger um eine un-
unterbrochene Kontinuitit zwischen Vergangenheit und Gegenwart, sondern um
eine »rekursive Vergangenheit«:

»This sort of history is marked by the uneven, unsettled, contingent quality of his-
tories that fold back on themselves and, in that refolding, reveal new surfaces, and
new planes. Recursion opens to novel contingent possibilities.«*

Im Zusammenhang mit kolonial gepragten Texten wirft eine Auseinandersetzung
mit den Spuren dieser rekursiven Vergangenheit die Frage auf, wie, abgesehen
von einer kritischen Revision, ein produktiver Umgang damit méglich ist. Denn
die weiter oben gezogene Schlussfolgerung — dass diese Texte sowohl inhaltlich als
auch formal von den Strukturen der Herrschaft und Gewalt, in denen sie entstan-
den, durchzogen sind, und dass sie deshalb keineswegs als >neutrale« Quellen her-
angezogen werden konnen —, fithrt im Umbkehrschluss zur zentralen Frage, wel-
cher Umgang mit solchen Dokumenten iiberhaupt moglich ist: »Kann man diese
Quellen, die ein bestimmtes Narrativ des Zusammenhangs von Wissen, Macht und
Raum etablieren, gegen den Strich lesen? [...]2«<> Wenn es also im vorigen Kapitel
darum ging, kolonial geprigte Texte »along the grain« zu lesen, geht es in dem nun
anschliefRenden Teil nicht nur darum, wie diese >against the grainc durchforstet

1 Stoler, Ann Laura (2016): Duress. Imperial Durabilities in Our Times, Durham, London: Duke Uni-
versity Press, S. 25.

2 Stoler, Duress, S. 26, Hervorhebung im Original.

3 Kuster, Brigitta (2016): Choix d’un passé. Transnationale Vergegenwidrtigungen kolonialer Hinter-
lassenschaften, Wien u.a.: transversal texts, S. 33f.

4 Stolers Reflexionen zum Umgang mit den institutionellen Bedingungen der Speicherung las-
sen sich auch auf den Umgang mit Texten umlegen: »How can students of colonialisms so
quickly and confidently turn to readings>against the grain<without moving along their grain
first? How can we brush against them without a prior sense of their texture and granularity?
How can we compare colonialisms without knowing the circuits of knowledge production in
which they operated and the racial commensurabilities on which they relied? If a notion of
colonial ethnography starts from the premise that archival production is itself both a process
and a powerful technology of rule, then we need not only to brush against the archive’s re-
ceived categories. We need to read for its regularities, for its logic of recall, for its densities
and distributions, for its consistencies of misinformation, omission, and mistake —along the
archival grain.« Stoler, Colonial Archives and the Arts of Governance, S.100.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

werden konnen, sondern in Folge ihrer Liicken und Auslassungen auch darum, sie
in einen Resonanzraum mit anderen, aus gingigen Lesarten meist ausgeklammer-
ten Stimmen zu stellen.

Gehen wir zu diesem Zweck zunichst noch einmal zuriick zum bereits erwihn-
ten Text Hayti or the Black Republic, den der ehemalige britische Konsul Spenser St.
John 1884 unter grofder internationaler Aufmerksambkeit verdffentlichte. In dem
Kapitel mit dem Titel »Vaudoux Worship and Cannibalism« behandelt der Autor
die Thematik des Vodou, indem er den Kriminalfall der affaire Claircine, in dem
Vodouizan in einem Schauprozess der rituellen Verspeisung eines Kleinkindes be-
zichtigt und nach unter Folter erzwungenen Gestindnissen 6ffentlich hingerichtet
wurden, mit Vodou gleichsetzt. Dariiber hinaus arbeitet er in seiner Argumenta-
tion auch eine ganze Reihe jener stereotypisierten Bilder ab, die in diffamieren-
den Darstellungen des Vodou bereits zu kolonialen Zeiten prisent waren.> Auch
in diesem Fall kehren Erzihlelemente aus fritheren Texten wie der Description topo-
graphique Moreau de Saint-Mérys wieder, wobei sie sich bei Spenser St. John um
die angebliche Bedrohung der Gesellschaft durch Vodou, die den Praktizierenden
zugeschriebene Verwendung von Giften, um Kinderopfer und Kannibalismus zen-
trieren. Spenser St. John bewegte sich dabei also durchaus im Einklang mit kolonial
gepragten Argumentationsmustern.

Die Anschuldigung, wissentlich Scheintote herzustellen, diese unrechtmifig
auszugraben und fiir kannibalische Praktiken zu verwenden, findet sich besonders
in Texten iiber Vodou, die im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Europa publi-
ziert wurden. Diese Konjunktur ldsst sich mit der Riickkehr des franzésischen ka-
tholischen Klerus nach Haiti im Anschluss an die Etablierung eines Konkordats in
Zusammenhang bringen.® Mittels dieses rekursiven Topos wurden Praktiken, die
mit dem Scheintod in Verbindung standen, als haitianische Besonderheit darge-
stellt und die zuriickgekehrten Untoten als spezifisch karibisches Horrorszenario
ausgemalt. 1878 zeichnete etwa der franzosische Pastor Frangois Eldin die Produk-
tion des Scheintods als eine Praxis des Vodou, die dazu fithre, dass Angehorige die
verstorbene Person bestatteten, wihrend diese des Nachts fiir die Machenschaften
des Vodou wieder ausgegraben werde. Solche Praktiken seien, wie Eldin seinem
Publikum versichert, ihm von verschiedener Seite bestitigt worden und hitten in
Port-au-Prince sogar zu einer Uberfithrung eines solchen Kriminellen gefiihrt, al-

5 Zur affaive Claircine vgl. genauer das Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE.
6 Vgl. dazu genauer das Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE.

12.02.2026, 13:43:01.

69


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Untotes Gedachtnis

lerdings bevor dieser seine Tat itberhaupt ausfithren konnte — zu diesem Argument
in Kiirze mehr.”

Nun ist die Vorstellung einer Riickkehr der Untoten, wie sie auch heute noch,
etwa im Hollywoodfilm, als Horrorszenario inszeniert wird, vor diesem Hinter-
grund schwerlich als Symptom des 20. Jahrhunderts zu sehen. Sie ist ebensowenig
auf eine bestimmte Weltregion begrenzt: Bereits Arzte, Naturwissenschaftler oder
Philosophen des griechischen Altertums wie Hippokrates, Plinius oder Plutarch
berichteten von Scheintoten, die filschlicherweise begraben wurden und wieder
erwachten.®

In Europa war die Angst davor, scheintot begraben zu werden, jedoch vor allem
zwischen dem 17. und dem 19. Jahrhundert weit verbreitet. Dafiir wurden in der
Forschung zwei Erklirungsmuster herangezogen: Zum einen wurde argumentiert,
dass die zunehmende Angst vor dem Scheintod ein Produkt von Sikularisierungs-
prozessen sei. Denn wihrend der Wiedererweckung von den Toten im Christentum
eine besondere Bedeutung zukam — etwa bei Lazarus von Bethanien, der von Jesus
von den Toten auferweckt wurde und nicht zuletzt bei Jesus selbst —, ging mit der
Infragestellung des christlichen Dogmas auch der Verlust der Hoffnung auf das
Paradies einher. Zum anderen wurden diese gesellschaftlichen Angste auch mit
Verinderungen in Totenriten erklirt, da vor dem Hintergrund von neuen Bestat-
tungsmethoden auch die Frage, was mit dem Kérper nach dem Tod geschah, neue
Relevanz gewann.’® Sirge, die seit dem 13. Jahrhundert in Europa ein Privileg der
Reichen gewesen waren — wer sich einen solchen Sarg nicht leisten konnte, wurde
in einem Leichentuch begraben — wurden im 17. und frithen 18. Jahrhundert Teil
von Begribnisritualen, die nicht mehr auf einige Wenige beschrinkt waren.'® Die

7 »Ces derniers ont I'art de produire des morts simulées, a tel point que les parents de leurs
victimes procédent a leur inhumation. Dans la nuit, ils vont les déterrer, les rappellent a la
vie, puis ils les conservent dans un état d’hébétement jusqu’'au moment ol ils les sacrifient.
On nous a cité bien des faits a I'appui de cette assertion. Derniérement méme les journaux
de Port-au-Prince ont entretenu leurs lecteurs d’'une femme que I'on avait été [sic!] déterrée;
il est vrai que les coupables furent surpris avant d’avoir exécuté leurs manceuvres criminelles
et qu'ils ne purent se sauver que par une fuite précipitée. On trouva une femme encore tiéde
et sanglante a demi déterrée, mais elle était sans doute morte de terreur.« Eldin, Frangois
(1878): Haiti. Treize ans de séjour aux Antilles, Paris: Société des Livres Religieux, S. 74, zit.n.:
Clorméus, Le vodou haitien, S.111.

8 Geserick, Gunther; Stefenelli, Norbert (1998): »Furcht vor dem Scheintod, in: Stefenelli, Nor-
bert (Hg.): Korper ohne Leben. Begegnung und Umgang mit Toten, Wien, K6In, Weimar: Bohlau,
S.124-132, hier S.124.

9 Bondeson, Jan (2002): Lebendig begraben. Geschichte einer Urangst, (ibersetzt von Thorsten
Schmidt, Hamburg: Hoffmann und Campe, S. 87. Vgl. dazu auch Reiber, Cornelius (2014): »Die
Lebenswissenschaften im Leichenhaus, in: Geimer, Peter (Hg.): UnTot. Existenzen zwischen Le-
ben und Leblosigkeit, Berlin: Kadmos, S.13-34.

10  Bondeson, Lebendig begraben, S. 88.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

bei Exhumierungen vorgefundenen Verinderungen in der Position und Beschaf-
fenheit von Leichen wie etwa abgenagte Nigel oder aufgeschiirfte Kopfe wurden
als Hinweise dafiir gesehen, dass die betreffenden Personen zum Zeitpunkt ihrer
Bestattung noch gar nicht tot gewesen waren und sich, eingeschlossen in der von
innen nicht zu 6ffnenden Kiste aus Holz, so lange gewunden hatten, bis sie tat-
sichlich verstorben waren.

In Frankreich wurden solche Angste auch durch verschiedene Publikationen
von Seiten der Medizin geschiirt: In seiner 1740 in Paris unter dem Titel Morte in-
certae signa erschienenen Dissertation vertrat der Anatom Jacques-Bénigne Win-
slow die Ansicht, dass in der medizinischen Praxis ein unzureichender Umgang
mit Anzeichen des Todes vorherrsche, weshalb alle Menschen einem hohen Risiko
ausgesetzt seien, zu frith begraben zu werden. Fehlende Atembewegungen oder
fehlender Puls seien Winslow zufolge nicht dazu geeignet, den Tod festzustellen.
Nur die einsetzende Verwesung und das Auftauchen bliulicher Flecken seien un-
triigliche Indizien fiir den Tod. Leblose Patient*innen sollten im Einklang mit Win-
slows Ansichten zunichst noch nicht in den Sarg gelegt werden, sondern in einem
Totenhemd in seinem Bett verbleiben. Die Aufgabe der Medizin sei es, verschie-
dene Wiederbelebungsversuche — etwa mit Niespulver, Zwiebel-, Knoblauch- und
Meerrettichsaft — zu unternehmen, um eine sichere Diagnose treffen zu kénnen.

Winslows Dissertation wurde vom Arzt und Ubersetzer Jean-Jacques Bruhier
d’Ablaincourt rezipiert, der sich fir eine Reform des Bestattungswesen einsetzte,
Winslows Text ins Franzésische iibersetzte und dieser Ubersetzung eigene Argu-
mente hinzufiigte.” Als Bruhier den zweiten Band von Winslows Dissertation her-
ausgab, fehlte dessen Name auf dem Titelblatt; 1749 erschien die iiberarbeitete Ver-
sion des ersten Bandes, und auch hier fehlte Winslows Name.'* Bruhier dagegen
konnte sich als rationaler Vertreter der Medizin gegen kirchliche Lehren positio-
nieren und wurde mit diesen Publikationen zum Scheintod bekannt. So stiitzte
sich etwa der Artikel iiber den Tod in LEncyclopédie von D’Alembert und Diderot
auf seine Argumente. Eine Studie iiber Testamente, die in jenem Zeitraum in Pa-
ris aufgesetzt wurden, zeigt, dass zwischen 1710 und 1725 in nur zwei von tausend
Fillen Vorkehrungen gegen ein verfrithtes Begribnis getroffen wurden, wihrend
zwischen 1760 und 1777 dreizehn von tausend Testamenten solche Vorkehrungen
treffen lieRen und weitere vierunddreifdig um einen Aufschub der Bestattung ba-
ten; eine Verinderung, die auf die Bekanntheit Bruhiers zuriickgefithrt wurde.”

1 Ebd., S. 59.
12 Ebd, S.61.
13 Ebd, S 64.

14 Bondeson, Lebendig begraben, S. 70f.
15 Bondeson, Lebendig begraben, S. 92 sowie S. 87.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Untotes Gedachtnis

Im Anschluss an diese Debatten setzten sich nicht nur Sondervorkehrungen
in Sirgen — wie von innen zu betitigende Klingeln — durch, sondern neben Lei-
chenhiusern, in denen die Toten aufgebahrt werden sollten, eine auch in Deutsch-
land und Osterreich-Ungarn eingefiihrte Frist von 24 Stunden. Diese sollte alle
Zweifel ausraumen, fiihrte jedoch zu Konflikten mit der jiidischen Bevélkerung,
da jiidische Begribnisrituale so schnell wie moglich nach dem Tod der betreffen-
den Person durchgefiihrt werden sollten.’® Wihrend die als physischen Qualen ge-
deuteten, bei Exhumierungen vorgefundenen Anzeichen bereits im 19. Jahrhun-
dert durch medizinische Argumente als Merkmale des Verwesungsprozesses er-
kliart werden konnten, setzte sich die damit in Zusammenhang stehende Angst
fort. Sie erhielt zudem einen eigenen Begriff: Die >Tapophobie¢, die Furcht, le-
bendig begraben zu werden, wurde im 19. Jahrhundert als eine Sonderform der
Thanatophobie (Todesfurcht) eingestuft."”

Welche Formen nehmen solche Angste nun in der »Kontaktzone«*® an? Im at-
lantischen Kontext fithrte die stindige Prisenz des Todes, welche diesen seit dem
Beginn der Kolonisierung zu einem »Todesraum«*® machte, auch dazu, dass unter-
schiedliche Vorstellungen dariiber, was dem Korper oder Geist nach dem Tod wi-
derfihrt bzw. welchen Riten die Toten unterworfen werden sollten, in Erzihlmus-
ter iiber Praktiken anderer gesellschaftlicher Gruppen inkorporiert oder iibersetzt
wurden.?° Das zeigt sich bereits an der Anekdote des spanischen Chronisten Gon-
zalo Fernindez de Oviedo, der zufolge bei der Kolonisierung der grofRen Antillen
die Begegnung von Indigenen und Spanier*innen unterschiedliche Folgen hatte:
Wahrend Spanier*innen Kommissionen entsandten, um herauszufinden, ob indi-
gene Menschen eine Seele besifien, hitte die Methode indigener Menschen darin
bestanden, tagelang die Kadaver von toten Spanier*innen zu bewachen, um zu se-
hen, ob diese der Verwesung ausgesetzt seien.*! Die Begegnung unterschiedlicher
Bedeutungssysteme in einem von asymmetrischen Machtbeziehungen geprigten

16 Ebd., S.96.

17 Geserick, Furcht vor dem Scheintod, S.129.

18  Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, London u.a.: Rout-
ledge.

19 Brown, The Reaper’s Garden, S. 38.

20  Vgl. Kuster, Choix d’un passé, S. 24.

21 Diese von Claude Lévi-Strauss in den Tristes tropiques referierte Anekdote wurde kiirzlich von
Eduardo Viveiros de Castro fiir sein Projekt der sontologischen Wende« in der Anthropolo-
gie wieder aufgegriffen. Lévi-Strauss, Claude (1998 [1955]): Tristes tropiques, Paris: Plon, S. 80.
Viveiros de Castro, Eduardo (2010 [2009]): Metafisicas canibales. Lineas de antropologia postest-
ructural, ibersetzt von Stella Mastrangelo, Buenos Aires, Madrid: Katz editores, S. 27ff. Zu
problematischen, essentialisierenden Aspekten in Viveiro de Castros Argumenten siehe u.a.
Graeber, David (2015): »Radical alterity is just another way of sayingsreality<. A reply to Edu-
ardo Viveiros de Castro, in: Hau. Journal of Ethnographic Theory 5: 2, S.1-41.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

Raum fithrte in der Folge zur Ubersetzung der daraus resultierenden Eindriicke,
die einen Versuch darstellte, diese fassbar zu machen. Vor allem jedoch brachte
diese Begegnung mit anderen Vorstellungswelten die in der eigenen gesellschaft-
lichen Gruppe etablierten Vorstellungen ins Wanken und fithrte letztlich zur Kon-
frontation mit dem jeweils eigenen Ethnozentrismus.?”

Auch der Topos des Kannibalismus kann als ein solches Produkt von Kontakt-
zonen gesehen werden, das nicht nur als europiische Projektion auf auler-euro-
piische Weltregionen funktionierte, sondern, wie Erzdhlungen iiber den Kanniba-
lismus der Weif3en zeigen, die im Zuge der Versklavung des transatlantischen Han-
dels in Westafrika zirkulierten, in alle Richtungen funktionstiichtig war.** Im Kon-
text der Verflechtungsgeschichte, die den karibischen Raum mit Europa verbindet,
iiberlagerten sich mehrere solcher globaler menschlicher Angste, und es war vor al-
lem die Verkniipfung des Topos des Kannibalismus mit jenem des Scheintods, die
besondere Verknotungen hervorbrachte.

Tote essen: Spenser St. Johns Horror vor dem Vodou

Die Auswirkungen einer solchen Verkniipfung des Topos des Kannibalismus mit je-
nem des Scheintods zeigen sich an Spenser St. Johns Hayti or the Black Republic, das
die Aufmerksamkeit des Publikums ginzlich auf die vermeintlich >gefihrlichen«
Praktiken des Vodou lenkte.>* Der Autor prisentierte zunichst Kannibalismus als
Teil der religiosen Praktiken. Die Tatsache, dass sich bei Moreau de Saint-Méry, von
dem er seine Darstellung der Geschichte des Vodou iibernahm, keine Hinweise auf
Kannibalismus finden, brachten Spenser St. John keineswegs von seiner Argumen-
tationslinie ab.?5 Wie in dem zuvor erwihnten Text des franzosischen Priesters El-
din fungierten Geriichte und die Zeugenschaft Anderer als Ausgangspunkt fiir die
eingesetzten Erzahlstrategien. Im Falle Spenser St. Johns war es die Erzihlung des

22 Viveiros de Castro, Metdafisicas canibales, S. 29.

23 Referenzen darauf findensich etwa in der Autobiographie des ehemals Versklavten Olaudah
Equiano. Vgl. Brown, The Reaper’s Garden, S. 38.

24 »There is no subject of which it is more difficult to treat than Vaudoux worship and the can-
nibalism that too often accompanies its rites. Few living out of the Black Republic are aware
of the extent to which it is carried, and if | insist at length upon the subject, it is in order to
endeavour to fix attention on this frightful blot, and thus induce enlightened Haitians to take
measures upon its extirpation, if that be possible.« St. John, Hayti or the Black Republic, S.182.
Vgl. dazu auch das Kapitel DIE PERFORMANZ DES GESETZES.

25  »When Hayti was still a French colony Vaudoux worship flourished, but there is no distinct
mention of human sacrifices in the accounts transmitted to us in Moreau de Saint-Méry’s
excellent description of the colony, from whose truthful pages it is a pleasure to seek for in-
formation, he gives a very graphicaccount of fetishism as it existed in his day, that is, towards
the close of the last century.« St. John, Hayti or the Black Republic, S.185.

12.02.2026, 13:43:01.

13


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Untotes Gedachtnis

Erzbischofs von Port-au-Prince, der wiederum von einem franzosischen Priester
von einer Kindesopferung erfahren hatte. Geriichte aus zweiter und dritter Hand
dienten als wackelige Grundlage, um die Existenz von Kannibalismus im Vodou zu
untermauern.?®

In einem zweiten Schritt fithrte Spenser St. John Kannibalismus und Scheintod
zusammen: Der bereits erwihnte Kriminalfall der affaire Claircine, in dem die Ange-
klagten der Bestattung, Exhumierung und Verspeisung eines Kleinkindes beschul-
digt wurden, die unter Folter erzwungenen Gestindnisse der Angeklagten und das
Urteil, das Spenser St. John vor Gericht horte, dienten dem Autor als Stoff fur diese
Verbindung, die auf alle Praktizierenden der Religion projiziert wurde. Die Praxis
der Exhumierung hitte auch vor den im Zuge des Kriminalprozesses hingerich-
teten Vodouizan nicht halt gemacht, argumentierte Spenser St. John. Diese seien
nach ihrer Bestattung an einem vom Staat bestimmten Ort von anderen Vodou-
Praktizierenden wieder ausgegraben worden, und auch Angehorige des Militirs
hitten dieses Vorgehen nicht aufgehalten:

»The Vaudoux priest gave out that although the deity would permit the execution,
hewould only do it to prove to his votaries his power by raising them all again from
the dead. To prevent their bodies being carried away during the night (they had
been buried next to the place of the execution), picquets of troops were placed
around the spot; butin the morning three of the graves were found empty, and the
bodies of the two priests and the priestess had disappeared. Superstitious fear had
probably prevented the soldiers from staying where they had been posted, and as
most of the troops belonged to the sect of the Vaudoux, they probably connived

at, rather than prevented, the exhumation.«*’

Andere, ebenso auf Geriichten basierende Horrorgeschichten, in deren Zentrum
Ermordungen mit durch das Herz gerammten Dolchen standen - die offenkun-
dige Ahnlichkeiten zu europiischen Vampirerzihlungen aufweisen und gleichzei-
tig das katholische Narrativ der Auferstehung als Bedrohungsszenario imaginie-
ren — schmiickten diese Diffamierungen weiter aus. Als Schuldige und Agenten
solcher Praktiken identifizierte der Autor ebenso Priester des Vodou:

»They produce death —apparent, slow or instantaneous — madness, paralysis, im-
potence, idiocy, riches or poverty, according to their will. It has happened in occa-
sions that persons have retired to bed in the possession of their senses to awaken
asidiots, and remain in that state in spite of the aid of science, and in a few days to

26  St.John, Hayti or the Black Republic, S.193f. »| have frequently heard similar details from edu-
cated Haytians, and a proof will presently be givenc, heif3t es an derselben Stelle.

27  St.John, Hayti or the Black Republic, S. 205f. Zur affaire Claircine vgl. St. John, Hayti or the Black
Republic, S.196f.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

be completely cured, when the causes which have produced the alienation have
ceased.«?®

Die Bestitigung seiner Argumentation fand Spenser St. John in der Erzihlung von
einer scheintot begrabenen Frau aus dem Jahr 1860, die von deren Exhumierung
und den darauffolgenden kannibalischen Ritualen handelt. Bei Spenser St. John
finden sich gleich mehrere, von unterschiedlichen Personen kolportierte Versio-
nen dieser Geschichte, deren kumulative Anhdufung das Lesepublikum offenbar
in besonderem Mafe iiberzeugen sollte.*® Fiir Spenser St. John waren Fille wie
dieser oder der Kriminalfall der affaire Claircine nicht nur ein Argument, um die
Korrumpiertheit des Vodou zu beweisen, sondern in einem weiteren argumen-
tativen Schritt auch die fehlende Zivilisation ganz Haitis: Auch wenn Prisident
Geffrard in diesem Fall ein Exempel statuiert habe, so St. John, sei der »Grad der
Zivilisation«, den Haiti aufweise, nach dem Ende von Geffrads Amtszeit weiter zu-
riickgegangen — eine Ansicht, die seit der Unabhingigkeit Haitis vor allem durch
franzosischsprachige Texte gegeistert war.3°

Hayti or the Black Republic ist also ein Text, der auf allen Ebenen von im Zuge
der Kolonisierung geprigten Vorstellungen durchzogen ist. Wie kann ein solcher
Text nach einer Lektiire along the grain gegen den Strich gelesen werden? Sind es
nicht vor allem die Randbemerkungen und Anekdoten, die auf die Liicken dieses
Textes verweisen, an denen eine Lektiire gegen den Strich einhaken kann? Welches
Echo wird horbar, wenn die Texte dieses kolonial geprigten Archivs wie Hayti or the
Black Republic oder der zuvor besprochene »La secte des Vaudoux« aus Le diable au
XIXeéme siécle in einen Resonanzraum mit anderen Text-Stimmen gestellt werden?

Nachhall: Totenriten

Begeben wir uns in einen ersten Resonanzraum, den karibischer Bestattungsritua-
le. Bereits zur Zeit der Plantagentkonomie waren Bestattungspraktiken im karibi-
schen Raum, wie Vincent Brown unterstrichen hat, 6konomische und symbolische
Angelegenheiten: Wihrend Versklavte hiufig nackt begraben wurden, konnten sich
wohlhabende Plantagenbesitzer*innen eine Bestattung in feinsten, seidenen Tii-
chern leisten. Sirge waren zunichst ein weifes Privileg, ab dem 18. Jahrhundert
wurden sie aber auch im karibischen Raum tiblich. Auch der Ort der Bestattung
war von diesen dkonomischen Zwingen nicht ausgenommen: Der Friedhof war
ein hochst profitabler Ort fiir kirchliche Institutionen. Ein Bericht iiber eine Be-
stattung, die in Jamaika nicht in dem von der Kirche kontrollierten 6ffentlichen

28  St.John, Hayti or the Black Republic, S. 215f., Hervorhebung im Original.
29  Ebd, S 217f.
30  St.John, Haytior the Black Republic, S. 228.

12.02.2026, 13:43:01.

75


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Untotes Gedachtnis

Raum des Friedhofs, sondern im Privaten, in einem Haus unter dem Bett statt-
fand, erscheint vor diesem okonomischen Hintergrund in einem anderen Licht,
verweist gleichzeitig aber auch nach Westafrika, wo Hausbestattungen tiblich wa-
ren.>!

Fir haitianische Vodouizan hatte die Bestattung auf dem eigenen Grund seit
der Haitianischen Revolution nicht nur finanzielle, sondern vor allem spirituelle
Griinde. Die Folgen dieser Verkettung von Okonomie und Religion zeigen sich ak-
tuell in verschirfter Form: Heute bringt der Zwang, aus 6konomischen Griinden
familieneigenes Land im lindlichen Haiti aufzugeben, auch die Unméglichkeit mit
sich, mit den dort bestatteten Ahnen in Kontakt zu bleiben.3?

Sind Texte des 19. Jahrhunderts wie »La secte des Vaudoux« aus Le diable au
XIXéme siécle vor diesen aktuellen und historischen Hintergriinden als Widerhall
lokaler Totenriten, verzerrt von kolonialen Residuen, lesbar? Ist der kleine Sarg
unter dem Bett, der in »La secte des Vaudoux« so plastisch beschrieben wird, vor
diesem Hintergrund nicht auch als zur Schauergeschichte stilisiertes Fragment
tiber Totenriten in der Karibik und als Produkt der Kontaktzone lesbar? Im Falle
von Spenser St. Johns Version der affaire Claircine ergeben sich vor den Resonanz-
riaumen karibischer Totenriten, aber auch der Repressions- und Widerstandsge-
schichte des Vodou Fragen, die in andere Richtungen weisen: Ist es undenkbar,
dass nach den erzwungenen Gestindnissen und der Hinrichtung der Angeklagten
in der affaire Claircine eine Exhumierung von Vodouizan stattgefunden haben konn-
te, um den Hingerichteten ein wiirdiges Begribnis an einem anderen, nicht von
Regierung und Militir vorgegeben Ort zu ermdglichen? Ist eine solche Perspektive
auf Spenser St. Johns voreingenommene Erzihlung méglich? Und, daraus resul-
tierend: Welche fragmentarischen Eindriicke von haitianischen Totenriten lassen
sich aus kolonial geprigten Texten destillieren, wenn sie in Resonanzrdumen zu-
sammen mit anderen, zeitgendssischen Stimmen gehort werden?

Einspriiche: Janvier, Price, Léger

Die Argumente, die Spenser St. John in seinem Text einsetzte, finden sich indes
nicht nur bei diesem Autor. Verschiedenste Autor*innen hatten in Europa publi-
zierten Texten kolonial gepragte Bilder von (ehemals) versklavten Giftmischern,
von kannibalischen und den Tod missbrauchenden Vodouizan immer wieder auf-

31 Brown, The Reaper’s Garden, S. 245f.

32 McCarthy Brown, Katherine (2006): »Afro-Caribbean Spirituality: A Haitian Case Studyx, in:
Michel, Claudine; Bellegarde-Smith, Patrick (Hg.): Vodou in Haitian Life and Culture. Invisible
Powers, New York, Hampshire, England: Palgrave, S. 2-26, hier S. 6.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

gegriffen.?? Vervielfacht nicht nur durch die Maschinerie von Hollywood-Filmen,
sondern auch durch die Rekursivitit, mit der in der Forschung wieder und wieder
Texte wie jener Spenser St. Johns diskutiert werden, haben sich diese Bilder des
Vodou als prigend erwiesen und bis in die Gegenwart fortgesetzt.

Doch auch wenn dies heute nicht prasent ist, blieben die Darstellungen Haitis
und der Karibik im Allgemeinen im Stile Spenser St. Johns nicht unangefochten.
Sie waren stets in grofRere Diskurse eingebettet, Teil von hitzigen, transnationalen
Debatten, die unter anderem vom heutigen Europa aus, von einer Reihe von hai-
tianisch-diasporischen Intellektuellen aus dem politisch liberal-nationalistischen
Spektrum, gefithrt wurden. Heute sind diese Autoren, die damals Teil der intellek-
tuellen community in Paris waren, auflerhalb Haitis nur mehr einer kleinen Teil6f-
fentlichkeit bekannt. Autoren wie Anténor Firmin mit De Iégalité des races humaines
gelten heute als Wegbereiter fiir antirassistische Argumente, eines »haitianisch-
atlantischen Humanismus«** und der panafrikanischen Bewegung. Dennoch wer-
den sie heute in historischen Anniherungen meist ausgeklammert.3> Die retro-
spektive Betrachtung dieser Debatten fithrt vor Augen, wie bruchstiickhaft diese
heute prasent sind. Auch das ist ein Teil einer »geleugneten Moderne«*®, deren
Ausmaf3e in den letzten Jahren im Zuge einer Aufarbeitung der Auswirkungen der
Haitianischen Revolution auf den atlantischen Raum sichtbar wurden.?”

Bereits vor den Diskussionen, die Spenser St. Johns Text ausloste, erhoben ver-
schiedene Autoren ihre Stimme gegen einseitige Darstellungen Haitis ebenso wie
des Vodou. Darunter war der prominente haitianische Intellektuelle Louis Joseph
Janvier, der die meiste Zeit seines Lebens aufderhalb Haitis verbracht und lange
in Paris gelebt hatte. Janvier war ein in Frankreich hochst anerkannter Mediziner,
Diplomat und als Anthropologe ab 1882 Mitglied der Société d’Anthropologie de Paris.
Er verkehrte neben Autor*innen wie Judith Gautier oder Stéphane Mallarmé im li-
terarischen Zirkel des Charles Leconte de Lisle. Seine kosmopolitische Vernetzung
in den intellektuellen Kreisen von Paris zeigt sich auch an der Anerkennung, die er
fiir eine Rede am Grab Jules Michelets erfuhr.3®

33 Vgl. zudiesen Topoi genauer das Kapitel KADAVER UNTER DEM BETT.

34  Daut, Marlene (2016): »Caribbean sRace Men«: Louis Joseph Janvier, Demesvar Delorme, and
the Haitian Atlantic, in: UEsprit Créateur 56:1, S. 9-23, hier S.12.

35  Vgl. dazu auch Ramsey, The Spirits and the Law, S. 93.

36  Fischer, Modernity Disavowed.

37  Daut, Caribbean »Race Men«, S. 11 sowie S. 15.

38  ZurBiographieJanviers vgl. Chemla, Yves (2005): »Louis Joseph Janvier«, online unter: http://
ile-en-ile.org/janvier/(zuletzt abgerufen am 01.12.2021). In einem seinem Leben gewidmeten
Artikel heifst es: »[...] le docteur Janvier est une personnalité parisienne, mais il appartient au
Paris studieux et travailleur.« Sowie an anderer Stelle: »Sortant du joug horrible de I'esclava-
ge, la race noire a produit un grande homme politique Toussaint-Louverture; aux Etats-Unis,
elle a eu Frédérick Douglass. Port-au-Prince, a son tour, peut se glorifier d’avoir donner nais-

12.02.2026, 13:43:01.

71


http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/
http://ile-en-ile.org/janvier/

78

Untotes Gedachtnis

In seinen heute kaum mehr bekannten, in Frankreich publizierten Essays pro-
filierte sich Janvier zu Lebzeiten als kosmopolitischer Intellektueller, dessen Welt-
sicht Haiti und die Haitianische Revolution nicht in der Peripherie, sondern im
Zentrum des gesamten karibischen ebenso wie des atlantischen Raums situier-
te.” Haiti, stellte Janvier 1883, zu Beginn des Essays Un peuple noir devant les peuples
blancs fest, sitze seit achtzig Jahren auf der Anklagebank, ohne die Moglichkeit, fiir
sich selbst zu sprechen.*® Angesichts der negativen Wahrnehmung der Geschichte
Haitis in Europa folgerte Janvier in La République d’Haiti et ses visiteurs, dass Haiti fir
Europa ein verstdrendes und unangenehmes »Argument« sei. Doch fiir seine Exis-
tenz, so Janvier, seien mindestens 200.000 Menschen bereit, ihr Leben zu lassen.*!

Die im Rahmen des Essays Un peuple noir devant les peuples blancs gefithrten An-
griffe richteten sich gegen in Frankreich titige Autoren, deren Darstellung Haitis
im Allgemeinen ebenso wie des Vodou von der in der franzosischen Presse breit re-
zipierten affaire Claircine gezeichnet waren.** Janvier rief diesen Autoren, die mit

sance a Louis-Joseph Janvier.« Lenoir, Marie-Edouard (1884): »Le docteur Louis-Joseph Jan-
vier«, in: Le Biographe 7, S. 67-71, hier S. 71, online unter: Library of Congress, https://www.loc.
gov/item/mfd.17025/. (zuletzt abgerufen am 01.12.2021)

39  Daut, Caribbean »Race Men«, S.12.

40 »lly a quatre-vingts ans qu'Haiti est assise sur la sellette. Laccusée n'a jamais pu répondre
qua des rares et courts intervalles. Presque toujours on n'entendait pas sa voix. Elle deman-
de la parole. Ce livre est actuel, opportun, nécessaire. Les exigences de la polémique seules
m'ont empéché de lui donner une forme didactique, doctrinale, dogmatique. Il n'expose, ne
résume et ne prévoit pas moins le passé, le présent et I'avenir de la nation haitienne.«Janvier,
Louis Joseph (1883): Un peuple noir devant les peuples blancs. (Etudes de politique et de sociologie
comparées). La république d’Haiti et ses visiteurs (1840-1882), Réponse a M. Victor Cochinat (de la
Petite Presse), et d quelques autres écrivains, Paris: Marpon et Flammarion, S.1.

41 Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S.123. Vgl. dazu auch Ramsey, The Spirits and
the Law, S. 55 und S. 95.

42 Konkreter Angriffspunkt Janviers war Victor Cochinat, ein Autor aus Martinique, der 1881 in
der franzdsischen Zeitung Petite presse stereotype Artikel Gber Haiti veroffentlicht hatte, die
den Ausgangspunkt fiir Janviers Essay bildeten, ebenso wie die Autoren Gustave d’Alaux und
Paul d’Hormoys. Janviers Sturm der Entriistung wurde allerdings besonders von einem Text
Cochinats ausgelost, den er als Verrat an Schwarzen Menschen wahrnahm: »Je sais bien que
Gustave d’Alaux et Paul d’'Hormoys ont raconté de fagon trés fantaisiste toutes les invrai-
semblances qui leur avaient été débitées sur le compte des soi-disant sectaires du Vaudoux,
lesquels, disent-ils, vivaient encore en Haiti, il y a quelque trente ans, mais je n'aurais jamais
voulu croire que M. Cochinat, qui est fils de négre, et négre lui-méme, pourrait se faire I'écho
des calomnies dont on a tant abusé pour salir ses congéneéres d’Haiti et pour leur contester la
faculté de pouvoir se gouverner eux-mémes.« Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs,
S.110f. Ahnliche Darstellungen wie die von Janvier angefochtenen finden sich unter anderem
auch bei Gustave Aimard. Vgl. dazu Clorméus, Le vodou haitien, S. 222.

12.02.2026, 13:43:01.


https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/
https://www.loc.gov/item/mfd.17025/

2. Die Liicken der Archive

Abbildung 2: Louis Joseph Janvier auf dem Cover der franzdsi-
schen Zeitschrift >Le Biographes, die seinem Leben 1884 einen Arti-
kel widmete.

dhnlichen Argumenten hantierten wie kurz danach Spenser St. John, die Einsei-
tigkeit ihrer Standpunkte in Erinnerung. Die von den Autoren der franzdsischen
Presse aufgestellte rassistische Behauptung, dass Kannibalismus in Haiti prakti-
ziert werde und die Bevolkerung Haitis aufgrund ihrer afrikanischen Vorfahren fir
diese Praktiken besonders anfillig sei, konterte Janvier mit dem Argument, dass
auch Europder®innen Menschen afrikanischer Herkunft seien und folglich in der-

12.02.2026, 13:43:01.

79


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Untotes Gedachtnis

selben Art und Weise fiir Kannibalismus veranlagt seien.** In einem mit »Vieux
contes et vieux comptes« (valte Geschichten und offene Rechnungen<) betitelten
Kapitel argumentierte Janvier weiter, dass solche Darstellungen des Vodou pure
Erfindung seien. Das zeige sich bereits an der von den franzésischen Autoren be-
sonders plastisch beschriebenen Schlange, die angeblich in den rituellen Praktiken
des Vodou zum Einsatz komme, und die den franzgésischen Journalisten zufolge
mindestens die Grof3e einer Boa, wenn nicht einer Python habe. Janvier zertriim-
merte diese Darstellung mit dem simplen Argument, dass Schlangen dieser Grofie
in Haiti @iberhaupt nicht existierten. Der franzdsische Journalist, schloss Janvier,
miisse die Teilnahme an einer Vodou-Zeremonie getriumt haben.**

Kurz darauf 16ste die Publikation Spenser St. Johns dhnliche Reaktionen aus.
Die haitianische, antiklerikale und freimaurerische Zeitung L'&il, die in den 1880er
Jahren in Port-au-Prince produziert wurde, betonte, dass Spenser St. John sich auf
einen einzigen Fall — den Kriminalfall der affaire Claircine und die Hauptangeklagte
Jeanne Pelé — stiitzte. Die Informationen aus zweiter oder dritter Hand, die der
Autor zusammengetragen habe, seien pure Erfindungen.*

Dennoch ist die intertextuelle und transnationale Verkettung von Erzihlmus-
tern wie jenen, die bei Spenser St. John zum Einsatz kamen, nicht zu unterschit-
zen: Benito Sylvain, der Herausgeber der in Paris publizierten Zeitschrift La Fra-
ternité. Journal des intéréts d’Haiti et de la race noire, der als Wegbereiter des Panafri-
kanismus gilt, folgerte aus der Tatsache, dass noch Jahre nach Spenser St. Johns

43 »Si vous vouliez faire croire que les Haitiens, parce qu’ils descendent d’Africains, sont plus
susceptibles d’étre cannibales que d’autres peuples, je vous rappellerais que vous aussi vous
étes Africain, et que, pour cela, on doit étre quelque peu cannibale a la Guadeloupe ou a la
Martinique.«Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S. 113f.

44 Janvier, Un peuple noir devant les peuples blancs, S.109.

45  »[..] il [Spenser St John, G.R.] ma cité qu'un cas [..] Cest le cas de Jeanne Pelé. Et encore, il
nous est toujours resté un doute sur la pureté de ce fameux jugement. [..] On aurait assu-
ré la vie sauve a ces pauvres accusé [sic!], s'ils confessaient avoir tué et mangé Claircine. [..]
Pour le reste des faits allégués par Spencer St. John, ce sont de pures inventions qu'il tient de
seconde et troisieme main. Ainsi c'est une perle que ce racontar [sic!] de Mr. Forbin Janson.
Une femme est endormie au moyen d’un narcotique, déterrée ensuite et sacrifiée pendant
quelle respirait encore. Il i’y a qu'un cerveau mal conformé qui puisse concevoir de pareilles
choses. En Haiti, le cadavre reste prés de vingt quatre heures avec de la glace dessus pour en
retarder la décomposition. Puis, il est exposé, ensuite placé dans le linceul et enfermé dans
une biére trés étroite quon enfouit a six pieds de terre. On recouvre et on foule avec les pieds.
[..] Il en est de méme de I'anecdote soi-disant racontée a un diner officiel par I'’Archevéque
de Port-au-Prince, & propos du prétre de I'Arcahaie qui aurait assisté & un sacrifice humain.
LArchevéque était a table. Voila tout. [...] en ce moment, il y a dans les prisons de la Capitale
des gens de Jacmel, accusés de sortiléges, qui vont étre jugés aux prochaines assises. —Voila
comme notre Gouvernement encourage les pratiques du Vaudou.« 0. A. (1885): »Une répli-
que aux Larochec, in: Clorméus, Le vodou haitien, S. 264-270, hier S. 269f, Hervorhebung im
Original.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

Publikation dhnliche Topoi in der Pariser Presse verbreitet wurden, dass die be-
treffenden Autoren einfach von Spenser St. John abgeschrieben hitten, wihrend
dieser wiederum von Gustave d’Alaux einen Gutteil seiner Darstellungen itbernom-
men habe.*® Sylvain zog daraus den Schluss, dass »man an das Pariser Publikum
viele Schlangen verfiittern wolle«.4”

Auch tber den franzdsischen Kontext hinaus gab es noch Jahre nach der Ver-
offentlichung zahlreiche Einspriiche gegen Spenser St. John. Der haitianische Po-
litiker Hannibal Price, der in den 1880er Jahren selbst als diplomatischer Vertre-
ter Haitis in den USA titig war, wies die von Spenser St. John verbreitete Vodou-
Darstellung zuriick und begegnete ihr durch eine eigene - von seiner Position als
Teil der haitianischen Elite geprigten — Darstellung des Vodou. Dieses stellte fiir
den Autor den harmlosen Glauben der lindlichen Gegenden dar, der der >Zivilisie-
rung« Haitis nicht entgegenstehe.*® In seinem posthum 1899 veroffentlichten Text
De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haiti betrachtete Price auch ste-
reotype Bilder des Aberglaubens in einem anderen Licht: Der in Haiti am weitesten
verbreitete Aberglaube, derjenige an loups-garous (Werwolfe), sei laut Price unver-
kennbar aus Frankreich importiert worden — in Haiti gebe es schlieflich gar keine
Wolfe.4?

1907 holte wiederum der haitianische Diplomat, Anwalt und Autor Jacques Ni-
colas Léger in seinem zuerst auf Englisch und noch in demselben Jahr auf Franzo-
sisch erschienen Buch Haiti. Her History and her Detractors zum Gegenschlag gegen

46  »llse publie ainsi, périodiquement, dans certains journaux parisiens, tants d’absurdités et de
faits mensongers contre Haiti, qu'on finit s’habituer. Mais il serait temps cependant qu'on eut
en Europe un plus grand souci de la vérité. Et si ce Monsieur anonyme le La Lanterne voulait
étre franc, il avouerait qu'il ma fait que feuilleter ce livre remarquablement odieux de M.
Spencer [sic!'] St. John [..] —lequel a simplement reproduit ce que Gustave d’Alaux écrivait
en 1848 en Soulouque et son empire [..].« Sylvain, Benito (1890): »La Lanterne et les Vaudoux.
Erreur et malveillance, in: La Fraternité. Journal des intéréts d’Haiti et de la race noire, 7. Oktober
1890, S.1.

47  Sylvain, La Lanterne, S.1.

48  Vgl. Ramsey, The Spirits and the Law, S. 97.

49  Auch Price ging es um eine grundlegende Veridnderung der (iber Haiti verbreiteten Ansich-
ten: »En dépit des puissantes moyens de communication, de rapprochement que la conquéte
de la vapeur et de la électricité met a la disposition des peuples contemporains, Haiti reste
encore peu ou mal connue, dans les pays d’'outre mer. Les personnes qui, dans ces pays, s'in-
téressent au sort de la République Noire, ne connaissent guére son histoire et ses mceurs
que par la publication des voyageurs étrangers. Malheureusement ces écrivains, il faut bien
le dire, se sont toujours montrés plus préoccupées de prendre rang dans la littérature, de s’at-
tirer de la notoriété, de battre monnaie, enfin, en rendant leurs ouvrages intéressants par des
récits a sensation, que de rechercher et d’exposer des vérités historiques et ethnologiques.«
Price, Hannibal (2012 [1898]): De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haiti, Port-
au-Prince: Fardin, S. iii. Vgl. dazu auch Clorméus, Le vodou haitien, S. 452f.

12.02.2026, 13:43:01.

81


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Untotes Gedachtnis

Spenser St. Johns Darstellungen itber Scheintote aus: Spenser St. John wiirde es
mit der Wahrheit nicht so genau nehmen, so Léger, manche als Fakten ausgegebene
Erzihlungen wiren pure Fantasie. Die Behauptungen iiber die angeblich in Haiti
praktizierten Leichenausgrabungen widerlegte Léger durch die Referenz auf hai-
tianische Totenriten: Denn Vorgehensweisen wie die Behandlung des Leichnams
mit Chlor und die 24 Stunden andauernde Aufbahrung wiirden es schlicht und
einfach nicht zulassen, dass eine Person, die nur betiubt wire, begraben werden
kénnte.>©

Uber haitianische und spezialisierte wissenschaftliche Kreise hinaus sind die-
se engagierten Stimmen heute kaum bekannt. Argumente wie jene Prices, Janviers
oder Légers fithren fiir kolonial geprigte Texte zu neuen Fragen. Eine Auseinan-
dersetzung mit hiufig unsichtbar gemachten oder nicht wahrgenommenen Ge-
genstimmen ist nicht nur notwendig, um kolonial geprigten Texten andere Per-
spektiven entgegenzusetzen und das Spektrum an Argumenten auf diese Weise zu
6ffnen, sondern auch, um eurozentrische Sichtweisen auf die Archive der Untoten
und deren nach wie vor wirksame Funktionsweisen aufzubrechen.

50 »Comme l'auteur de l'article du Post, Mr. St-John, en répétant les propos qu'il prétend avoir
entendus, a sans doute pris de grandes licences avec la vérité. Et certains faits qu'il rapporte
sont plus que fantaisistes. D’aprés I'ancien Ministre de Sa Majesté Britannique, des person-
nes apparemment mortes par I'effet de certains narcotiques, auraient été enterrées vivantes,
extraites de leurs tombes, ressuscitées, puis tuées; les corps auraient été ensuite mutilés, et
certaines parties enlevées pour étre mangées. Avec les usages observés a Haiti il est abso-
lument impossible d’enterrer qui que ce soit vivant. Une personne qui serait en simple état
de léthargie ne pourrait résister au traitement infligé aux cadavres. Si pauvre qui soit le déf-
unt, la coutume populaire lui fait rendre les mémes devoirs. Lon procéde a une minutieuse
toilette des cadavres. Le corps entiérement lavé, on commence par verser dans I'intérieur du
mort une forte dose de chlorure de chaux; puis 'on emplit les narines et la bouche de coton
oud’un antiseptique. Les voies respiratoires ainsi bouchées laissent peu de chance de revenir
a lavie dans le cas ot la mort ne serait quapparente. Le cadavre est ensuite exposé; les par-
ents, les amis, les voisins assistent généralement a la mise en biere. Au cimetiere, I'on place
le cercueil dans la fosse qui lui est destinée; et cette fosse, en présence des assistants, est so-
lidement recouverte de terre. |l est bon se rappeler quen vertu de la loi haitienne (article 76
du Code Civil) aucune inhumation, hors les cas prévus par les reglements de police, ne peut
étre faite que 24 heures aprés le décés. A qui fera-t-on maintenant croire qu’une personne 3
qui I'on aura fait absorber un litre environ de chlorure de chaux, dont les narines et la bouche
auront été fortement mastiquées, qui dans cet état reste quelque-fois prés d’'une journée ou
d’'une nuit exposée sur lit de parade, et qui aura ensuite été placée dans un cercueil hermé-
tiquement fermé et dans une fosse recouverte de terre, a qui ferra-t-on croire qu'une telle
personne puisse étre retrouvée vivante méme quelques heures aprés son inhumation ? De
pareilles résurrections seraient autrement miraculeuses que celle de Lazare.« Léger, Jacques
Nicolas (1907): Haiti. Son histoire et ses détracteurs, New York, Washington: The Neale Publi-
shing Company, S. 351.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

Kadaverkorper und Schmetterlingsgeister:
mobile Personenkonzepte als Depot?

Ist, einem solchen Fluchtpunkt folgend, nicht auch eine Sichtweise auf die Figur
des Zombie moglich, in der ihre unterschiedlichen Ausformungen als Resonanzen
unterschiedlicher Vorstellungen von Totenriten und philosophischen Konzepten
von Kérper und Geist in Kontaktzonen erscheinen? Anlisse fiir solche Fragen bieten
sich nicht nur im Zuge einer Lektiire, die Spenser St. Johns textuelle Ordnung zu
erfassen sucht und diese in einem nichsten Schritt gegen den Strich liest, sondern
auch bei anderen Texten, die Fragmente des Korper- und Personen-Konzepts des
Vodou in Bezug auf den Tod ebenso wie historische Transformationen der Zombie-
Figur aufblitzen lassen.!

Ein Text des franzésischen Autors Gustave d’Alaux wirft solche Fragen auf: Der
1852 erschienene Text enthilt eine Darstellung eines Totenmahls. Dieses in Hai-
ti gebrauchliche Mahl zu Ehren der Toten werde, dem Autor zufolge, als diner des
ombres (manger zombi), >Mahl der Schatten«< oder >Zombie-Mahl bezeichnet und auf
dem Friedhof zusammen mit allen Verwandten eingenommen.5? Die Seelen der
verstorbenen Personen wiirden in Form von Schmetterlingen davonfliegen.>® Wih-
rend die Lebenden versuchen wiirden, den Toten einen mdglichst angenehmen
Aufenthalt in der anderen Welt zu erméglichen, kimen zuweilen auch Zombies
oder revenants (>Gespenster<) zuriick in die Strafen von Port-au-Prince, gegen die
man sich mit einer Flasche Weihwasser oder auch Meerwasser schiitzen konne.**
DAlaux, eigentlich Maxime Raybaud, war als franzdsischer Generalkonsul in Haiti
tatig und verdffentlichte 1856 die breit rezipierte und hdchst stereotype Publikation
LEmpereur Soulouque et son empire. Er zeichnete darin ein Bild Haitis, das von einem

51 Zur Inexistenz des christlich gepriagten Begriffs Seele im Vodou vgl. genauer die Einleitung
sowie Fufinote 35.

52 »Comme chez les anciens Romains ou chez les modernes montagnards des Pyrénées et de
I'Ecosse,—et a la gaieté prés, qui est ici une nuance essentiellement africaine, —un panta-
gruélique festin, dont la famille a fait les appréts du vivant et sous les yeux du défunt, réunit
de nouveau le cortége a la maison mortuaire. Un autre repas, dont les reliefs sont portés sur
la tombe, et qui prend pour ce motif le nom de diner des ombres (manger zombi) a lieu, avec
'accompagnement obligé des danses, au bout de I'an.« D'’Alaux, Gustave (2015 [1852]): »Les
Moeurs et la littérature négresc, in: Clorméus, Le vodou haitien, S.166-176, hier S.170.

53  Ebd,S.171.

54  »Quelque mal que se donnent les Haitiens pour rendre a leurs morts le séjour de I'autre mon-
de trés tolérable, les zombies ou revenants se prominent au clair de lune jusque dans les rues
de Port-au-Prince. On névite leurs importunités nocturnes quen enterrant au seuil de sa mai-
son les entrailles d’'un cabri ou une bouteille d’eau bénite, qu'on peut au besoin remplacer par
I'eau de mer. Les loups-garous partagent avec les zombis le privilége de troubler le repos de
'empire et méme de 'empereur.« Ebd., S.171.

12.02.2026, 13:43:01.

83


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Untotes Gedachtnis

Vodou praktizierenden, abergliubischen Herrscher Soulouque korrumpiert war.>

DAlaux hatte auch in anderen Texten einige sehr detaillierte Darstellungen Haitis
angefertigt. Doch diese sind auch in besonderem Mafie verunglimpfend, weshalb
die Forschung ihre Brauchbarkeit als Quelle in Frage gestellt hat.%®

Wie lassen sich vor diesem Hintergrund D'Alaux’ eingangs angefithrte Darstel-
lungen einordnen? Sind diese als Resonanzen von in Haiti praktizierten Totenriten
lesbar? Anhaltspunkte dafiir liefern spitere schriftliche und miindliche Dokumen-
te zu Vodou-Vorstellungen: Etwa wenn im von Vodou-Vorstellungen durchzogenen
Roman Hadriana dans tous mes réves (dt. Hadriana in all meinen Trdumen) des hai-
tianischen Autors René Depestre der immaterielle Teil der Person die Form eines
Schmetterlings annimmt.5’ Dennoch bewegt sich D'Alaux’ Text im Rahmen ste-
reotyper Vorstellungen, die den >Aberglauben« Haitis — in Form von zuriickgekehr-
ten Toten und den dagegen zu treffenden Vorkehrungen — bestitigen. Auch wenn
DAlaux’ Text also einen Einblick in frithe Verwendungen des Begriffs Zombie im
Kontext von Personenkonzepten liefert, kénnen die voreingenommenen Aspekte
seiner Texte nicht auler Acht gelassen werden.

Komplexere Darstellungen des Vodou und der in Haiti praktizierten Totenriten
finden sich an anderer Stelle: Einerseits in den Texten des haitianischen Journa-
listen und Philosophen Demesvar Delorme, der in den 1870er Jahren in Paris in
den literarischen Salons von Alphonse de Lamartine, Victor Hugo und Alexandre
Dumas verkehrte.>® Delorme zufolge bleibt der immaterielle Teil der verstorbenen
Person nach dem Tod in einem materiellen Behiltnis, bevor sie zu ihrem endgiilti-
gen Bestimmungsort itbergehen kann und neun Tage nach dem Tod die Zeremonie
des canari abgehalten wird — eine Beschreibung, die sich auch in Bezug auf aktuel-
le Todesriten noch findet.>® Delormes Text stellt, wie argumentiert werden kann,

55  Vgl. dazu Clorméus, Le vodou haitien, S.166 sowie Hurbon, Le barbare imaginaire, S. 94. Zum
Pseudonym und heute in der Forschung hochst umstrittenen, da voreingenommenen As-
pekten seiner Haiti-Publikationen vgl. Ramsey, The Spirits and the Law, S. 72f.

56  Ramsey stelltangesichts dieser umstrittenen Aspekte in Bezug auf d’Alaux’ Publikation LEm-
pereur Soulouque et son empire fest: »Gustave d’Alaux gives [..] one of the most detailed ac-
counts of the mouvement [der Armée Souffrante-Bewegung der 1840er Jahre, G.R.] (if also
one of the most disparaging, thus the need for caution in mining it as a historical source).«
Ebd., S. 72.

57  Depestre, René (1988): Hadriana dans tous mes réves, Paris: Gallimard.

58  Daut, Caribbean »Race Men«, S.17.

59  Delorme, Demesvar (2015 [1870]): »Les théoriciens au pouvoir, in: Clorméus, Le vodou haiti-
en, S. 227-240, hier S. 234. Ein Hinweis auf den Begriff canari als Behéltnis fir die Seele findet
sich auch bei Caplain, Jules (2015 [1904]): »La France en Haiti«, in: Clorméus, Le vodou hai-
tien, S. 472-480, hier S. 478. Zu aktuellen Todesriten des Vodou vgl. McCarthy Brown, Afro-
Caribbean Spirituality, S.12. Vgl. zu den rituellen Containern wie dem canari oder govi auch
Strongman, Roberto (2019): Queering Black Atlantic Religions. Transcorporeality in Candomblé,
Santeria, and Vodou, Durham: Duke University Press, S.18.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

einen der ersten Versuche dar, weniger voreingenommene Perspektiven auf Haiti
zu erdffnen.

Andererseits wurde das von Delorme beschriebene rituelle Behiltnis auch von
Hannibal Price in seiner Reaktion auf die Diffamierungen Spenser St. Johns dis-
kutiert, allerdings nicht in Zusammenhang, sondern in Abgrenzung von Praktiken
des Vodou.®° Price bewegte sich damit im Einklang mit einem Grof3teil der hai-
tianischen Eliten des 19. Jahrhunderts, denen die Abgrenzung von Diskursen und
Praktiken des Vodou ein grofdes Anliegen war. In dem betreffenden Abschnitt sei-
nes Textes De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haiti bezog sich Price
auf eine Diskussion um die >Scharlatanerie« der oungan ((Magier<) — eine selbst im
lindlichen Haiti marginale Gruppe, wie er betonte — und diskutierte in diesem Zu-
sammenhang Vorstellungen von Seelenraub und >okkulten Okonomien«. Den An-
sichten der oungan zufolge war der Tod einer Person keine notwendige Vorausset-
zung fir den Raub und die Aufbewahrung des immateriellen Teils der Person in
einem canari. Auch ein Seelenraub einer noch lebenden Person kénne dazu fithren,
dass diese zur Arbeit fiir eine andere Person gezwungen werde.®! Diese auf ihren
Korper reduzierte Person werde von der sie beherrschenden Person nur mangel-
haft mit Nahrung versorgt, wobei die Erndhrung kein Salz enthalten solle, da die
Seele der betreffenden Person sonst wieder in den Kérper zuriickkehre und sie sich
auf diese Weise vor der sie beherrschenden Person retten konne.

60  »Houngan, caplata, maman-loi sont depuis longtemps des termes usés et presque oubliés au-
jourd’hui. St. John lui méme qui a recueilli tant des notes pour transformer toutes ces croyan-
ces superstitieuses en pratiques barbares, en fétichisme africain, semble navoir pas connu
le mot houngan, a moins quil n'y ait subsisté volontairement celui de vaudoux auquel les
haitiens nont jamais attaché le sens qu'il lui donne dans son livre.« Price, De la rehabilitation
de la race noire par la République d’Haiti, S. 419, Hervorhebungen im Original.

61 »Prendre une dme, cest faire sortir cette ame du corps quelle habite pour la tenir prisonniére
du papa-loi qui I'enferme quelque part chez lui, communément dans un canari (marmite en
poterie). Lenlévement d’une &me ne nécessite pas la mort du corps, loin de 13; 'objet méme
de cette opération était de placer ce corps vivant a la disposition du papa-loi, ou du client
pour lequel il opére. Ce tout-puissant disposait, de plusiers facons, du corps de ceux dont
il prenait I'ame. 1° Il produisait la mort apparente du sujet qu'il va déterrer ensuite et rend
a la vie sans pourtant lui restituer son 4me. En cet état, le sujet se nomme un vien-vien et
reste aveuglément soumis a la volonté du papa qui le fait travailler la nuit et 'enferme le jour
dans le creux d’'un mapou. En général, le vien-vien était censé pouvoir vivre indéfiniment sans
aucune espece de nourriture, il sort, le papa lui permettrait de temps en temps de manger un
fruitou quelque friandise, en ayant grand soin de 'empécher de goditer au sel. Lorsqu'un vien-
vien absorbait un peu de sel, si petite quen fut la quantité, son Ame se dégageait aussitot de
ses liens et revenait habiter son corps. Alors il se sauvait de son mapou et le travail du sorcier
était a recommencer.« Price, De la rehabilitation de la race noire par la République d’Haiti, S. 420,
Hervorhebungen im Original. Vgl. dazu auch Clorméus, Le vodou haitien, S. 457f.

12.02.2026, 13:43:01.

85


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Untotes Gedachtnis

Die von Price unternommene Rehabilitierung sollte also durch die Zurecht-
riickung einer Auflenwahrnehmung der oungan erfolgen, die der Autor als unbe-
deutend qualifizierte. Dennoch lassen sich auch in diesem Fall fragmentarische
Resonanzen von Kérper- und Personen-Konzepten wahrnehmen: Die Vorstellung
des Seelenraubs, des zur Arbeit verdammten Korpers und der Nahrung ohne Salz,
die Price prisentierte, stimmt bis in die Details mit spiteren Zombie-Narrativen
iiberein, wie sie sich bei William Seabrook oder Alfred Métraux wiederfinden. Doch
Price zufolge lautete der Begriff fiir einen solchen schuftenden Korper ohne Seele
nicht Zombie, sondern vien-vien. Auch bei anderen Autor*innen des 19. Jahrhun-
derts finden sich Elemente spiterer, bekannter Zombie-Narrative, ohne den Begriff
Zombie ins Spiel zu bringen. Sie liefern somit weitere Hinweise auf die Trans-
formationen in der Geschichte der Figur: Diese kennzeichnen nicht nur ihre un-
terschiedlichen Auftritte in oral literature, Texten und Hollywood- oder Nollywood-
Filmen, sie sind fiir alle Erscheinungsformen der Figur charakteristisch. Sie zeugen
letztlich von den Verinderungen, Uberschreibungen und Ausblendungen, die jede
Ubersetzung fritherer Versionen der Figur in neue Kontexte mit sich bringt.

Grundlegend fiir die und verwandt mit der Vorstellung einer teilbaren See-
le, die Zombies produziert, ist das komplexe Personenkonzept afro-diasporischer
Philosophien und Religionen, das sich noch in heutigen Vodou-Ausprigungen fin-
det. Dieses hat vor allem bei Anthropolog*innen des frithen 20. Jahrhunderts In-
teresse geweckt und eurozentrische Korper-Seelen-Konzepte auch und gerade in
Bezug auf den Tod herausgefordert. Es lisst sich als Echo der im 19. Jahrhundert
gefithrten Debatten lesen, aber mit Blick auf die Zukunft auch als Depot, um Eu-
rozentrismen zu iiberwinden, wie Roberto Strongman argumentiert hat.®* Denn
das zeitgendssische Personenkonzept des Vodou und die darin vermittelten Vor-
stellungen der Bedeutung des Korpers und der Person ist in hochstem Maf3e rela-
tional: Eine Person ist immer Teil eines dynamischen Netzwerks aus Beziehungen.
Diese Verbindungen betreffen sowohl die einzelnen Teile, das >Inneng, als auch die
Verbindung der Person mit ihrem sozialen Umfeld und den Ahnen, das >Auflen<.%

Im Gegensatz zur Trennung von Kérper und Einheitsseele, die sich in Europa
mit Descartes durchgesetzt hat, werden die immateriellen Bestandteile der Per-
son im Vodou wie auch in anderen afro-diasporischen Religionen als nicht an den
Korper gebunden gedacht.® Die Seele — der heute vor allem mit dem Christentum
assoziierte Begriff hat in der Sprache der Vodouizan keine Entsprechung - besteht

62  Strongman, Roberto (2008): »Transcorporeality in Haitian Vodou, in: Journal of Haitian Stu-
dies14: 2, S. 4-29, hier S. 9.

63  McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 2; Bellegarde-Smith; Michel, Danbala/Ayida as
Cosmic Prism, S. 459.

64  Strongman, Transcorporeality, S. 9. Zur Inexistenz des Seelen-Begriffs vgl. Mc Carthy Brown,
Afro-Caribbean Spirituality, S. 8. Zum europdischen Kontext vgl. Bremmer, Jan (2012): »Die Kar-
riere der Seele. Vom antiken Criechenland ins moderne Europa, in: Janowski, Bernd (Hg.):

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

auflerdem aus verschiedenen, auch einzeln abtrennbaren Teilen, darunter # bon
anj (frz. petit bon ange, dem >kleinen guten Engel), nam (dem Geist des Korpers)
und zetwal (dem himmlischen, parallelen Selbst, dem Schicksal). Ein zentraler Be-
standteil innerhalb dieses multiplen Personenkonzepts ist auflerdem gwo bon anj
(frz. gros bon ange, der >groRe gute Engeld), der unter anderem die Individualitit
beherbergt.®5 Traume werden hervorgerufen, wenn der gwo bon anj sich vom Kor-
per 16st und im Land der toten Ahnen umherwandert, wihrend andere Teile der
Person iiber den schlafenden Kérper wachen.®® Triume sind ein wichtiges Mit-
tel, um mit den toten Vorfahren, der diasporischen Familie und den Geistern zu
kommunizieren.®” Zentraler Bestandteil der Person ist auch met tét (der Herr des
Kopfesq), wobei tét auf kreyol sowohl Kopf als auch Selbst heif3t. Es ist jener Teil,
der wihrend der Trance seinen Platz verlisst, um der entsprechenden, der Person
zugeordneten lwa Raum zu geben - in der Sprache der Praktizierenden erklimmt
der >Reiter« in diesem Moment sein >Pferd«.%® In Bezug auf den Kérper selbst ist
der zentrale Begriff ko kadav (frz. corps cadavre), der sowohl den lebenden als auch
den toten Kérper bezeichnen kann. Der Kérper ist zudem nicht nur ein nach oben
hin offenes Gefifl, das einen Besuch der Gotter ermdglicht. Vielmehr gibt es in
der Konzeptualisierung der Person im Vodou wie auch in anderen afro-karibischen
Religionen verschiedene rituelle >Container< oder Behiltnisse, die als materielle Er-
satzkorper fungieren kénnen, wie Flaschen oder Kiirbisse.®

Diese rituellen Behilter sind auch in Diskursen von Bedeutung, die aus die-
ser philosophischen Grundkonzeption des Vodou hervorgegangen sind und sich
um eine gewollte oder ungewollte Entfernung eines Teils der Person und dessen
Aufbewahrung drehen. Besonders die Gefahr, dadurch in einem Zustand zwischen
Leben und Tod gefangen zu sein, wird dabei hervorgehoben: Alfred Métraux nimmt
auf eine solche Erzihlung Bezug, die von einer vorsitzlichen Zerteilung der Person
als Schutzmafinahme handelt, indem der gwo bon anj aus dem Kérper entfernt, in

Der ganze Mensch: Zur Anthropologie der Antike und ihrer europdischen Nachgeschichte, Berlin:
Akademie Verlag, S.173-198.

65  McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S.11.

66  »The sleeper becomes aware of the adventures of the Gros-bon-ange through the Ti-z'-ange
who remains by him as a protector and yet never loses sight of the Gros-bon-ange. He wakes
the sleeper in case of danger and even flies to the rescue of the Gros-bon-ange if it faces real
danger.« Métraux, Alfred (1946): »The Concept of Soul in Haitian Vodoug, in: Southwestern
Journal of Anthropology 2:1, S. 84-92, hier S. 85.

67  McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 8.

68  Strongman, Transcorporeality, S.14.

69  Strongman, Transcorporeality, S.19f. Vgl. dazu auch Fabinger-Castera, Geneviéve (1993): »La
notion de personne dans I'espace haitien, in: Bremer, Thomas (Hg.): Alternative Cultures in
the Caribbean, Frankfurt a.M.: Vervuert, S.103-107.

12.02.2026, 13:43:01.

87


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Untotes Gedachtnis

einer Flasche aufbewahrt und einer Person mit magischen Kenntnissen zur Ver-
wahrung gegeben wird. Der Tod der Person kann jedoch meistens letztlich nicht
verhindert werden.”®

Die Vorstellung einer Extraktion eines Bestandteils der Person ist auch fiir
Zombie-Narrative zentral, in diesem Fall allerdings nicht als gewollte Abkoppe-
lung des immateriellen Teils der Person, sondern als gewaltsame und ungewollte
Trennung. Texte des 20. Jahrhunderts haben Zombies in diesem Sinn als Figuren
dargestellt, denen ein Teil ihrer Person abhandengekommen ist, in den meisten
Fillen gwo bon anj, der auch Willenskraft und Autonomie enthilt. Diese Person,
die nicht mehr als Einheit, sondern als Fragment gedacht werden kann, ist fortan
versklavt und zur Arbeit fiir jene Person verdammt, die den Seelenraub began-
gen hat. Zombifizierung beinhaltet also in diesen Narrativen die Vorstellung des
Gefangenseins in der Versklavung tiber den Tod hinaus. In diesem Zustand wird
dem Verstorbenen auch seine weitere Transformation erschwert und eine Riick-
kehr durch das Wasser in das mythische Land Ginen, das Land der Vorfahren, er-
scheint wenig aussichtsreich — wenn auch nicht unméglich.”* Auch eine Riickkehr
zum lakou der Familie, nach Ginen die nichste Station fiir die immateriellen Tei-
le der Verstorbenen, die sich — vor einer méglichen Wiedergeburt nach mehreren

Generationen — immer in Transit befinden, wird dadurch erschwert.”*

Die Arbeit der versklavten Untoten

Die Verbindung von Magie und unfreier Arbeit, wie sie im gesellschaftlich Imagi-
niren der Zombie-Figur exemplarisch vorgefithrt wird, zieht sich, wie Forscher*in-
nen festgestellt haben, als Konstante durch die afro-atlantische Welt. In diesen

70  Bei Métraux beispielsweise findet sich folgende Erzahlung: »To illustrate this point, Marie
Noél told the following story about her best friend, Sarah. Sarah had been bewitched by
a woman named Alexina who had resorted to the help of a sorcerer. As a result of these
machinations, Sarah fell very ill and Marie Noél had to take her to Jacmel where she was
treated by an expert hungan. She recovered rapidly>because she had right on herside« When
she returned to Port-au-Prince, she was burning with desire to take revenge on her tormentor.
With the assistance of a sorcerer she bewitched Alexina who in her turn was afflicted with
a mysterious disease. For seventeen days she could neither drink nor eat and she suffered
excruciating pain; yet she could not die because her Gros-bon-ange had been removed and
hidden in her home. Finally, incapable of bearing her agony any longer, she asked her mambo
[Vodu priestess] in whose house she was hospitalized, to call her brother. She told him to go
to her house and to bring a bottle which she kept near her pillow. When the brother returned
with the bottle, she had it opened, drank three sips of water and died.« Métraux, The Concept
of Soul in Haitian Vodou, S. 86.

71 McCarthy Brown, Afro-Caribbean Spirituality, S. 9.

72 Cosentino, From Zonbi to Samdi, S.159.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

lokal spezifischen Diskursen und Praktiken entsteht der Reichtum einer michti-
gen Person aus der erzwungenen Arbeit oder Kontraktarbeit von Untoten (je nach
Variante deren Personen/Seelen/Kérpern), die in einem phantomartigen >zweiten
Universum« ausgefiithrt wird.”

Solche Vorstellungen von zur Ausbeutung geeigneten Untoten existieren etwa
auch im kubanischen Palo Mayombe. Auf Kuba werden diese Zweige der regla de con-
go hiufig von den regla de ocha-Zweigen, wie der Santeria, abgegrenzt.”* Wihrend
die bekanntere synkretistische Religion der Santeria, dhnlich wie rada-Nationen
des Vodou auf Haiti, zum Teil bis in das heutige Nigeria und den heutigen Benin
zuriickgehen, wurden die historischen Vorliufer der kubanischen regla de congo,
wie bei den Petwo-Nationen auf Haiti, im heutigen Gebiet des Kongo ausgemacht.”
Diese klaren diskursiven Trennungen iibersehen allerdings komplexere historische
Sachverhalte, da beide Zweige sowohl miteinander als auch mit dem europiischen
Katholizismus kreolisiert wurden und die Versklavten, die aus dem Gebiet des Kon-
go verschleppt wurden, bereits vor ihrer Versklavung zum Christentum konvertiert
waren, wodurch alle Zweige sowohl afrikanisch« als auch >kreolisch« sind. In der
Vodou-Forschung ist deshalb in Abgrenzung von dieser Unterscheidung nach Her-
kunftslinie aus Afrika die Trennung zwischen Ginen — die familienzentrierte reli-
gidse Praxis — und maji — als manipulierende Praxis — die von den Praktizierenden
selbst vorgenommen wird, als die sinnvollere Einteilung hervorgehoben worden;
eine Unterscheidung, die auch fiir die kubanische regla de ocha bzw. congo prakti-
kabel erscheint.”®

Im Palo Monte wird die Seele eines Toten (fumbi) dhnlich wie in analogen hai-
tianischen Vorstellungen, in einem Behiltnis aufbewahrt (nganga), allerdings nur,
wenn der vorher dazu befragte Untote sein Einverstindnis gibt.”” Auch in die-
sem Fall lassen sich die Profite des mayomberos oder paleros durch den Besitz von
Untoten maximieren, die in einer Hierarchie als Versklavte ihren Besitzer*innen
untergeordnet sind. Lange Zeit sind diese Diskurse ausschliefilich als Abbildungen
einer historischen gesellschaftlichen Erfahrung der Versklavung gelesen worden,
im Sinne von Traumata, die Opfer-Titer*innen-Bilder sowie (frith-)kapitalistische
Ausbeutungsverhiltnisse und die entmenschlichende Erfahrung der Versklavung
im kulturellen Gedichtnis eintragen. Der Anthropologe Kenneth Routon liest sol-
che Praktiken unter Bezugnahme auf Michael Taussig beispielsweise als »rituelle

73 Routon, Conjuring the Past, S. 636.

74 Matory, Free to be a slave, S. 401f.

75  McAlister, Elizabeth (2002): Rara! Vodou, Power and Performance in Haiti and its Diaspora, Ber-
keley u.a.: University of California Press, S. 87.

76  McAlister, Rara!, S. 87f.

77 Ahnliche Vorstellungen existieren auch im Zusammenhang mit den brasilianischen exi, die
dem Willen von Magiern als Versklavte unterworfen werden. Vgl. Matory, Free to be a slave,
S. 413.

12.02.2026, 13:43:01.

89


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Untotes Gedachtnis

Mimesis« der Vergangenheit, die als embodied memory »implizites Wissen« iiber ko-
loniale Machtverhiltnisse auch ohne schriftliche Texte weitergeben.”8

J. Lorand Matory hat sehr entschieden in eine andere Richtung argumentiert:
Matory zufolge reproduzieren diese Vorstellungen, die er als Metaphern der Ver-
sklavung, Herrschaft und Hierarchie liest, in diesen afro-karibischen Diskursen
keine entmenschlichenden Zuschreibungen. Denn entmenschlichend, so Matory,
wirken diese Metaphern nur von einem eurozentrischen Blickwinkel aus, der Frei-
heit als absolute Norm setzt. In der Tat wird diese Norm aber durch ihren Ant-
agonisten, die Versklavung, tiberhaupt erst denkbar. Fiir Matory ist der Einsatz
solcher Metaphern demzufolge keine Dehumanisierung, sondern eine Humani-
sierung, und zwar deshalb, weil diese Bezeichnungen eine Einordnung in ein hier-
archisch organisiertes soziales System ermdglichen. »Sklave« und >Herr< sind dem-
zufolge keine fixen Bezeichnungen, sondern zeugen wiederum nur von der Un-
bestindigkeit von Hierarchien. Denn der versklavte Totengeist, der sich in einem
Moment als streuer Diener« seines Herrn gibt, kann im nichsten Moment, wenn
seinen Wiinschen nicht entsprochen wird, gegen diesen rebellieren und in der so-
zialen Hierarchie aufsteigen.”®

Wie Silvia Federici in Caliban und die Hexe gezeigt hat, fanden sich auch im
frithneuzeitlichen Europa dhnliche Zusammenhinge in Diskursen iiber Kérperpo-
litiken, Magie und Okonomie. Die konzeptuelle Trennung von Kérper und rational
dominierter Einheitsseele vollzog sich zu einem Zeitpunkt, zu dem kapitalistische
Verwertbarkeit zur obersten Maxime erklirt wurde, die nicht mehr mit magischen
Korperkonzepten in Einklang gebracht werden konnte.®° Magische Diskurse und

78  Ebd., S.633undS. 638.

79  Matory, Free to be aslave, S. 412.

80 »So ist auch der Angriff auf die Hexerei und das magische Weltbild zu interpretieren, das
trotz aller kirchlichen Bemithungen das gesamte Mittelalter hindurch auf volkstiimlicher
Ebene fortbestand. Der Magie lag ein animistischer Naturbegriff zugrunde, der keine Tren-
nung von Materie und Geist zuliefd und den Kosmos somit als lebendigen Organismus ima-
ginierte, bewohnt von okkulten Kriften, in dem jedes Element zu den anderen in einem Ver-
haltnis der>Sympathie«stand. Aus dieser Perspektive war die Natur ein Universum von Zei-
chenund Signaturen. Diese Zeichen und Signaturen markierten unsichtbare Verwandtschaf-
ten, die es zu entziffern galt (Foucault 1971: 66ff.). Jedes Element — Krauter, Pflanzen, Metalle
und der Grofiteil des menschlichen Kérpers — verfiigte tiber seine eigenen verborgenen Tu-
genden und Vermaogen. So zielte eine Vielfalt von Praktiken auf die Aneignung des Naturge-
heimnisses ab, sowie darauf, die Krafte der Natur dem menschlichen Willen zu unterwerfen.
Vom Handlesen zur Wahrsagerei, von Amuletten bis zum Gebrauch sympathetischer Heil-
verfahren er6ffnete die Magie ein ungeheures Spektrum an Moglichkeiten. Die Magie diente
dazu, beim Kartenspiel zu gewinnen, unbekannte Instrumente zu spielen, unsichtbar zu wer-
den, die Liebe eines anderen Menschen zu gewinnen, auf dem Schlachtfeld unverwundbar
zu werden und die Kinder schlafen zu machen (Thomas 1971, Wilson 2000). Die Ausmerzung
dieser Praktiken war eine notwendige Vorbedingung der kapitalistischen Rationalisierung

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Liicken der Archive

Praktiken mussten, wie Federici argumentiert, deshalb so energisch bekimpft wer-
den, weil sie der Logik des aufkommenden Kapitalismus nicht entsprachen. Die
Vorstellung einer an den Koérper gebundenen Seele wurde durchgesetzt, um ei-
ne Arbeitsroutine zu etablieren, die im Einklang mit kapitalistischen Vorstellun-
gen stand. Magische Vorstellungen waren in diesem Kontext unbequem, weil sie
individuelle Verantwortung unterminierten, indem sie sie in eine Welt der ma-
gischen Vorstellungen auslagerten. »Fiir die herrschende Klasse«, konstatiert Fe-
derici, »spielte es kaum eine Rolle, ob die Fihigkeiten, die Menschen zu besitzen
behaupteten oder anstrebten, real waren oder nicht, denn die blof3e Existenz magi-
scher Vorstellungen war bereits eine Quelle sozialer Aufsissigkeit.«3! Die Fixierung
des Korpers in Raum und Zeit dagegen war eine wesentliche Bedingung, um den
Arbeitsprozess zu kontrollieren.3?

Es ist in diesem Kontext kein Zufall, dass sich solche Diskurse auf beiden Sei-
ten des Atlantiks besonders an Orten der kapitalistischen Ausbeutung fanden und
sich im karibischen Raum beispielsweise in Form einer Uberlagerung des Wort-
feldes >Arbeit« mit dem Begriff der sMagie< auswirkten. Dies zeigt sich etwa im
Begriff engagement, der sowohl ein Arbeitsverhiltnis als auch eine Verbindung zu
magischen Praktiken bezeichnen kann und damit auf die der Massenversklavung
aus Afrika vorausgegangene Verschiffung der ersten engagés aus Europa und diese
Form der unfreien Arbeit im atlantischen Raum hinweist. Heute finden sich Aus-
wirkungen dieser Zusammenhinge beispielsweise noch in den Rara-Paraden des
Vodou, in denen die spirituelle >Arbeit« zur Erinnerung der Versklavung ausgefiihrt
wird, in denen die Vorstellung des Zombie zur Aktivierung rebellischer Krifte ein-
gesetzt wird. 33

Uber ihre Erinnerungsfunktion hinaus sind magische Imaginationen, Diskur-
se und Praktiken auch »soziale Theorien«®*, die unabhingig von geografischen Lo-
kalisierungen in Zeiten der radikalen gesellschaftlichen Veranderung auftauchen.
Gleichzeitig ist Magie aber nicht nur eine Theoretisierung von gesellschaftlichen
Relationen, sondern auf einer Mikroebene auch des Individuums. Diese Theore-
tisierung geschieht eben auch und gerade durch Metaphern von Versklavung und
Herrschaft, die eurozentrischen Erwartungen vollkommen entgegengesetzt sind,

der Arbeit, denn die Magie erschien als unerlaubte Machtform und als Mittel, das was man
begehrte, ohne Arbeit zu erlangen: Sie war also praktische Arbeitsverweigerung.« Federici, Sil-
via (2012 [2004]): Caliban und die Hexe. Frauen, der Korper und die urspriingliche Akkumulation,
Ubersetzt von Max Henninger, Wien: Mandelbaum, S.175.

81  Ebd.,S.177.

82  Ebd., S.177f.

83  Vgl. dazu McAlister, Rara!, S. 86f. sowie fiir Martinique Degoul, Franck (2000): Le commerce
diabolique. Une exploration de I'imaginaire du pacte maléfique en Martinique, Petit-Bourg, Guade-
loupe: Ibis Rouge.

84  Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S.12.

12.02.2026, 13:43:01.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Untotes Gedachtnis

beispielsweise wenn der Besitz eines Totengeists im Palo Monte nicht nur Macht
fiir den palero, sondern auch Heilung und Ganzheit bedeutet. Katerina Kerestetzi
hat gezeigt, dass auch die Seele des >herrschendenc« paleros vom Pakt mit dem Unto-
ten verindert wird, und zwar, indem sie nach der Initialisierung >auch ein bisschen
stirbt«.®> Macht erlangt der palero also in diesem Kontext nur aus der Intimitit und
Freundschaft mit den Untoten, nicht aus ihrer Beherrschung.

Mit Blick auf die oben diskutierten, im 19. Jahrhundert in Europa publizier-
ten Texte, die sich afro-karibischen Personenkonzepten, magischen Diskursen und
Praktiken fragmentarisch annihern, lisst sich festhalten, dass die von Roberto
Strongman konstatierte Herausforderung eurozentrischer Perspektiven bereits zu
diesem Zeitpunkt stattfand.3¢ Gemeinsam mit der Weitergabe dieser Konzepte in
Formen von embodied memory stellen sie einen Teil eines fragmentierten Depots dar,
das immer noch darauf wartet, auch als Teil der europiischen Geschichte wahrge-
nommen zu werden.

85  Kerestetzi, Katerina (2013): »Pénétrer le monde des morts. La constitution du sujet initiatique
du palo monte (Cienfuegos, Cuba)«, in: Ateliers d'anthropologie 38, online unter: http://ateliers.
revues.org/9357 (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

86  Strongman, Transcorporeality, S. 9.

12.02.2026, 13:43:01.


http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
https://doi.org/10.14361/9783839452202-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357
http://ateliers.revues.org/9357

