
406

Medienpraktiken der ägypti-
schen Muslimbruderschaft
Anpassungen an politische und mediale Entwicklungen.  
Von Carola Richter

Dr. Carola Richter 

ist Professorin für 

Internationale 

Kommunikation an 

der Freien Universität 

Berlin. 

Communicatio Socialis (3/2017) 50: 406-417. DOI: 10.5771/0010-3497-2017-3-406

Abstract Die ägyptische Muslimbruderschaft hat in den fast 
90 Jahren ihres Bestehens immer wieder neue Kommunikations-
technologien adaptiert und Medienpraktiken inkorporiert, um ihre 
Außenkommunikation zu professionalisieren. Der Beitrag zeigt unter 
Rückgriff auf Ansätze der Sozialen-Bewegungs-Forschung sowie zu 
Medienpraktiken, wie diese Anpassungen im Kontext politischer 
Entwicklungen vorgenommen wurden und mit veränderten Materia-
litäten, Kompetenzen und Bedeutungszuschreibungen in Zusammen-
hang stehen. Das Fallbeispiel der Rabi’a-Ereignisse von 2013 illustriert 
schließlich einen Höhepunkt der auch performativen und transnatio-
nal zirkulierenden Medienpraktiken der Muslimbruderschaft. 

Der 14. August 2013 war ein schwarzer Tag für die ägyp-
tische Muslimbruderschaft (MB). Zehntausende ihrer 
Anhänger hatten sechs Wochen lang auf dem Rabi'a-

al-Adawiya- und dem Nahda-Platz in Kairo campiert, um damit 
gegen die Absetzung von Präsident Mohammed Mursi, einem 
MB-Mitglied, am 3. Juli zu protestieren, die in ihren Augen ein 
Militärputsch war. Nun räumten Sicherheitskräfte die Camps 
mit brutaler Gewalt. Mindestens 900 Demonstranten star-
ben dabei. Menschenrechtsorganisationen wie Human Rights 
Watch sprachen von einem „Massaker“ und „one of the world’s 
largest killings of demonstrators in a single day in recent histo-
ry” (HRW 2014, S. 3).

Die Proteste zirkulierten aber auch abseits der Plätze. Pas-
sende Profilbilder wurden auf Facebook erstellt, Logos geteilt, 
massenhaft Tweets versendet. Die Ereignisse um „Rabi’a“ mar-
kierten somit scheinbar auch den Höhepunkt einer strategi-
schen Mediennutzung der MB, die über Jahrzehnte hinweg ein-
geübt worden war.

KOMMUNIKATION IN KIRCHE UND GESELLSCHAFT

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   406 27.07.2017   11:57:24

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


407

In der folgenden Analyse werde ich zeigen, wie die MB im-
mer wieder neue Technologien adaptiert, sich Medienpraktiken 
angeeignet und in ihre Kommunikation bewusst einbezogen 
hat. Eine Kombination aus theoretischen Ansätzen zu sozialen 
Bewegungen und zu Medienpraktiken ermöglicht es, die kom-
munikative Flankierung der Rabi’a-Ereignisse durch die MB 
als logische Konsequenz aus ihren Adaptionsfähigkeiten zu er-
klären, aber gleichzeitig deren Effektivität im Hinblick auf die 
Durchsetzung ihrer Ziele zu hinterfragen. 

Theoretische Überlegungen: Soziale  
Bewegungstheorie trifft auf Medienpraktiken
Wegen ihres nicht-säkularen Charakters war die Muslimbru-
derschaft lange in der Forschung zu sozialen Bewegungen ver-
nachlässigt worden. Seit den 2000er Jahren wird die MB aber 
häufiger aus einer sozialen Bewegungsperspektive betrachtet, 
die es ermöglicht, ihre Strategien in Bezug auf die Nutzung ei-
ner politischen Gelegenheitsstruktur, Ressourcenmobilisierung 
und des Framings ihrer Botschaften zu analysieren (vgl. Mun-
son 2001; Wickham 2002; Richter 2011). 

Die theoretische Perspektive der Medienpraktiken ermög-
licht wiederum, sich von rein rational-instrumentellen Über-
legungen zur Rolle von Medien in Kommunikationsprozessen 
zu lösen, wie sie in der sozialen Bewegungsforschung vorrangig 
sind. Mit dieser Perspektive lässt sich stärker auf alltägliche 
Routinen der Mediennutzung, ihnen zugrundeliegenden Kom-
petenzen und Strukturen fokussieren.

Eine sinnvolle Verbindung zwischen Praxistheorie und 
Ansätzen zur sozialen Bewegungsforschung lässt sich unter 
Rückgriff auf Shove, Pantzar und Watson (2012) herleiten. Sie 
beziehen Alltagshandlungen auf gesellschaftlichen Wandel, 
indem sie drei Dimensionen von Praktiken differenzieren: Be-
deutungen, Kompetenzen und Materialität. Die Dimension der 
Bedeutung bezieht sich auf einen kulturellen Wert, eine Erzäh-
lung oder ein gemeinsames Gefühl von Wissen, warum, wäh-
rend die Dimension der Kompetenzen auf Fähigkeiten verwei-
sen, die dem routinierten Verhalten zugrunde liegen, also einem 
Wissen, wie. Kompetenzen und Bedeutungen sind eng mit der 
Dimension von Materialität verknüpft, die sich auf die jeweils 
nutzbare Infrastruktur, Instrumente und abrufbare Skripte be-
zieht. Materialität und Kompetenzen erinnern dabei an den An-
satz der Ressourcenmobilisierung aus der Sozialen-Bewegungs-
Forschung, aber gerade der Fokus auf Kompetenzen stellt die 

Medienpraktiken der ägyptischen Muslimbruderschaft

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   407 27.07.2017   11:57:24

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


408

Carola Richter

Inkorporierung von Praktiken stärker in den Mittelpunkt und 
sollte deshalb unbedingt beachtet werden. 

Zur Fruchtbarmachung der Praxistheorie für die Analyse 
von sozialen Bewegungen sollte wiederum das Zusammenspiel 
aus den drei Dimensionen sowohl in einem zeitlichen als auch 
einem räumlichen Kontext betrachtet werden. So lassen sich 
bspw. Kontinuitäten und Diskontinuitäten von Medienprakti-
ken in latenten gegenüber intensiven Konfliktphasen sowie bei 
früheren Protestzyklen nachzeichnen (vgl. Mattoni/Treré 2014, 
S. 256). Unter Einbezug des räumlichen Kontexts lässt sich wie-
derum fragen, wie global zirkulierende Repertoires von Protest 
und Widerstand im Lokalen eingebunden werden bzw. wie um-
gedreht lokale Handlungen, genutzte Symbole und Frames in 
die globale Zirkulation gebracht werden. Zudem sollte der Blick 
auch auf die performative Komponente gerichtet werden: Die 
gezielte Verwendung von Symbolen, Ritualen und Kleidung für 
Protest sowie die Besetzung des öffentlichen Raumes sind we-
sentliche performative Akte, die eine Bewegung weithin sicht-
bar machen (vgl. Mitchell 2012). Auch die mediale Verarbeitung 
von Protesten sowie deren aktive Reproduktion, z. B. in YouTu-
be-Videos, Graffiti- oder Profilbildern auf Facebook können als 
performative Handlungen gesehen werden.

Die Medienstrategien der Muslimbruder-
schaft als Resultat von Praktiken
Dargelegt wird im Folgenden wie sich die Medienstrategien der 
MB im Laufe der Jahre verändert haben, was natürlich mit Ver-
änderungen in der politischen Gelegenheitsstruktur zu tun hat-
te, aber eben auch mit erworbenen Kompetenzen, die sich ent-
lang einer sich verändernden Materialität ausbildeten und neue 
Bedeutungen für die Bewegung mit sich brachten.

Die „Gesellschaft der Muslimbrüder“ (Arabisch: Jama'at 
al-Ikhwan al-Muslimin) wurde 1928 von dem Lehrer Hassan 
al-Banna als unpolitisches Netzwerk gegründet, das auf sozia-
le Erneuerung durch religiöse Erziehung und gegenseitige Hilfe 
zielte, aber durch die allgemeine anti-koloniale Stimmung in der 
arabischen Welt alsbald politisiert wurde (vgl. Munson 2001, S. 
488). Predigten in Moscheen und Vorträge in Schulen hätten für 
den Zweck der religiösen Erziehung sicherlich ausgereicht, aber 
eine stärker politische Orientierung erforderte auch den Einsatz 
von Massenmedien. Zwischen 1928 bis zu ihrem Verbot im Jah-
re 1954 veröffentlichte die MB nicht weniger als 14 Zeitungen 
und Zeitschriften, von denen „al-Da'wa“ die bekannteste war 

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   408 27.07.2017   11:57:24

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


409

Medienpraktiken der ägyptischen Muslimbruderschaft

(vgl. Mitchell 1993 [1969], S. 185). Dies ist umso eindrucksvol-
ler, wenn man sich vergegenwärtigt, dass Zeitungsproduktion 
und -konsum zu diesem Zeitpunkt in Ägypten ein teures und 
ein Eliten-Phänomen waren. 

Nach der Unabhängigkeit des Landes und seiner Macht-
übernahme verbot 1954 der ägyptische Präsident Gamal Abdel 
Nasser die MB, da sie einen möglichen politi-
schen Konkurrenten darstellte. Klandestine 
Kommunikation und die Bildung von radi-
kalen Zellen im Untergrund waren die Folge. 
Der nicht-radikale Flügel der MB versuchte, 
zumindest seine soziale Arbeit mittels religi-
öser Vereine aufrechtzuerhalten, aber dabei jegliche politische 
Aktivität oder massenmediale Kommunikation zu unterlassen.

Erst in den 1970er Jahren unter dem neuen, auf religiöse 
Legitimität setzenden Präsidenten Anwar al-Sadat, wurde die 
MB inoffiziell toleriert. Sie erhielt 1976 die Erlaubnis, ihr Ma-
gazin „al-Da'wa“ wieder zu publizieren. Die jüngere Generation 
innerhalb der MB hatte sich aber mittlerweile andere Kompe-
tenzen angeeignet. Auch die Bedeutung, die mit einer elitären 
konservativen Zeitschrift verbunden war, entsprach nicht mehr 
ihren Vorstellungen. Stattdessen engagierten sie sich in islamis-
tischen Gruppen an Universitäten im ganzen Land und schufen 
damit, was Dufner als „Gegenkultur […] gegen öffentliche In-
stitutionen“ bezeichnet hat (1998, S. 28). Während die altern-
de Führungsriege der MB nicht wagte, anders als mittels ihrer 
Zeitschrift zu kommunizieren, betrieben die islamistischen 
Studentenzellen eine breite Palette von kleinen Medien wie 
Wandzeitungen und Flugblätter, sie organisierten Konferenzen, 
Sommerlager und kulturelle Veranstaltungen und etablierten 
unabhängige Moscheen an Universitäten. Diese neue Materia-
lität trug auch eine neue Bedeutung: Kleine Medien wurden als 
Anti-Establishment-Protest interpretiert – gegen den Staat und 
auch gegen die Politik der alten Führungsriege der MB-Bewe-
gung.

1981 wurde Präsident Sadat von einer der radikalen Split-
tergruppen der islamistischen Bewegung getötet, und sein 
Nachfolger Husni Mubarak ging zunächst massiv gegen alle is-
lamistischen Organisationen vor. Das Schicksal der Radikalen 
vor Augen führte die jüngere und die ältere Generation der MB 
zusammen, um gemeinsam über ihre Außenkommunikation 
nachzudenken. Weder die Strategie, auf elitäre Medien zu set-
zen, noch die autonomen Studentenzellen schienen das anvi-

Kleine Medien wurden als  
Anti-Establishment-Protest  

interpretiert – gegen den Staat  und  
die Politik der alten Führungsriege.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   409 27.07.2017   11:57:24

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


410

Carola Richter

sierte Ziel eines breiteren sozialen und politischen Wandels zu 
erreichen. 

So zielte die eigentlich noch illegale MB ab 1984 auf einen 
Marsch durch die Institutionen und begann Allianzen mit ver-
schiedenen regulären Oppositionsparteien einzugehen, um 
über die nationalen Wahlen in das Parlament einzuziehen. Diese 
Huckepack-Strategie wurde auch verwendet, um reguläre Tages-
zeitungen zu veröffentlichen, denn nur juristische Institutionen 

wie Parteien konnten sich für Zeitungslizen-
zen bewerben (vgl. Richter 2011, S. 123-135). 
Die MB nutzte also die Zeitungen ihrer jewei-
ligen Partei-Verbündeten, um die breitere Öf-
fentlichkeit mit einer islamistischen Agenda 
anzusprechen. In einer ziemlich drögen Me-

dienlandschaft waren die Parteizeitungen in den 1980er und 
1990er Jahren das dynamischste Mediengenre in Ägypten (vgl. 
Wille 2004). Neben Zeitungen veröffentlichte die MB weiterhin 
Bücher und Zeitschriften für Intellektuelle wie „al-Manar al-
Jadid“, und vernachlässigten nie, ihr Netzwerk aus öffentlichen 
Einrichtungen wie Schulen, Krankenhäuser und Kliniken aus-
zubauen. 

Die MB erarbeitete sich damit die Möglichkeit, ein tolerier-
ter, moderat-konservativer Akteur in der politischen Arena zu 
werden. Bei den Parlamentswahlen 2005 gewann sie 88 Sitze 
und wurde damit zur größten Oppositionsbewegung im Land. 
Es musste nun für sie darum gehen, dieser Rolle auch gerecht zu 
werden. Die Liberalisierung des Wirtschafts- und Mediensek-
tors in Ägypten zu Beginn der 2000er Jahre veränderte darüber 
hinaus den materiellen Kontext massiv – plötzlich gab es private 
Fernsehsender und die Internet-Infrastruktur wurde von staat-
licher Seite stark ausgebaut (vgl. Sakr 2008).

Den MB war es aber verboten, audiovisuelle Medien in 
Ägypten zu besitzen. Ihre Printmedien standen regelmäßig vor 
der Schließung. So konzentrierte sich die MB auf das Internet. 
Die erste kleine Präsenz der MB im World Wide Web ab 2000 
„Haqa'iq Misriya“ (dt.: ägyptische Wahrheiten) wurde schnell 
ausgebaut. Sperrungen, Blockaden und sogar Überfällen des 
Internet-Büros der MB begegneten sie mit der Einrichtung eines 
Proxy-Servers im Ausland (vgl. Richter 2011).

Ab 2002 wurde die Website „ikhwanonline.com“ (Ikhwan 
= Brüder) die Zentrale des Internet-Netzwerks für die ägyp-
tischen und arabischen Öffentlichkeiten. Zudem wurde auch 
die transnationale Komponente mit der englischsprachigen 

Die Webseite „ikhwanonline.com“ 
wurde 2002 die Zentrale des Internet-
Netzwerks für die ägyptischen und 
arabischen Öffentlichkeiten.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   410 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


411

Medienpraktiken der ägyptischen Muslimbruderschaft

Website „ikhwanweb.com“ gestärkt, die auf ein internationales 
Publikum zielt (vgl. Hamza 2009). Beide Webseiten waren eine 
Mischung aus Nachrichtenportal, Forum für journalistische 
Analysen und Public Relations Tool der MB. Das Netzwerk wur-
de durch die Einrichtung einer Vielzahl von Webseiten erwei-
tert, die über ihre parlamentarische Arbeit informierten oder 
bestimmte Segmente der Gesellschaft wie Handwerker, Land-
wirte oder Gewerkschaftsmitglieder zu gewinnen versuchten 
(vgl. Richter 2011, S. 130-132). Im Jahr 2007 wurde die MB Teil 
der aufkeimenden Blogger-Bewegung (vgl. Lynch 2007). 2010 
war die MB schließlich eine professionelle digitale Großmacht 
mit einer Vielzahl von Webseiten in den 26 ägyptischen Gou-
vernoraten, in denen über lokale Veranstaltungen berichtet 
wurde, Informationen zwischen dem interessierten Publikum 
und den Mitgliedern der Regionalbüros geteilt wurde, Wähler 
mobilisiert und parteiähnliche Lobbyarbeit betrieben wurde.

Der Sieg als Niedergang: Die Muslimbruder-
schaft greift nach der Macht
Wenn man die Mediennutzung der MB seit ihrem Bestehen zu 
abstrahieren versucht, so lässt sich sagen, dass die MB immer 
wieder neue Medientechnologien in ihre Kommunikationsre-
pertoires aufgenommen haben, sobald diese Technologien ge-
sellschaftliche Normalität geworden waren. Sie fochten dabei 
durchaus interne (Generationen)Kämpfe aus, an deren Ende 
aber immer der Entwicklung von Materialität und Kompeten-
zen Rechnung getragen wurde. Im Zuge ih-
rer politischen Institutionalisierung in den 
2000er Jahren wollten sie sogar Vorreiter 
bei der Adaption neuer Technologien sein, 
um größtmögliche Präsenz im öffentlichen 
Raum zeigen zu können: Als Webseiten 
aufkamen, überflutete die MB das Internet mit ihren eigenen 
Webseiten. Als Blogs populär wurden, startete sie eine Vielzahl 
von Blogs. Als Soziale Medien relevant wurden, hat die MB mit 
„IkhwanWiki“, „IkhwanBook“ und „IkhwanTube“ sogar ihre 
eigenen Social-Media-Kanäle gegründet, die von den globalen 
Konkurrenten Wikipedia, Facebook und YouTube inspiriert 
wurden. Mit diesem Verhalten ließen sie sich auch als progressiv 
und oppositionell verorten. Denn die Bedeutung, die Sozialen 
Medien in Ägypten am Ende der 2000er Jahre und insbesondere 
bei der Mobilisierung für die Aufstände 2011 beigemessen wur-
de, ist untrennbar mit dem Attribut revolutionär verbunden.

Die Bedeutung, die Soziale Medien 
in Ägypten Ende der 2000er Jahre bei-

gemessen wurde, ist untrennbar mit der 
Mediennutzung der MB verbunden.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   411 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


412

Carola Richter

Interessanterweise hat aber genau diese mit dem Internet 
und Sozialen Medien verbundene lokale Bedeutung ein Pro-
blem für die Glaubwürdigkeit der MB geschaffen, als diese im 
nach-revolutionären Ägypten 2012 die Parlaments- und die Prä-
sidentschaftswahlen gewannen und somit von der Opposition 
zur Regierung wurden. Der ägyptische Politikwissenschaftler 
Khalil al-Enani argumentiert im Hinblick auf die Politik der 
MB, dass „[i]n power, the Brotherhood was dominated by many 
of the practices associated with being in opposition“ (2013, S. 2) 
– und das lässt sich auch im Hinblick auf ihre Medien und Medi-
enpraktiken sagen. 

Die ägyptische Medienlandschaft war seit Jahrzehnten von 
parteiischen Medien geprägt gewesen. Politische Akteure grün-
deten eigene Zeitungen oder Fernsehkanäle, um ihre Botschaf-
ten direkt an ein breites Publikum übermitteln zu können. Als 
Mubarak zurücktrat, ergriff auch die MB die Gelegenheit, end-
lich ihre eigenen Medien zu gründen. Es entstand im November 
2011 eine eigene Tageszeitung, die nach der MB-Parteiausgrün-
dung „al-Hurriya w-al-Adala“ (dt. Freiheit und Gerechtigkeit) 
benannt wurde. Der Fernsehsender „Misr 25“ (dt.: Ägypten 25 
– bezieht sich auf den 25. Januar, den Beginn der Aufstände im 
Jahr 2011) wurde bereits im Oktober 2011 eingerichtet. Statt die 
staatlichen Medien zu reformieren, gründeten sie einfach wei-
tere Partei-Medien. Diese machtfokussierte Strategie führte zu 
massiven Verstimmungen im Land. 

Die ersten großen Demonstrationen gegen die MB-Herr-
schaft begannen bereits im November 2012 und weiteten sich im 
Laufe des folgenden Jahres aus. Eine vermeintliche Graswurzel-
Bewegung mit dem Namen „Tamarod“ – die allerdings massiv 
von Akteuren des alten Regimes finanziert wurde – sammelte 

Abb. 1: Screenshot 

von Ikhwanonline von 

2009 (Screenshot: 

Carola Richter)

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   412 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


413

Medienpraktiken der ägyptischen Muslimbruderschaft

Unterschriften gegen Präsident Mohammed Mursi. Mit der Be-
hauptung, 15 Millionen Unterschriften gesammelt zu haben, 
riefen sie am 30. Juni 2013 zu einem Protesttag auf; genau ein 
Jahr nach der Amtseinführung von Mursi (vgl. al-Enani 2013, 
S. 9f.). Mehrere Millionen Menschen schlossen sich diesen Pro-
testen an, die schließlich am 3. Juli zur Absetzung Mursis durch 
das Militär führten. 

Zurück zum Anfang:  
Medienpraktiken bei Rabi'a
Danach wurde die MB zunächst in den Zustand zurückgedrängt, 
in dem sie in den 1990er Jahren gewesen war. Unmittelbar nach 
dem Militärputsch am 3. Juli wurden ihr Fernsehsender und 
ihre Zeitung verboten. Wieder ohne klassische Massenmedien 
setzte die MB auf internetbasierte Medien als seit langem etab-
lierte Instrumente zur Verbreitung von oppositionellen Diskur-
sen. Darüber hinaus bediente sie sich auch der in den Jahren seit 
2010 eingeübten Formen des performativen Widerstands und 
baute insbesondere Märsche und Sit-Ins in ihre Strategien ein. 
Inmitten der Anti-Mursi-Proteste Ende Juni 2013 besetzten vie-
le Anhänger der MB die anfangs beschriebenen Plätze in Kairo, 
den Rabi'a-al-Adawiya- und den Nahda-Platz. Beide liegen nicht 
so zentral wie der berühmte Tahrir-Platz und hatten bis dato 
keine Prominenz im Mediendiskurs. Aber seit 2011 war durch 
Tahrir, Occupy Wall Street oder Gezi-Park die Besetzung eines 
öffentlichen Platzes zu einem globalen Symbol der Inszenierung 
von Anti-Establishment-Protest geworden, das auch in Ägypten 
vielfältig genutzt wurde. Mona Abaza spricht von „unpreceden-
ted public performative activities only witnessed after Janua-
ry 2011“ (2014, S. 165) in Ägypten, in denen sich „the infectious 

Abb. 2: Bild des Rabi’a-

Symbols an einer 

Hauswand in Leipzig 

2016 (Quelle: Almut 

Woller)

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   413 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


414

Carola Richter

impact of travelling images“ (ebd., S. 164) manifestierte und die 
Taktiken aller Akteure einschließlich der MB prägte.

Symbolische Referenzen in der Protestkommunikation der 
MB hörten aber mit diesen Besetzungstaktiken nicht auf. In den 
Sozialen Medien wurde die Praxis des Teilens von Profil- und 
Hintergrundbildern weidlich genutzt. Innerhalb weniger Tage 
zirkulierte ein Logo, auf dem ähnlich einem Verkehrsschild auf 
einem gelben Hintergrund eine schwarze Handfläche zu sehen 
war, aus der vier Finger nach oben ausgestreckt sind, während 
der Daumen angewinkelt ist.1 Es ist unklar, woher dieses Logo 
stammt – manche behaupten, dass MB-Anhänger außerhalb 
Ägyptens das Logo gestaltet hätten und betonen somit die 
transnationale Dimension der Solidarität. 

Auch die Bedeutungen, die dem Logo attribuiert werden, 
sind vielfältig: Eine Version besagt, dass es sich auf den Ort des 
Protestes bezieht. Der Platz liegt vor einer bekannten Moschee, 
die nach der Sufi-Heiligen Rabi’a Al-Adawiya benannt wurde, 

die im 8. Jahrhundert im heutigen Irak gelebt 
hatte. Da sie das vierte Kind der Familie war, 
wurde das arabische Adjektiv rabi'a (was vier 
oder vierte bedeutet) an ihren Nachnamen 
angehängt. Rabi'a soll während ihres ganzen 
Lebens für Freiheit gekämpft haben, was der 

figurativen Bedeutung von rabi'a im Logo eine besondere Note 
gibt. Eine andere Version besagt, dass die vier Finger auf Präsi-
dent Mursi als den vierten rechtmäßigen Präsidenten Ägyptens 
nach Nasser, Sadat und Mubarak verweisen. Manche sagen – 
und durch Nutzung der englischen Sprache zielen sie sofort auf 
ein internationales Publikum als Adressaten – die vier Finger 
stünden für die vier Worte Righteous, Barehanded, Indepen-
dent Anti-Coup movement – abgekürzt als RaBIA (dt.: Gerechte, 
waffenlose, unabhängige Anti-Putsch-Bewegung). 

Eine weitere Version bezieht sich auf die vier Ecken des 
Platzes, die im Logo symbolisiert werden sollen. Tatsächlich 
ist es aber vollkommen egal, was die wahre Version hinter dem 
Logo war: Das gewählte Symbol stimulierte eine selbst-legiti-
mierte, positive Identifikation der MB-Anhänger mit dem Logo 
und animierte sie zu performativen Handlungen. Das Logo zir-
kulierte schnell in den Sozialen Medien als Profilbild und ins-

1	  Das Logo kann bspw. hier eingesehen werden: https://de.wikipedia.org/
wiki/R4bia#/media/File:Rabia_sign.svg.

Das Logo der schwarzen Hand 
zirkulierte schnell in den Sozialen 
Medien als Profilbild und inspirierte 
das Erstellen von Memes und Graffitis.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   414 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


415

Medienpraktiken der ägyptischen Muslimbruderschaft

pirierte das Erstellen von Memes oder Graffitis; es wurde bei 
Demonstrationen mit den Fingern geformt, materialisierte sich 
in Auto-Aufklebern oder Schildern in Schaufenstern. Wegen des 
riesigen Netzwerks des MBs zirkulierte es weit über Ägypten hi-
naus und betonte den translokalen Charakter der Medienprak-
tiken im Spiel: Demonstranten in Pakistan hielten ihre Hände 
im Rabi'a-Stil in die Höhe, um Solidarität zu zeigen, und selbst 
in Deutschland wurden Wände mit dem Logo besprüht. 

Aber trotz der translokalen Zirkulation der Protestsym-
bole, trotz der vielen Anhänger, die sich durch die Twitter- und 
Facebook-Kanäle der MB-Mitglieder versammelten, konnte dies 
nicht die Wirkung der Repressionstaktiken des neu inthroni-
sierten Militärregimes und der von ihnen orchestrierten Kam-
pagnen mindern (vgl. Richter 2013). Und hier verlassen wir die 
theoretischen Perspektive von Medienpraktiken und fragen mit 
der Sozialen-Bewegungs-Forschung: Was hat es gebracht?

Kurz nach dem Rabi'a-Massaker wurden fast alle Führungs-
kräfte der MB eingesperrt. Im Dezember 2013 wurde die MB in 
Ägypten gar zu einer terroristischen Organisation erklärt. Bis 
dahin waren bereits mehrere tausend ehemalige Mitglieder vor 
allem in die Türkei oder nach Großbritannien geflohen. Auch 
dort setzten sie die Medienkampagne zur Erinnerung an Rabi'a 
fort, durch Profilbilder, Twitter-Konten, Exil-Webseiten wie 
„Ikhwanweb“ oder „Ikhwanpress“ (vgl. Booth 
2014) sowie über TV-Sender wie „Rabia TV“, 
die von Exil-MB-Mitgliedern in der Türkei 
Ende 2013 gegründet wurden. Im Wesentli-
chen handelt es sich dabei um selbstreferen-
tielle Kanäle, in denen die Legitimität der 
eigenen Herrschaft der Illegitimität des ägyptischen Militärs 
gegenübergestellt wird (vgl. Magued 2017). Darüber hinaus aber 
scheiterten die Versuche, die neuen performativen Protestre-
pertoires weiter zu nutzen, als MB-Mitglieder bspw. versuchten, 
im Herbst 2013 die U-Bahn von Kairo lahmzulegen oder den 
Tahrir-Platz zu besetzen. Es scheint, dass die erfolgreiche Über-
nahme bestimmter Medienpraktiken in die Proteststrategien 
der MB an ein Gelegenheitsfenster gekoppelt war, das sich nun-
mehr geschlossen hatte. Für die Vergänglichkeit von bestimm-
ten Bedeutungen, die mit Medienpraktiken und Protestformen 
verbunden sind, spricht auch, dass nicht nur die MB Praktiken 
erlernt haben, um sie in ihre Strategien einzubeziehen, sondern 
auch alle anderen Kräfte des Landes, einschließlich des Regi-
mes, so dass „hijacking of revolutionary tactics and language by 

Es scheint, dass die erfolgreiche 
Übernahme bestimmter Medienprakti-
ken in die Proteststrategien der MB an 
ein Gelegenheitsfenster gekoppelt war.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   415 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


416

the counter-revolution succeeded in winning popular support“ 
(Shenker 2016, S. 270).

Fazit
Die ägyptische Muslimbruderschaft war in 80 Jahren als ille-
gale, aber praktisch tolerierte Bewegung durch ihre Mitglieder 
immer aufrechterhalten und durch Anpassung ihrer politischen 
Ziele an die jeweiligen strukturellen Realitäten weiterentwi-
ckelt worden. Auch im Hinblick auf Medien spiegelt sich diese 
progressive Adaption wider: Medientechnologien und Praktiken 
ihrer Nutzung wurden dynamisch inkorporiert, um die Außen-
kommunikation der Bewegung zu stärken. Sobald „the state’s 
repressive straightjacket was stripped of“ (Albrecht 2013, S. 
103), wurden die Fliehkräfte in der Bewegung aber wohl zu groß. 

Im Hinblick auf die Dimensionen Materialität, Kompeten-
zen und Bedeutung lässt sich daraus schließen, dass die MB sich 
zwar über die Jahre eine veritable Infrastruktur aus Medien ge-
schaffen hat, die eine breite Masse erreichen kann, sowie ihre 
Kompetenzen in Bezug auf Mediennutzung perfektioniert hat-
te. Sie adaptierte zirkulierende Praktiken schnell und professio-
nell für ihre Kommunikation und auch ihre Protestrepertoires. 
Allerdings wurden die Bedeutungen, die mit den genutzten 
Praktiken verbunden waren, das heißt, das Wissen, warum Pro-
filbilder geteilt oder warum bei einem Sit-In mitgemacht werden 
sollte, 2013 nur noch von einem kleinen Kreis geteilt. Die Bedeu-
tung der performativen Praktiken, die die MB im Kontext von 
Rabi’a generieren wollte, war mit den Repertoires oppositionel-
ler Gruppen verbunden, die die MB längst nicht mehr für alle 
waren. 

Literatur
Abaza, Mona (2014): Post January Revolution Cairo: Urban Wars and the Res-

haping of Public Space. In: Theory, Culture & Society, 31. Jg., H. 7/8, S. 163-
183, DOI: 10.1177/0263276414549264.

Albrecht, Holger (2013): Raging Against the Machine. Political Opposition un-
der Authoritarianism in Egypt. Syracuse. 

Al-Enani, Khalil (2013): The Muslim Brotherhood after Morsi. In: Siyasat Ara-
bia, H.4, September, S. 17-23.

Booth, Robert (2014): The Muslim Brotherhood’s new nerve centre: Crick-
lewood? In: The Guardian vom 1.4. https://www.theguardian.com/
world/2014/apr/01/muslim-brotherhood-cricklewood-london.

Dufner, Ulrike (1998): Islam ist nicht gleich Islam. Die türkische Wohlfahrts-
partei und die ägyptische Muslimbrüderschaft: ein Vergleich. Opladen. 

Carola Richter

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   416 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406


417

„I always wanted to be a Pokémon master“

Hamza, Khaled (2009): Faith and Media. Muslim Brotherhood’s Media, from 
the Missionary to the Political Discourse. Ikhwanweb as an Example. In: 
Ikhwanweb vom 16.6. http://www.ikhwanweb.com/article.php?id=20546.

Human Rights Watch (HRW) (2014): All According To Plan. The Rab’a Massac-
re and Mass Killings of Protesters in Egypt. HRW Report vom 12.8. https://
www.hrw.org/report/2014/08/12/all-according-plan/raba-massacre-and-
mass-killings-protesters-egypt. 

Lynch, Marc (2007): Young Brothers in Cyberspace. In: Middle East Report 245, 
http://www.merip.org/mer/mer245/young-brothers-cyberspace. 

Magued, Shaimaa (2017): The Egyptian Muslim Bortherhood’s transnational 
advocacy in Turkey: a new means of political participation. In: British Jour-
nal of Middle Eastern Studies, DOI: 10.1080/13530194.2017.1320975. 

Mattoni, Alice/Treré, Emiliano (2014): Media Practices, Mediation Processes, 
and Mediatization in the Study of Social Movements. In: Communication 
Theory, 24. Jg., H. 3, S. 252-271, DOI: 10.1111/comt.12038. 

Mitchell, Richard (1993): The Society of the Muslim Brothers. New York (zuerst 
1969).

Mitchell, WJT (2012): Image, Space, Revolution: The Arts of Occupation. In: 
Critical Inquiry, 39. Jg., H. 1, S. 8-32, DOI: 10.1086/668048.

Munson, Ziad (2001): Islamic Mobilization: Social Movement Theory and the 
Egyptian Muslim Brotherhood. In: The Sociological Quarterly, 42. Jg., H. 4, 
S. 487-510, DOI: 10.1111/j.1533-8525.2001.tb01777.x. 

Richter, Carola (2011): Medienstrategien ägyptischer Islamisten im Kontext 
von Demokratisierung. Berlin. 

Richter, Carola (2013): Gleichschalten oder abschalten. In: Qantara vom 16.9. 
http://de.qantara.de/inhalt/medien-in-aegypten-gleichschalten-oder-ab-
schalten.

Sakr, Naomi (2008): Egyptian TV in the grip of government: politics before pro-
fit in a fluid Pan-Arab market. In: Ward, David (Hg.): Television and public 
policy: change and continuity in an era of global liberalization. New York, S. 
265-281. 

Shenker, Jack (2016): The Egyptians. A Radical Story. Allen Lane. 
Shove, Elizabeth/Pantzar, Mika/Watson, Matt (2012): The Dynamics of Social 

Practice: Every-day Life and How it Changes. Los Angeles.
Wickham, Carrie R. (2002): Mobilizing Islam. Religion, Activism, and Political 

Change in Egypt. New York.
Wille, Marion (2004): Das Ende einer liberalen Hoffnung. Ägyptische Jour-

nalisten und Rechtsanwälte zwischen demokratischer Verantwortung und 
politischer Resignation. Münster.

Alle Internetquellen zuletzt aufgerufen am 7.6.2017.

ComSoc_3_2017_korrekturrunde2.indd   417 27.07.2017   11:57:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2017-3-406

