
 363 

Cheneval, Francis 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 
der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 286-299 
Locke 
Cheneval akzeptiert die Strauss-Cox-Pangle-Deutung, daß Locke aus hobbesiani-
schen Voraussetzungen unhobbesianische Schlüsse zieht. Indem Locke aber konse-
quenter als Hobbes die Individualrechte betont, die durch die Staatsräson nicht außer 
Kraft gesetzt werden können, hebt er die hobbesianische Blockade des Voranschrei-
tens zur Staatengesellschaft auf. Er selber verfolgt diesen möglichen internationa-
listichen Weg nicht weiter. Stattdessen wird der theologisch begründete Gerechte 
Krieg Instrument der internationalen Ordnung. 

 
Boucher, David 
Property and Propriety in International Relations : the Case of John Locke, in: 
Classical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge 
(u.a.) : Cambridge University Pr., 2006. – S. 156-177 
Lockes Theorie des Eigentums ist eine Stellungnahme in den frühneuzeitlichen 
Debatten über Kolonialismus als Aneignung von terra nullius. Die organisierten 
politischen Gebilde haben ein höheres Recht, weil sie die Ressourcen der Erde ef-
fektiver nutzen können, und deshalb mehr zur Entwicklung der Menschheit leisten. 
Konkret geht es um die Herrschaft über Indianer in Nordamerika (und wahrschein-
lich vor allem gegen William Penn, der in seiner Kolonie Besitzrechte der Indianer 
anerkannt hatte). 

6.7.6 Wolff 

Christian (Freiherr von) Wolff, 1679-1754, geboren als Sohn eines Gerbers in Bres-
lau. Professor in Halle, Marburg, Halle (die Vertreibung aus Halle 1723 und die 
triumphale Rückkehr 1740 sind unverzichtbar in den Erzählungen von der deutschen 
Aufklärung). Verfasser endloser Handbücher für alle Zweige der Wissenschaft nach 
seiner Methode gleichmäßig und gleichmäßig umständlich behandelt. 

 
Eine neuere Biographie gibt es nicht (das Fragment seiner Autobiographie mit einer 
ausführlichen Einleitung des Herausgebers von 1841 in: Gesammelte Werke 1. Se-
rie, 10. Band: Biographie. – Hildesheim 1980). 

 
Wolff begann als Mathematiker und Physiker, aber sein Ziel war eine Naturrechts-
lehre, die so fest gefügt sein sollte, wie die Mathematik. Ganz undialektisch geht es 
schon bei ihm nicht mehr, die Vollkommenheit der Welt wird erst durch menschli-
ches Erkennen und Handeln vollendet; die Übereinstimmung von Schöpfung, Natur, 
Vernunft, Ethik, Recht ist nur im Erkennen der Pflicht möglich. Das Naturrecht wird 
bei Wolff zum Vernunftrecht transformiert. Eine systematische Darstellung seiner 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 364

Philosophie hat der große Systematisierer nicht erhalten. Einige der Arbeiten über 
Wolffs Naturrecht haben aber versucht die philosophischen Voraussetzungen zu 
skizzieren: 
Christian Schröer, Naturbegriff und Moralbegründung : die Grundlegung der Ethik 
bei Christian Wolff und deren Kritik durch Immanuel Kant. – Stuttgart 1988 
Bénédict Winiger, Das rationale Pflichtenrecht Christian Wolffs : Bedeutung und 
Funktion der transzendentalen, logischen und moralischen Wahrheit im systemati-
schen und theistischen Naturrecht Wolffs. – Berlin 1992 
Francis Cheneval hat die beste Darstellung der komplexen Beziehungen von Ratio-
nalismus und Empirie, Möglichkeit und Wirklichkeit bei Wolff (siehe unten S. 370). 

 
Die Strategie des frühneuzeitlichen Naturrechts war die Einheit von Recht und Mo-
ral festzuhalten, indem die Moral immer mehr schrumpfte und Pflichten aus dem 
Nutzen des Individuums ableitbar sein sollten. Wolff hat umgekehrt die Moral aus-
geweitet zur Pflicht der eigenen Vervollkommnung (Aufklärung und Wohlstand) 
und zur Pflicht der Hilfe zur Vervollkommnung der Mitmenschen und doch hat er 
die Begründung aus Naturrecht behalten wollen. Wolff wird so zum Theoretiker des 
obrigkeitlichen Rechtsstaates. Er hat wenig Sinn für Politik, letzlich ist in diesen 
endlosen Ableitungen aus dem Naturrecht souverän nur der Professor, der das Na-
turrecht formuliert. Er hat wenig Sinn für die Freiheit des einzelnen, der sich zur 
Vervollkommnung helfen lassen muß. Das ist der Punkt, an dem Kant die Trennung 
von Ethik und Moral, die den Juristen schon länger geläufig war, auch in die Philo-
sophie einführen mußte. Wolff hat so eine historische Rolle in der Begründung des 
Rechtstaates, aber wie auch sonst wurden seine Prinzipien rasch aufgegeben. 
Vergleiche zu Ethik, Naturrecht und Politik: 
Wolfgang Röd, Geometrischer Geist und Naturrecht : methodengeschichtliche Un-
tersuchungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert. – München 1970 
(Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
Historische Klasse ; NF 70) S. 117-150 
Hanns-Martin Bachmann, Die naturrechtliche Staatslehre Christian Wolffs. – Berlin 
1977 
Christian Schröer, Naturbegriff und Moralbegründung (oben zitiert) 
Bénédict Winiger, Das rationale Pflichtenrecht Christian Wolffs (oben zitiert). 

 
Auch die Völkerrechtsgeschichten erwähnen alle Wolff, aber studiert wird er nur 
selten und mit großen Abständen. Seine historische Bedeutung für das Völkerrecht 
zwischen Pufendorf und Vattel ist nie bezweifelt worden. Emmanuelle Jouannet hat 
sie am eindrucksvollsten skizziert, aber das ist eher ein Gegenstand der Geschichte 
des Völkerrechts als Disziplin. Theoretisch spannend ist Wolff wegen seinem Kon-
zept der Civitas maxima (in der deutschen Fassung nennt Wolff das den „größesten 
Staat“; Francis Cheneval verwendet Kants eleganteren Begriff „Völkerstaat“ auch 
für Wolffs Konzept), einer Vereinigung der Menschheit zu einem Staat über Staaten. 
Das ist eine Fiktion, aus der Pflichten der Staaten im Namen der Menschheit abge-
leitet werden können, nämlich Pflichten der Staaten, sich selber durch Wohlstand 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 365 

und Aufklärung zu vervollkommnen und einander dazu zu helfen. Daß der eigene 
Zustand eines Volkes eine internationalistische Verpflichtung ist, haben die interna-
tionalistischen Nationalisten, die im 19. und frühen 20. Jahrhundert so einflußreich 
waren und mit deren Denken sich die Lehre von den Internationalen Beziehungen 
immer schwer tat, wieder entdeckt, aber ohne direkte Anknüpfung an Wolff. Die 
Völkerrechtler haben die civitas maxima immer mit Mißtrauen angesehen. Emeric 
de Vattel hat sie in seiner Bearbeitung von Wolffs Völkerrecht sofort herausgewor-
fen. Ob dieser Herauswurf berechtigt ist, ist eine zentrale Frage der Völkerrechtsphi-
losophie. Kant hat Wolff anders als Grotius, Pufendorf und Vattel nicht zu den lei-
digen Tröstern gezählt. Auf die Bedeutung der Civitas maxima für die Debatte um 
internationale Normen ist an prominenter Stelle hingewiesen worden: Für Hans 
Kelsen ist Wolff der Klassiker des Primats des Völkerrechts (Das Problem der Sou-

veränität und die Theorie des Völkerrechts. – Tübingen 1920) und sein Schüler 
Walter Schiffer, Historiker der Debatte über den Primat des Völkerrechts und Histo-
riker der Idee einer Weltrechtsgemeinschaft auch ohne Internationale Organisatio-
nen, hat Wolffs civitas maxima gewürdigt (unten S. 368 referiert). 

 
Ein Klassiker der Internationalen Beziehungen zu werden, hat Wolff nicht geschafft. 
Die katholische Völkerrechtslehre des 19. Jahrhunderts ist ihm noch gefolgt (die 
civitas maxima kehrt bei Taparelli d’Azeglio als Ethnarchie wieder, ist aber von der 
Vernunftsfiktion zur zukünftigen realen Verfassung geworden); die Erwähnungen 
sind in der Regel aus zweiter oder dritter Hand. Erst in den letzten Jahren gibt es 
verschiedene Versuche ihn zu würdigen. Bei der Suche nach alternativen Methodi-
ken der Internationalen Beziehungen bot sich an, auf Wolff zurückzugreifen und 
Nicholas Onuf hat ihm einen zentralen Platz eingeräumt in seinem Versuch, dem 
Konstruktivismus in den Internationalen Beziehungen eine Vorgeschichte zu ver-
schaffen. Leider fehlt ihm eine genauere Kenntnis gerade der Methode Wolffs, aber 
warum vernunftrechtliche Fiktionen in der philosophischeren Diskussion über Inter-
nationale Beziehungen entscheidend sind, hat Onuf klar erkannt und einprägsam 
formuliert: „The great republic exists materially to the degree that people act as if it 
does.“ Das sei die Wahrheit eines Philosophen, bei Kant nicht anders als bei Wolff; 
Vattels Europäische Republik biete dagegen nur die Beschreibung historischer Be-
ziehungen, die ständigem Wandel ausgesetzt sind (Civitas maxima : Wolff, Vattel 

and the Fate of Republicanism, in: American Journal of International Law 88 (1994) 
280-303, bzw. The Republican Legacy in International Thought. – Cambridge 1998. 
– p. 58-109). Der Philosoph Cheneval hat mit größerer Wolff-Kenntnis bestätigt, 
daß Wolff hier wie in anderem der Ausgangspunkt für Kant ist, der ihm folgt und 
ihn überwindet. 

 
Emeric de Vattels Droit de Gens ist eine Bearbeitung von Wolffs Naturrecht für ein 
antipedantisches Publikum. Deshalb geht die Literatur zu Vattel in der Regel stark 
auf Wolff ein und notiert Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Vergleiche von der 
bei Vattel genannten Literatur vor allem Francis Stephen Ruddy 1975, der fast Para-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 366

graph für Paragraph das Völkerrecht von Wolff und Vattel vergleicht (siehe unten S. 
373). 
 
 
Texte 

 
Ius gentium methodo scientifica pertractatum, in quo ius gentium naturale ab 
eo, quod voluntarii, pactitii et consuetudinarii est, accurate distinguitur (1749) 
Neudruck Hildesheim 1972 (Gesammelte Werke, Abt. 2, Lateinische Schriften ; 
25) 
Neudruck der Ausgabe 1764 und eine englische Übersetzung: Ius gentium me-
thodo scientifica pertractatum. – Oxford : Clarendon Pr., 1934. – 2 Bde. (The 
Classics of International Law) 

 
Institutiones iuris naturae et gentium, in quibus ex ipsa hominis natura conti-
nuo nexu omnes obligationes et iura omnia deducuntur (1750) 
Neudruck Hildesheim 1969 (Gesammelte Werke, Abt. 2, Lateinische Schriften ; 
26) 
deutsche Fassung: Grundsätze des Natur- und Völkerrechts worin alle Ver-
bindlichkeiten und alle Rechte aus der Natur des Menschen in einem beständi-
gen Zusammenhange hergeleitet werden (1754) 
Neudruck Hildesheim 1980 (Gesammelte Werke, Abt. 1, Deutsche Schriften ; 
19) 
Die Institutiones sind eine Kurzfassung der 8 Bände des Ius naturae 1740-48 und 
des Ius gentium 1749. Das Völkerrecht ist zu Buch IV der Kurzform geworden. Nur 
diese Kurzform wurde ins Deutsche übersetzt. Es sei aber nicht verschwiegen, daß 
die Kurzform selbst auf deutsch oft schwerer verständlich ist, als die Langform, die 
dafür oft unerträglich umständlich ist. Bei den Stellenangaben zum Ius gentium habe 
ich die Überschriften dieser Kurzform verwendet und die entsprechenden Stellen der 
Institutiones genannt.  

 
Ius gentium §§ 7ff = Institutiones IV, 1 Von dem Rechte der Völker überhaupt 
Weil Völker gegeneinander frei leben wie Personen im Naturzustand, haben sie 
dieselben Pflichten gegen sich selbst und gegen andere Völker wie Personen im 
Naturzustand. Dem entsprechen Rechte wie die Gleichheit aller Völker, die Freiheit 
vom Urteil anderer Völker, das Recht auf Verteidigung und Strafe. Weil die Völker 
verpflichtet sind, sich selbst und andere vollkommener zu machen, hat die Natur 
eine Gesellschaft unter ihnen gestiftet, gleichsam einen Vertrag, die Civitas maxima. 
Die Gesetze der Civitas maxima, das positive Völkerrecht, ergänzen das Naturrecht, 
wie im Staat die Gesetzgebung das Naturrecht ergänzt.  
Ius gentium §§ 27ff = Institutiones IV, 2 Von den Pflichten der Völker gegen 
sich selbst, und den daher entspringenden Rechten 
Die Pflichten der Völker gegen sich selber sind u.a. Selbsterhaltung, das Streben 
nach Ruhm und Vermeidung von Schande (weshalb die Völker gelehrt und gesittet 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 367 

sein sollen), Außenhandel (wobei der Umfang vertraglich zu regeln ist), Ausbau der 
eigenen Macht zur Sicherung). 
Ius gentium §§ 156ff = Institutiones IV, 3 Von den Pflichten der Völker gegen 
einander, und den daher entspringenden Rechten 
Die Pflichten der Völker gegen andere sind dieselben Pflichten, die ein Volk gegen 
sich selber hat, aber nur in dem Maße, indem es, nach eigener Einschätzung, die 
Kraft dazu hat. Jedes Volk muß andere Völker lieben, auch feindliche; es muß ande-
re Völker nach Verdienst schätzen und ihnen dazu helfen Ruhm zu verdienen. Es 
muß zum Handel mit anderen Völkern bereit sein (darf die Einzelheiten aber selber 
regeln). Kein Volk darf sich in die Regierung eines anderen mischen und eine ge-
waltsame Intervention gegen einen Tyrannen ist ausgeschlossen. Da aber ein Volk 
die Vollkommenheit eines anderen befördern muß, ist es einem Regenten erlaubt für 
die Untertanen eines anderen Regenten zu bitten. 
Ius gentium §§ 562ff = Institutiones IV, 6 Von der Art die Streitigkeiten der Völ-
ker beizulegen  
Es gibt eine Pflicht der Staaten an Kongressen teilzunehmen, um Streitigkeiten vor 
einem Krieg beizulegen. Aber es gibt ein Recht auf Krieg, wenn der Gegner die 
Streitschlichtung nicht akzeptiert. Der geschädigte Staat darf sich freilich solchen 
Verhandlungen entziehen, wenn er sieht, daß sie nur dazu dienen sollen, ihm weiter 
zu schaden. 
Ius gentium §§ 607ff = Institutiones IV, 7 Vom Rechte des Krieges der Völker 
Nur bei verweigerter Genugtung nach einem zugefügten Unrecht ist ein Angriffs-
krieg gerechtfertigt. Präventivkriege gegen zunehmende Macht eines anderen Staa-
tes, also Kriege zum Erhalt des Gleichgewichts, sind nicht zulässig. Wohl aber Prä-
ventivkriege zur direkten Sicherung eines Staates gegen offenbare Anschläge eines 
anderen Staates, das ist eine Form des Verteidigungskrieges. Weil die Völker eine 
Civitas maxima bilden, sind sie verpflichtet einen Friedensstörer gemeinsam zu 
bekämpfen. 
Ius gentium §§ 959ff = Institutiones IV, 9 Von dem Frieden und dem Friedens-
vertrag 
„Und da die Menschen sich deswegen in einen Staat begeben haben, daß sie ihr 
Recht ruhig genießen, und solches sicher von andern erhalten wollen; so ist auch ein 
Regent des Staats so wohl seinen Untertanen, als auch, in so fern die Natur selbst die 
Völcker in den grössesten Staat zusammen gebracht hat, anderen Völkern dies natür-
licher weise schuldig, daß er den Frieden auf alle Art zu erhalten trachte, folglich 
muß er nicht nur selbst den Krieg möglichst vermeiden, sondern auch Mühe anwen-
den, daß er anderen abrate, daß sie nicht leichtsinniger weise einen Krieg anfangen.“ 
Einen gerechten Krieg kann man nur soweit führen, bis man sein Recht erhalten hat. 
Einen Krieg gegen Störer der öffentlichen Ruhe, kann man dagegen führen bis man 
diesen Schurkenstaat so weit gebracht hat, daß keine weitere Gefahr für den Frieden 
zu erwarten ist. Solche Kriege gehen nicht nur die direkt beteiligten Staaten an, 
sondern alle; empfohlen werden Allianzen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 368

Literatur 
 

Schiffer, Walter 
The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept 
of World Organization. – New York : Columbia Univ. Pr., 1954. – S. 63-78 
Wolff’s Doctrine of a Fictious World State 
Wolff folgt Pufendorf in der Betonung der Staaten, aber das Recht des Naturzustan-
des umfaßt alle Menschen und wird nicht durch die Existenz von Staaten beendet. 
Trotzdem besteht die internationale Gesellschaft nur noch aus Staaten und es gibt 
ein eigenes vom Naturrecht abteilbares Völkerrecht. Wolff deduziert aus der natürli-
chen Freiheit der Staaten gegeneinander auch ihr Recht, ihre inneren Angelegenhei-
ten ohne Einmischung zu regeln. Interventionen im Namen des Naturrechts oder der 
Völkergemeinschaft sind ausgeschlossen. Die Hauptleistung für die internationale 
Gemeinschaft ist die eigene Vervollkommnung. Aber Wolff geht nicht nur davon 
aus, daß Staaten gegenseitige Hilfe nötig haben, sondern betont, daß sie Natur-
rechtspflichten gegeneinander haben: sie müssen zur Erhaltung und zur Perfektion 
der anderen Staaten helfen, soweit es nicht ihrer eigenen Erhaltung schadet. Jeder 
Staat beurteilt dabei selber, was er leisten kann. 
Krieg ist bei Wolff Selbsthilfe (er folgt Pufendorf, nicht Grotius) und soll nur letzte 
Möglichkeit sein. Dabei muß jeder Staat selber über die Gerechtigkeit des Krieges 
urteilen, d.h. ein Sieg muß nicht unbedingt gerecht sein. Wolff rechtfertigt deshalb 
gegen die ganze Tradition den Krieg nicht aus dem gerechten Grund, sondern dar-
aus, daß sich der Gegner der friedlichen Konfliktlösung (durch Kompromiß, Media-
tion, Arbitration) entzog.  
Die Civitas maxima, der fiktive Staat, der alle realen Staaten umfaßt, hat kein ande-
res Interesse als den allgemeinen Frieden. Wolff benötigt die Civitas maxima, um 
den gemeinsamen Kampf gegen Friedensstörer begründen zu können. Konkretisiert 
wird dieser Kampf aber nicht als kollektive Sicherheit, sondern als Machtgleichge-
wicht; die Schurkenstaaten sind hier potentielle Hegemone, die eingehegt werden 
müssen. In einer idealen Welt von Staaten, die sich um ihre eigenen Angelegenhei-
ten kümmern, wäre das Naturrecht ausreichend. In der realen Welt wird Völkerrecht 
benötigt. Es ist das Recht der fiktiven Civitas maxima, erlassen von einem fiktiven 
Herrscher, tatsächlich ermittelt von den Gelehrten. Es ist universal, kein positives 
Recht, sondern ein Vernunftrecht, das aber der unvernünftigen Art der realen Staaten 
angepaßt ist und von diesen je nach Ausmaß ihrer Vernunft eingehalten wird. Wolff 
hat erkannt, daß die Transformation der fiktiven Civitas maxima in einen realen 
Weltstaat nicht denkbar ist (er hat keinen utopischen Horizont, keine Geschichtsphi-
losophie des Fortschritts der Vernunft, allenfalls eine Hoffnung, Gott möge mehr 
Vernunft bewirken); sein Schüler Vattel hat daraus geschlossen, daß das Völkerrecht 
die Teilung der Welt in freie und gleiche Staaten akzeptieren muß. 
 
Jouannet, Emmanuelle 
Emer de Vattel et l’émergence doctrinale du droit internationale classique. – 
Paris : Pedone, 1998. – 490 S. (Publication de la Revue Générale du Droit Inter- 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 369 

national Public : Nouvelle Série ; 50) 
Englische Übersetzung für 2009 angekündigt 
Jouannets Buch hat als Endpunkt Vattel und als Thema die gesamte frühneuzeitliche 
Entwicklung der Begründung des Völkerrechts; aber im Zentrum des Buches steht 
Wolff. Zwischen der pufendorfischen Schule, die nur das Naturrecht als Befehl 
Gottes als internationales Recht gelten läßt, und der grotianischen Schule, die Natur-
recht und Völkerrecht nebeneinander bestehen läßt, bringt Wolff eine Synthese: 
einige naturrechtlichen Grundregeln ordnen das positive Völkerrecht. Wolffs Me-
thode folgt seiner Praxis, dem innerstaatlichen Recht einen naturrechtlichen Rahmen 
zu geben. 
Die Unterscheidung von vollkommenen und unvollkommenen Pflichten hat Wolff 
aus der Tradition übernommen. Während bei den früheren Autoren aber Geselligkeit 
eine Frage der Erfahrung ist, greift Wolff auf das leibnizianische Prinzip der Perfek-
tionierung zurück, ein individuelles Prinzip, in das erst nachträglich die gegenseitige 
Hilfe kommt. Die Staatsindividualität ist vor allem von Pufendorf entwickelt wor-
den, bei Wolff wird sie endgültig festgeschrieben. Bei Wolff ist das Individuum aber 
von vornherein auf einen Staat hin orientiert, so auch die Staaten auf die Civitas 
maxima hin. Wolff ist der erste, der konsequent das Völkerrecht auf den Verkehr 
zwischen Staaten beschränkt, während Individuen nur noch im innerstaatlichen 
Recht vorkommen. Damit kann er auch Naturrecht und Völkerrecht in verschiede-
nen Büchern behandeln. 

 
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 187-191 
Bei Wolff ist der Naturzustand gesellig, zwischen Individuen wie zwischen Staaten. 
Er deduziert den Staat aus dem Gemeinen Besten und dem ist am besten mit der 
Einordnung des Staates in eine Civitas maxima gedient. Zwar verwendet Wolff wie 
andere Naturrechtstheoretiker großzügig die Analogie zwischen der Menschenge-
meinschaft und der Staatengemeinschaft, aber er macht klar, daß die Beziehungen 
zwischen den Staaten um der einzelnen Bürger wegen da sind. Die fiktive Civitas 
maxima hat einen fiktiven Herrscher, den nämlich, der deduziert, was nach Vernunft 
die Regeln sein sollten. Wolffs Civitas maxima ist stark, was Normen angeht, aber 
schwach, was das Recht zu strafen angeht. Überhaupt ist Wolff der strengste Vertre-
ter der Nichtintervention (der im Staat die Ausschließung eines Widerstandsrechts 
entspricht). Nur gegen einen Staat, der immer wieder Krieg führt, ist ein strafender 
Krieg gerechtfertigt (aber auch nicht wahllos, sondern nur wenn eine Allianz mit 
dem Opfer eines solchen Angriffs vorliegt). Sowohl in der Geselligkeit der Staaten, 
wie in der Nichtintervention folgt Wolff also eng Pufendorf. In der Kolonialfrage ist 
Wolff am weitesten von der Ideologie der kommerziellen Staaten entfernt; er läßt 
sogar die Rechte der Nomaden auf ihr Land gelten. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 370

Cheneval, Francis 
Der präsumtiv vernünftige Konsens der Menschen und Völker : Christian 
Wolffs Theorie der civitas maxima, in: Archiv für Rechts- und Sozialphiloso-
phie 85 (1999) 563-580 

 
Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 
der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 132-213: 
Der päsumtiv vernünftige Vertrag der Menschen und Völker : Christian Wolffs 
Lehre vom Völkerstaat 
Wolffs Völkerstaat ist eine Fiktion. Cheneval erläutert ausführlich, was in Wolffs 
Philosophie als Wissenschaft der möglichen Dinge eine Fiktion ist. Konkret geht es 
nicht um eine Kontinuität zwischen Naturzustand und Gesellschaftzustand, sondern 
um zwei Betrachtungsweisen. Jeder Mensch ist zugleich Naturwesen und Bürger, 
jeder Staat zugleich unabhängig und Teil des Völkerstaats. Der Mensch ist aber 
nicht in seiner natürlichen Ganzheit Teil der moralischen Welt (wie bei Pufendorf), 
sondern nur in der Fiktion einer moralischen Person, der Fiktion eines Subjekts, das 
nur aus Rechten und Pflichten besteht. Die Gleichheit aller Menschen ist nur aus 
dieser Fiktion begründbar. 
Wolff postuliert einen nexus universalis allen moralisch und politisch relevanten 
menschlichen Tuns. Ohne eine moralische Handlungsgemeinschaft läßt sich kein 
Recht konzipieren. Der Mensch muß seine eigene Vollkommenheit, aber auch die 
Vollkommenheit aller Menschen fördern. Die beste der Welten gibt es wie später bei 
Kant nur als Imperativ, als historische Aufgabe der Menschheit, nicht mehr wie bei 
Leibniz als ein metaphysisches Faktum. Dabei gibt es nicht ein Menschheitsziel, 
sondern nur individuelle Ziele, die vereint weden müssen. Die Civitas maxima ist 
nicht Reich Gottes, sondern eine historische Aufgabe der Menschen.  
Dieselbe gegenseitige Verpflichtung sieht Wolff auch für die Einzelstaaten, die 
gemeinsam die Civitas maxima bilden. Damit will er das internationale Gewohn-
heitsrecht gegen Pufendorfs Beschränkung auf das Naturrecht retten. Die Civitas 
maxima beruht auf einem antizipierten vernünftigen Konsens der Völker über die 
Erfüllung ihrer gegenseitigen Pflichten. Souverän ist allein die Civitas maxima, 
nicht der Einzelstaat. Weil Staaten nur durch einen Staat eingeschränkt werden kön-
nen, muß der Völkerstaat mit einer Zwangsgewalt gedacht werden. Seine Verfas-
sung ist demokratisch. 
Leibniz hat eine Idee einer vernünftigen Weltrechtsgemeinschaft hinterlassen, Wolff 
transformiert diese Civitas Dei von einer metaphysischen und theologischen Theorie 
in eine vernunftrechtlich-normative, damit hat er Kants transzendentale Wende vor-
bereitet oder vorweggenommen. Das Merkwürdigste an den zahllosen Beiträgen 
zum 200. Jubiläum von Kants Friedensschrift ist, daß niemand an Wolff gedacht hat, 
obwohl der das bietet, was viele an Kant vermissen: Primat des Völkerrechts statt 
klassischem Souveränitätsdogma. Was Wolff völlig fehlt und Kant beachtet, ist die 
Rolle der Macht in den internationalen Beziehungen.  
Der Aufsatz 1999 ist eine Kurzfassung des Buchkapitels 2002. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 371 

6.7.7 Vattel 

Emer de Vattel, 1714-1767, geboren in Couvet im Fürstentum Neuchâtel als Sohn 
eines Geistlichen. Sächsischer Diplomat in der benachbarten Schweiz, später in 
Dresden verantwortlich für die sächsische Außenpolitik.  

 
Vergleiche zur Biographie: 
Edmond Béguelin, En souvenir de Vattel 1714-1767 in: Recueil de travaux offert 
par la Faculté de Droit de l’Université de Neuchâtel à la Société Suisses des Juristes 
à l’occasion de sa réunion à Neuchâtel 15-17 septembre 1929. – Neuchâtel 1929. 

 
Vattel begann mit dem Versuch, Wolffs pedantisches lateinisches Natur- und Völ-
kerrecht in einen gefälligeren Stil und in eine bei Diplomaten geläufigere Sprache zu 
übertragen. Das Ergebnis war aber von Wolff recht verschieden. Die Spannung 
zwischen der Realität der Staaten und den fiktiven Gründen des Rechtes wird aufge-
löst. Hier gibt es nur noch die Staaten. Vattel gilt als der Vollender der internationa-
len Anarchie im Völkerrecht. Aber Vattel ist ein typischer Aufklärer, der glaubt, die 
Einzelnen könnten sich auf das Gemeinwohl verpflichten, zumindest den Egoismus 
eingrenzen. Er kennt keine Internationalen Organisationen, aber das internationale 
Recht gibt den Staaten Verhaltensregeln, mit denen sie gemeinsam das internationa-
le System erhalten können. 

 
Vattels Völkerrechtshandbuch von 1758 war ein sofortiger Erfolg, für ein Jahrhun-
dert die maßgebliche Autorität im Völkerrecht, bis die zunehmende Dichte des posi-
tiven Völkerrechts eine solche Autorität von Privatautoren beendete.  

 
 
Texte 

 
Le droit des gens ou principes de la loi naturelle appliqués à la conduite et aux 
affaires des nations et des souverains (1758) 
dt. Übersetzung von Wilhelm Euler. – Tübingen : Mohr, 1959 (Die Klassiker 
des Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen ; 3) 

 
 

Literatur 
  

Reibstein, Ernst 
Die Dialektik der souveränen Gleichheit bei Vattel, in: Zeitschrift für ausländi-
sches öffentliches Recht und Völkerrecht 19 (1958) 607-636 
Die souveräne Gleichheit ist eigentlich der ganze Inhalt von Vattels Völkerrechts-
lehre. Auch den Gerechten Krieg verwirft er wegen diesem Prinzip, weil zwischen 
souveränen Staaten sonst ewiger Krieg die Folge wäre. Ein Krieg, auch ein klar 
ungerechter Krieg (Vattels Name für Schurkenstaat ist la nation malfaisant oder la 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

