Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 286-299
Locke

Cheneval akzeptiert die Strauss-Cox-Pangle-Deutung, dal Locke aus hobbesiani-
schen Voraussetzungen unhobbesianische Schliisse zieht. Indem Locke aber konse-
quenter als Hobbes die Individualrechte betont, die durch die Staatsréson nicht aufer
Kraft gesetzt werden konnen, hebt er die hobbesianische Blockade des Voranschrei-
tens zur Staatengesellschaft auf. Er selber verfolgt diesen moglichen internationa-
listichen Weg nicht weiter. Stattdessen wird der theologisch begriindete Gerechte
Krieg Instrument der internationalen Ordnung.

Boucher, David

Property and Propriety in International Relations : the Case of John Locke, in:
Classical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. — Cambridge
(u.a.) : Cambridge University Pr., 2006. — S. 156-177

Lockes Theorie des Eigentums ist eine Stellungnahme in den friihneuzeitlichen
Debatten iiber Kolonialismus als Aneignung von terra nullius. Die organisierten
politischen Gebilde haben ein hoheres Recht, weil sie die Ressourcen der Erde ef-
fektiver nutzen konnen, und deshalb mehr zur Entwicklung der Menschheit leisten.
Konkret geht es um die Herrschaft iiber Indianer in Nordamerika (und wahrschein-
lich vor allem gegen William Penn, der in seiner Kolonie Besitzrechte der Indianer
anerkannt hatte).

6.7.6 Wolff

Christian (Freiherr von) Wolff, 1679-1754, geboren als Sohn eines Gerbers in Bres-
lau. Professor in Halle, Marburg, Halle (die Vertreibung aus Halle 1723 und die
triumphale Riickkehr 1740 sind unverzichtbar in den Erzdhlungen von der deutschen
Aufklarung). Verfasser endloser Handbiicher fiir alle Zweige der Wissenschaft nach
seiner Methode gleichmiBig und gleichméfig umsténdlich behandelt.

Eine neuere Biographie gibt es nicht (das Fragment seiner Autobiographie mit einer
ausfiihrlichen Einleitung des Herausgebers von 1841 in: Gesammelte Werke 1. Se-
rie, 10. Band: Biographie. — Hildesheim 1980).

Wolff begann als Mathematiker und Physiker, aber sein Ziel war eine Naturrechts-
lehre, die so fest gefligt sein sollte, wie die Mathematik. Ganz undialektisch geht es
schon bei ihm nicht mehr, die Vollkommenheit der Welt wird erst durch menschli-
ches Erkennen und Handeln vollendet; die Ubereinstimmung von Schépfung, Natur,
Vernunft, Ethik, Recht ist nur im Erkennen der Pflicht moglich. Das Naturrecht wird
bei Wolff zum Vernunftrecht transformiert. Eine systematische Darstellung seiner

363

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie hat der groBe Systematisierer nicht erhalten. Einige der Arbeiten iiber
Wolffs Naturrecht haben aber versucht die philosophischen Voraussetzungen zu
skizzieren:

Christian Schrder, Naturbegriff und Moralbegriindung : die Grundlegung der Ethik
bei Christian Wolff und deren Kritik durch Immanuel Kant. — Stuttgart 1988
Bénédict Winiger, Das rationale Pflichtenrecht Christian Wolffs : Bedeutung und
Funktion der transzendentalen, logischen und moralischen Wahrheit im systemati-
schen und theistischen Naturrecht Wolffs. — Berlin 1992

Francis Cheneval hat die beste Darstellung der komplexen Beziehungen von Ratio-
nalismus und Empirie, Moglichkeit und Wirklichkeit bei Wolff (sieche unten S. 370).

Die Strategie des frithneuzeitlichen Naturrechts war die Einheit von Recht und Mo-
ral festzuhalten, indem die Moral immer mehr schrumpfte und Pflichten aus dem
Nutzen des Individuums ableitbar sein sollten. Wolff hat umgekehrt die Moral aus-
geweitet zur Pflicht der eigenen Vervollkommnung (Aufkldrung und Wohlstand)
und zur Pflicht der Hilfe zur Vervollkommnung der Mitmenschen und doch hat er
die Begriindung aus Naturrecht behalten wollen. Wolff wird so zum Theoretiker des
obrigkeitlichen Rechtsstaates. Er hat wenig Sinn fiir Politik, letzlich ist in diesen
endlosen Ableitungen aus dem Naturrecht souverén nur der Professor, der das Na-
turrecht formuliert. Er hat wenig Sinn fiir die Freiheit des einzelnen, der sich zur
Vervollkommnung helfen lassen muf3. Das ist der Punkt, an dem Kant die Trennung
von Ethik und Moral, die den Juristen schon lédnger geldufig war, auch in die Philo-
sophie einfithren mufite. Wolff hat so eine historische Rolle in der Begriindung des
Rechtstaates, aber wie auch sonst wurden seine Prinzipien rasch aufgegeben.
Vergleiche zu Ethik, Naturrecht und Politik:

Wolfgang Réd, Geometrischer Geist und Naturrecht : methodengeschichtliche Un-
tersuchungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert. — Miinchen 1970
(Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
Historische Klasse ; NF 70) S. 117-150

Hanns-Martin Bachmann, Die naturrechtliche Staatslehre Christian Wolffs. — Berlin
1977

Christian Schroer, Naturbegriff und Moralbegriindung (oben zitiert)

Bénédict Winiger, Das rationale Pflichtenrecht Christian Wolffs (oben zitiert).

Auch die Volkerrechtsgeschichten erwihnen alle Wolff, aber studiert wird er nur
selten und mit groBBen Abstinden. Seine historische Bedeutung fiir das Volkerrecht
zwischen Pufendorf und Vattel ist nie bezweifelt worden. Emmanuelle Jouannet hat
sie am eindrucksvollsten skizziert, aber das ist eher ein Gegenstand der Geschichte
des Volkerrechts als Disziplin. Theoretisch spannend ist Wolff wegen seinem Kon-
zept der Civitas maxima (in der deutschen Fassung nennt Wolff das den ,,groBesten
Staat“; Francis Cheneval verwendet Kants eleganteren Begriff ,,Volkerstaat™ auch
fiir Wolffs Konzept), einer Vereinigung der Menschheit zu einem Staat iiber Staaten.
Das ist eine Fiktion, aus der Pflichten der Staaten im Namen der Menschheit abge-
leitet werden konnen, namlich Pflichten der Staaten, sich selber durch Wohlstand

364

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Aufklarung zu vervollkommnen und einander dazu zu helfen. Da3 der eigene
Zustand eines Volkes eine internationalistische Verpflichtung ist, haben die interna-
tionalistischen Nationalisten, die im 19. und frithen 20. Jahrhundert so einfluBBreich
waren und mit deren Denken sich die Lehre von den Internationalen Beziehungen
immer schwer tat, wieder entdeckt, aber ohne direkte Ankniipfung an Wolff. Die
Vélkerrechtler haben die civitas maxima immer mit Mitrauen angesehen. Emeric
de Vattel hat sie in seiner Bearbeitung von Wolffs Volkerrecht sofort herausgewor-
fen. Ob dieser Herauswurf berechtigt ist, ist eine zentrale Frage der Volkerrechtsphi-
losophie. Kant hat Wolff anders als Grotius, Pufendorf und Vattel nicht zu den lei-
digen Trostern gezdhlt. Auf die Bedeutung der Civitas maxima fiir die Debatte um
internationale Normen ist an prominenter Stelle hingewiesen worden: Fiir Hans
Kelsen ist Wolff der Klassiker des Primats des Volkerrechts (Das Problem der Sou-
verdnitit und die Theorie des Vilkerrechts. — Tiibingen 1920) und sein Schiiler
Walter Schiffer, Historiker der Debatte {iber den Primat des Vo6lkerrechts und Histo-
riker der Idee einer Weltrechtsgemeinschaft auch ohne Internationale Organisatio-
nen, hat Wolffs civitas maxima gewiirdigt (unten S. 368 referiert).

Ein Klassiker der Internationalen Beziehungen zu werden, hat Wolff nicht geschafft.
Die katholische Volkerrechtslehre des 19. Jahrhunderts ist ihm noch gefolgt (die
civitas maxima kehrt bei Taparelli d’Azeglio als Ethnarchie wieder, ist aber von der
Vernunftsfiktion zur zukiinftigen realen Verfassung geworden); die Erwdhnungen
sind in der Regel aus zweiter oder dritter Hand. Erst in den letzten Jahren gibt es
verschiedene Versuche ihn zu wiirdigen. Bei der Suche nach alternativen Methodi-
ken der Internationalen Beziehungen bot sich an, auf Wolff zuriickzugreifen und
Nicholas Onuf hat ihm einen zentralen Platz eingerdumt in seinem Versuch, dem
Konstruktivismus in den Internationalen Bezichungen eine Vorgeschichte zu ver-
schaffen. Leider fehlt ihm eine genauere Kenntnis gerade der Methode Wolffs, aber
warum vernunftrechtliche Fiktionen in der philosophischeren Diskussion iiber Inter-
nationale Beziehungen entscheidend sind, hat Onuf klar erkannt und einpragsam
formuliert: ,,The great republic exists materially to the degree that people act as if it
does.” Das sei die Wahrheit eines Philosophen, bei Kant nicht anders als bei Wolff;
Vattels Européische Republik biete dagegen nur die Beschreibung historischer Be-
ziehungen, die stindigem Wandel ausgesetzt sind (Civitas maxima : Wolff, Vattel
and the Fate of Republicanism, in: American Journal of International Law 88 (1994)
280-303, bzw. The Republican Legacy in International Thought. — Cambridge 1998.
— p- 58-109). Der Philosoph Cheneval hat mit groBBerer Wolff-Kenntnis bestétigt,
daBl Wolff hier wie in anderem der Ausgangspunkt fiir Kant ist, der ihm folgt und
ihn iiberwindet.

Emeric de Vattels Droit de Gens ist eine Bearbeitung von Wolffs Naturrecht fiir ein
antipedantisches Publikum. Deshalb geht die Literatur zu Vattel in der Regel stark

auf Wolff ein und notiert Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Vergleiche von der
bei Vattel genannten Literatur vor allem Francis Stephen Ruddy 1975, der fast Para-

365

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

graph fiir Paragraph das Volkerrecht von Wolff und Vattel vergleicht (siehe unten S.
373).

Texte

Ius gentium methodo scientifica pertractatum, in quo ius gentium naturale ab
€0, quod voluntarii, pactitii et consuetudinarii est, accurate distinguitur (1749)
Neudruck Hildesheim 1972 (Gesammelte Werke, Abt. 2, Lateinische Schriften ;
25)

Neudruck der Ausgabe 1764 und eine englische Ubersetzung: Tus gentium me-
thodo scientifica pertractatum. — Oxford : Clarendon Pr., 1934. — 2 Bde. (The
Classics of International Law)

Institutiones iuris naturae et gentium, in quibus ex ipsa hominis natura conti-
nuo nexu omnes obligationes et iura omnia deducuntur (1750)

Neudruck Hildesheim 1969 (Gesammelte Werke, Abt. 2, Lateinische Schriften ;
26)

deutsche Fassung: Grundsitze des Natur- und Volkerrechts worin alle Ver-
bindlichkeiten und alle Rechte aus der Natur des Menschen in einem bestéindi-
gen Zusammenhange hergeleitet werden (1754)

Neudruck Hildesheim 1980 (Gesammelte Werke, Abt. 1, Deutsche Schriften ;
19)

Die Institutiones sind eine Kurzfassung der 8 Bénde des lus naturae 1740-48 und
des Tus gentium 1749. Das Volkerrecht ist zu Buch IV der Kurzform geworden. Nur
diese Kurzform wurde ins Deutsche iibersetzt. Es sei aber nicht verschwiegen, daf3
die Kurzform selbst auf deutsch oft schwerer verstiandlich ist, als die Langform, die
dafiir oft unertraglich umsténdlich ist. Bei den Stellenangaben zum lus gentium habe
ich die Uberschriften dieser Kurzform verwendet und die entsprechenden Stellen der
Institutiones genannt.

Tus gentium §§ 7f = Institutiones IV, 1 Von dem Rechte der Volker {iberhaupt

Weil Volker gegeneinander frei leben wie Personen im Naturzustand, haben sie
dieselben Pflichten gegen sich selbst und gegen andere Volker wie Personen im
Naturzustand. Dem entsprechen Rechte wie die Gleichheit aller Vidlker, die Freiheit
vom Urteil anderer Volker, das Recht auf Verteidigung und Strafe. Weil die Volker
verpflichtet sind, sich selbst und andere vollkommener zu machen, hat die Natur
eine Gesellschaft unter ihnen gestiftet, gleichsam einen Vertrag, die Civitas maxima.
Die Gesetze der Civitas maxima, das positive Volkerrecht, ergdnzen das Naturrecht,
wie im Staat die Gesetzgebung das Naturrecht ergénzt.

lus gentium §§ 271f = Institutiones 1V, 2 Von den Pflichten der Volker gegen
sich selbst, und den daher entspringenden Rechten

Die Pflichten der Volker gegen sich selber sind u.a. Selbsterhaltung, das Streben
nach Ruhm und Vermeidung von Schande (weshalb die Volker gelehrt und gesittet

366

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sein sollen), AuBBenhandel (wobei der Umfang vertraglich zu regeln ist), Ausbau der
eigenen Macht zur Sicherung).

Tus gentium §§ 156ff = Institutiones IV,3  Von den Pflichten der Volker gegen
einander, und den daher entspringenden Rechten

Die Pflichten der Vélker gegen andere sind dieselben Pflichten, die ein Volk gegen
sich selber hat, aber nur in dem Mafle, indem es, nach eigener Einschédtzung, die
Kraft dazu hat. Jedes Volk muf} andere Volker lieben, auch feindliche; es mul3 ande-
re Volker nach Verdienst schitzen und ihnen dazu helfen Ruhm zu verdienen. Es
mul} zum Handel mit anderen Vo6lkern bereit sein (darf die Einzelheiten aber selber
regeln). Kein Volk darf sich in die Regierung eines anderen mischen und eine ge-
waltsame Intervention gegen einen Tyrannen ist ausgeschlossen. Da aber ein Volk
die Vollkommenbheit eines anderen beférdern muB, ist es einem Regenten erlaubt fiir
die Untertanen eines anderen Regenten zu bitten.

lus gentium §§ 562ff = Institutiones IV, 6 Von der Art die Streitigkeiten der Vol-
ker beizulegen

Es gibt eine Pflicht der Staaten an Kongressen teilzunehmen, um Streitigkeiten vor
einem Krieg beizulegen. Aber es gibt ein Recht auf Krieg, wenn der Gegner die
Streitschlichtung nicht akzeptiert. Der geschidigte Staat darf sich freilich solchen
Verhandlungen entzichen, wenn er sicht, daf} sie nur dazu dienen sollen, ihm weiter
zu schaden.

Tus gentium §§ 6071f = Institutiones IV, 7  Vom Rechte des Krieges der Volker
Nur bei verweigerter Genugtung nach einem zugefiigten Unrecht ist ein Angriffs-
krieg gerechtfertigt. Praventivkriege gegen zunechmende Macht eines anderen Staa-
tes, also Kriege zum Erhalt des Gleichgewichts, sind nicht zuldssig. Wohl aber Pra-
ventivkriege zur direkten Sicherung eines Staates gegen offenbare Anschldge eines
anderen Staates, das ist eine Form des Verteidigungskrieges. Weil die Volker eine
Civitas maxima bilden, sind sie verpflichtet einen Friedensstorer gemeinsam zu
bekdmpfen.

Tus gentium §§ 9591f = Institutiones IV,9  Von dem Frieden und dem Friedens-
vertrag

»uUnd da die Menschen sich deswegen in einen Staat begeben haben, daf} sie ihr
Recht ruhig genieflen, und solches sicher von andern erhalten wollen; so ist auch ein
Regent des Staats so wohl seinen Untertanen, als auch, in so fern die Natur selbst die
Volcker in den grossesten Staat zusammen gebracht hat, anderen Volkern dies natiir-
licher weise schuldig, dafl er den Frieden auf alle Art zu erhalten trachte, folglich
muB er nicht nur selbst den Krieg moglichst vermeiden, sondern auch Miihe anwen-
den, daf3 er anderen abrate, daf} sie nicht leichtsinniger weise einen Krieg anfangen.*
Einen gerechten Krieg kann man nur soweit fithren, bis man sein Recht erhalten hat.
Einen Krieg gegen Storer der 6ffentlichen Ruhe, kann man dagegen fithren bis man
diesen Schurkenstaat so weit gebracht hat, dafl keine weitere Gefahr fiir den Frieden
zu erwarten ist. Solche Kriege gehen nicht nur die direkt beteiligten Staaten an,
sondern alle; empfohlen werden Allianzen.

367

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Schiffer, Walter

The Legal Community of Mankind : a Critical Analysis of the Modern Concept
of World Organization. — New York : Columbia Univ. Pr., 1954. — S. 63-78
Wolff’s Doctrine of a Fictious World State

Wolff folgt Pufendorf in der Betonung der Staaten, aber das Recht des Naturzustan-
des umfafit alle Menschen und wird nicht durch die Existenz von Staaten beendet.
Trotzdem besteht die internationale Gesellschaft nur noch aus Staaten und es gibt
ein eigenes vom Naturrecht abteilbares Volkerrecht. Wolff deduziert aus der natiirli-
chen Freiheit der Staaten gegeneinander auch ihr Recht, ihre inneren Angelegenhei-
ten ohne Einmischung zu regeln. Interventionen im Namen des Naturrechts oder der
Volkergemeinschaft sind ausgeschlossen. Die Hauptleistung fiir die internationale
Gemeinschaft ist die eigene Vervollkommnung. Aber Wolff geht nicht nur davon
aus, daB3 Staaten gegenseitige Hilfe notig haben, sondern betont, da3 sie Natur-
rechtspflichten gegeneinander haben: sie miissen zur Erhaltung und zur Perfektion
der anderen Staaten helfen, soweit es nicht ihrer eigenen Erhaltung schadet. Jeder
Staat beurteilt dabei selber, was er leisten kann.

Krieg ist bei Wolff Selbsthilfe (er folgt Pufendorf, nicht Grotius) und soll nur letzte
Moglichkeit sein. Dabei muf3 jeder Staat selber iiber die Gerechtigkeit des Krieges
urteilen, d.h. ein Sieg muf} nicht unbedingt gerecht sein. Wolff rechtfertigt deshalb
gegen die ganze Tradition den Krieg nicht aus dem gerechten Grund, sondern dar-
aus, daf} sich der Gegner der friedlichen Konfliktldsung (durch Kompromif3, Media-
tion, Arbitration) entzog.

Die Civitas maxima, der fiktive Staat, der alle realen Staaten umfaft, hat kein ande-
res Interesse als den allgemeinen Frieden. Wolff benétigt die Civitas maxima, um
den gemeinsamen Kampf gegen Friedensstorer begriinden zu kdnnen. Konkretisiert
wird dieser Kampf aber nicht als kollektive Sicherheit, sondern als Machtgleichge-
wicht; die Schurkenstaaten sind hier potentielle Hegemone, die eingehegt werden
miissen. In einer idealen Welt von Staaten, die sich um ihre eigenen Angelegenhei-
ten kiimmern, wére das Naturrecht ausreichend. In der realen Welt wird Volkerrecht
benotigt. Es ist das Recht der fiktiven Civitas maxima, erlassen von einem fiktiven
Herrscher, tatsdchlich ermittelt von den Gelehrten. Es ist universal, kein positives
Recht, sondern ein Vernunftrecht, das aber der unverniinftigen Art der realen Staaten
angepalit ist und von diesen je nach AusmaB ihrer Vernunft eingehalten wird. Wolff
hat erkannt, daf3 die Transformation der fiktiven Civitas maxima in einen realen
Weltstaat nicht denkbar ist (er hat keinen utopischen Horizont, keine Geschichtsphi-
losophie des Fortschritts der Vernunft, allenfalls eine Hoffhung, Gott mége mehr
Vernunft bewirken); sein Schiiler Vattel hat daraus geschlossen, dal das Volkerrecht
die Teilung der Welt in freie und gleiche Staaten akzeptieren muf.

Jouannet, Emmanuelle
Emer de Vattel et I’émergence doctrinale du droit internationale classique. —
Paris : Pedone, 1998. — 490 S. (Publication de la Revue Générale du Droit Inter-

368

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

national Public : Nouvelle Série ; 50)

Englische Ubersetzung fiir 2009 angekiindigt

Jouannets Buch hat als Endpunkt Vattel und als Thema die gesamte friihneuzeitliche
Entwicklung der Begriindung des Volkerrechts; aber im Zentrum des Buches steht
Wolff. Zwischen der pufendorfischen Schule, die nur das Naturrecht als Befehl
Gottes als internationales Recht gelten 146t, und der grotianischen Schule, die Natur-
recht und Vdlkerrecht nebeneinander bestehen 1d8t, bringt Wolff eine Synthese:
einige naturrechtlichen Grundregeln ordnen das positive Volkerrecht. Wolffs Me-
thode folgt seiner Praxis, dem innerstaatlichen Recht einen naturrechtlichen Rahmen
zu geben.

Die Unterscheidung von vollkommenen und unvollkommenen Pflichten hat Wolff
aus der Tradition iibernommen. Wéhrend bei den friiheren Autoren aber Geselligkeit
eine Frage der Erfahrung ist, greift Wolff auf das leibnizianische Prinzip der Perfek-
tionierung zuriick, ein individuelles Prinzip, in das erst nachtriaglich die gegenseitige
Hilfe kommt. Die Staatsindividualitdt ist vor allem von Pufendorf entwickelt wor-
den, bei Wolff wird sie endgiiltig festgeschrieben. Bei Wolff ist das Individuum aber
von vornherein auf einen Staat hin orientiert, so auch die Staaten auf die Civitas
maxima hin. Wolff ist der erste, der konsequent das Volkerrecht auf den Verkehr
zwischen Staaten beschrinkt, wihrend Individuen nur noch im innerstaatlichen
Recht vorkommen. Damit kann er auch Naturrecht und Voélkerrecht in verschiede-
nen Biichern behandeln.

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. —S. 187-191

Bei Wolff ist der Naturzustand gesellig, zwischen Individuen wie zwischen Staaten.
Er deduziert den Staat aus dem Gemeinen Besten und dem ist am besten mit der
Einordnung des Staates in eine Civitas maxima gedient. Zwar verwendet Wolff wie
andere Naturrechtstheoretiker groBziigig die Analogie zwischen der Menschenge-
meinschaft und der Staatengemeinschaft, aber er macht klar, da8 die Beziehungen
zwischen den Staaten um der einzelnen Biirger wegen da sind. Die fiktive Civitas
maxima hat einen fiktiven Herrscher, den ndmlich, der deduziert, was nach Vernunft
die Regeln sein sollten. Wolffs Civitas maxima ist stark, was Normen angeht, aber
schwach, was das Recht zu strafen angeht. Uberhaupt ist Wolff der strengste Vertre-
ter der Nichtintervention (der im Staat die AusschlieBung eines Widerstandsrechts
entspricht). Nur gegen einen Staat, der immer wieder Krieg fiihrt, ist ein strafender
Krieg gerechtfertigt (aber auch nicht wahllos, sondern nur wenn eine Allianz mit
dem Opfer eines solchen Angriffs vorliegt). Sowohl in der Geselligkeit der Staaten,
wie in der Nichtintervention folgt Wolff also eng Pufendorf. In der Kolonialfrage ist
Wolff am weitesten von der Ideologie der kommerziellen Staaten entfernt; er 148t
sogar die Rechte der Nomaden auf ihr Land gelten.

369

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [


https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cheneval, Francis

Der priasumtiv verniinftige Konsens der Menschen und Vélker : Christian
Wolffs Theorie der civitas maxima, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphiloso-
phie 85 (1999) 563-580

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 132-213:
Der pisumtiv verniinftige Vertrag der Menschen und Volker : Christian Wolffs
Lehre vom Volkerstaat

Wolffs Volkerstaat ist eine Fiktion. Cheneval erldutert ausfiihrlich, was in Wolffs
Philosophie als Wissenschaft der moglichen Dinge eine Fiktion ist. Konkret geht es
nicht um eine Kontinuitit zwischen Naturzustand und Gesellschaftzustand, sondern
um zwei Betrachtungsweisen. Jeder Mensch ist zugleich Naturwesen und Biirger,
jeder Staat zugleich unabhingig und Teil des Volkerstaats. Der Mensch ist aber
nicht in seiner natiirlichen Ganzheit Teil der moralischen Welt (wie bei Pufendorf),
sondern nur in der Fiktion einer moralischen Person, der Fiktion eines Subjekts, das
nur aus Rechten und Pflichten besteht. Die Gleichheit aller Menschen ist nur aus
dieser Fiktion begriindbar.

Wolff postuliert einen nexus universalis allen moralisch und politisch relevanten
menschlichen Tuns. Ohne eine moralische Handlungsgemeinschaft 148t sich kein
Recht konzipieren. Der Mensch muf3 seine eigene Vollkommenheit, aber auch die
Vollkommenheit aller Menschen fordern. Die beste der Welten gibt es wie spéter bei
Kant nur als Imperativ, als historische Aufgabe der Menschheit, nicht mehr wie bei
Leibniz als ein metaphysisches Faktum. Dabei gibt es nicht ein Menschheitsziel,
sondern nur individuelle Ziele, die vereint weden miissen. Die Civitas maxima ist
nicht Reich Gottes, sondern eine historische Aufgabe der Menschen.

Dieselbe gegenseitige Verpflichtung sieht Wolff auch fiir die Einzelstaaten, die
gemeinsam die Civitas maxima bilden. Damit will er das internationale Gewohn-
heitsrecht gegen Pufendorfs Beschrinkung auf das Naturrecht retten. Die Civitas
maxima beruht auf einem antizipierten verniinftigen Konsens der Voélker iiber die
Erfiilllung ihrer gegenseitigen Pflichten. Souverdn ist allein die Civitas maxima,
nicht der Einzelstaat. Weil Staaten nur durch einen Staat eingeschrénkt werden kon-
nen, mul3 der Volkerstaat mit einer Zwangsgewalt gedacht werden. Seine Verfas-
sung ist demokratisch.

Leibniz hat eine Idee einer verniinftigen Weltrechtsgemeinschaft hinterlassen, Wolff
transformiert diese Civitas Dei von einer metaphysischen und theologischen Theorie
in eine vernunftrechtlich-normative, damit hat er Kants transzendentale Wende vor-
bereitet oder vorweggenommen. Das Merkwiirdigste an den zahllosen Beitrdgen
zum 200. Jubildum von Kants Friedensschrift ist, dal niemand an Wolff gedacht hat,
obwohl der das bietet, was viele an Kant vermissen: Primat des Volkerrechts statt
klassischem Souverdnitdtsdogma. Was Wolff vollig fehlt und Kant beachtet, ist die
Rolle der Macht in den internationalen Bezichungen.

Der Aufsatz 1999 ist eine Kurzfassung des Buchkapitels 2002.

370

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.7.7 Vattel

Emer de Vattel, 1714-1767, geboren in Couvet im Fiirstentum Neuchatel als Sohn
eines Geistlichen. Séchsischer Diplomat in der benachbarten Schweiz, spéter in
Dresden verantwortlich fiir die sdchsische Auf3enpolitik.

Vergleiche zur Biographie:

Edmond Béguelin, En souvenir de Vattel 1714-1767 in: Recueil de travaux offert
par la Faculté de Droit de 1’Université de Neuchatel a la Société Suisses des Juristes
a I’occasion de sa réunion a Neuchatel 15-17 septembre 1929. — Neuchétel 1929.

Vattel begann mit dem Versuch, Wolffs pedantisches lateinisches Natur- und Vo6l-
kerrecht in einen gefélligeren Stil und in eine bei Diplomaten geldufigere Sprache zu
iibertragen. Das Ergebnis war aber von Wolff recht verschieden. Die Spannung
zwischen der Realitét der Staaten und den fiktiven Griinden des Rechtes wird aufge-
16st. Hier gibt es nur noch die Staaten. Vattel gilt als der Vollender der internationa-
len Anarchie im Volkerrecht. Aber Vattel ist ein typischer Aufkldrer, der glaubt, die
Einzelnen konnten sich auf das Gemeinwohl verpflichten, zumindest den Egoismus
eingrenzen. Er kennt keine Internationalen Organisationen, aber das internationale
Recht gibt den Staaten Verhaltensregeln, mit denen sie gemeinsam das internationa-
le System erhalten konnen.

Vattels Volkerrechtshandbuch von 1758 war ein sofortiger Erfolg, fiir ein Jahrhun-
dert die mafigebliche Autoritit im Vdlkerrecht, bis die zunehmende Dichte des posi-
tiven Volkerrechts eine solche Autoritét von Privatautoren beendete.

Texte

Le droit des gens ou principes de la loi naturelle appliqués a la conduite et aux
affaires des nations et des souverains (1758)

dt. Ubersetzung von Wilhelm Euler. — Tiibingen : Mohr, 1959 (Die Klassiker
des Volkerrechts in modernen deutschen Ubersetzungen ; 3)

Literatur

Reibstein, Ernst

Die Dialektik der souverinen Gleichheit bei Vattel, in: Zeitschrift fiir auslindi-
sches offentliches Recht und Volkerrecht 19 (1958) 607-636

Die souverdne Gleichheit ist eigentlich der ganze Inhalt von Vattels Volkerrechts-
lehre. Auch den Gerechten Krieg verwirft er wegen diesem Prinzip, weil zwischen
souverdnen Staaten sonst ewiger Krieg die Folge wire. Ein Krieg, auch ein klar
ungerechter Krieg (Vattels Name fiir Schurkenstaat ist la nation malfaisant oder la

371

https://dol.org/10.5771/9783845222097-363 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-363
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

