
Wahrheit(-en) (in) der Kunst. 

›Kunst‹ in Zeiten von Fake News

Anne-Marie Bonnet

Bilder: Wozu? Warum?

In der westlichen Kultur entstanden die ersten Bilder im Kontext von Kult,

Magie und/oder Machtausübung.1 Sie dienten der propaganda fide oder als

Stellvertretung derMacht,mimetischeQualitäten spielten hingegen zunächst

keine große Rolle. Vielmehr war man mit dem Erkenntniswert der Bilder be-

fasst, mit Fragen danach, worin ihr Wahrheitspotenzial bestand und wer die

Deutungshoheit innezuhaben hatte. Dies kann man mittelalterlichen Bild-

theologien entnehmen, denen zufolge es ein sehr explizites Bildverständnis

gab: Bilder wurden als Instrumente des Kultes verstanden und vermittelt,

wie sie aussehen, welcher Funktion sie dienen und wie man sie nutzen soll-

te, folgte pragmatischen Anweisungen. Dem Täuschungsvermögen der Bil-

der begegnete man von Anfang an mit Skepsis, sodass u.a. heftig über die

Darstellbarkeit des Allerhöchsten gestritten wurde: Wie ist das unvorstellba-

re, nichtdarstellbare Göttliche bildlich zu fassen? Im Islam und im Judentum

wurden Bilder abgelehnt, während sie im Christentum nach dem Ende der

Bilderstreitkampagnen als biblia pauperum erlaubt wurden, um für das an-

alphabetische Volk die Glaubensinhalte zu visualisieren.

Bereits diese wenigen Ausführungen über die Anfänge westlicher Bild-

kulturen deuten das komplexe Spannungsfeld an, in dem sich die Genese von

1 Als ich zur Vortragsreihe »Fake News« eingeladen wurde, bereitete ich einen ›Bilder-

Essay‹ vor, der sich statt mit den Strategien der Täuschung mit dem Ringen umWahr-

heit in den bildenden Künsten auseinandersetzt. Einschränkend sei bemerkt, dass ich

mich nurmit westlichen Traditionen befasse und retroperspektivisch vorgehe, also zu-

nächst in die Vergangenheit, zum Ursprung unserer Bildkultur(-en) blicke, um dann

mit dieser im Dialog die Gegenwart zu ergründen.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Anne-Marie Bonnet

Bildlichkeit entfaltet und erste Überlegungen zu deren Wirksamkeit ange-

stellt werden: Was tragen Bilder zum Verständnis der Welt bei? Wie glaub-

würdig sind sie angesichts ihres Täuschungspotenzials? Sind ›wahre‹ Bilder

zugleich auch ›reale‹ Bilder?

Die Kontroversen um das ›wahre‹ Bild Christi sowie die Konkurrenz zwi-

schen Byzanz und demWesten umdie vera icon sind ein bekanntes Echo dieser

Bedenken. Wie sieht Gott aus? Wie kann das Unsichtbare glaubhaft bezeugt,

visualisiert werden? Bekanntlich nur, indem das Urbild vomHimmel fällt und

nicht von Menschenhand erstellt wird. Zu dieser östlichen vera icon entsteht

imWesten eine Heilige Veronika, die dank der Legende vom Schweißtuch zur

Vorstellung eines ›nicht von Menschenhand gemachten‹ Bildes des Antlitzes

Christi im Westen beiträgt.

Bilder dienen folglich der Vermittlung der ›richtigen‹ Glaubenslehre und

fungieren im weltlichen Bereich als Stellvertreter von Macht, die vielfach die

kultischen Bildformulare adaptieren; sie verkünden und vertreten jeweils die

herrschenden Glaubensinhalte und Weltsichten. Erst als sich die Aufteilung

der Welt zwischen Glauben und politischer Macht durch die Verstädterung

mit dem Entstehen einer neuen Schicht, dem Bürgertum bzw. Patriziat, ver-

änderte, wandelten sich auch die Ansprüche an Bilder. Von nun an wollten

auch neue Weltwahrnehmungen visualisiert werden: Perspektive und neuer

›Realismus‹ gelten als Charakteristika der ›Renaissance‹. Fortan treten neben

die gleichsam ›offiziellen‹ Weltsichten der Herrschenden auch individuelle

Interpretationen und Perspektiven, die durch neue Auftraggeberinnen und

Auftraggeber befördert werden. Interessanterweise muss eine ältere Kultur,

die Antike, wiederbelebt werden, um eine neue Art, die Welt zu betrachten

und darzustellen, zu begründen. Der Rückbezug auf die Antike dient der Le-

gitimation der Bildwürdigkeit neuer Themenfelder jenseits bisher bekannter

und anerkannter Stoffe.

Rückwärts in die Zukunft: Retroperspektive 1.0

In der Neuzeit haben Bildtheorien die bisherigen Bildtheologien abgelöst und

müssen sich nun auch mit einer neuen Dimension befassen: der mimeti-

schen Abbildung bzw.der realistischwirkendenRepräsentation derWelt.Was

fortan ›Realismus‹ genannt wird, ist indessen nur die Perfektionierung von

Illusionierung, eine Vortäuschung der Spiegelung der Welt. Mit der Zentral-

perspektive und der Mimesis wird die Kodierung dessen, was fortan als ›rea-

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 219

listisch‹ gilt, im Westen vorerst festgelegt. Während man sich südlich der Al-

pen der neuen Verführungskunst der Bilder hingibt, mahnt Luther zu Recht

zur Vorsicht. Nicht nur der Missbrauch der Bilder zu pekuniären Zwecken

ruft seine Bildkritik hervor, sondern auch sein Wissen um das manipulati-

ve und verführerische Potenzial bildlicher Auslegungen. Nicht von ungefähr

entfaltet die Gegenreformation barocke Überwältigungskünste, um den Bil-

dern etwas von ihrer zweifelhaften Überzeugungsmagie zurückzugeben. Jede

Epoche und Kultur trifft im Folgenden eigene Vereinbarungen darüber, wie

Wahrheit bzw. Realität auszusehen haben, und zwar stets imWettbewerbmit

dem ultimativen Maßstab der Antike. Erst in der Moderne (ab 1800) wird dies

wieder radikal neu verhandelt, da von nun an individuell – also je nach Auf-

traggeber/-in oder Künstler/-in – entschieden wird, was als ›real‹ bzw. ›wahr‹

gelten solle, und auch inhaltlich wie formal stehen viele Optionen zur Verfü-

gung. Man misst sich nicht mehr an der Antike, sondern die Gegenwart wird

zum Maßstab, das Hier und Jetzt und seine Bejahung; das ›Moderne‹ über-

trifft endlich die bisherige Gängelung durch ›klassische‹, antike, Maßstäbe.

Charles Baudelaires gleichsam ikonisch gewordener Salon von 1857, in

dem er den Maler des Modernen Lebens (1863) charakterisiert und als Heros

der neuen, von ehemaligen Idealen befreiten Zeitgenossenschaft ausruft, gilt

hier als Zeit- und Wegmarke. Angemerkt sei, dass in der Moderne zahlrei-

che weitere ›Realismen‹ entstehen (Surrealismus, magischer Realismus, so-

zialistischer Realismus), die jeweils auf ihre Weise festlegen, wie Realität und

Wahrheit zu verhandeln seien; das Verhältnis des Realismus zur Wahrheit

wird immer wieder neu diskutiert, und zwar besonders brisant im Zuge der

Erfindung der Fotografie (1839), die zunächst nicht als Kunst, sondern als

technisches Hilfsmittel zum Dokumentieren von Welt angesehen wird.

Wahrheit versus Wirklichkeit?
Was ist real bzw. ist real auch wahr?

Von Beginn an wird dem fotografischen Abbild – als einer besonderen Art

des Bilderschaffens, das gemeinhin ein besonderes Authentizitätspotenzial

verspricht – ein großer Zeugniswert zugestanden. Und das, obgleich zahl-

reiche Bilder, die fotografische Wahrheit vorgeben, durch Retuschen mani-

puliert, ›optimiert‹ bzw. gefälscht werden. Édouard Manets berühmtes Ge-

mälde ErschießungMaximilians (1867) bietet eine Revision des politischen Zwi-

schenfalls, eines Skandals der napoleonischen Außenpolitik, umgegen dessen

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Anne-Marie Bonnet

Vertuschung zu protestieren. Er besaß zwar fotografische Zeugnisse des Ge-

schehens, entschied sich aber, Maximilians Exekution nach dem Vorbild von

Goyas Erschießung der Aufständischen (1814) zu inszenieren: Malend führt er in

einem intermedialen Wettstreit mit der Fotografie vor, wie die Darstellung

vonWahrheit über der Abbildung von Realität stehe: Das Foto bildet dieWirk-

lichkeit ab, das gemalte Bild deckt die Wahrheit dahinter auf. Er behauptet

die Wahrheit der Malerei gegen die Wirklichkeit der Fotografie. Kurz zuvor

hat seine nackte Olympia (1863) einen Skandal ausgelöst, weil sie so realistisch

sei, während im selben Salon Cabanels die sich obszön räkelnde ›Schaumge-

borene Venus‹ (Die Geburt der Venus, 1863) mit ihrem verkitschten Idealismus

gefeiert wird. Die beiden verschieden ›realistischen‹ weiblichen Entblößun-

gen zeigenmehr über die Doppelmoral der Epoche als über derenWahrheits-

bzw. Wirklichkeitsbegriff.

Welche Bilder sagen mehr über die Wahrheit aus, Picassos Guernica (1937)

in seiner stilisierten Abstraktion oder die Fotografien der Reporter aus dem

spanischen Bürgerkrieg? Frank Capas berühmtes Bild des erschossenen Mi-

lizionärs (Loyalistischer Soldat imMoment des Todes, 1936) hat sich als ebenso ge-

stellt erwiesen wie das ›ikonische‹ Bild des FotografenNick Ùt, das ein junges,

vor der Napalmwolke flüchtendes vietnamesisches Mädchen zeigt (Khim Phúc

in Trang Bang, 1972). Beide sind also gleichsam ›editierte‹ – heute hieße das:

›kuratierte‹ – Fassungen der Realität. Sind sie deshalb weniger wahr, sind sie

fake?

Der sozialistische Realismus, der schon im Umfeld von Courbet2 disku-

tiert wurde und der in den Ländern im Einflussbereich der Sowjetunion ab

den 1920er-Jahren gepflegt wurde, verfolgte den Anspruch, die Realität so dar-

zustellen,wie sie sein sollte, und sie, ähnlichwie die filmischen bzw. gemalten

Bilder desDritten Reiches, zu überhöhen bzw. zu idealisieren,wenngleichmit

anderen Konsequenzen. Seit Beginn des 20. Jahrhunderts, insbesondere ab

dem Ersten Weltkrieg, glaubt man nicht mehr an die Möglichkeit, die Kom-

plexität derWelt abbilden zu können. Fragmentierung,Montage undAbstrak-

tion sind einige Strategien zur Umsetzung dieser Erkenntnis. Wie kann man

Realität und/oder Wahrheit darstellen, wenn Zeit und Raum relativ werden

und der ›technische Fortschritt‹ den Glauben an Humanismus ins Wanken

bringt, wie dies nach 1918 und erst recht nach 1933 und 1945 geschieht?

2 Courbet war mit Pierre-Joseph Proudhon (1809–1865), einem der theoretischen Be-

gründer des Sozialismus, befreundet.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 221

In seinem wenig beachteten Werk Die Antiquiertheit des Menschen schreibt

Günther Anders schon 1956, die Wirklichkeit der Bilder würde sich vor unser

Bild der Wirklichkeit schieben. Damit befasst, die ethischen und technischen

Herausforderungen der Zeit zu reflektieren, bangt er um die Humanität und

erkennt früh Rolle und Bedeutung von Bildern und Medien. 1970 versucht

John Berger in seinemWerk Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt unser Be-

wusstsein dafür zu schärfen, was Bilder mit uns machen. Erst in den 1980er-

Jahren beginnt ein weiter gefasster Diskurs über die ›Bilderflut‹, die ›Ästhe-

tisierung des Alltags‹; man spricht von simulacrum, bald von linguistic und

pictorial turn. Dies führt zwar zu einer Verlagerung der Kunsthistoriografie

in die ›Bildwissenschaft‹ und einer Essenzialisierung des schwer definierba-

ren Konzepts »Bild«, löst jedoch die Reflexion über die Macht der Bilder aus

deren sozialen, politischen und ethischen ›Bedingungen der Möglichkeiten‹

heraus. Zugleich entstehen die ›Medienwissenschaften‹, deren Bildkompe-

tenz von den Kunstwissenschaften misstrauisch betrachtet wird. Überspitzt

formuliert: Vor lauter Nachdenken über die Frage »Was ist ein Bild?« wird je-

ne danach, was es mache und wie, vernachlässigt. Mit dem Aufkommen der

Digitalisierung fragt man sich zwar, ob man noch von Fotografie sprechen

könne oder ob es sich um »Fotographie nach der Fotographie« (Amelunxen/

Iglhaut/Rötzer 1995) handele, aber diese Fragestellung erfasst das Ausmaß der

Veränderung derWahrnehmung von Bildern und deren Instrumentalisierung

nicht wirklich. Viel wurde akademisch über ›Index-Qualitäten‹ und ›Referen-

zialität‹ diskutiert, aber die vielfältigen sozialen Implikationen der neuen di-

gitalen Bildkultur wurden weder erahnt noch bedacht. In ihrem letzten Werk

über die Fotografie (Sontag 2003), das Kriegsbildern gewidmet ist, revidiert

Susan Sontag ihr früheres Urteil (1977), die vielen fotografischen Bilder wür-

den gegenüber fremdem Leid abstumpfen, und billigt ihnen ein »positiv ge-

wendetes Schockpotenzial« zu, das es »zu erhalten bzw. freizulegen« gelte

(Bartels 2003). Hierfür bedürfe es indessen der Worte, da ein fotografisches

Bild nur mit einem Text Gültigkeit erlange. Damit widerspricht sie dem viel-

zitierten Diktum: »Ein Bild sagt mehr als tausend Worte«; nur mit einem er-

läuternden Text vermöge das Bild seine Wahrheit zu verkünden.

Künstlerische Weckrufe?

Künstlerinnen und Künstler haben bereits zuvor vielfach das immer pro-

blematischer werdende Verhältnis der Bilder zu Wahrheit und Wirklichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Anne-Marie Bonnet

thematisiert, wie z.B. die ›Photomalereien‹ Gerhard Richters, in denen mit-

tels Unschärfe zum Nachdenken darüber ermahnt wird, was man gerade

anschaut. Oder Jeff Wall, der mit hyperrealistisch anmutenden Leuchtkas-

tenbildern unsere Neugier weckt und uns verunsichert, wie etwa in seinem

Bild der nach einem Angriff aus dem Hinterhalt verletzten US-Soldaten

aus dem Krieg in Afghanistan.3 Bei näherer Betrachtung stellt sich heraus,

dass es sich um eine gestellte Szene handelt und Schauspieler ›sterbende

Soldaten‹ lediglich inszenieren. Inhaltlich wie medial führt Wall vor, wie

das Bild manipuliert und als vermeintliche Realität suggeriert, was gestellt

und fiktiv ist. Künstlerische Positionen versuchen, unsere Wahrnehmung zu

schärfen, während uns die Medien des Alltags mit Bildern konfrontieren,

die häufig bewusst und gezielt manipuliert sind, und zwar nicht nur in der

Werbung, sondern auch in der politischen Berichterstattung, wie anlässlich

der zweiten US-amerikanischen Invasion in Kuweit allgemein offenbar wird.

Damals wurde durch ›embedded journalism‹ und Realzeitberichte die Wahr-

heit des Dargestellten zu belegen versucht, wozu digital manipulierte Bilder

gezeigt wurden.

Heutzutage wird von augmented reality gesprochen, und die meisten Men-

schen besitzen Smartphones, deren Möglichkeiten der Bildbearbeitung alle

digital natives beherrschen. Rasch ausgebreitet hat sich in den letzten Jahren

die ›Unkultur‹ der alternative facts bzw. fake news und im Individuellen wie im

Sozialen die »Fiktion der wahrscheinlichen Realität« (Müller 2021: 76).

Hat die ungeheure Suggestivkraft digitaler Bilder unseren Glauben an die

Aussagekraft der Bilder untergraben? Nie wirkten Bilder realer, überzeugen-

der, aber nie konnten wir ihnen auch weniger trauen. Jedes Selfie liefert nicht

etwa ein Selbstbild oder ein Abbild eines momentanen Aussehens, sondern

ein mittels komplexer Algorithmen erstelltes bereits optimiertes Ab-Bild. Nur

ein Blick in den Spiegel bietet womöglich ein Bild des realen Aussehens. Die

digitale Bildkultur hat unser Verhältnis zur Sicht auf die Welt und das Selbst

so fundamental transformiert, dass wir das Ausmaß noch gar nicht ermessen

und voll umfänglich realisieren. Magrittes Ceci n’est pas une pipe (1929) war ei-

ne nur zaghafte Warnung vor den verführerischen Trugbildern, die ab den

1930er-Jahren medial immer präsenter werden. Seine komplexen Verweise

auf die trügerischen Fallen suggestiver Visualisierungen verhallten. Auch vie-

le weitere mittelbare und unmittelbare künstlerische Kommentare bzw.Mah-

3 Jeff Wall: Dead Troops Talk (A vision after an Ambush of a Red Army Patrol, near

Moqor, Afghanistan, winter 1986), 1992, transparency in lightbox (228,92 x 416,88 cm).

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 223

nungen haben sich als gegen die mediale Übermacht des Alltags wenig effek-

tiv erwiesen. Während des ersten Jugoslawienkriegs versucht Jenny Holzer,

mit ihrer Bildserie Lustmord (1993) eine adäquat aufwühlende Reaktion bildne-

risch zu formulieren. Die Ereignisse des 11. Septembers 2001 und die Folter-

skandale in Abu-Ghraib (2004–2006) – Beispiele von trauriger Bekanntheit –

haben kaum noch beachtenswerte künstlerische Antworten bzw. Reflexionen

hervorgebracht. Und insbesondere die digitale Abbildbarkeit lebensweltlich

bedeutsamer Ereignisse hat zu einer multiplikativen Distribution im Inter-

net beigetragen. Was vermag die Zeugenschaft eines Bildes angesichts des

Resonanzraums des world wide web zu leisten?

Paradoxerweise scheint die Verbreitung realer und suggestiver Bilder um-

so größer, je zweifelhafter ihr Gehalt ist. Die neue Öffentlichkeit des Netzes

mit ihren konkurrierenden Behauptungssphären nutzt bzw. interpretiert Bil-

der je nach Bedarf. Mit dem Amtsantritt Trumps und dessen sehr idiosyn-

kratischem Verhältnis zur Faktizität wurden der willkürlichen Auslegung von

Bildern wie Fakten gleichsam Tür und Tor geöffnet.

Ai-Weiwei-isierung? / Aufmerksamkeitsökonomie /
Schein versus Sein

Als der chinesische Künstler Ai Weiwei 2016 ein Foto veröffentlicht, das ihn in

der Pose des ertrunkenen syrischen Flüchtlingsjungen Alan Kurdi (2. Septem-

ber 2015 in Bodrum) am Strand liegend zeigt, schlagen ihm heftige Protest-

wellen entgegen. Die kritische Frage, ob ein/e Künstler/-in oder Fotograf/-in

aus dem Schicksal eines Opfers Kapital schlagen dürfe, die stets auch einer

Kriegsfotografie oder dem ›Pressefoto des Jahres‹ gilt, wird hier erneut ge-

stellt. Ai Weiwei reagiert darauf, indem er dieses Foto zwar weiterhin aus-

stellt, es aber mit einem Text begleitet:

Artists are free to

make art for art’s sake

and I respect that,

I do not criticize them.

I am not born an artist.

I am born a human.

I care about

human conditions

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Anne-Marie Bonnet

rather than opinions

I have no choice.

Strategisch verlagert er die Fragestellung von der Kunst ins Diffus-›Mora-

lische‹, erklärt seine Performance nebst deren Dokumentation zum huma-

nistischen Engagement. Funktioniert das? Indem das Bild als (nicht gerade

wohlfeiles) Kunstwerk auf Kunstmessen präsentiert wird, relativiert sich die-

ses moral washing.4 Wie aber ist dieses künstlerische ›re-enactment‹ eines tra-

gischen Ereignisses zu verstehen? (Vgl. Wenzel 2021) Entfaltet das künstle-

rische Bild mehr Wirksamkeit als jenes in der Reportage? In ihrem künst-

lerischen Beitrag zur Biennale in Venedig 2016 präsentierte Candice Breitz5

eine Arbeit, bei der sie in Form von Videoporträts in einem Raum Geflüch-

tete zeigt, die von ihren Schicksalen berichten, und in einem anderen Raum

bekannte Schauspielerinnen und Schauspieler, die dieselben Aussagen vortra-

gen. Es stellt sich heraus, dass in den meisten Fällen den Schauspielerinnen

und Schauspielern mehr Glaubwürdigkeit bzw. Aufmerksamkeit zuerkannt

wird. Braucht es inzwischen einen gewissen ›Promifaktor‹ oder event-Cha-

rakter, damit etwas wahrgenommen wird? Das Schau-Spiel, der Schein, das

Vorgetäuschte vermag mehr zu bewirken als das authentische Zeugnis. Was

wären die Kriterien des Authentischen? Fotografie ist schon lange nur noch

einWirklichkeitsversprechen: IstWirklichkeit bzw.Wahrheit überhaupt noch

bildlich darstellbar? Oder geht es nur noch darum, überhaupt gesehen, ge-

hört, wahrgenommen zu werden?

Bereits Ende der 1960er-Jahre diagnostizierte GuyDebord in seiner Analy-

se der Veränderung der Welt durch den Kapitalismus diese Welt sei eine »Ge-

sellschaft des Spektakels« (1967), in der es mehrheitlich statt um das Sein um

das Haben und den Schein gehe. Das Käufliche kolonisiere das Gesellschaftli-

che und das Spektakel ersetze das wahre Leben.Dabei sei das Spektakel weni-

ger eine Sammlung von Bildern als das Ersetzen der zwischenmenschlichen

4 Indes könnte auch gefragt werden, ob man Kunst von ihrer Verwertbarkeit trennen

kann? Auch das Verhältnis zwischen Verwertbarkeit und moralischem Engagement

wäre zu prüfen.

5 Candice Breitz: Stills aus Love Story (2016), featuring Julianne Moore and Alec

Baldwin; 2. Reihe v.l.n.r.: Shabeena Francis Saveri, Sarah Ezzat Mardini, Mamy Mal-

oba Langa, 4. Reihe v.l.n.r.: José Maria João, Farah Abdi, Mohamed, Luis Ernesto

Nava Molero. 7-Kanal-Videoinstallation: 7 Festplatten, commissioned by the National

Gallery of Victoria (Melbourne), Outset Germany (Berlin) and the Mediaboard Berlin-

Brandenburg.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 225

Beziehungen durch Bilder und Konsum. Debord ging sogar so weit, einen

Vergleich zwischen demheutigenMarketing derMassenmedien und der Rolle

der Religionen in der Vergangenheit zu ziehen. In Anbetracht der Auswirkun-

gen der social media in den letzten Jahren, die zu ›Filterblasen‹ geführt haben,

die gleichsam wie Sekten ihre Weltbilder vertreten und Erregungsgemein-

schaften bilden, kann man Debords Weitblick nur bewundern.

Bekanntlich stellt sich das Internet, als Medium demokratischer Kommu-

nikation und Teilhabe gefeiert, als Ort wenig durchsichtiger algorithmischer

Manipulation von Fakten, Daten und Bildern heraus. Die ›sozialen‹ Medien

(YouTube, Instagram,TikTok etc.), in denen sich jede/r vermeintlich frei äußern,

darstellen, ihre/seine Einzigartigkeit (vgl. Reckwitz 2017 und 2019) entfalten

und kommunizieren kann, sind Orte enormen Anpassungsdrucks geworden,

in denen man optimierte Selbstbilder zur Schau stellt. In welchem Ausmaß

das reale, analoge Leben in der virtuellen Welt des Internets und aus ihr her-

aus affiziert wird, ist noch nicht völlig erfasst, gar ins allgemeine Bewusst-

sein gedrungen. Der ›Trumpismus‹ sollte jedoch im Kontext der politischen

und sozialen Sphäre einen Weckruf ausgelöst haben, stammen doch nicht

von ungefähr genau aus dieser Quelle die ›Konzepte‹ der sog. Fake News bzw.

Alternative Facts, bei denen es sich um konkrete Praktiken bewusster Mani-

pulation von Fakten, Daten und Bildern handelt. Die Suggestivkraft media-

ler Beeinflussung wurde hier augenfällig, etwa im interpretativen Vergleich

der Bilder von den jeweiligen Publikumsmengen bei den Amtsantritten von

Trump und Obama. Der Künstler Warren Neidich, der unsere Zeit als jene

der ›Post-Wahrheitsgesellschaft‹ versteht und glaubt, die Kunst könne in der

Realität wirken, aktualisiert Debord, indem er feststellt: »Das Spektakel ist

die extreme Formdes heute zu einer Art Erinnerungsfabrik avanciertenMedi-

entheaters, Aufmerksamkeit zu erheischen.« (Neidich 2020: 122) Kunst könne

helfen, die Bedingungen des neuen autoritärenNetzsystems verständlich und

sichtbar zu machen. Interessanterweise reflektiert er zugleich die Rolle der

Spannungen zwischen kulturellemWert undMarktwert, eine Dimension, die

die Rolle und Bedeutung von Kunst in der heutigen Gesellschaft unmittelbar

affiziert, in diesem Rahmen jedoch nicht vertieft werden kann. Nicht nur hat

der in den Medien enorm präsente Kunstmarkt vor allem wegen der als »as-

tronomisch« zu bezeichnenden Auktionsergebnisse die Wahrnehmung von

Kunst im Allgemeinen verändert; auch die zunehmenden öffentlichen Beein-

flussungsversuche und Kommentierungen des Geschehens in der Kunstwelt

wie in den Museen durch die sog. social media hat viel in Bewegung versetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Anne-Marie Bonnet

Freiheit der Kunst versus ›cancel culture‹?

Sei es, dass von einer öffentlichen Hauswand ein Gedicht entfernt werden

musste, weil sich manche Betrachterin und Betrachter in ihrem/seinem

Selbstbild verletzt fühlt, sei es, dass Ausstellungen mit Bildern von Bal-

thus oder Philipp Guston erst gar nicht eröffnet werden, weil die Bilder

missverstanden werden könnten: All dies sind Symptome dafür, dass die

Deutungshoheit der Museen über das kulturelle Erbe nicht mehr unan-

tastbar ist. Im Kontext der postkolonialen Bewusstseinswende wird der

westliche, eurozentrische bzw. nordamerikanische Kanon, der weitgehend

heteropatriarchal bestimmt ist und People of Color ignoriert oder diskrimi-

niert, zunehmend hinterfragt oder gar abgelehnt. Im Rahmen der Bewegung

Decolonize Museum!, in der sich bisher vernachlässigte Bewegungen (First

Nations, Black Lives Matter, #metoo) auch dank der neuen Öffentlichkeiten im

Netz artikulieren, werden bereits renommierte Sammlungen wie jene des

MoMA und des Metropolitan Museum in New York völlig neu präsentiert.

Immer deutlicher wird, dass es dabei nicht nur um einzelne Werke geht,

sondern auch um deren Kontextualisierung und Präsentation sowie um Art

und Qualität der Orte. Museen gelten nicht mehr unhinterfragt als Schatz-

truhen kollektiver Erinnerung; wenn man vom ›kulturellen Erbe‹ spricht,

wird auch gefragt: Um wessen Erbe handelt es sich, und wer darf es wie

ausstellen? Die digitalen Netzwerke führen also zwar zu Demokratisierung

bzw. Diversifizierung der Deutungshoheit, aber zuweilen auch zu heftigen

Debatten. Hanno Rauterberg beschrieb und analysierte die neue Lage un-

längst als »neuen Kulturkampf« (2018). Dessen Auswirkungen, Ergebnisse

der Interventionen neuer Allianzen und Kommunikationsmöglichkeiten in

den social media, sind noch gar nicht in Gänze absehbar. Die Macht der bishe-

rigen gate keeper in kulturellen Fragen wird auch jenseits der akademischen

und institutionellen Sphären infrage gestellt, und deren narratives werden

bezweifelt. Die Arena der Öffentlichkeit ist diversifiziert, und die Mächte im

Spiel sind nicht immer transparent. Umso wichtiger ist der Versuch, sich der

im Feld unserer nachmodernen digitalen Kultur wirksamen Kräfte bewusst

zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 227

Bild- und Medienmündigkeit?

ImBand Selfies aus der ReiheDigitale BildkulturenmachtWolfgang Ullrich 2019

darauf aufmerksam, wie diese neue Bildkultur das soziale Leben verändere

und Bildern neue Bedeutungen und Funktionen verleihe. Das Selfie sei we-

niger ein Selbstbildnis als eine neue globale Sprache und Form der Kommu-

nikation, gleichsam eine Währung globaler Verständigung. Artikuliert wer-

den neue Formen der Auffassung von Privatheit und Öffentlichkeit, Sympto-

me eines psychosozialen Wandels, dessen Ausmaß wir noch nicht richtig er-

fasst haben. Sie verändern unser Verhältnis zum Selbst wie jenes zur Welt,

verfestigen die Kultur der Fotografie als Wirklichkeitsversprechen. Bekannt-

lich dienen die meisten Selfies einer eher ›optimierten‹ Selbstdarstellung und

der Inszenierung der Teilhabe an zeitgenössischen Trends, artikulieren eine

gewisse aktive Teilhabe. Diese neue Bildkultur ist weniger durch die Inhal-

te ausgezeichnet und charakterisiert als dadurch, dass die Bilder entstehen,

um ›gepostet‹ zu werden, und ganz neue Vorstellungen von ›öffentlich‹ und

›privat‹ etablieren: gleichsam als neue Währung sozialer Distinktionen. Zu-

gleich liefern die ›privaten‹ Bilder mittel- und unmittelbar das Datenkapital

zur Weiterentwicklung von facial screening- und identification-systems. In der

›freien‹ Marktwirtschaft dienen sie dazu, marktgerechtes Verhalten zu er-

zeugen, und in autoritären Regimen dazu, die unsichtbare Kontrolle durch

verborgene Algorithmen im realen Leben zur Kontrolle der Bevölkerung und

sozialer Kommunikation zu nutzen. In den bildenden Künsten wird dies zwar

kritisch reflektiert,6 es sollte jedoch allgemeiner zur Aufgabe neuer Bildungs-

formen wie z.B. einer Pädagogik der Bild- und Medienmündigkeit werden.

Es sind vor allem Künstlerinnen und Künstler, die die Dringlichkeit ei-

ner Aufklärung über das neue digitale Bildregime bewusst machen. Gera-

de erleben wir in der Pandemie, wie wenig digital aufgeklärt nicht nur das

Bildungssystem ist. Die Logiken der social media und des Netzes entwickeln

sich viel schneller als in der analogen Welt die rechtlichen, sozialen und ethi-

schenMittel zu deren Verständnis, gar Regulierung. Doch sollte das Bewusst-

sein von deren Existenz, Auswirkungen und Macht allgemein geschult und

auf breiter Basis immer wieder diskutiert werden. Interessanterweise plä-

diert die 2021er-Ausgabe des Kunstforum für Dokumentarismen in der Foto-

6 Siehe z.B. Ausstellung Real Feelings – Emotion and Technology (Himmelsbach/Koek/

Spaninks 2020) und die Werke von Forensic Architecture, Hito Steyerl oder Trevor Pag-

len.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Anne-Marie Bonnet

grafie und neue Bildstrategien in der künstlerischen Dokumentarfotografie.

Gesucht wird nach Strategien, um auch noch in der digitalen Nachmoderne

mit dokumentarischen fotografischen Bildern aus der Wirklichkeit über die

Realität aufzuklären.

Neben anderen Disziplinen findet vor allem im Bereich der Kunst ein kri-

tisches Befragen über die Macht der Bilder statt und wird gleichsam eine

Reakkreditierung des Aussagepotenzials von ›Abbildern der Realität‹ ausgelo-

tet. Der visuelle Alltag ist durchweg von manipulierten Bildern bestimmt, die

Wirklichkeiten vorspielen, Bedürfnisse suggerieren, zu Konsum verführen

oder Informationen begleiten, die nur noch wirtschaftlich oder politisch ma-

nipulierte Sichten auf das Weltgeschehen bieten. Die Vielfalt konkurrieren-

der staatlicher und privater Medien erschwert in freiheitlichen Gesellschaf-

ten zwar eine konsensuelle Meinungsbildung, erlaubt aber Meinungsvielfalt;

deshalb gilt es, die Bildung zu starker Monopole zu verhindern. Zugleich

macht der Niederschlag der Vielzahl an Erregungsgemeinschaften im Inter-

net Verständigung und Konsensbildung im analogen Leben immer schwie-

riger. Sind gemeinschaftsbildende Imaginationen jenseits der Konsumwel-

ten noch möglich? Kann man sich inmitten aller diskursiven und visuellen

Infragestellungen der Wirklichkeit, aller privaten und öffentlichen Realitäts-

behauptungen bzw. ›Fiktionen der wahrscheinlichen Realitäten‹ (s.o.) noch

mittels bildlicher Darstellungen vergewissern? Kunst und neuartige Doku-

mentarfotografie werden uns »einen anderen Blick auf die Medienbilder, die

Repräsentationsformen und Machtverhältnisse der Welt ermöglich(en), die

unser Sehen herausfordern und alles andere als objektiv sind, sondern im

subjektiven Engagement aufgehen« (Müller 2021: 80). Einst wurden indivi-

duelle und/oder kollektive Weltanschauungen in den Bildern der Kunst pro-

minent visualisiert, die an ausgewählten Orten präsentiert wurden. Heute

sind der private und der öffentliche Alltag durch und durch von zahlreichen

individuellen und überindividuellen Bildlichkeiten und -kulturen penetriert,

sodass Kunst mit ganz anderen Herausforderungen konfrontiert ist, eigene

Modi der Sichtbarmachung und -barkeit zu entwickeln.

Kunst schafft Erfahrungsräume wie wenige andere Lebensäußerungen.

Können Bilder, gar solche der Kunst, in einer Zeit, in der sich die Sensibi-

lität für Identitäten ausdifferenziert, Orientierung und Aufklärung leisten?

Künstlerische Befragungen von Bildlichkeiten können das »Bewusstsein der

Zeitlichkeit von Repräsentationen schärfen« (ebd.: 77) und als Modell für eine

neuartige Bilderziehung dienen. Kunst kann zwar die Welt nicht verbessern,

aber helfen, Dinge neu zu betrachten. So führt etwa David Foster Wallace in

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheit(-en) (in) der Kunst. ›Kunst‹ in Zeiten von Fake News 229

seine Novelle This is Water (2009) mit einer kurzen Parabel ein, in der zwei

junge Fische im Wasser schwimmen, als ein alter Fisch vorbeikommt und sie

fragt, wie das Wasser sei.Worauf die beiden einander anschauen und fragen:

Was ist Wasser? Kunst schärft unser Bewusstsein für das Element, in das wir

eingetaucht sind: die von Bildern suggerierte wie überwältigte, durchdrun-

gene und verschleierte Realität.

Wir müssen lernen, unsere Referenzsysteme zu überprüfen und die Neu-

artigkeit der vielen uns immersiv umgebenden neuen Bilder zu erkennen.

Bild- und Medienmündigkeit sollten auf der Agenda jeder Bildungsreform

stehen, und alle Bildwissenschaftlerinnen und -wissenschaftler wie Kunst-

historikerinnen und -historiker werden in der Zukunft auch Kenntnisse di-

gitaler Bildherstellungsverfahren besitzen müssen, um überhaupt zu verste-

hen, was Bilder sind. Zunächst müssen die Parameter dessen, was die Wirk-

lichkeit bestimmt, soziologisch, politisch, ökonomisch und kulturell neu jus-

tiert bzw. bewusst gemacht werden, bevor über deren Visualisierungen bzw.

Abbildung nachgedacht werden kann. Dass die Verständigung darüber be-

reits heute vielfach visuell und nicht mehr verbal kommuniziert wird, poten-

ziert die Problematik der Dringlichkeit einer neuen Bild- und Medienmün-

digkeit. Künstlerinnen und Künstler werden uns z.B. »Wahrheit statt Echt-

heit« (Steyerl 2021) zu erkennen lehren.

Literatur

Amelunxen, H. v./Iglhaut, St./Rötzer, F. (Hg.) (1995): Fotografie nach der Fo-

tografie. Ausstellungskatalog, Dresden.

Anders, G. (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Über die Seele im

Zeitalter der zweiten industriellen Revolution, München.

Bartels, G. (2003): Der Erhalt des Schockpotenzials, in: TAZ v. 23. August 2003,

online unter https://taz.de/!720961

Berger, J. (1981): Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt, Hamburg.

Debord, G. (1967): La société du spectacle, Paris.

Himmelsbach, S./Koek, A./Spaninks, A. (Hg.) (2020): Real Feelings. Emotion

and Technology. Ausstellungskatalog House of Electronic Art Basel und

MU Hybrid Art House, Basel.

Holzer, J. (1993): Lustmord. Da wo Frauen sterben, bin ich hellwach. Ein Bil-

derzyklus, in: Magazin 46 der Süddeutschen Zeitung v. 19.November 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Anne-Marie Bonnet

Müller, Ch. (2021): Verhandlungssache. Neue Bildstrategien in der künstleri-

schen Dokumentarphotographie, in: Kunstforum International 273: Re-

port. Bilder aus der Wirklichkeit. Plädoyer für Dokumentarismen in der

Fotografie, 65–81.

Neidich,W. (2020): Aktivistische Neuroästhetik als künstlerische Praxis in der

Post-Wahrheitsgesellschaft. Ein Gespräch mit A.-K. Günzel, in: Kunstfo-

rum International 267: post-futuristisch. Kunst in dystopischen Zeiten,

118–125.

Rauterberg, H. (2018): Wie frei ist die Kunst? Der neue Kulturkampf und die

Krise des Liberalismus, Berlin.

Reckwitz, A. (2019): Das Ende der Illusionen. Politik, Ökonomie und Kultur

in der Spätmoderne, Berlin.

Reckwitz, A. (2017): Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel

der Moderne, Berlin.

Sontag, S. (2003): Das Leiden anderer betrachten, München.

Sontag, S. (1977): Über Fotografie, Frankfurt am Main.

Steyerl, H. (2021): Wahrheit statt Echtheit –Dokumentarismen bei H. Steyerl.

Eine kommentierte Textcollage von J. Wessel, in: Kunstforum Internatio-

nal 273: Report. Bilder aus der Wirklichkeit. Plädoyer für Dokumentaris-

men in der Fotografie, 130–136.

Ullrich, W. (2019): Selfies. Die Rückkehr des öffentlichen Lebens, Berlin.

Wallace, D.F. (2009): This is Water: Some thoughts, Delivered on a Significant

Occasion, about Living a Compassionate Life, Boston.

Wenzel, J. (2021): Ein aus dem Zusammenhang gerissener Junge, in: Kunstfo-

rum International 273: Report. Bilder aus der Wirklichkeit. Plädoyer für

Dokumentarismen in der Fotografie, 123–129.

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010 - am 14.02.2026, 06:40:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460191-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

