
Philosophische Meditationsdidaktik 

Volker Haase 

1. Ausgangspunkte 

In jüngerer Zeit wurde von Unterrichtspraktikern wiederholt der auf persönliche 
Erfahrungen gestützte Verdacht vorgetragen, dass der Philosophie- und Ethikun
terricht in seiner Fixierung auf ein diskursives, an rationalen Kalkülen ausgerich
tetes Denken oftmals zu weit geht und damit gerade die interessiertesten und re
flexionsstärksten Schülerinnen und Schüler bis zum Abitur in einen unproduktiven 
Relativismus hineinführt, anstatt jene persönlichkeitsbildenden Orientierungen zu 
ermöglichen, für die er sich verantwortlich sieht (Sander 2021; Haase/Thomas 2022: 
128). Der vorliegende Beitrag plädiert vor diesem Hintergrund für ein erweitertes 
Verständnis der Vernunft unter besonderer Berücksichtigung bestimmter Geistes
techniken, die in Übereinstimmung mit Definitionsvorschlägen in der Psychologie 
(z.B. Pfeiffer 1988) unter dem Begriff der Meditation erfasst werden können. Nun 
hat allerdings Meditation im Kontext schulischen Lernens einen äußerst ambiva
lenten Ruf. Zum einen wird sie fächerunabhängig als Mittel der Konzentrationsför
derung und Resilienz-Steigerung, zumal in Zeiten der Polykrise, begrüßt und dabei 
in ihrer persönlichkeitsbildenden Bedeutung einseitig festgelegt. Zum anderen haf
tet ihr aber auch der Ruf esoterischer Versponnenheit an. Ansätze einer auf fachli
che Lern- und Erkenntnisziele bezogenen schulischen Meditationspraxis gibt es da
her kaum – und wenn, dann bevorzugt in der Religionspädagogik. Dort (z.B. Mendl 
2008: 162–179) geht es angesichts der zunehmenden Säkularisierung vordergründig 
um den Erwerb ›spiritueller Kompetenz‹, ohne sich auf bestimmte Gebetstraditio
nen festlegen zu müssen. Charakteristisch ist für den Großteil der entsprechenden 
Literatur eine erhebliche didaktische Unterbestimmtheit. Es bedarf daher zunächst 
einer soliden innerphilosophischen Rechtfertigung, die im Rückgriff auf Pierre Ha
dots Rezeption der antiken Lebenskunstphilosophie skizziert werden soll, bevor der 
vorliegende Beitrag vier verschiedene Perspektiven für die Ausarbeitung einer phi
losophischen Meditationsdidaktik eröffnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

2. Meditation in der Schule: Einwände und fachdidaktische
Reflexionsaufgaben

Der Ruf nach schulischen Trainingseinheiten in Meditation hat bereits seit Beginn
des Jahrtausends Konjunktur. Einzuwenden ist hier zunächst, dass neuere wissen
schaftliche Untersuchungen in Bezug auf die erhofften Wirkungen schulischer An
gebote ein widersprüchliches bis ernüchterndes Bild ergeben. So konnte z.B. eine
von der Universität Oxford betreute Studie unter Einbezug von über 8.376 Teen
agern an 84 Schulen im Zeitraum eines Jahres keine signifikanten positiven Aus
wirkungen auf die Gesundheit und das Wohlbefinden der Testpersonen feststellen
(Kuyken u.a. 2020). Dabei merken die Autorinnen und Autoren selbst an, dass die
Datenlage nicht losgelöst vom schulischen Organisationsrahmen interpretiert wer
den darf. Als Kurs, der wie im Fall dieser Datenerhebung von fortgebildeten Lehr
kräften für alle Schülerinnen und Schüler verbindlich außerhalb des Fachunterrich
tes angeboten wird, funktioniert Meditation jedenfalls nicht.

Interessant könnten daher vielleicht alternative Vorschläge sein, die eine deut
lichere Bindung an ein bestimmtes Schulfach vorsehen. In Deutschland sind solche
Ansinnen wiederholt vom Bewusstseinsphilosophen Thomas Metzinger an das
Schulsystem herangetragen worden. Neben dem Sportunterricht wurde dabei
auch die philosophisch-ethische Fächergruppe als möglicher Umsetzungsort in
den Blick genommen (Metzinger 2006). Der Achtsamkeitsmeditation wird hier ein
ebenso großer Beitrag zum Autonomie-Erwerb Heranwachsender zugeschrieben
wie dem philosophischen Argumentationstraining, und sie wird diesem, ohne Nen
nung fachdidaktisch informierter Gründe, sogar curricular um mehrere Schuljahre
vorangestellt (Metzinger 2017). Gegen solche Vorschläge, bei denen Meditations
praktiken aus ihren kulturellen Kontexten herausgelöst, ihrer philosophischen
Einbindungsmöglichkeit beraubt und dadurch umso mehr in eine bedenkliche Nä
he zur Psychotherapie gerückt werden, wurde in der Fachdidaktik der Philosophie
und Ethik erst kürzlich protestiert (Petermann 2023: 146–151).

Wenn vor diesem Hintergrund der Einsatz von Meditationspraktiken im Unter
richt der philosophischen Fächergruppe fachdidaktisch gerechtfertigt werden soll,
so muss umso plausibler aufgezeigt werden, (a) dass die entsprechenden Übungen
zu einer besonders plastischen und intensiven Auseinandersetzung mit relevanten
Inhalten des Philosophie- und Ethikunterrichtes beitragen können, oder (b) dass
sie selbst einen philosophisch relevanten Gegenstand darstellen, der vor seiner kri
tischen Reflexion aber erst eigens erfahrbar zu machen ist, oder (c) dass es sich bei
einigen von ihnen genuin um Methoden des Philosophierens, wenigstens aber um
Methoden einer bewusst gesteuerten Initiierung philosophischer Reflexionstätig
keit handelt, oder (d) dass sie neben diesen Dimensionen des inhalts- und prozess
bezogenen philosophischen Lernens einen respektablen anderen Beitrag zu aner
kannten Zielsetzungen der philosophisch-ethischen Fächergruppe leisten. Zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 213 

muss (e) in jedem dieser Fälle gewährleistet sein, dass weltanschauliche Indoktrina
tion, emotionale Überwältigung und Grenzverletzungen zum Therapeutischen un
terbleiben. Diesen Überlegungen werde ich mich im abschließenden Abschnitt die
ses Beitrages widmen, den ich zuvor auf eine philosophiegeschichtliche Grundlage 
stellen möchte. 

3. Meditationspraktiken in der Antike: Zurück zum 
philosophischen Original! 

Das aktuell vorherrschende Verständnis des Meditationsbegriffes in den westlich 
geprägten Gesellschaften stellt das Ergebnis einer semantischen Verengung dar, 
die sich insbesondere der Wirkungsmacht jener psychohygienischen Techniken 
verdankt, die im Gefolge des US-Amerikaners Jon Kabat Zinn seit den 1970er- 
Jahren im Ausgang von buddhistischen Praktiken entwickelt worden sind. An der 
Durchsetzung dieses Verständnisses ist allerdings auch ein gewisser Sonderweg 
mitverantwortlich, der sich für die europäische Geistesgeschichte nachzeichnen 
lässt und der darin besteht, dass die christliche Theologie des Mittelalters eigene 
Meditationspraktiken zwar durchaus kannte, die konkrete Beschreibung ihrer An
wendung aber weitgehend vernachlässigte, um sich stattdessen auf das mit ihnen 
angestrebte höchste Ziel einer mystischen Vereinigung mit Gott zu fokussieren. 
In der Neuzeit förderte diese Beschreibungslücke dann ein exklusives Verständnis 
von Bewusstsein, dass sich stets intentional und durch Reflexion vollzieht (Böhme 
2017: 9f.). Die Dominanz dieser von Descartes vorgetragenen bewusstseinsphi
losophischen Hypothese führte in den nachfolgenden Jahrhunderten schließlich 
zu einem Philosophieverständnis, in dem es für Meditation – anders verstanden 
denn als streng analytische Auseinandersetzung eines nachdenkenden Subjekts 
mit einem Gegenstand – keinen Ort gibt. In Vergessenheit geriet damit auch, dass 
das Philosophieren in der Antike ganz wesentlich mit Geistesübungen gleichgesetzt 
worden war, die einer Kultur der Selbstsorge entsprangen. Es war dann v.a. das 
Verdienst Pierre Hadots und Michel Foucaults, für dieses Philosophie-Verständnis 
eine neue Aufmerksamkeit herzustellen, wobei Foucaults Darstellung allerdings 
oft interpretatorisch über das Ziel hinausschießt (Kersting 2007: 21–30). Meditati
onsdidaktische Überlegungen, die diese Warnung ernstnehmen, orientieren sich 
daher sicherer an Hadot. 

In Pierre Hadots Auslegung (1991: 15–47) entspricht dem Selbstverständnis 
der antiken Philosophie eine methodisch geleitete Umwandlung des Subjekts, 
die sich im Wesentlichen als Therapie seiner Leidenschaften vollzieht und dafür 
geistige Übungen (meletai) verschiedenen Typs nutzt. Unter ihnen dienen erstens 
Meditationen in einem engeren Sinn der persönlichen Verinnerlichung einer je nach 
philosophischer Schule gearteten Grundregel, die sich bei den Stoikern in der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Formulierung Philons von Alexandria z.B. als ›Gleichgültigkeit gegenüber gleich
gültigen Dingen‹, bezogen auf äußere Lebensumstände, empfiehlt. Konkret soll
die in dieser und vergleichbaren Formeln zum Ausdruck gebrachte innere Haltung
insbesondere durch regelmäßige Exerzitien gefestigt werden, die denkbare Übel
wie z.B. den Tod geliebter Angehöriger antizipieren (praemeditatio malorum), um
sich ihnen gegenüber für den Fall ihres tatsächlichen Eintretens mental zu im
munisieren. Eine ritualisierte Selbstprüfung am Morgen und am Abend soll Fort- 
und Rückschritte in dem auf diese Weise betriebenen Selbstumwandlungspro
zess konstatieren, indem die emotionalen Reaktionen auf die anstehenden oder
zurückliegenden Herausforderungen des Tages mit dem Ideal der Apathie abge
glichen werden. Ebenso gelten seelische Bewegungen in Träumen als Anlass und
Gegenstand meditativer Selbstsorge. Hinzu kommen Praktiken eines psychagogi
schen Sprechens und Schreibens, in denen – dem Mantra der hinduistischen und
buddhistischen Tradition vergleichbar – ausgewählte Sentenzen, Maximen oder
Beweisführungen (epilogismoi), die die Grundformel stützen, repetiert werden.

Die Frage, aus welcher Quelle diese Texte zu beziehen sind, verweist auf die
zweite von insgesamt vier Arten der geistigen Übung, die Hadot in Orientierung an
entsprechenden Exerzitien-Listen aus der Feder Philons unter der Bezeichnung der
intellektuellen Übungen zusammenfasst und an denen sich in zweiten Fall am deut
lichsten der Übergang zwischen Meditation und philosophischer Auseinanderset
zung aufzeigen lässt. Übungen dieses Typs zielen auf eine Reflexion der Grundre
gel im Ausgang von Lektüreerlebnissen oder Vorträgen und Gesprächen. Gleichgül
tigkeit gegenüber gleichgültigen Dingen erweist sich hier zudem als eine Frage der
Perspektive, die sich gezielt trainieren lässt durch die Techniken der gründlichen
Prüfung von Sachverhalten (skepsis) im Modus ihrer Zerlegung in ihre einzelnen Ele
mente und der physikalischen Untersuchung (zetesis) im Sinne einer distanzieren
den Einordnung alltäglicher Dinge in räumlich und zeitlich größere, letztlich kos
mische Daseinszusammenhänge.

Allerdings setzen solche anspruchsvolleren geistigen Betätigungen die Seelen
ruhe, auf die sie abzielen, ein Stück weit selbst bereits voraus. Diesem Widerspruch
begegnet der dritte Typ der Geistesübungen, den Hadot als Wachsamkeitsübungen
(prosoche) charakterisiert. Hierbei handelt es sich um Techniken einer basalen Re
gulierung der innerpsychischen Spannung (tonos). Im Fall der stoischen Denk- und
Lebensweise laufen sie vor allem auf eine permanente Geistesgegenwart im Wort
sinn hinaus, indem Vergangenes und Zukünftiges, weil es Potenzial für ein Wie
deraufleben von Erregungen bzw. für Angsterzeugung durch Unsicherheit enthält,
konsequent ausgeblendet wird. Eine Nähe zu bestimmten aktuellen Achtsamkeits
praktiken ist hier unverkennbar.

Meditationsübungen im engeren Sinn, Wachsamkeitsübungen und intellektu
elle Übungen stellen zusammen zugleich Voraussetzungen für den vierten und letz
ten Typus der geistigen Exerzitien dar, die Hadot als praktische Übungen bezeichnet

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 215 

und in denen sich ein Übergang in die Ethik vollzieht. Auf der Basis der Grund
regel soll der Meditierende offensichtlich nicht nur zum Lebenskünstler durch in
nere Einstellung gegenüber den ihn umgebenden Dingen werden, sondern auch 
Gewohnheiten annehmen, aus denen heraus es ihm leichtfällt, gegenüber anderen 
Menschen die Selbstbeherrschung (enkrateia) zu bewahren und in seinem äußeren 
Verhalten soziale Pflichten zu erfüllen. Stellvertretend verweist Hadot hier auf die 
zahlreichen Abhandlungen Plutarchs und Senecas über die Beherrschung von Zorn, 
Neid, Hass und Habgier, über die Abwendung falscher Scham, über die Liebe zu den 
Freunden, Geschwistern und eigenen Kindern und über das Vollbringen von Wohl
taten. 

Die dargestellte Typologie wendet Hadot daraufhin auch auf die philoso
phischen Schulen des Epikureismus an, wobei er zugleich auf charakteristische 
Verschiedenheiten in der inhaltlichen Ausrichtung der Übungen hinweist: So die
nen z.B. die Wachsamkeitsübungen hier nun nicht der An-, sondern vielmehr der 
Entspannung sowie der Erzeugung von Heiterkeit, verbunden mit Gefühlen der 
Dankbarkeit, und zu diesen Zwecken weitet sich auch der Aufmerksamkeitsfo
kus über die Gegenwart hinaus auf Vergangenes und Zukünftiges aus, sofern von 
diesem auf dem Weg der Erinnerung und Imagination ein freudvolles Erleben 
ausgehen kann. 

Zusammenfassend formulieren lassen sich auf der Basis dieser Analyse nun fol
gende Erkenntnisse in Bezug auf die Geistesübungen der Antike, verstanden als Me
ditationstechniken in engerem und weiterem Sinn: Zum einen zeigen sich an ver
schiedenen Stellen deutliche Parallelen zum Meditationsverständnis in der Traditi
on der östlichen Religionen und gegenwärtigen Achtsamkeitspraktiken. Zum ande
ren unterbleibt aber jene Entkernung philosophisch-weltanschaulicher Inhalte und 
ethischer Ziele, die für die Buddhismus-Rezeption in der aktuellen Mindfulness-Be
wegung charakteristisch ist. Beide Aspekte zusammen machen die antiken Geis
tesübungen zu einem idealen Bezugspunkt für die unterrichtspraktische Beschäf
tigung mit Meditation in den bereits weiter oben, am Ende des ersten Abschnittes, 
bezeichneten Lernzieldimensionen. Nachfolgend sollen diese jeweils etwas genauer 
skizziert werden. 

4. Perspektiven für die konzeptionelle Ausarbeitung 
einer philosophischen Meditationsdidaktik 

4.1 Meditationsübungen als besondere Zugänge 
zu philosophischen Unterrichtsthemen 

In der ersten Zieldimension werden Meditationserfahrungen zum erlebnisge
sättigten Material einer intentional gerichteten, rational-diskursiven Bearbei

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

tung. In dieser Hinsicht ließe sich im Anschluss an Philipp Thomas etwa darüber
nachdenken, wie sich meditative Achtsamkeitspraktiken in philosophischen Bil
dungsprozessen ertragreich nutzen lassen, wenn es um identitätstheoretische und
transzendentalphilosophische Selbstverständigung sowie um naturästhetische
und religionsphilosophische Fragestellungen geht (Thomas 2022: 32–37). Solche
»unüblichen Zugänge« (ebd.: 32) versprechen nicht nur Motivationszugewinne
durch unterrichtsmethodischen Abwechslungsreichtum, sondern unterbreiten
zusätzliche philosophische Reflexionsangebote, die sich auf die Möglichkeit und
den Wert nichtintentionalen Wissens und Erschließens von Lebenswelten beziehen
und so auch in eine grundsätzlichere, auf bestimmte Unterrichtsthemen bezogene
Kulturkritik einmünden können.

Zuweilen kann der Ethikunterricht bei solchen Unterfangen auf bereits ausge
arbeitete Vorschläge aus anderen Bildungskontexten zurückgreifen; z.B. existieren
im Bereich der Umweltbildung Materialien für meditative Übungen zur Wahrneh
mung von und zur emotionalen Bindung an Natur (Umweltbundesamt Österreich
o.J.). Diese eignen sich auch für Philosophie- und Ethikstunden, in denen es um
den intrinsischen Wert der Natur gehen soll, der erfahrungsgemäß für viele Schüle
rinnen und Schüler der Mittelstufe mit rein kognitiven Mitteln unerreichbar bleibt.
Dabei folgen die entsprechenden Angebote häufig der These einer zunehmenden
Naturentfremdung der Heranwachsenden, die sich innerhalb der weiteren unter
richtlichen Auseinandersetzung mit der Lerngruppe kontrovers diskutieren lässt
(Kleinhückelkotten/Neitzke 2022). Gearbeitet habe ich im thematischen Kontext der
Philosophie des Geistes selbst auch schon in Oberstufenkursen mit einer Meditati
on, in der die Schülerinnen und Schüler dazu angeleitet werden, ihre Aufmerksam
keit zunächst in liegender Position auf verschiedene Teile des Körpers zu lenken,
um daraufhin mit dem Zeitpunkt zu spielen, in dem sie ihren Entschluss umset
zen, aufzustehen. Anschließend entwickelte die Lerngruppe eigene Vorschläge zur
Lösung des Leib-Seele-Problems, die schließlich mit prominenten philosophischen
Positionen abgeglichen wurden. Größer angelegte meditative Selbstversuche könn
ten darüber hinaus z.B. darin bestehen, jeweils eine Woche lang das Alltagserleben
nach stoischem und epikureischem Vorbild unter gezielter Anwendung der vier Ar
ten von Geistesübungen zu beeinflussen. Am Ende mündet dieses – am besten von
einem philosophischen Tagebuch begleitete – Experiment in eine evidenzbasierte
Beurteilung der antiken Vorschläge ebenso wie in eine persönliche Standortbestim
mung: Welcher philosophischen Schule ordne ich mich (in bestimmten Situationen)
selbst eher zu?

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 217 

4.2 Meditationspraktiken als Gegenstand kritischer Reflexion 
im Ethikunterricht 

Dass Meditation zivilisationskritische Potenziale enthält, wurde oben bereits mit 
Bezug auf die Überlegungen von Philipp Thomas angedeutet. Darüber hinaus 
können und sollten Meditationspraktiken und -verständnisse aber in emanzipa
torischer Absicht auch selbst Gegenstand der Problematisierung eines kulturre
flexiv wirksamen Philosophie- und Ethikunterrichts sein. Eine solche Zielsetzung 
entspricht der Programmatik eines erneuerten Humanismus, lebensweltlich er
fahrbare Praktiken der Gegenwartsgesellschaft nach ihrer Bedeutung in Bezug auf 
Freiheit, Verantwortung, Gerechtigkeit und persönlichem Glück als Leitbegriffen 
menschlicher Lebensgestaltung zu hinterfragen (Nida-Rümelin 2015), die inzwi
schen auch curricular maßgeblich geworden ist (Remme 2017). Im konkreten Fall 
könnte dies z.B. bedeuten, dass Schülerinnen und Schüler im Verlauf einer Unter
richtsreihe repräsentativ ausgewählte kostenlose Probeeinheiten kommerzieller 
Podcasts oder Apps absolvieren und diese anschließend, auch unter Hinzuzie
hung von Stimmen aus der Philosophie und relevanten Bezugswissenschaften, 
gesellschafts- und insbesondere kapitalismuskritisch hinterfragen. Ähnliches ist 
an anderer Stelle bereits für den Umgang mit Fitness-Apps vorgeschlagen worden 
(Vollmann 2016). In die Auseinandersetzung würden sich auch publizierte Berichte 
über entsprechende Selbstversuche von Journalistinnen und Journalisten ein
bringen lassen (z.B. Breit 2017; Hecht 2023). Ebenso wäre es im Anschluss denkbar, 
ursprüngliche religiös-kulturelle Hintergründe mit Hilfe eingeladener Expertinnen 
und Experten in religionsphilosophischer und ethischer Perspektive zu rekonstru
ieren. Auch hier bestünde ein wesentliches Ziel in der Reflexion der instrumentellen 
Zurichtungen von Meditation in den westlichen Konsumgesellschaften. 

Nun lassen sich allerdings auch Verkürzungen feststellen, die in der bisheri
gen Praxis des Ethikunterrichtes die meditativen Elemente in der Philosophie selbst 
betreffen. So werden in Unterrichtsreihen, die eine Auseinandersetzung mit Ver
ständnissen von Glück oder mit Verhaltensweisen in existenziellen Situationen zum 
Gegenstand haben, zwar häufig einschlägige antike Positionen herangezogen. Oft 
kommt es hierbei allerdings zu didaktischen Reduktionen, die sich als problema
tisch erweisen, weil sie Gefahr laufen, das jeweilige Philosophieverständnis in ih
rem geistigen Zentrum fehlerhaft zu erfassen. Dies ist z.B. dann der Fall, wenn die 
Argumentation in Epikurs Brief an Menoikeus nicht in den Kontext der praemeditatio 
malorum eingeordnet und auf diese Weise als rein theoretisch geführte Einzelfall
betrachtung verstanden wird oder wenn die praemeditatio malorum zwar als Übung 
zur Kultivierung der Gefühle thematisiert wird, aber diese wiederum ohne das seit 
Platons Phaidon präsente Motiv des universellen und objektiven Sehens verstanden 
werden soll. Im Ergebnis solcher Ausblendungen missverstehen Schülerinnen und 
Schüler die stoische und epikureische Philosophie dann regelmäßig als individua

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

listische Glückslehren. Ein bewusster Zugriff auf Hadots Analyse kann Lehrkräften
dabei helfen, solche Fehlrezeptionen zu vermeiden und das lebenskunstphilosophi
sche Proprium der antiken Schulen in seiner Attraktivität als persönliches Orientie
rungswissen zu verdeutlichen.

4.3 Meditationstechniken zur Initiierung und Ausführung
philosophischer Denkbewegungen

Während es bei den bisherigen beiden Vorschlägen um die inhaltliche Auseinan
dersetzung mit Meditation im Ethikunterricht ging, wende ich mich nun ihren
methodischen Potenzialen zu. Insbesondere lassen sich, ausgehend von den
oben genannten antiken intellektuellen Übungen der skepsis und zetesis, bestimm
te Formen der Wahrnehmungssteuerung genauer bestimmen, die für aktuelle
Mindfulness-Praktiken und für philosophische Betrachtungen gleichermaßen cha
rakteristisch sind, und insofern die Möglichkeit einer im meditativen Selbstversuch
einzuholenden philosophischen Proto-Methodik eröffnen. Konkret sind hier drei
Paare gegenläufiger perspektivischer Einstellungen zu unterscheiden (Schmid
1998). So lassen sich zunächst durch Verfeinerung Details wahrnehmen, während
Vergröberung bedeutet, Vielfalt zu reduzieren, kategoriale Abgrenzungen vorzu
nehmen und Begriffe zu bilden. Ferner läuft Erweiterung auf eine Ausdehnung der
Sorge über den unmittelbaren Horizont des Selbst hinaus, die durch Eingrenzung
wieder zurückgenommen wird. Und schließlich ist als Achtsamkeit die fühlende
Zuwendung sich selbst oder einem Anderen gegenüber zu erproben, während
Außerachtlassen umgekehrt eine gezielte Herabsetzung der Empfindungsfähig
keit bedeutet. In einem gemeinsamen Ausprobieren und Reflektieren typischer
Meditationstexte verdeutlicht sich die Trainierbarkeit dieser für das Selbst- und
Weltverhältnis grundlegenden mentalen Ausrichtungen, was nachfolgend kurz an
einem mehr oder weniger wahllos herausgegriffenen Beispiel (Frickel 1981: 123f.)
demonstriert werden soll:

Schließen Sie die Augen. Lassen Sie sich auf den Stuhl ein, auf dem Sie sitzen.
Konzentrieren Sie sich ganz auf diese Berührung: mit der Sitzfläche – mit der Rü
ckenlehne – mit dem Boden. Denken und spüren Sie nichts als diese Berührung.
Achten Sie auf die verschiedene Dichte der Berührung. Fühlen Sie, werden Sie in
ne: Ich bin berührt und berühre. Ich bin in Berührung.
Nehmen Sie nun wahr: ich bin getragen – ich bin gehalten. Lassen Sie sich ganz
auf diese Wirklichkeit ein, lassen Sie die Tatsache zu: Ich bin getragen – gehalten.
Wiederholen Sie: getragen – gehalten – getragen – gehalten.
Sie können daher loslassen, alle Spannung loslassen: auf der Stirn – im Gesicht –
im Nacken – in den Schultern. Sie können sich ganz auf den Stuhl einlassen – Sie
sind getragen und gehalten. Sie können sich auf den Stuhl verlassen. Im Hier und
Jetzt sind Sie getragen und gehalten. Bleiben Sie dabei: Ich bin getragen und ge

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 219 

halten. Ich kann loslassen – mich einlassen – mich verlassen. Und wiederum neu: 
getragen – gehalten – hier und jetzt – in dieser Berührung – getragen, gehalten … 
Lassen Sie jetzt langsam die Aufmerksamkeit los – lösen Sie sich aus Ihrem Sinnen 
– kehren Sie jetzt zurück in die Umwelt dieses Raumes und der Menschen darin … 

Nach der praktischen meditativen Verwendung wird eine Interpretation anhand 
der von Wilhelm Schmid vorgeschlagenen Unterscheidungen ergeben, dass der Text 
stark auf Verfeinerung und Achtsamkeit setzt, eingegrenzt auf das meditierende 
Subjekt selbst. Ein solcherart spielerisch-experimentell erfahrbar gemachtes, ge
zieltes Ausrichten des Bewusstseins lässt sich nachfolgend leicht in Schreibprojek
ten fortsetzen, die dem Paradigma des Autobiografischen Philosophierens (Haase 
2018; Albus/Haase 2024) folgen. Verschiedene Textsorten verbinden dabei zugleich 
Fremdes und Eigenes im Denken in jeweils charakteristischer Weise. So gelangen 
philosophische Tagebücher in Rückverständigung mit der antiken Schreibpraxis 
der hypomnemata vom alltäglich Erfahrenen, Gehörten und Gelesenen zu persön
lichen Überzeugungen und Maximen, die in Essays in der analytischen Tradition 
Bacons (Thomalla 2015) wiederum zum Ausgangspunkt der kritischen Reflexion 
gemacht werden können. 

4.4 Meditation im Dienst anderer anerkannter Zielsetzungen 
der philosophischen Fächergruppe 

Nach Pierre Hadots Analyse steht im Mittelpunkt der antiken Philosophie die Idee 
der Selbstsorge und Persönlichkeitstransformation, die bei einer Arbeit an den 
Gefühlen ansetzt. Deutliche Impulse zur Wiederentdeckung dieses Themas gin
gen vom englischsprachigen Raum vor allem seit den 1980ern aus. Sie erreichten 
die Philosophie in Deutschland zeitversetzt, in der es zu einer publizistischen 
Konjunkturphase in den Nullerjahren kam. Die Fachdidaktik der Philosophie und 
Ethik hat auf diese Entwicklung ihrerseits verzögert reagiert, so dass sich in der 
Konsequenz die Beschäftigung mit Gefühlen in der Unterrichtspraxis noch immer 
zu weitgehend auf eine analytische Auseinandersetzung mit prominenten gefühls
ethischen Positionen beschränkt (Haase 2021). Eine der Ausnahmen stellt in diesem 
Zusammenhang ein Vorschlag dar, nach dem gerade auch Achtsamkeitsübungen 
angeboten werden sollen, um Emotionen in Bezug auf das im Unterricht jeweils 
verhandelte Problem zu kontrollieren und auf diese Weise bewusste, rationale, 
multiperspektivische moralisch-ethische Urteilsprozesse zu stärken (Roew/Kriesel 
2017: 105f., 242–248). Werden solche Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht 
zum wiederkehrenden Ritual, so ist für die Schülerinnen und Schüler ein Erkennt
nisgewinn in Bezug auf eigene Persönlichkeitsmuster möglich, was wiederum zum 
Anstoß einer kritischen Arbeit an sich selbst werden kann. Von dieser emanzipa
torischen Zwecksetzung ist auch die Forderung Roland Reichenbachs nach einer 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

›Erziehung der Gefühle‹ getragen (2018: 141–158). Entsprechende Übungen zielen
bei ihm darauf ab, dass die Schülerinnen und Schüler sich eigene und fremde
Gefühlsreaktionen vorstellen (Imagination), einen bestehenden Gefühlsausdruck
versuchsweise in der Qualität oder Intensität modulieren (Imitation) oder eine Si
tuation und die Angemessenheit der Gefühlsreaktion überdenken (Neubewertung).
Dabei können die entsprechenden Situationen real gegeben sein oder die Übungen
haben einen simulatorischen Charakter.

4.5 Vermeidung von therapeutischem Lehrerhandeln, Indoktrination
und Überwältigung

Zuletzt ist nun noch dem Einwand zu begegnen, dass die von mir skizzierten Unter
richtsideen gefährlich sein könnten. Hier ist zunächst zu entgegnen, dass die psy
chischen Risiken für disponierte Schülerinnen und Schüler gering sein dürften, weil
sich negative Effekte wie Depressionen und Dissoziationen erst infolge einer konti
nuierlicheren, länger andauernden Praxis nachweisen lassen (Farias u.a. 2020; Bri
ton u.a. 2021). Selbstredend sollte die Lehrkraft auch beim punktuellen Einsatz von
Meditationsübungen sensibel auf entsprechende Signale achten. Berührt ist damit
aber ein grundsätzlicherer Punkt im professionellen Rollenbewusstsein von Lehre
rinnen und Lehrern der Fächergruppe Philosophie/Ethik, der auch andere Szenari
en betrifft. Vergleichbares gilt ebenso für die Vermeidung von Tendenzen der Indok
trination (Goergen 2016). Gegeben wären sie dann, wenn es eine Lehrkraft an Gele
genheit zur kritischen Reflexion von Meditationspraktiken mangeln lässt oder wenn
sie im Verbund mit ihnen bestimmte Grundregeln, Glaubensgrundsätze und Welt
anschauungen sogar explizit nahelegt. Die von mir unterbreiteten Vorschläge ver
meiden solche Fehlformen von Philosophie- und Ethikunterricht erkennbar, indem
sie meditative Übungen in emanzipatorischer Absicht stets konsequent selbst zum
Gegenstand der Auseinandersetzung machen. Schwieriger gestaltet sich demge
genüber naturgemäß eine sichere Vermeidung emotionaler Überwältigungseffekte,
wobei allerdings in Frage steht, ob der Begriff an dieser Stelle überhaupt taugt, da
er im engeren Sinn für eine zielgerichtete Einwirkung auf Einstellungen steht. Dass
Meditationsübungen unbeabsichtigte emotionale Reaktionen hervorrufen können,
die sich auf die weitere Auseinandersetzung mit einem Unterrichtsgegenstand aus
wirken und dabei weniger zu antizipieren sind als in anderen Unterrichtsszenarien,
mag zutreffen. Umgekehrt gibt es aber auch Hinweise aus der psychologischen For
schung darauf, dass sich unerwünschte Priming-Effekte durch Meditation erfolg
reich reduzieren lassen (Schindler 2019). In diesem Bereich, der nicht zuletzt das Ar
beitsgebiet der interdisziplinär arbeitenden Experimentellen Philosophie berührt,
steckt die Philosophie- und Ethikdidaktik noch in den Kinderschuhen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Haase: Philosophische Meditationsdidaktik 221 

Literatur 

Albus, Vanessa/Haase, Volker (2024), Autobiographisches Philosophieren in Schule und 
Hochschule, Münster. 

Böhme, Gernot (2017), Bewusstseinsformen, 3. Aufl., Paderborn. 
Breit, Lisa (2017), »Was Meditation bringt: Ein Selbstversuch«, in: Der Standard, letz

ter Zugriff: 26.07.2024, https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was 
-meditation-bringt-ein-selbstversuch. 

Briton, Willoghby B. u.a. (2021), »Defining and measuring meditation-related ad
verse effects in mindfulness-based programs«, in: Clinical Psychological Science, 
6, S. 1185–1204, https://doi.org/10.1177/2167702621996340. 

Farias, Miguel u.a. (2020), »Adverse events in meditation practices and meditation- 
based therapies: a systematic review«, in: Acta Psychiatrica Scandinaivia, H. 5, 
S. 374–393, https://doi.org/10.1111/acps.13225. 

Frickel, Michael E. (1981), »Themenzentrierte Meditation oder: Lebendiger Umgang 
mit Lernstoffen«, in: Albert Biesinger (Hg.), Meditation im Religionsunterricht. 
Theoretische und schulpraktische Perspektiven, Düsseldorf, S. 123–143. 

Haase, Volker (2018), Philosophie und Autobiografie. Untersuchung in fachdidaktischer Per
spektive, Dresden. 

Haase, Volker (2021), »Emotionen im Philosophie- und Ethikunterricht«, in: Zeit
schrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, S. 3–9. 

Haase, Volker/Thomas, Philipp (2022), »Wie kann der Ethikunterricht den Wertre
lativismus vermeiden?«, in: Information Philosophie, 3/4, S. 128–133. 

Hadot, Pierre (1991), Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike, Berlin. 
Hecht, Benjamin (2023), »Ich habe 100 Tage lang täglich meditiert – das ist mit mir 

passiert«, in: UTOPIA, letzter Zugriff: 26.07.2024, https://utopia.de/ich-habe-1 
00-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596. 

Kersting, Wolfgang (2007), »Die Gegenwart der Lebenskunst«, in: Ders./Claus Lang
behn (Hg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt a.M., S. 10–88. 

Kleinhügelkotten, Silke/Neitzke, Hans-Peter (2022), »Jugend und Natur: Naturver
bundenheit und Naturschutzengagement junger Bürgerinnen und Bürger«, in: 
Bundeszentrale für politische Bildung, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://www.bp 
b.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverb 
undenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger. 

Kuyken, Willem u.a. (2022), »Effectiveness and cost-effectiveness of universal 
school-based mindfulness training compared with normal school provision in 
reducing risk of mental health problems and promoting well-being in adoles
cence«, in: Mental Health, letzter Zugriff: 12.12.2023, https://mentalhealth.bmj.c 
om/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf. 

Mendl, Hans (2008), Religion erleben. Ein Arbeitsbuch für den Religionsunterricht. 20 Pra
xisfelder, München. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://www.derstandard.de/story/2000065411634/was-meditation-bringt-ein-selbstversuch
https://doi.org/10.1177/2167702621996340
https://doi.org/10.1111/acps.13225
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://utopia.de/ich-habe-100-tage-taeglich-lang-meditiert-das-ist-mit-mir-passiert_458596
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://www.bpb.de/themen/umwelt/naturschutzpolitik/510472/jugend-und-natur-naturverbundenheit-und-naturschutzengagement-junger-buergerinnen-und-buerger
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf
https://mentalhealth.bmj.com/content/ebmental/early/2022/07/07/ebmental-2021-300396.full.pdf


222 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Metzinger, Thomas (2006), Neurobics für Anfänger, in: Gehirn & Geist, 6, S. 68–71.
Metzinger, Thomas (2017), »Autonomie durch Achtsamkeit und Argumentations

training«, in: BPJMAKTUELL, 4, S. 13f.
Nida-Rümelin, Julian (2015), »Bildungsziele des erneuerten Humanismus«, in: Juli

an Nida-Rümelin/Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie
und Ethik, Bd. 1, Paderborn, S. 18–22.

Petermann, Hans-Bernhard (2023): »Achtsamkeit. Eine neue pädagogische Tugend?
Kritische Anmerkungen aus philosophischer Sicht«, in: Karl-Heinz Dammer/
Anne Kirschner (Hg.): Pädagogisches Neusprech. Zur Kritik aktueller Leitbegriffe,
Stuttgart, S. 143–168.

Pfeiffer, Wolfgang M. (1988), »Meditation und Trance«, in: Roland Asanger/Gerd
Wenninger (Hg.), Handwörterbuch der Psychologie. München/Weinheim, 4. Aufl.,
S. 428–435.

Reichenbach, Roland (2018), Ethik der Bildung und Erziehung. Paderborn.
Remme, Marcel (2017), »Country Report: Germany (Baden-Württemberg) – Teach

ing Ethics Based on the New Curricula 2016«, in: Journal of Didactics of Philosophy,
Bd. 1, S. 44–48, Zugriff: 15.12.2023, https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429.

Roew, Rolf/Kriesel, Peter (2017), Einführung in die Fachdidaktik des Ethikunterrichts, Bad
Heilbrunn.

Sander, Clemens (2021), »›Know nothing‹ als Resultat des Philosophie- und Ethik
unterrichts?«, in: praefaktisch, letzter Zugriff: 28.07.2024, https://praefaktisch.d
e/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts.

Schmid, Wilhelm (1998), Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurt
a.M..

Thomalla, Klaus (2015): »Der argumentierende Essay«, in: Julian Nida-Rümelin/
Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1, Pa
derborn, S. 261–270.

Thomas, Philipp (2022), »Mindfulness in der philosophisch-ethischen Bildung«, in:
Dirk Paul Bogner/Martin Harant (Hg.), Bildung und Achtsamkeit. Wiesbaden,
S. 29–43.

Umweltbundesamt Österreich (o.J.): »Übungen zur Wahrnehmung der Natur«, letz
ter Zugriff: 28.07.2024, https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruene
n-band/naturwahrnehmung.

Vollmann, Morris (2016): »We get your body in shape. Körperkult und Selbstoptimie
rung als Gegenstand einer ideologiekritischen Auseinandersetzung im Ober
stufenunterricht«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 3, S. 47–56.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-016 - am 14.02.2026, 13:46:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://doi.org/10.14361/9783839474044-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.46586/JDPh.2017.9429
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://praefaktisch.de/bildung/know-nothing-als-resultat-des-philosophie-und-ethikunterrichts
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung
https://www.umweltbundesamt.at/gesund-am-gruenen-band/naturwahrnehmung

