
IV  Verstecktes Theater 

  Rousseaus Émile und die Schauspielerei1 

 
 
 

1.  ÉMILE UNTER SCHAUSPIELERN 
 
Platons Theaterfeindschaft haben die Pädagogen in Goethes pädagogischer Pro-
vinz anscheinend über den Umweg von Jean-Jacques Rousseaus Lettre à M. 

d’Alembert sur les spectacles von 1758 rezipiert.2 Zudem handelt es sich bei 
Rousseaus Émile, ou, de l’éducation von 1762 gleichzeitig um ein bahnbrechen-
des diskursives Ereignis, welches die Bemühungen des ›pädagogischen Jahrhun-
derts‹ (und mit ihnen das System von Goethes Pädagogen) erst ermöglicht: Das 
Kind rückt als unbekanntes Wesen in den Mittelpunkt des Interesses. Der von 
der ihn deformierenden Kultur eigentlich immer schon verdorbene Mensch kann 
sich erst wirklich zum Menschen entwickeln, wenn er als Kind zu einem solchen 
erzogen wird. Insofern das Theater sich im Lettre à M. d’Alembert als Paradigma 
einer solchen Deformation beschrieben findet, geht Rousseaus prokalmierte 
Theatrophobie mit seiner Erziehungsphantasie Hand in Hand. Das bei Platon wie 
bei Goethes Pädagogen so wichtige, wenn auch versteckte intrinsische Wechsel-
verhältnis von Erziehung und Theater scheint verloren. Hingegen wollen die fol-
genden Überlegungen rekonstruieren, dass die Dissimulation dieses Verhältnis-
ses bei Rousseau eine höhere Stufe erreicht hat: Auch Rousseau beschreibt das 
Theater primär als Medium der Zeichengeneration und Subjektformation:3 Dabei 
wird das Theater als Medium der Erziehung durch theatrale Mittel fast völlig 

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Émile 

unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in: Maud Meyzaud (Hg.): 

Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 130-154.  

2 Vgl. Kapitel II.  

3 So analysiert bei Jacques Rancière: Der emanzipierte Zuschauer. Wien 2008, S. 64f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

zum Verschwinden gebracht, insbesondere die Rousseau wie vor ihm Platon und 
nach ihm Goethes Pädagogen so suspekte Schauspielerei. 

Eine der obskursten Passagen in den an Merkwürdigkeiten so reichen Schrif-
ten Rousseaus findet sich in der Wiederveröffentlichung seines Erziehungstrak-
tats Émile, ou, de l’éducation in Pierre-Alexandre Du Peyrous posthumer Ge-
samtausgabe. 1782 bringt diese Fassung erstmals auch handschriftliche Anmer-
kungen, welche von Rousseau wohl für eine 1764 geplante Gesamtausgabe in 
die Erstpublikation von 1762 eingetragen worden waren.4 In diesen reagiert 
Rousseau nicht zuletzt auf die gleich nach Erscheinen seines Émile entbrannte 
heftige Diskussion. Unter anderem war dabei die Unwahrscheinlichkeit der Fi-
guren, durch deren Reaktion auf sein Verhalten der aufwachsende Émile belehrt 
und erzogen wird, in die Kritik geraten. Besonders gilt dies für die berühmte 
Wachsentenepisode: Der »imaginäre[] Schüler« (E 134) Émile übt sich in der 
Wissenschaft und durchschaut dank seiner neuen Kenntnisse den Trick, mit dem 
ein Jahrmarktzauberer durch einen Magneten eine Wachsente manipuliert. Durch 
seine scheinbare Überlegenheit droht Émile einer der laut Rousseau menschli-
chen Hauptsünden zu verfallen, die der Theaterfeind Rousseau in der Sphäre des 
Theaters verortet: der Eitelkeit des Schauspielers und Schaustellers. Der Gauk-
ler, selbst ein Schausteller, ›heilt‹ die aufkeimende Eitelkeit Émiles zunächst mit 
dessen öffentlicher Demütigung und dann mit einer Moralpredigt. In den post-
hum publizierten Notizen unterstellt Rousseau im Hinblick auf diese Passage 
seinem Kommentator und Kritiker Jean Henry Samuel Formey, der gleich 1763 
einen Anti-Emile verfasst hatte,5 mangelnde Auffassungsgabe: 

 
»Dem geistvollen M. Formey ist nicht der Gedanke gekommen, daß diese kleine Szene 

vorbereitet war und daß der Gaukler über die Rolle, die er zu spielen hatte, informiert 

worden war. Das habe ich tatsächlich vergessen zu erwähnen. Wie oft habe ich dagegen 

aber erklärt, daß ich nicht für Leute schreibe, denen man alles erklären muß!« (E 366) 

 
Die ehrliche Empörung des Schaustellers, die von der Schaustellersünde heilt, 
soll also selbst nichts anderes als Schauspielerei gewesen sein. Und dies ist für 
alle offensichtlich zu sehen bzw. zu lesen. Denn wenig später heißt es: 

 
»Hätte ich voraussetzen sollen, daß es irgendeinen so stupiden Leser gibt, der nicht ge-

merkt hätte, daß es sich bei diesen Vorhaltungen um eine vom Erzieher Wort für Wort 

                                                             
4 Vgl. Pierre-Alexandre DuPeyrou (Hg.): Collection complete des œuvres de J. J. Rous-

seau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782. 

5 Vgl. Jean Henri Samuel Formey: Anti-Emile. Berlin 1763. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 105 

 

diktierte Rede handelt, die seine Ansichten dartun sollte? […] Genügt das Gesagte nicht 

für jeden anderen als M. Formey?« (E 370) 

 
Als obskur verhandelt wird diese Passage zumeist, weil kaum eine Leserin oder 
ein Leser, weder vor noch nach Erscheinen von Rousseaus Selbstkommentie-
rung, von sich hat behaupten können, die angeblich so offensichtliche Inszenie-
rung des Erziehers Jean-Jacques durchschaut zu haben und daher nicht zu den 
hier gemaßregelten ›stupiden Lesern‹ zu gehören.6 Fragen wirft auch der Fiktio-
nalitätsgrad7 der sonstigen neben Erzieher und Zögling im Text auftretenden Fi-
guren auf: Werden sie so nicht implizit allesamt zu ausführenden Akteuren in ei-
nem von der Figur des Erziehers vorgegebenen Skript erklärt – einschließlich 
Émiles späterer Verlobten Sophie, deren langwierige und komplizierte Umwer-
bung das vom Rest des Texts deutlich unterschiedene fünfte Buch ausmacht? 
Weniger Beachtung hat diese Passage jedoch vor dem Hintergrund von Rous-
seaus sprichwörtlicher Theaterfeindschaft gefunden: Was besagt es, dass der Er-
zieher hier zu Schauspiel und Verstellung greift, um seinen Schützling vom 
Sündenfall der Schauspieler und Schausteller zu heilen? 

Folgende Überlegungen verorten die Wachsentenepisode in der Spannung 
zwischen dem Kontext des im Émile ausgeführten Erziehungsmodells einerseits 
und der hier behaupteten Erziehung durch Inszenierung, Schauspielerei bzw. 
schlicht durch eine Täuschung des Zöglings andererseits. Unterscheidet Émiles 
ganze Erziehung sich doch gerade dadurch von den auf die Fähigkeit zur Ver-
stellung zielenden höfischen Erziehungsmodellen vorangegangener Jahrhunder-
te,8 dass Émile zu einer völligen Ehrlichkeit anderen und sich selbst gegenüber 
erzogen werden soll: zu einer völligen Übereinstimmung zwischen dem Inneren 
und dem Äußeren, dazu, »sich selbst getreu und immer eine vollkommene Ein-
heit« (E 113) zu sein. Für das Theater und die ihm assoziierten Praktiken ist da-
bei kein Platz. Rousseau gilt die gesellschaftliche Institution des Theaters, wie 

                                                             
6 Vgl. Robert Ellrich: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major 

Works. Chapel Hill 1969, S. 53f. Vgl. Christophe Martin: »Éducations negatives«. 

Fictions d’experiméntation pédagogique au dix-huitième siècle. Paris 2010, S. 309ff. 

7 Vgl. Laurence Mall: Émile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002. Vgl. auch Jörg 

Dünne: »Jean-Jacques Rousseau: Émile«, in: Roland Borgards et al. (Hg.): Literatur 

und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-321. 

8 Vgl. Lethen: »›Schein zivilisiert!‹«. Vgl. zum Problem der Aufrichtigkeit Claudia 

Benthien/Steffen Martus (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Tü-

bingen 2006. Vgl. Achim Geisenhanslüke: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europäischen Literatur. Darmstadt 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

der vier Jahre vor Émile erschienene Lettre à M. d’Alembert sur les spectacles, 
der von der argumentativen Stoßrichtung her mit dem Erziehungstraktat einen 
kohärenten Zusammenhang bildet und parallel zu ihm entsteht, als Verkörperung 
des degenerierten gesellschaftlichen Zusammenlebens schlechthin – nicht zuletzt 
wegen der Verselbstständigung des Scheinhaften, Überflüssigen und somit Lu-
xuriösen. Abseits der Gesellschaft und damit abseits des Theaters soll Émile zu 
einem von diesem Überfluss nicht verführbaren Subjekt erzogen werden: zum 
»natürliche[n] Menschen« (E 112), der in der Lage wäre, den von Rousseau pro-
jektierten (und ebenfalls 1762 erstmals erschienenen) »Gesellschaftsvertrag«9 
eines Gemeinwesens wahrzunehmen, das sich an der conditio humana einer als 
ursprünglich gefassten menschlichen Gebrechlichkeit orientiert. Entsprechend 
führt Jean-Jacques den heranwachsenden Émile ein einziges Mal »ins Theater« 
als in eine großstädtische Institution. Das tut er nur, um dieses als eine »Schule« 
für den Unterricht in den Techniken zu gebrauchen, den anderen Menschen »zu 
gefallen und das menschliche Herz zu gewinnen« – und das heißt wohl auch: 
sich gegen falsche Verführungskünste immun zu machen. Denn keinesfalls geht 
Émile bloß ins Theater im Sinne Diderots und anderer bürgerlicher Aufklärer, 
»damit er die Sitten beobachten« (E 698) und seine eigenen stärken kann. 

Gegen ein Bildungstheater im Sinne von Diderot und anderen zieht der 
Lettre à M. d’Alembert sur les spectacles, der zeitgleich zum vierten Buch ent-
steht, zu Felde. Dort findet sich Rousseaus Ablehnung des Theaters als einer Ins-
titution der Falschheit ausführlich unter Aufnahme traditioneller platonisch-
römisch-christlicher Polemiken10 markiert und auf eine moralische Abwertung 
von Personen bezogen, die den Schauspielberuf ausführen. Die Pädagogen aus 
Goethes pädagogischer Provinz zitieren Rousseau fast wörtlich:  
 

»Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als 

den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen als man ist, kaltblütig sich zu 

erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt, und das so natürlich, als ob man es wirk-

lich dächte, und endlich seine eigene Lage dadurch zu vergessen, daß man sich in die ei-

nes anderen versetzt.« 

 
Die Fiktionalität des Schauspiels wird ebenso wie die schauspielerische Nach-
ahmung vorgegebener Rollen mit der Immoralität der Lüge gleichgesetzt. 

                                                             
9 Jean-Jacques Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staats-

rechts«, in: Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208. 

10 Vgl. Kapitel II. Vgl. auch Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 271-341. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 107 

 

Schauspielerei entfernt sich bereits strukturell von der in Émiles Erziehung an-
gestrebten reinen Menschlichkeit:  

 
»Was also ist im Grund der Geist, den der Schauspieler von seinem Stande empfängt? Ei-

ne Mischung aus Niedrigkeit, Falschheit, von lächerlichem Dünkel und würdeloser Ge-

meinheit, die ihn befähigt, alle Arten von Rollen zu spielen außer der edelsten, die er auf-

gibt, außer der des Menschen.«11  

 
In dem Erziehungstraktat fasst Rousseau dies später lapidar zusammen: »Das 
Theater ist nicht für die Wahrheit geschaffen« (E 698), schon gar nicht für die 
moralische. Zu einer solchen ›Niedrigkeit‹ wird der dem »Mittelmaß« (E 506) 
entstammende Zögling Émile dank seiner idealen Erziehung nicht verkommen. 
Ganz im Gegenteil, wie eine rhetorische Frage pointiert: »Aber welcher Mensch 
auf dieser Welt ist weniger Nachahmer als Emile?« (E 673) Selbstverständlich 
keiner, d.h. kein Mensch ist menschlicher als der einer Nachahmung gänzlich 
abholde Émile. Jedoch, nimmt man die Replik an Formey ernst, scheint ein The-
ater abseits der gesellschaftlichen Institution für die Erziehung des jungen Émile 
durchaus geschaffen. – Wodurch sich die Frage verstärkt: Was wären der Status 
und die Funktion der von Rousseau in seinen Notizen von 1764 behaupteten 
Schauspielerei, dank derer Émile zum Nichtschauspieler schlechthin erzogen 
wird?  

Eine Lektüre der Wachsentenepisode bedarf als Vorlauf einer genaueren Re-
konstruktion des Zusammenhangs, den Rousseau zwischen der Sphäre des Thea-
ters und derjenigen der Erziehung aufmacht – auch und gerade wo seine Texte 
diesen Zusammenhang immer wieder zu einer diametralen Entgegensetzung sti-
lisieren. Die folgenden Überlegungen gehen daher in drei Schritten vor: Zu-
nächst geht es ausgehend von der knappen Bemerkung zum Theater im vierten 
Buch des Émile um den impliziten Zusammenhang, in den Rousseau Theater 
und Erziehung bringt, indem er sie als Gegenpole inszeniert: Das Theater steht, 
wie im Lettre à M. d’Alembert entfaltet, für das Überborden des überflüssigen 
Luxus einer degenerierten Gesellschaft. Die Erziehung soll ein Subjekt für eine 
Gesellschaft hervorbringen, die in ihrer ›natürlichen‹ Armut der Versuchung des 
Theaters widersteht. Ein nächster Schritt führt zurück ins zweite Buch des Émile, 
in dem die Erziehung im Knabenalter thematisch wird und sich die Mimesis 
bzw. Nachahmung, für Rousseau das hervorstechende Merkmal des Schauspie-
lers, das einzige Mal ausführlicher problematisiert und als Mittel der Erziehung 
abgelehnt findet. Mit diesem Kontext unterzieht ein abschließender Schritt die 

                                                             
11 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Wachsentenepisode, anlässlich derer im dritten Buch die Schauspielbehauptung 
aufgestellt wird, einer genaueren Untersuchung. Zu zeigen wird sein, dass Rous-
seaus nachträgliche Behauptung, ob nun ernst zu nehmen oder nicht, auf ein 
Verhältnis zum Theater verweist, welches das vorgestellte Erziehungskonzept 
organisiert und offen lässt, ob Émile hier nicht doch zum Schauspieler erzogen 
wird – und sei es zum Schauspieler seiner eigenen Bescheidenheit. Bei der 
Wachsentenepisode handelt es sich um den Umschlagpunkt in Émiles Erzie-
hung: um eine Peripetie, mit der Émile mit den Mitteln den Theaters endgültig 
vor den von Rousseau ausgemalten degenerierten Verführungen des theatralen 
Luxus bewahrt wird, ohne sich jedoch ganz vom Theater befreien zu können.  

 
 

2.  FÜLLE DES THEATERS, ARMUT DER ERZIEHUNG 
 
»Der Mensch der Gesellschaft existiert gänzlich in seiner Maske. […] Was er ist, 
gilt ihm nichts; was er scheint, gilt ihm alles.« (E 475) D.h. beim gesellschaftli-
chen Menschen handelt es sich um einen Schauspieler. Fern von der Großstadt, 
also der Gesellschaft und ihrer Theater, gilt es Émile daher zu erziehen.12 »Die 
Stadt ist der Schlund, der das Menschengeschlecht verschlingt.« (E 151) Nur oh-
ne Kontakt zu den gesellschaftlichen Schauspielern kann Émile zum ›natürli-
chen‹ Menschen erzogen werden. Auch die anderen, durch den Kontakt mit den 
gesellschaftlichen Schauspielern bereits verdorbenen Kinder müssen gemieden 
werden. Das legt seinem aus dieser Gesellschaft stammenden Erzieher Jean-
Jacques, Émiles Beziehungs- und fast einziger Kontaktperson, die Bürde auf, 
nicht durch sein Verhalten eine gesellschaftliche Kontamination Émiles zu ver-
schulden. Émile, der als junger Mann in keiner Weise mehr ›Nachahmer‹ ist, 
wird als kleines Kind wie alle kleinen Kinder vom »Nachahmungstrieb« (E 286) 
angeleitet. Jean-Jacques stellt fern der Stadt sein einziges Objekt dar und muss 
darauf achten, dass sein Verhalten nicht als (nachzuahmendes) »Muster« rezi-
piert wird, sondern »Beispiele« (E 297) liefert, die nicht wiederholt, sondern ei-
genständig umgesetzt werden. Die von Locke proklamierte Erziehung durch 
Gewöhnung lehnt Rousseau daher strikt ab: »Die einzige Gewohnheit, die ein 
Kind annehmen darf, ist die, keine anzunehmen.« (E 158) Umgekehrt gilt Äqui-
valentes für einen Erzieher, der seine Erziehung gänzlich individuell auf den 
Zögling zuschneiden muss und aus ihr kein ›Muster‹ der Erziehung ableiten darf: 
»Ein einzelner Mensch kann das nur einmal« (E 135), denn die Nachahmung, 

                                                             
12 Zu Rousseaus Verschränkung von Großstadt- und Theaterkultur vgl. Richard Sennett: 

The Fall of Public Man. New York 1977, S. 115-122. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 109 

 

und sei es die Selbstnachahmung, gehört der Schauspielerei und damit dem ge-
sellschaftlichen Menschen an.  

In der Gesellschaft und ihren »Konventionen und Pflichten entstehen Lug 
und Trug« (E 227), welche durchgehend mit Maskerade und Schauspielerei par-
allel geführt werden. Nicht zuletzt, weil der Erzieher für den Schutz des Zög-
lings vor der Gesellschaft verantwortlich zeichnet, bestimmt Rousseau »die Lü-
gen der Kinder alle« als »das Werk der Lehrer« (E 230), die ihrer Aufgabe nicht 
gerecht geworden sind. Ein lügendes Kind ist von einem Erzieher nicht vor dem 
gesellschaftlichen Maskenspiel bewahrt worden, gegen das es sich noch nicht al-
leine schützen konnte. Diese schützende Position macht die Aufgabe des Erzie-
hers aber zu einer zwiespältigen: Muss er doch seinerseits dem Kind gegenüber 
›lügen‹, d.h. Émile vor der Wahrheit schützen, damit angesichts einer missrate-
nen Kultur die menschliche Natur sich durch Entfernung von der menschlichen 
Gesellschaft ›natürlich‹ entfalten kann. Dem Kind, das sich frei zu seiner Natur 
entfalten soll, wird nur ein »Schein der Freiheit« (E 265) vorgegaukelt. Bei sei-
ner »kluggeregelte[n] Freiheit« (E 210) handelt es sich um eine Inszenierung. 
»Die erste Erziehung muß also rein negativ sein« (E 213): Fernhalten der Wirk-
lichkeit zugunsten einer Wahrheit, deren die Menschen schon lange verlustig ge-
gangen sind – »man müßte den natürlichen Menschen kennen.« (E 115) 

Rousseau und Jean-Jacques kennen den natürlichen Menschen sehr wohl; so 
meinen sie. Im Namen von dessen Wahrheit schützen sie Émile vor der Wirk-
lichkeit einer Gesellschaft von Maskenträgern. Gelingt die Erziehung, wird der 
ausgewachsene Émile das von der Gesellschaft aufgeführte theatrum mundi, ihre 
»Weltbühne«, in seiner Mechanik durchschauen und ihm bloß mit »Scham und 
[…] Verachtung für seine Gattung«, Empörung und »Trauer« begegnen, sich 
aber nicht von ihm verführen lassen: 

 
»Man stelle sich […] meinen Emile vor, bei dem achtzehn Jahre beharrlicher Sorgfalt nur 

das Ziel hatten, ihm ein unbestechliches Urteil und ein reines Herz zu bewahren; man stel-

le sich ihn vor, wie er beim Aufgehen des Vorhangs zum erstenmal den Blick auf die 

Weltbühne wirft oder, vielmehr wie er hinter den Kulissen die Schauspieler nach ihren 

Kostümen greifen und sie sich anlegen sieht, und wie er die Schnüre und Rollen abzählt, 

deren plumper Zauber die Augen der Zuschauer täuscht – bald werden Regungen der 

Scham und der Verachtung für seine Gattung seiner ersten Überraschung folgen; es wird 

ihn empören, das ganze Menschengeschlecht, das sich selbst zum Narren hält, in solch 

kindlichen Spielen sich selbst erniedrigen zu sehen; es wird ihn mit Trauer erfüllen, wenn 

er sieht, wie seine Mitbrüder sich um Hirngespinste gegenseitig zerfleischen und in wilde 

Tiere verwandeln, weil sie sich nicht damit zufrieden geben konnten, Menschen zu sein.« 

(E 499f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Im Namen solch einer Wahrheit von ›Natürlichkeit‹ und ›Menschlichkeit‹ hört 
die frühkindliche Erziehung Émiles bald auf, eine ›rein negative‹ zu sein und 
wird zu einer Inszenierung, die immer mehr in Émiles Leben eingreift,13 z.B. 
durch die Begegnung mit dem Jahrmarktszauberer, der als Trickbetrüger der 
Massen im Sinne Rousseaus eigentlich ein Schauspieler par excellence ist. Mas-
ken schützen vor dem gesellschaftlichen Maskenspiel. Dabei erscheint es Rous-
seau wichtig, dass es sich beim Gaukler aus der Wachsentenepisode um einen 
›wirklichen‹ Gaukler und nicht um einen Berufsschauspieler handelt. Zumindest 
hält er die Gebildetheit der Rede des Jahrmarktskünstlers hoch, um nachzuwei-
sen, es müsse sich hier um die vorgegebene Rede Jean-Jacques handeln: »Hätte 
man mich selbst für so dumm halten dürfen, eine solche Sprache einem Gaukler 
als ihm natürlich in den Mund zu legen?« (E 370) Der Gaukler ist also nur ein 
behelfsmäßiger Schauspieler, der Jean-Jacques zwecks Erziehung zur Unterstüt-
zung eilt. Seine Kunststücke dienen dem »ehrsamen Mann« dazu, »sein Brot zu 
verdienen« (E 369); nicht hingegen gehört er jenem Gelichter an, das der Lettre 

à M. d’Alembert in der Sphäre des großstädtischen Theaters findet: Dass »durch 
einen ehrlosen Stand ehrlose Gefühle entstehen«14 und in die Praxis umgesetzt 
werden, hält Rousseau für ausgemacht. Dieses Milieu ist dem Luxus und der 
Verschwendung assoziiert. Der Jahrmarktskünstler findet sich im Lettre à M. 

d’Alembert hingegen den Festivitäten und Vergnügungen des armen, einfachen 
Volks zugerechnet. Zwar imaginiert der Text hier einen Idealzustand, in dem 
»wir uns völlig von diesen Bretterbuden trennten und uns, groß und klein, darauf 
verstünden, unsere Freuden und unsere Pflichten […] aus uns selbst zu zie-
hen«15. Gegenüber dem Theater als fester gesellschaftlicher Institution ist die 
»Bretterbude, die zur Belustigung des Pöbels auf dem Markt aufgeschlagen wur-
de«, aber wegen ihres bloß temporären Status vorzuziehen: »ohne Folgen und 
am nächsten Tag vergessen«.16 In der Schauspielerei des Gauklers, der die Täu-
schung zum Beruf erhoben hat, liegt ebenso eine Kompromissbildung mit der 
unliebsamen Gesellschaft vor wie in der Täuschung des Erziehers, der den trüge-
rischen ›Schein der Freiheit‹ für Émile aufrecht erhält.  

Mit seiner Nähe zur Armut ist der schauspielende Gaukler nicht nur dem 
Theater, sondern auch Jean-Jacques’ Ideal einer Naturerziehung nahe: »Der Ar-
me braucht keine Erziehung […], denn der Arme kann durch sich selbst zum 

                                                             
13 In diesem Sinne lässt sich auch von der »Verführung« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 

295) des Zöglings Émile durch den Erzieher Jean-Jacques sprechen.  

14 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 427. 

15 Ebd., S. 461. 

16 Ebd., S. 460. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 111 

 

Menschen werden.« (E 138) Seine Armut entspricht dem angestrebten menschli-
chen Naturzustand: »Die Menschen sind von Natur aus weder Könige noch Vor-
nehme, weder Höflinge noch Reiche; alle werden nackt und arm geboren, alle 
sind dem Elend des Lebens unterworfen, dem Kummer, den Schmerzen, Bedürf-
nissen und Leiden aller Art.« Diese Armut muss der (aus der guten Gesellschaft 
stammende und daher erziehungsbedürftige) Zögling kennen- und als die seinige 
anerkennen lernen. Erst dann soll er sich dem gesellschaftlich erzeugten Schein 
des Überflusses nähern: »[Z]eigt ihm die äußere Erscheinungsform der großen 
Gesellschaft erst dann, wenn ihr ihn soweit gebracht habt, ihren inneren Wert 
abschätzen zu können.« Parallel geführt werden dabei adeliger Luxus und Thea-
ter: »[B]reitet nicht gleich den Pomp eines Hofes vor seinen Blicken aus, den 
Prunk der Paläste, den Reiz der Schauspiele« (E 459). Das gegenseitige An-
schauen – nicht nur das Anschauen der Schauspielenden, sondern auch das Se-
hen und Gesehen Werden im Theater als Institution – bringen die »Eitelkeit« 
und das Luxusbedürfnis erst hervor: »[S]ieht uns niemand zu, dann sind wir auch 
nicht eitel.« (E 288)  

Zu »Luxus, Putz und Verschwendung« verführt laut Lettre à M. d’Alembert 

hingegen das Theater, z.B. durch »Ausstattung und Schmuck der Schauspie-
ler«.17 Demgegenüber bedarf die Bescheidenheit des Uneitlen erneut der Rück-
besinnung auf die naturgegebene Armut; nur auf sie ausgerichtet ist Nachah-
mung legitim: »Die Menschen schaffen in ihren Werken nur Schönes in der 
Nachahmung. Alle wahren Vorbilder des Geschmacks liegen in der Natur.« Ge-
sellschaftlicher Luxus steht dem diametral gegenüber:  

 
»Künstler[], Vornehme[] und Reiche[] suchen um die Wette nach neuen Mitteln der Ver-

schwendung […]. So errichtet der große Luxus seine Herrschaft und schafft die Liebe zu al-

lem, was schwierig und teuer ist; dann ist das vermeintlich schöne, anstatt die Natur nachzu-

ahmen, schön, nur weil es ihr entgegenwirkt. Daher sind Luxus und schlechter Geschmack 

nicht zu trennen. Überall da, wo der Geschmack kostspielig ist, ist er falsch.« (E 692)  

 
Und, so wäre hinzuzufügen: Wo er billig ist, da ist er richtig. – Jean-Jacques be-
weist Geschmack, indem er zur Erziehung Émiles keinen teuren Berufsschau-
spieler, sondern einen (vermutlich recht preiswerten) Gelegenheitschargen enga-
giert. Aber, Kompromissbildung hin oder her, die Schwierigkeit, bei der es sich 
vielleicht sogar um einen Vertrauensbruch dem Zögling gegenüber handelt, 
bleibt. Der Weg zur natürlichen Armut führt über die Öffnung zum potentiell 
falschen Luxus der Schauspielerei und muss sich auf die Hoffnung berufen, dass 

                                                             
17 Ebd., S. 391. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

dieser Eingriff gleich dem Budenzauber des Gauklers ›ohne Folgen‹ bleibt ›und 
am nächsten Tag vergessen‹ ist. Die Erziehung Émiles durch einen Schauspieler 
wiederholt das Paradox, das sämtliche Schriften Rousseaus prägt: Um aus der 
Gesellschaft zum verlorenen ›natürlichen Menschen‹ vorzustoßen, müssen ge-
sellschaftliche Praktiken angewandt und gegen sich selbst gewendet werden.18 

 
 

3.  MIMESIS NACH ROUSSEAU: NACHAHMUNG, 
SCHAUSPIELEREI, DARSTELLUNG 

 
Émile soll fern von der Gesellschaft aufwachsen, aber bereits die Einrichtung 
dieser Entfernung durch Jean-Jacques ist gesellschaftlich geprägt. Und auch für 
die Gesellschaft soll Émile erzogen werden. »Im übrigen muß die natürliche Er-
ziehung des Menschen für alle menschlichen Verhältnisse tauglich machen.« 
(E 138) Allerdings für keine in den Luxus des Theater degenerierte, sondern für 
eine an der Natur orientierte Gesellschaft: Erziehung wie späterer Lebensweg 
Émiles weisen große Parallelen zur Verfasstheit der weltabgewandten Kleinge-
meinschaft auf dem Gut Clarens auf, wie Rousseau sie 1761 in Julie ou la nou-

velle Héloïse schildert.19 Ein ähnlich bescheidenes und in sich ruhendes Ge-
meinwesen, fernab von Großstadt und Theater, will Émile mit seiner Verlobten 
Sophie begründen. 

Der imaginäre Schüler wird zwar einer privaten Erziehung unterzogen, aber 
nicht um sich ins Private zurückzuziehen, sondern um das Gemeinwesen in sei-
nem Sinne, wenn auch mit seinen bescheidenen Mitteln, umgestalten zu können. 
Interpreten wie Immanuel Kant und Ernst Cassirer sehen im Erziehungstraktat 
entsprechend den missing link zwischen dem die menschlichen Verhältnisse an-
klagenden von Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les 

hommes von 1755 und der ein demokratisches Gemeinwesen skizzierenden 
Schrift Du contrat social von 1762.20 Eine solche Interpretation ignoriert die spä-
ter von der französischen Revolution aufgenommene Rhetorik des Contrat, nach 
der das »Volk« sich als »souveräner Körper versammelt«,21 um im »Vollzug des 
Gemeinwillens«22 den Gesellschaftsvertrag zu schließen und die Gesetzgebung 

                                                             
18  Vgl. Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerständen. Frankfurt a.M. 1993, 

S. 167. 

19 Vgl. ebd.: S. 123-182. Vgl. Martin: Éducations negatives, S. 56-80. 

20 Vgl. Starobinski: Rousseau, S. 52ff. 

21 Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 156. 

22 Ebd., S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 113 

 

zu veranlassen. Betont scheint vielmehr eine von Rousseau ebenfalls angebote-
ne, nicht unbedingt mit der Schließung des Gesellschaftsvertrags in Überein-
stimmung zu bringende Eigenart dieser Gesetzgebung:23 Die Gesetzgebung 
durch einen weisen Außenstehenden oder wie Lykurg in Sparta durch einen Be-
teiligten, der sich aber aus der Umsetzung zurückzieht.24 Für Émile zeigt sich 
Jean-Jacques als ein solcher Gesetzgeber. Statt auf einen revolutionären Zusam-
menschluss der »in Ketten«25 liegenden Menschheit läuft die private Erzie-
hungskonzeption des Émile, übertragen auf die Gesellschaft, eher auf die staatli-
chen Vorgaben eines aufgeklärten absolutistischen Herrschers wie Friedrich des 
Großen hinaus.26 

Zumindest erlaubt der Text von Émile diese Lesart. Als Beispiel der gelun-
genen Philosophie einer »öffentlichen Erziehung« (die sich wegen des völligen 
Verfalls des öffentlichen Lebens im 18. Jahrhundert nun leider in keiner Varian-
te umsetzen lasse) führt Rousseau gleich zu Beginn des ersten Buchs ausgerech-
net Platons politeia an, wobei Rousseau den Akzent nicht auf das ›gerechte Ge-
meinwesen‹ setzt: »Es ist die schönste Abhandlung über Erziehung, die je ge-
schrieben wurde.« (E 114)27 Verfassung des Gemeinwesens und Erziehung kon-
vergieren in Der Staat insofern, als dass beide von den Philosophenkönigen 
nicht nur entworfen, sondern auch umgesetzt werden: Ein gerechtes Gemeinwe-
sen hervorzubringen und zu leiten heißt nicht zuletzt, die ihm Angehörigen zur 
Teilnahme an jenem Gemeinwesen zu erziehen.  

Von Platon zu übernehmen scheint Rousseau die enge Verbindung der Ge-
rechtigkeit des Gemeinwesens mit der Reduktion auf das Notwendige. Wenn 
Platon in Buch II der politeia die ›echte, gleichsam die gesunde Stadt‹ einer ›üp-
pig aufgeblasenen‹ gegenübergestellt, liefert er Rousseau die Vorlage für seine 

                                                             
23 Zum Spannungsverhältnis zwischen Souverän und Gesetzgeber nach Rousseau vgl. 

Maud Meyzaud: Die stumme Souveränität. Volk und Revolution bei Georg Büchner 

und Jules Michelet. München 2012, S. 195-213. Vgl. auch Anja Lemke: »Das Drama 

der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau, Schiller und Hölderlin«, in: 

Turm-Vorträge 7 (2008-2011). Tübingen 2012, S. 97-121. 

24 Vgl. Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 101. 

25 Ebd., S. 61. 

26 Vgl. Heinrich Bosse: »Der geschärfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlaß des Minis-

ters v. Fürst an die preußischen Universitäten im Mai 1770«, in: Friedrich Kitt-

ler/Manfred Schneider/Samuel Weber (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. Institution 

Universität. Opladen 1993, S. 31-62, hier: S. 48f. Vgl. für den ›Absolutismus‹ des Er-

ziehers Jean-Jacques auch Pethes: Zöglinge der Natur, S. 50-61. 

27 Zum Ort von Der Staat in Émile vgl. Mall: Émile, S. 237-240. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

Beschreibung des Theaters als degeneriert: In der ›aufgeblasenen‹ Stadt treiben 
die ›Dichter und ihre Gehilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tänzer, Theaterunter-
nehmer‹, kurz die Mimetiker ihr Unwesen. Wie gezeigt sind für Platon die Dich-
ter die prototypischen Nachahmer und werden in Buch X aus seinem idealen 
Gemeinwesens ausgegrenzt. ›Ihre Gehilfen‹, das Theatervolk, müssen ihnen 
wohl folgen.28 Rousseau unterscheidet zwar oft zwischen einer den Dichtern er-
laubten Mimesis bzw. Nachahmung der Natur und einer dem Schauspieler und 
seinem Maskenspiel zugeordneten künstlichen Mimesis. In einem parallel zum 
Lettre à M. d’Alembert entstandenen Text, De l’imitation théâtrale, essai tiré des 

dialogues de Platon, reproduziert er mit Blick aufs Theater jedoch Platons zent-
rales Argument gegenüber der als Nachahmung verstandenen Mimesis und wen-
det sie vom Theater her auf die Künste insgesamt: ›Die Nachahmung ist immer 
eine Stufe weiter von der Wahrheit entfernt als man denkt.‹29 Indem die Nach-
ahmung sich von der Wahrheit entfernt, führt sie sowohl zur von Rousseau dem 
Schauspieler unterstellten Lüge wie zu der von Platon wie Rousseau beschriebe-
nen ›aufgeblasenen Üppigkeit‹ eines nun nicht mehr ›gesunden‹ Gemeinwesens. 

Bezüglich der Erziehung erscheint Rousseau aber zunächst wesentlich radi-
kaler als Platon.30 Am Ende von Buch II und am Anfang von Buch III in den 
Passagen, die sich explizit der Erziehung widmen, beschreibt Platon das kindli-
che mimetische Vermögen als ihr Rohmaterial schlechthin. Über die Nachah-
mung können Platons Erzieher nun eine Abkehr von den in der Nachahmung po-
tentiell angelegten Abhängigkeitsverhältnissen und Instabilitäten bewirken, in-
dem sie das Kind mit stabilen, selbstgenügsamen Vorbildern umgeben.31 – Al-
lerdings werden diese Passagen aus Der Staat in De l’imitation théâtrale gänz-
lich ignoriert, im Lettre à M. d’Alembert fast vollständig.32 Émile soll gar nicht 
durch Nachahmung prägender Vorbilder erzogen werden, sondern durch Bei-
spiele, aus denen er sich mit der Zeit eigenständig eine Regel ableitet – »man 
[kann] ein Kind dazu bringen […] zu verstehen«. Die Abwertung der Mimesis in 
Buch X von Der Staat wird auch auf die Nachahmung der Erziehung, also ei-
gentlich auf die eingangs so hoch gelobten Passagen aus Buch II und Buch III 
übertragen. Im zweiten Buch des Émile heißt es: »Ich weiß, dass alle durch 

                                                             
28 Vgl. Kapitel III. 

29 »L’imitation est toujours d’un degré plus loin de la vérité qu’on pense« (Jean-Jacques 

Rousseau: »De l’imitation théâtrale, essai tiré des dialogues de Platon«, in: Ders.: 

Œuvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191, hier: S. 184). 

30 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice, S. 263. 

31 Vgl. Kapitel III.  

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte. Zürich 2004, S. 57ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 115 

 

Nachahmung erworbenen Tugenden nur Tugenden von Affen sind und dass jeg-
liche gute Tat nur dann eine moralisch gute Tat ist, wenn man sie als solche tut, 
und nicht, wenn ein anderer dergleichen tut.«  

Diese zunächst proklamierte Radikalität wird dann zugunsten einer kindlichen 
Entwicklung zurückgenommen; sehr wohl soll man »in einem Alter, wo das Herz 
noch nichts fühlt, […] die Kinder solange das nachahmen lassen, was ihnen zur 
Gewohnheit werden soll, bis sie soweit sind, es allein kraft ihres Unterscheidungs-
vermögens und aus Liebe zum Guten zu tun.« (E 234) D.h. ein Vorbild soll in ei-
ner ersten frühkindlichen Phase die Erziehung prägen und muss in einer zweiten 
Phase die ›Affentugenden‹ in Eigenverantwortung verwandeln.33 Ganz wie bei Pla-
ton ist das Nachahmungsvermögen im frühkindlichen Alter Mittel der Manipulati-
on des Zöglings: »Ich kann mir nichts vorstellen, wofür man nicht mit ein wenig 
Geschicklichkeit […] bei Kindern Neigung, ja Leidenschaft erwecken könnte. Ihre 
Lebendigkeit und ihr Nachahmungstrieb genügen« (E 285f.). Damit präfiguriert 
Rousseau den späteren ›Nachahmungstrieb‹ der Philantropinisten. Ganz wie bei 
diesen soll letztlich eine ›Freiheit‹ nachgeahmt werden, die sich von der gesell-
schaftlichen Tendenz zur Nachahmung gelöst hat. 

Entsprechend unterscheidet Rousseau zwischen einer natürlichen und einer 
gesellschaftlichen Nachahmung: »Der Hang zur Nachahmung ist von der Natur 
vorgesehen, aber innerhalb der Gesellschaft entartet er zum Laster.« (E 234) Ei-
ne solche natürliche Nachahmung hatte Rousseau im Discours sur l’origine et 

les fondements de l’inégalité parmi les hommes als eine Urszene der menschli-
chen Kulturgründung gefasst: Die noch kulturlosen Menschen »beobachten« den 
»Fleiß« der Tiere, »ahmen ihn nach und erheben sich dergestalt bis zu dem Ins-
tinkt der Tiere, ja sie haben ihnen noch einen Vorteil voraus, denn während eine 
jede Art von Tieren nur einen ihr eigenen Instinkt besitzt, so eignet der Mensch, 
dem vielleicht kein besonderer zuteil wurde, sich alle zu […] und findet daher 
sein Auskommen weit leichter als sie alle«.34 Die Nachahmung wird zum natür-
lichen Ursprung der menschlichen Kultur erklärt. Sie ist ein paradoxer menschli-
cher Instinkt, der die Abwesenheit von tierischen Instinkten beim Menschen 
überbrückt. Die ersten Menschen treten als das von John Locke in die zeitgenös-
sische Erziehungsdiskussion eingeführte ›blank slate‹ auf, das sie per Nachah-

                                                             
33 Für einen Kommentar, der diese Zwiespältigkeit herausarbeitet, aber Rousseaus Pha-

senmodell ignoriert, vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974, S. 

349-353. 

34 Jean-Jacques Rousseau: »Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der 

Ungleichheit unter den Menschen«, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988, 

S. 165-302, hier: S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

mung, die ihnen als einzige paradoxe Eigenschaft, nämlich der Eigenschaftslo-
sigkeit zukommt, füllen.35 Die ersten Menschen leben also eigentlich unnatür-
lich, mit nachgeahmten Instinkten, gehen so aber den ersten Schritt hinein in die 
Fülle des ihnen Möglichen: den ersten Schritt hin zur ihnen laut Rousseau ange-
messenen natürlichen menschlichen ›Freiheit‹, in der sie auf Nachahmung nicht 
mehr angewiesen sind. Statt auf Platon scheint hier auf den berühmten Anfang 
von Abschnitt IV der aristotelischen Poetik angespielt, der das mimetische Ver-
mögen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit an« im Vergleich mit 
den Tieren »im besonderen Maß zur Nachahmung befähigt«36 bestimmt. Nach-
ahmung wird mit Freude ausgeübt, ist das erste Mittel des Lernens, ohne sich in 
der platonischen Instabilität zu verlieren.  

Dieses Mittel soll Émile nun verlernen. Jenseits der Ursprünge in der Gesell-
schaft, und sei es in der Enklave der Erziehung, operiert natürliche Nachahmung 
nicht durch Freude, sondern durch Furcht: »Der Affe imitiert den Menschen, den 
er fürchtet und nicht das Tier, das er verachtet. Was ein höheres Wesen als er 
selbst tut, hält er für richtig.« (E 234f.) Nicht so die gesellschaftliche Nachah-
mung. »Bei uns ist das Gegenteil der Fall: Unsere Clowns jeder Sorte imitieren 
das Schöne, um es zu erniedrigen, um es lächerlich zu machen.« Damit ist wie-
der das platonische Register der schwächeren Zweitfassung eingeführt; gleich-
zeitig ist jeder Nachahmer zum ›Clown‹ erklärt und dem ernsthaften Anspruch 
der schönen Künste enthoben. »Im Bewußtsein ihrer Niedrigkeit suchen sie sich 
dem gleichzustellen, was besser ist als sie, oder wenn sie sich bemühen zu imi-
tieren, was sie bewundern, zeigen sie bei der Auswahl ihrer Objekte den schlech-
ten Geschmack des Imitators.« (E 235) Über diesen Geschmack ist von der 
Struktur des Arguments her hier jedoch wenig gesagt, denn ob die gewählten 
Gegenstände die falschen sind oder nicht, mit der Nachahmung ist bereits das 
falsche Verhältnis zu den Gegenständen oder Vorbildern der Nachahmung ein-
gegangen. Die ›Besseren‹ sind in Rousseaus Konzept der ursprünglichen 
Gleichheit nicht besser, sondern die Nachahmer erniedrigen sich gerade, indem 
sie, wo sie das Nachgeahmte durch künstliche Erhöhung herabwürdigen, den 
›natürlichen Zustand‹ der Gleichheit überhaupt erst durcheinanderbringen. Die 
Naturnähe bzw. Anfänglichkeit der aristotelischen Nachahmung degeneriert in 
Rousseaus Modell zur platonischen.37  

                                                             
35 Vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 26-52.  

36 Aristoteles: Poetik, S. 11. 

37 Zur impliziten Aushandlung der Spannung zwischen einem platonischen und einem 

aristotelischen Modell der Mimesis im Lettre à M. d’Alembert vgl. Lacoue-Labarthe: 

Poetik der Geschichte. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 117 

 

Bei der Schauspielerei handelt es sich, und hier könnte Rousseau sich auf 
Platon und Aristoteles gleichermaßen beziehen,38 auch an dieser Stelle um den 
Inbegriff einer degenerierten Nachahmung: Die Clowns »wollen lieber jedem 
imponieren und für ihr Talent Beifall ernten als besser oder weiser werden.« 
(E 235) Damit wird Rousseaus Kritik weniger platonisch und orientiert sich 
mehr an der christlichen Tradition der Spektakelkritik.39 Nachahmung degene-
riert nicht, wie zuvor suggeriert, über die Wahl der falschen Referenzobjekte, 
sondern dadurch, dass ihr Bezugspunkt hinter die theatrale Präsentation zurück-
tritt. Diese Präsentation besteht nur für andere. Nachahmung wird zum Problem 
der Schauspielerei, sobald sie gesellschaftlich auftritt und den Nachahmenden 
von sich und der Übereinstimmung mit sich entfernt: »Die Grundlage unseres 
Nachahmungstriebs ist der Wunsch, immer aus sich selbst herauszutreten. Sollte 
mein Unternehmen glücken, so wird Emile diesen Wunsch bestimmt nicht ha-
ben.« (E 235) Denn Émile werden die Vorbilder verweigert; er lernt aus sich 
selbst (bzw. die Inszenierung seines Erziehers lässt ihn dies glauben). 

Damit verschweigt der Erzieher einmal mehr die halbe Wahrheit. Auch die 
menschliche Freiheit hatte er zuvor auf das Vermögen ›aus sich herauszutreten‹ 
zurückgeführt. Fluch und Segen des Menschen liegen in den »virtuellen Fähig-
keiten« seiner »Einbildungskraft«. Dieses aktivische Vermögen »weitet für uns 
das Maß des Möglichen, sei es im Guten wie im Bösen, und erregt und nährt 
folglich die Wünsche durch die Hoffnung, sie zu befriedigen.« (E 188) Die Ein-
bildungskraft kann das Tor zur Freiheit sein, wo sie zur Selbstgenügsamkeit des 
bescheidenen Lebens führt. Sie kann ins Verderben umschlagen, wenn sie sich in 
diesem Außerhalb verliert und zur passiven Nachahmung wird. Dieser Umschlag 
lässt sich als einer von der Zeit der Einbildungskraft, die auf die Zukunft ausge-
richtet ist, in den Raum des Schauspiels beschreiben, das sich vor anderen voll-
zieht. Aus »Selbstliebe« (›amour de soi‹), die aus dieser Veräußerung zu sich 
selbst zurückkehrt, wird »Eigenliebe« (E 211) (›amour propre‹), die auf die An-
erkennung der anderen angewiesen ist. Die ›Eitelkeit‹ des Schauspielers oder des 
Kindes ist nicht eine Untugend unter vielen; sie ist die verfehlte Freiheit 
schlechthin. Wo Rousseau Platons Der Staat, wie zitiert, als ›die schönste Ab-
handlung über Erziehung, die je geschrieben wurde‹ preist, nur um seine spezifi-
schen Ausführungen zur Erziehung und der Rolle der Nachahmung darin zu ig-
norieren und stattdessen Platons Antitheatralität hervorzuheben, da wird Platon 

                                                             
38 Zu den Vorbehalten gegen die Aufführungsdimension der Mimesis bei beiden vgl. 

Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. 

39 Beginnend im zweiten Jahrhundert bei Quintus Septimius Florens Tertullianus: De 

spectaculis. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

vor allem dafür gelobt, mit seinem Mimesis-Verbot die (für den platonischen 
Text irrelevante) Untugend der ›Eitelkeit‹ im Keim erstickt zu haben: »Plato hat 
nichts anderes getan als das Menschenherz zu läutern.« (E 114) 

Rousseaus im Lettre à M. d’Alembert gemachter Vorschlag für eine Alterna-
tive zur gesellschaftlichen Institution des Theaters entledigt sich der Ambivalenz 
der Nachahmung auf doppelte Weise. Aus der Aufführung von etwas durch 
Schauspieler wird ein »Fest« für alle, ohne dass »Gegenstände« zur Aufführung 
kämen. »Was wird es zeigen? Nichts, wenn man will.« Aus den Theaterzuschau-
ern, die die Eitelkeit des Schauspielers erst ermöglichen, werden mit den Schau-
spielern gleichberechtigte »Darsteller[]«:40 »[S]tellt die Zuschauer zur Schau, 
macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafür, daß ein jeder sich im andern erkennt 
und liebt, daß alle besser miteinander verbunden sind.«41 Wo die eigene Eitelkeit 
nur die Eitelkeit der anderen spiegeln und sich weder mehr durch Nachahmung 
noch durch Zurschaustellung vor Zuschauern erhöhen kann, wird keine Eitelkeit 
entstehen. »Mit der Freiheit herrscht überall, wo viele Menschen zusammen-
kommen, auch die Freude.«42 – Indem Jean-Jacques seinen Émile zum Nicht-
nachahmer schlechthin erzieht, wird der Zögling zum potentiellen Teilnehmer 
eines solchen Fests von Freien. Mit der Aberziehung der Nachahmung im Kna-
benalter ist die Gefahr des Theaters und der Schauspielerei aber nicht gebannt. 
Sie kommt, nun unabhängig von der Nachahmung, in der vorpubertären Erzie-
hung des dritten Buchs mit der Wachsentenepisode zurück. Nachahmung schlägt 
nicht um in Eitelkeit, sondern aus Eitelkeit erwächst hier Schauspielerei. Nun 
kann das theatrale Vermögen nicht mehr wie im zweiten Buch schlicht wegerzo-
gen werden. Vielmehr wird die Schauspielerei ihrerseits, nämlich die des Jahr-
marktskünstlers, als Gegenmittel mobilisiert.  

 
 

  

                                                             
40 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. Jörn Etzold: »Ar-

mes Theater«, in: Maud Meyzaud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rous-

seaus. Berlin 2015, S. 50-74. 

41 Ebd., S. 462f. Zu diesem ›Nichts‹ in seinem Verhältnis zur aristotelischen Mimesis 

und katharsis vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 108-112. 

42 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 462. Vgl. zum Fest bei 

Rousseau Primavesi: Das andere Fest, S. 140-148. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 119 

 

4.  JAHRMARKT DER EITELKEITEN:  
DER SCHWEIGENDE ÉMILE  

 
Die Eitelkeit der Schauspielerei kehrt plötzlich wieder – inmitten der »Wißbe-
gier« (E 364) der Vorpubertät. Jean-Jacques und Émile arbeiten an der Herstel-
lung eines Kompasses. Mitten in dieser Phase wird das Prinzip der ›negativen 
Erziehung‹ kommentarlos aufgehoben:43 »Eines Tages gingen wir zum Jahr-
markt, ein Zauberkünstler zieht mit einem Brotstück eine Wachsente an, die in 
einem Wasserbecken schwimmt.« (E 365f.) Zuhause experimentieren die beiden 
mit versteckten Magneten in Brot und Wachs und kommen »mit leicht verständ-
licher Freude« dem Rätsel auf die Schliche. Im gleichen Modus des dramati-
schen Präsens, in dem zuvor über viele Seiten das naturwissenschaftliche Bas-
teln, Experimentieren und Lernen jeglicher Art geschildert wurde, folgt die Er-
zählung der sich anschließenden Begebenheiten: Émile und sein Erzieher gehen 
zurück auf den Jahrmarkt und probieren ihr präpariertes Stück Brot vor versam-
meltem Publikum an der Wachsente des Gauklers aus. Émiles Lampenfieber 
verkehrt sich zunächst in den persönlichen Triumph des gelungenen Experi-
ments; »das Kind schreit und bebt vor Freude«. Doch das Gelingen des Experi-
ments ist öffentlich. Die bestätigte Selbstliebe wandelt sich einen Satz später in 
eine Eigenliebe, die sich aus dem Beifall der Umstehenden speist und das Kind 
aus dem Ruhen in sich selbst herausreißt: »Vom Beifall der Umstehenden wird 
ihm ganz schwindelig, es ist ganz außer sich.« Der Gaukler (›joueur de gobe-
lets‹) stellt dieser Eitelkeit, die plötzlich auf den Umweg über die Anerkennung 
der anderen angewiesen ist, eine Falle. Er lädt Émile für den Folgetag ein und 
verspricht »noch mehr Publikum«. Émile »möchte, daß das ganze Menschenge-
schlecht Zeuge seines Ruhms wird«, und tappt hinein. Angesichts des zum Bers-
ten vollen Raums »schwillt ihm das Herz vor Freude«. Der Gaukler regt beim 
nächsten Auftritt Émiles Eitelkeit noch weiter an; er steigert den Schwierigkeits-
grad der eigenen Tricks und »kündet das Ereignis [des Auftritts von Émile, 
M.J.S.] mit pompösen Worten an« (E 367). Es folgen dessen Blamage, Beschä-
mung, ja sogar »Demütigung« (E 371). Die Wachsente fügt sich ihm nicht, im 
Raum erschillt dröhnendes »Hohngelächter« (E 367f.). Dem beruflichen Zau-
berkünstler hingegen fügt sie sich, weil er, wie sich später herausstellt, ein Kind 
unter dem Tisch mit einem stärkeren Magneten den des Zöglings übertreffen 
lässt. »[S]chließlich zieht es sich, ganz beschämt, zurück, ohne mehr zu wagen, 
sich dem Hohn der anderen auszusetzen.« Émiles Beschämung vor Publikum 

                                                             
43 Zur Figur des Zauberkünstlers vgl. auch Joan E. DeJean: Literary Fortifications: 

Rousseau, Laclos, Sade. Princeton 1984, S. 152-161. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

vergrößert sich proportional zum Triumph des Gauklers: »Jeder verdoppelte Bei-
fall ist verdoppelte Schmach für uns, wir machen uns unbemerkt davon und 
schließen uns in unser Zimmer ein, denn wir können nicht aller Welt von unse-
rem Erfolg berichten, wie wir es uns ausgedacht hatten.« (E 368) Die Unmög-
lichkeit der fremderhaltenen Eigenliebe bewirkt einen ›beschämten‹, d.h. sich 
des eigenen Selbst schämenden Selbstbezug. Dadurch, dass der eigentlich beob-
achtende Jean-Jacques sich im Moment der höchsten Demütigung mit seinem 
Zögling zum ›wir‹ (›nous‹) vereinigt, wird die Scham nur noch verstärkt: Im 
›wir‹ ist Émile bloß noch Subjekt der Scham, nicht mehr Objekt eines wohlwol-
lenden Blicks. 

Diese Identifikation von Zögling und Erzieher im ›wir‹ ist aber, glaubt man an 
die von Rousseaus späterer Anmerkung behauptete Inszenierung der folgenden Er-
eignisse, ebenso eine Täuschung, wie diejenige, der Émile sich vom Zauberer, dem 
berufsmäßigen Täuscher, ausgesetzt glaubt. Dieser erscheint am nächsten Tag bei 
Émile und Jean-Jacques, um sich »in bescheidener Form« zu beschweren. Gegen 
Émiles Inanspruchnahme der Eitelkeit des Schauspielers und des Reichtums seines 
Beifalls beruft sich der professionelle Täuscher auf ein Recht der Armut: Émile 
habe seinen »Broterwerb« in Gefahr gebracht; er habe »Ehre auf Kosten des 
Selbsterhalts eines ehrsamen Mannes erkaufen« wollen. Sein Triumph über Émile 
entspringe einer höchst bescheidenen Überlegenheit einzig »in dieser armseligen 
Geschicklichkeit« (E 369). Diese Uminterpretation seiner Zurschaustellung von 
einer Quelle der Eitelkeit in eine der Bescheidenheit geht mit einem moralischen 
Aufstieg einher. Großzügig erklärt der Zauberer die (simple) naturwissenschaftli-
che Grundlage seines Triumphs über Émile. Ein Geldgeschenk des beschämten 
Duos lehnt er ab, indem er auf einem Recht auf Großzügigkeit auch für die Armut 
des Gauklers beharrt: »[I]ch lasse mich für meine Kunststücke bezahlen, aber nicht 
für meine Lektionen.« (E 370) – Folgt dieser Satz, wie von Rousseau behauptet, 
einem Skript Jean-Jacques, könnte der Gaukler natürlich durchaus Geld erhalten 
haben; die Würde seines Standes wäre bloß gespielt. 

Der Gaukler kehrt die vom Text, und von Rousseaus Schriften, ansonsten 
vorgegebene Semantik um: Aus eitler Zurschaustellung wird der Bedürftigkeit 
abgerungener bescheidener Broterwerb; aus überflüssigem Luxus des Theaters 
wird generöser Verzicht. Aus dem Triumph von Émile als öffentlicher Person 
des Schauspiels entstehen demgegenüber die Verhöhnung durch ein wenig gene-
röses Publikum und eine demütigende Einsamkeit. Émile lernt, der Sichzur-
schaustellung zu misstrauen und Respekt vor der Integrität der anderen, selbst 
der armen Schausteller, zu entwickeln. Eigenliebe verkehrt sich wieder in Selbst-
liebe, aber in eine ärmliche und bescheidene: eine Selbstliebe, die ›beschämt‹ der 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 121 

 

eitlen Präsentation dieses Selbst vor den Blicken der anderen entsagt hat.44 Ein 
abschließender vierter Besuch auf dem Jahrmarkt stellt diese neue Disposition 
auf die Probe: Émile und Jean-Jacques werden vom Zauberer »mit einer Hoch-
achtung [behandelt], die uns noch mehr demütigt.« (E 371) Verstärkt wird so die 
Gegenüberstellung von selbstbezogener Scham und eitler öffentlicher Zurschau-
stellung.45 Die Scham ist in Rousseaus Schriften zum einen bereits dem Austritt 
aus der Natur und dem Eintritt in die gesellschaftliche Sphäre assoziiert. »Wer 
errötet, ist schon schuldig; die wahre Unschuld kennt keine Scham« (E 450). In 
diese gesellschaftliche Sphäre hat Émile sich hier begeben: Der ländliche Jahr-
markt der Eitelkeiten ist Vorbote des erwähnten großstädtischen ›Schlundes, der 
das Menschengeschlecht verschlingt‹ und in dem Émile später bestehen soll. In-
nergesellschaftlich ist die Scham jedoch zum anderen das Merkmal einer natur-
gemäßen Bescheidenheit. Mit traditionellen geschlechtlichen Semantiken erhebt 
Rousseau sie vor allem zum weiblichen Pendant des männlichen Verstands: 
Dank ihrer Scham verfällt die Frau nicht ihren tierischen Bedürfnissen, die der 
Mann mit dem Verstand zu kontrollieren in der Lage ist. Die Scham vor den Bli-
cken der anderen veranlasst laut Lettre à M. d’Alembert den naturgemäßen weib-
lichen Rückzug in die Privatheit der häuslichen Sphäre. Doch dient die Häus-
lichkeit in diesem Text nicht zuletzt als Metapher für einen den Luxus, insbe-
sondere des Theaters, schmähenden Rückzug in die beiden Geschlechtern eigene 
bescheidene Privatheit des Ichs. Die institutionalisierte Zurschaustellung des 
Theaters zerstört diese Schamhaftigkeit, und nicht nur die der Frauen: »Nur zwei 
Jahre Theater, und alles ist zerrüttet.«46 In der verkehrten Welt des Jahrmarkts 
installiert der Gaukler in Émile diese vom Theater normalerweise zerstörte 
Scham – nunmehr allerdings, indem er alle verfemten Register des Theaters 
zieht. Den Wachsententrick begleitet er »mit stolzer Miene« (E 371) gegenüber 
dem Duo: im Lichte der vorherigen Uminterpretation nicht mehr mit dem Stolz 
des Schaustellers, sondern dem des bescheidenen Handwerkers auf sein ärmli-
ches Können. Das Theater der Eitelkeiten schlägt so in sein Gegenteil um: in die 
Heilung von der eigenen Zurschaustellung, in die Rückkehr zu sich selbst.  

Émile lässt beim vierten Besuch auf dem Jahrmarkt die Gelegenheit verstrei-
chen, den billigen Trick mit der Wachsente dem übrigen Publikum zu verraten 

                                                             
44 Diese Struktur verkompliziert das in Rousseaus autobiographischem Unternehmen zu 

beobachtende Vorhaben der »Selbst-Mimesis« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 289). 

45 Zum Verhältnis individueller Beschämung zu den Blicken der anderen vgl. insgesamt 

Claudia Benthien: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld und die 

Tragödie um 1800. Köln 2011. 

46 Rousseau: »Brief an d’Alembert über das Schauspiel«, S. 447. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

und dabei die allgemeine Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Er hat seine Lek-
tion gelernt – und hier erfolgt die plötzliche Rückkehr vom identifizierten ›wir‹ 
Jean-Jacques’ und Émiles zum beobachtenden ›er‹: »Wir wissen alles, verraten 
aber keine Silbe. Hätte mein Zögling auch nur einmal gewagt, seinen Mund auf-
zumachen, so wäre er ein Kind, das man hassen müßte.« (E 371) Nicht nur der 
Zauberer hat angeblich geschauspielert; auch die Identifikation des Erziehers mit 
dem Erleben Émiles war vorgetäuschte »Kameraderie« (E 370), die auf ein neu-
es Verhältnis von Erzieher und Zögling vorbereiten soll: Sehr wohl steht der 
Zögling unter Beobachtung; eben hier in der Mitte des dritten von fünf Büchern 
geht es um alles oder nichts. Der bis dahin stets als unschuldiges Kind apostro-
phierte Émile mutiert plötzlich im Konjunktiv zum hassenswerten Kind, das die 
ihm nicht bewusste Prüfung zum Glück besteht. Der Erfolg der Erziehung steht 
und fällt mit dem Verhältnis zur dem Theater angehörenden Zurschaustellung. 
Hat Émile auf dem Jahrmarkt keine Immunität gegen diese ausgebildet, so war 
die bisherige Erziehung umsonst. Ein zweiter Versuch scheint unzulässig und 
nicht vorgesehen. Als selbstverständlich wird impliziert, dass Émile von nun an 
ebenso wenig wie den Verlockungen der Nachahmung denen der eitlen Schau-
stellung erliegen wird: ›Aber welcher Mensch auf dieser Welt ist weniger Nach-
ahmer als Emile?‹ Diese rhetorische Frage aus der Zeit, in der der pubertierende 
Émile bereits ohne Gefahr ins Theater geschickt werden kann, lässt sich auch 
konkreter auf die Schauspielerei beziehen: Als weder zur Nachahmung noch 
Selbstzurschaustellung verführbar kann Émile ganz Zuschauer bleiben. Kein 
durchs Theater verführbarer, sondern einer, der angesichts der Schau menschli-
chen Leidens »Mitleid« (E 459) empfinden und sich von diesem grundlegende-
ren theatrum mundi her, das stets mit der Metaphorik eines eigentlichen Theaters 
im Sinne eines ursprünglichen Schauspiels auf der »Weltbühne« (E 499) einge-
führt wird,47 den anderen natürlichen und vom uneigentlichen Theater gefeiten 
Menschen öffnen kann: »[W]ir [sind] unseren Mitmenschen weniger durch die 
Empfindung ihrer Lust als durch die ihres Leidens verbunden […], denn darin 
erkennen wir viel besser die Gleichheit unserer Natur« (E 458). Deshalb muss 
für Émile »das erste Schauspiel, das ihn ergreift,« nämlich auf der ›Weltbühne‹, 
»ein Gegenstand der Trauer sein«, von dessen Unglück er nicht betroffen ist, 
aber sein könnte: »Wenn er sieht, wie viel Unglück ihm erspart bleibt, wird er 
sich glücklicher fühlen, als er je gedacht hätte. Er teilt die Leiden seiner Mitmen-
schen, aber er teilt sie freiwillig und auf milde Art.« (E 473)  

Rousseaus nachträgliche Behauptung, die Moralpredigt des Zauberers wäre 
instruiert, seine Generosität also vielleicht bloß gekauft, schwächt und stärkt die 

                                                             
47 Zum Theatralität des Mitleids bei Rousseau vgl. Derrida: Grammatologie, S. 244-372. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 123 

 

Funktion der Schauspielerei hier gleichermaßen: Bei der verkehrten Welt, in 
welcher der Schausteller plötzlich für die Ehrsamkeit der bescheidenen Gesell-
schaft, das unschuldige Kind Émile aber plötzlich für die Verruchtheit eitler 
Schauspielerei steht, handelt es sich ihrerseits um eine Verkehrung. Zumindest 
die der verletzten Eitelkeit Émiles hinzugefügte verbale Beschämung, der eine 
gleichzeitig emotionale wie rationale Erkenntnis Émiles folgt, wäre eine Insze-
nierung. Die Generosität des Gauklers ist vorgetäuscht und vielleicht bezahlt. 
Die Welt des Theaters bleibt so schlecht, wie sie ist. Aber gerade so verstärkt 
diese Rousseaus späterer Selbstinterpretation zufolge ihren Einfluss in dieser 
Szene: Jean-Jacques bedient sich ihrer, um Émile gegen die Schlechtigkeit des 
Theaters – und das heißt immer auch: gegen die Schlechtigkeit des Theaters der 
Gesellschaft – zu immunisieren. Aus einem harmlosen Schausteller, der auf sei-
ne ärmlichen Berufsehre pocht, und einem gemeinsam mit seinem Zögling be-
schämten Erzieher werden zu diesem Zweck zwei gerissene Schauspieler. 

Einer von ihnen, der Erzieher, lässt sich vor den Augen seines Zöglings vom 
Gaukler demütigen und bietet so seinerseits ein Schauspiel der Beschämung: 
»Beim Weggehen richtet er laut und namentlich eine Zurechtweisung an mich. 
›Dieses Kind entschuldige ich gern‹, sagt er, ›es hat mir nur aus Unwissenheit 
Unrecht getan. Aber Sie mein Herr, der Sie seinen Fehlgriff kannten, warum lie-
ßen Sie es zu?‹« Den Lesenden gegenüber entschuldigt Jean-Jacques seinen 
Missgriff unter Hinweis auf die Vorbereitung jener zukünftigen ›Kameraderie‹ 
auf der erreichten Stufe der Erziehung: »Dieser Wandel darf sich nur ganz all-
mählich vollziehen – alles muß vorausbedacht werden, weit hinaus vorausbe-
dacht.« Dem Gaukler gegenüber schweigt er, wie nachträglich behauptet, mit ei-
nem inszenierten Schweigen. Der zuvor öffentlich beschämte Émile sieht im 
Privaten das Schauspiel seiner Beschämung und Herabsetzung wiederholt: als 
Beschämung und Herabsetzung desjenigen, der für ihn bisher eine »Autorität« 
(E 370) darstellte. Wenn er wenig später die ihm nicht bewusste Prüfung besteht 
und auf den Berufsstolz des Zauberers, d.h. die eitle Selbstpräsentation des 
Schauspielers, mit Schweigen reagiert, dann bleibt offen, ob er seine Lektion ge-
lernt hat oder, wo er diese Autorität immer noch anerkennt, sie schlicht nach-
ahmt. Émile wiederholt das Schweigen seines Erziehers: entweder als Wiederho-
lung von dessen Schweigen oder im geteilten Mitleiden mit dessen und seiner 
eigenen Demütigung. So wie Émile nicht klar sein kann, dass sein Erzieher 
schauspielert (und den Lesenden nicht ganz klar sein kann, ob das stimmt), kann 
der Erzieher nicht wissen, ob Émile ihn nicht eventuell nur nachahmt – und da-
mit vielleicht wieder in den Zirkel der im Knabenalter ausgetriebenen Nachah-
mung, die in Schauspielerei der ›Tugenden von Affen‹ mündet, eintritt. Das 
scheint hier auch nicht weiter wichtig. Émile besteht die Prüfung; er ist eben 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 
 

kein ›Kind, das man hassen müsste‹. Wenn er mit dieser Transformation Schau-
spieler geworden ist, dann ein eingefleischter Schauspieler seiner eigenen Be-
scheidenheit: Er erlernt das Schauspiel vor sich selbst, das der Scham zugehört 
und sich von den anderen Menschen abwendet, der sich nach außen präsentie-
renden Schauspielerei vorzuziehen. Damit lernt er durch das Schauspiel, was es 
bedeutet, Mensch zu sein: bedürftig und im Mitleid mit der Bedürftigkeit anderer 
auf diese anderen ausgerichtet.  

 
 

5.  ROUSSEAUS VERSTECKTES THEATER DER ERZIEHUNG 
 
Rousseaus obskur anmutende Bemerkung über eine angeblich vom Erzieher ver-
anlasste Inszenierung der Gauklerepisode verweist darauf, dass ein Verhältnis 
zum Theater, zur Nachahmung und zur Schauspielerei Émiles Erziehung unum-
gänglich eingeschrieben bleibt und dass diese mehrschichtige Theatralität konsti-
tutiv für Émiles Erziehung ist: Für sie konstruiert der Erzieher Jean-Jacques ei-
nen künstlichen, von der Gesellschaft (d.h. dem Theater) abgeschiedenen Raum, 
in welchem er selbst eine streng durchinszenierte Rolle übernimmt. Der Zögling 
fällt auf ein Schauspiel herein, das sich nicht als solches zu erkennen gibt. Zu 
seiner ›Freiheit‹ meint Émile durch freie Entwicklung und aus freien Stücken zu 
gelangen. Anlässlich der Wachsentenepisode potenziert sich diese Konstellation: 
Die Schaustellerei auf dem Jahrmarkt bietet ein ärmliches Vorspiel auf das spä-
tere Gesellschaftstheater, vor dem es Émile zu bewahren gilt. Scheinbar gibt der 
Erzieher die Lenkung seines Zöglings auf. Aber nur, um Émile die Lektion zu 
erteilen, dass der Rausch der sich vor anderen präsentierenden Eitelkeit des 
Schauspielers mit der Demütigung durch diese anderen Hand in Hand geht. Der 
Zögling wird durch die Beschämung auf sein bescheidenes, ärmliches Selbstver-
hältnis zurückgeworfen, statt sich im luxuriösen Maskenspiel der Gesellschaft zu 
verlieren. Eine solche jeweils individuelle Beschämung will auf lange Sicht an 
die Stelle des gesellschaftlichen Spektakels, seiner Eitelkeiten und seiner so ver-
führerischen wie leeren Pracht die arme Gemeinschaft der Beschämten und Be-
scheidenen setzen. Diese haben sich nicht vom Theater abgewandt, sondern sind 
von seiner Verführungsmacht berührt und gegen sie abgehärtet worden.48 Der 
Gaukler und seine bloß temporäre ›Bretterbude‹ offenbaren die Armut, die auch 
am Grunde der theatralen Verführungsmacht liegt. Wegen ihrer Flüchtigkeit 

                                                             
48 Für die einer ähnlichen Logik im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert folgenden 

Immunisierungsdiskurse vgl. Cornelia Zumbusch: Die Immunität der Klassik. Frank-

furt a.M. 2011, S. 21-108. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERSTECKTES THEATER | 125 

 

lässt sich ihr Auftreten kurzzeitig für eine Erziehung zur Bescheidenheit instru-
mentalisieren. Weil sie wieder verschwinden und ihre theatrale Pracht nicht in 
einem festen Theater verstetigen, soll von ihnen keine Spur zurückbleiben, an 
der sich die Bescheidenheit des Subjekts oder die arme Gemeinschaft der Be-
scheidenen verunreinigen und anstecken könnte. 

Zunächst erscheint in diesem Kontext fast gleichgültig, ob die Moralpredigt 
des Gauklers durch den Erzieher veranlasst (also geschauspielert) ist oder nicht. 
Die Lektion wird verdoppelt, verbalisiert und wohl auch rationalisiert. Von der 
Doppeldeutigkeit, die diese Stelle wegen Rousseaus späterer Behauptung erhält, 
der Erzieher habe auch hier seine Inszenierungsmacht nicht aus der Hand gege-
ben, zeigt sich aber auch eine Doppeldeutigkeit des gesamten, gegen eine der 
Sphäre des Theaters zugeschriebene Zersetzungskraft gerichtete Erziehungspro-
zesses: wegen ihrer eigenen Theatralität wird die Erziehung nie sicher unter-
scheiden können, inwieweit es sich nicht auch beim an ihrem Ende stehenden 
›natürlichen Mensch‹ in all seiner Armut und Bescheidenheit nur um eine weite-
re auf der ›Weltbühne‹ einer dem Luxus des Theaters verfallenen Gesellschaft 
auftretende Rolle handelt.49 Und, wo sie sich ihren Zielen so sicher ist, muss sie 
das vielleicht auch nicht – zumindest solange, wie sie das Theater der Erziehung 
ihren Zwecken gemäß einrichten kann. 

                                                             
49 Zur theatralen Inszenierung dieser ›Natürlichkeit‹ nach Rousseau vgl. Günther Heeg: 

Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im Theater des 18. 

Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004 - am 14.02.2026, 21:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

