IV Verstecktes Theater

Rousseaus Emile und die Schauspielerei’

1. EMILE UNTER SCHAUSPIELERN

Platons Theaterfeindschaft haben die Pidagogen in Goethes padagogischer Pro-
vinz anscheinend iiber den Umweg von Jean-Jacques Rousseaus Lettre a M.
d’Alembert sur les spectacles von 1758 rezipiert.” Zudem handelt es sich bei
Rousseaus Emile, ou, de I’éducation von 1762 gleichzeitig um ein bahnbrechen-
des diskursives Ereignis, welches die Bemiithungen des >pddagogischen Jahrhun-
derts< (und mit ihnen das System von Goethes Pddagogen) erst ermdglicht: Das
Kind riickt als unbekanntes Wesen in den Mittelpunkt des Interesses. Der von
der ihn deformierenden Kultur eigentlich immer schon verdorbene Mensch kann
sich erst wirklich zum Menschen entwickeln, wenn er als Kind zu einem solchen
erzogen wird. Insofern das Theater sich im Lettre a M. d’Alembert als Paradigma
einer solchen Deformation beschrieben findet, geht Rousseaus prokalmierte
Theatrophobie mit seiner Erziehungsphantasie Hand in Hand. Das bei Platon wie
bei Goethes Pddagogen so wichtige, wenn auch versteckte intrinsische Wechsel-
verhéltnis von Erziehung und Theater scheint verloren. Hingegen wollen die fol-
genden Uberlegungen rekonstruieren, dass die Dissimulation dieses Verhéltnis-
ses bei Rousseau eine hohere Stufe erreicht hat: Auch Rousseau beschreibt das
Theater primir als Medium der Zeichengeneration und Subjektformation:3 Dabei
wird das Theater als Medium der Erziehung durch theatrale Mittel fast vollig

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Emile
unter Schauspielern. Rousseaus Theater der Erziehung«, in: Maud Meyzaud (Hg.):
Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rousseaus. Berlin 2015, S. 130-154.

Vgl. Kapitel 11

So analysiert bei Jacques Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer. Wien 2008, S. 64f.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

zum Verschwinden gebracht, insbesondere die Rousseau wie vor ihm Platon und
nach ihm Goethes Pddagogen so suspekte Schauspielerei.

Eine der obskursten Passagen in den an Merkwiirdigkeiten so reichen Schrif-
ten Rousseaus findet sich in der Wiederveroffentlichung seines Erziehungstrak-
tats Emile, ou, de I’éducation in Pierre-Alexandre Du Peyrous posthumer Ge-
samtausgabe. 1782 bringt diese Fassung erstmals auch handschriftliche Anmer-
kungen, welche von Rousseau wohl fiir eine 1764 geplante Gesamtausgabe in
die Erstpublikation von 1762 eingetragen worden waren.! In diesen reagiert
Rousseau nicht zuletzt auf die gleich nach Erscheinen seines Emile entbrannte
heftige Diskussion. Unter anderem war dabei die Unwahrscheinlichkeit der Fi-
guren, durch deren Reaktion auf sein Verhalten der aufwachsende Emile belehrt
und erzogen wird, in die Kritik geraten. Besonders gilt dies fiir die beriihmte
Wachsentenepisode: Der »imaginire[] Schiiler« (E 134) Emile iibt sich in der
Wissenschaft und durchschaut dank seiner neuen Kenntnisse den Trick, mit dem
ein Jahrmarktzauberer durch einen Magneten eine Wachsente manipuliert. Durch
seine scheinbare Uberlegenheit droht Emile einer der laut Rousseau menschli-
chen Hauptsiinden zu verfallen, die der Theaterfeind Rousseau in der Sphére des
Theaters verortet: der Eitelkeit des Schauspielers und Schaustellers. Der Gauk-
ler, selbst ein Schausteller, >heilt< die aufkeimende Eitelkeit Emiles zunichst mit
dessen offentlicher Demiitigung und dann mit einer Moralpredigt. In den post-
hum publizierten Notizen unterstellt Rousseau im Hinblick auf diese Passage
seinem Kommentator und Kritiker Jean Henry Samuel Formey, der gleich 1763
einen Anti-Emile verfasst hatte,” mangelnde Auffassungsgabe:

»Dem geistvollen M. Formey ist nicht der Gedanke gekommen, daf} diese kleine Szene
vorbereitet war und dafl der Gaukler iiber die Rolle, die er zu spielen hatte, informiert
worden war. Das habe ich tatsichlich vergessen zu erwihnen. Wie oft habe ich dagegen
aber erklirt, daB ich nicht fiir Leute schreibe, denen man alles erkliaren muB!« (E 366)

Die ehrliche Emporung des Schaustellers, die von der Schaustellersiinde heilt,
soll also selbst nichts anderes als Schauspielerei gewesen sein. Und dies ist fiir
alle offensichtlich zu sehen bzw. zu lesen. Denn wenig spéter heif3t es:

»Hitte ich voraussetzen sollen, da3 es irgendeinen so stupiden Leser gibt, der nicht ge-

merkt hétte, dafl es sich bei diesen Vorhaltungen um eine vom Erzieher Wort fiir Wort

4 Vgl. Pierre-Alexandre DuPeyrou (Hg.): Collection complete des ceuvres de J. J. Rous-
seau, citoyen de Geneve. Band 7-10. Genf 1782.
5 Vgl Jean Henri Samuel Formey: Anti-Emile. Berlin 1763.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 105

diktierte Rede handelt, die seine Ansichten dartun sollte? [...] Gentigt das Gesagte nicht
fiir jeden anderen als M. Formey?« (E 370)

Als obskur verhandelt wird diese Passage zumeist, weil kaum eine Leserin oder
ein Leser, weder vor noch nach Erscheinen von Rousseaus Selbstkommentie-
rung, von sich hat behaupten konnen, die angeblich so offensichtliche Inszenie-
rung des Erziehers Jean-Jacques durchschaut zu haben und daher nicht zu den
hier gemafregelten >stupiden Lesern< zu gehtiren.6 Fragen wirft auch der Fiktio-
nalitéitsgrad7 der sonstigen neben Erzieher und Zogling im Text auftretenden Fi-
guren auf: Werden sie so nicht implizit allesamt zu ausfithrenden Akteuren in ei-
nem von der Figur des Erziehers vorgegebenen Skript erklidrt — einschlieflich
Emiles spiterer Verlobten Sophie, deren langwierige und komplizierte Umwer-
bung das vom Rest des Texts deutlich unterschiedene fiinfte Buch ausmacht?
Weniger Beachtung hat diese Passage jedoch vor dem Hintergrund von Rous-
seaus sprichwortlicher Theaterfeindschaft gefunden: Was besagt es, dass der Er-
zieher hier zu Schauspiel und Verstellung greift, um seinen Schiitzling vom
Siindenfall der Schauspieler und Schausteller zu heilen?

Folgende Uberlegungen verorten die Wachsentenepisode in der Spannung
zwischen dem Kontext des im Emile ausgefiihrten Erziehungsmodells einerseits
und der hier behaupteten Erziehung durch Inszenierung, Schauspielerei bzw.
schlicht durch eine Tduschung des Zdglings andererseits. Unterscheidet Emiles
ganze Erziehung sich doch gerade dadurch von den auf die Fahigkeit zur Ver-
stellung zielenden hofischen Erziehungsmodellen vorangegangener Jahrhunder-
te,* dass Emile zu einer volligen Ehrlichkeit anderen und sich selbst gegeniiber
erzogen werden soll: zu einer volligen Ubereinstimmung zwischen dem Inneren
und dem AuBeren, dazu, »sich selbst getreu und immer eine vollkommene Ein-
heit« (E 113) zu sein. Fiir das Theater und die ihm assoziierten Praktiken ist da-
bei kein Platz. Rousseau gilt die gesellschaftliche Institution des Theaters, wie

6  Vgl. Robert Ellrich: Rousseau and His Reader. The Rhetorical Situation of the Major
Works. Chapel Hill 1969, S. 53f. Vgl. Christophe Martin: »Educations negatives.
Fictions d’experiméntation pédagogique au dix-huitieme siecle. Paris 2010, S. 309ff.

7 Vgl. Laurence Mall: Emile, ou, Les figures de la fiction. Oxford 2002. Vgl. auch Jorg
Diinne: »Jean-Jacques Rousseau: Emile«, in: Roland Borgards et al. (Hg.): Literatur
und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart 2013, S. 317-321.

8 Vgl. Lethen: »Schein zivilisiert!<«. Vgl. zum Problem der Aufrichtigkeit Claudia
Benthien/Steffen Martus (Hg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Tii-
bingen 2006. Vgl. Achim Geisenhansliike: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europdischen Literatur. Darmstadt 2006.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der vier Jahre vor Emile erschienene Lettre & M. d’Alembert sur les spectacles,
der von der argumentativen Stofrichtung her mit dem Erziehungstraktat einen
kohidrenten Zusammenhang bildet und parallel zu ihm entsteht, als Verkorperung
des degenerierten gesellschaftlichen Zusammenlebens schlechthin — nicht zuletzt
wegen der Verselbststindigung des Scheinhaften, Uberfliissigen und somit Lu-
xuriésen. Abseits der Gesellschaft und damit abseits des Theaters soll Emile zu
einem von diesem Uberfluss nicht verfithrbaren Subjekt erzogen werden: zum
»natiirliche[n] Menschen« (E 112), der in der Lage wire, den von Rousseau pro-
jektierten (und ebenfalls 1762 erstmals erschienenen) »Gesellschaftsvertrag«9
eines Gemeinwesens wahrzunehmen, das sich an der conditio humana einer als
urspriinglich gefassten menschlichen Gebrechlichkeit orientiert. Entsprechend
fiihrt Jean-Jacques den heranwachsenden Emile ein einziges Mal »ins Theater«
als in eine grofBstidtische Institution. Das tut er nur, um dieses als eine »Schule«
fiir den Unterricht in den Techniken zu gebrauchen, den anderen Menschen »zu
gefallen und das menschliche Herz zu gewinnen« — und das heif3t wohl auch:
sich gegen falsche Verfithrungskiinste immun zu machen. Denn keinesfalls geht
Emile bloB ins Theater im Sinne Diderots und anderer biirgerlicher Aufklarer,
»damit er die Sitten beobachten« (E 698) und seine eigenen stéirken kann.

Gegen ein Bildungstheater im Sinne von Diderot und anderen zieht der
Lettre a M. d’Alembert sur les spectacles, der zeitgleich zum vierten Buch ent-
steht, zu Felde. Dort findet sich Rousseaus Ablehnung des Theaters als einer Ins-
titution der Falschheit ausfiihrlich unter Aufnahme traditioneller platonisch-
romisch-christlicher Polemiken'® markiert und auf eine moralische Abwertung
von Personen bezogen, die den Schauspielberuf ausfithren. Die Pddagogen aus
Goethes piddagogischer Provinz zitieren Rousseau fast wortlich:

»Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen anderen als
den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen als man ist, kaltbliitig sich zu
erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt, und das so natiirlich, als ob man es wirk-
lich dichte, und endlich seine eigene Lage dadurch zu vergessen, da3 man sich in die ei-

nes anderen versetzt.«

Die Fiktionalitit des Schauspiels wird ebenso wie die schauspielerische Nach-
ahmung vorgegebener Rollen mit der Immoralitit der Liige gleichgesetzt.

9 Jean-Jacques Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag, oder, Prinzipien des Staats-
rechts«, in: Ders.: Politische Schriften. Band 1. Paderborn 1977, S. 59-208.
10 Vgl. Kapitel II. Vgl. auch Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 271-341.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 107

Schauspielerei entfernt sich bereits strukturell von der in Emiles Erziehung an-
gestrebten reinen Menschlichkeit:

»Was also ist im Grund der Geist, den der Schauspieler von seinem Stande empfingt? Ei-
ne Mischung aus Niedrigkeit, Falschheit, von licherlichem Diinkel und wiirdeloser Ge-
meinheit, die ihn beféhigt, alle Arten von Rollen zu spielen aufler der edelsten, die er auf-

gibt, auBer der des Menschen.«'!

In dem Erziehungstraktat fasst Rousseau dies spéter lapidar zusammen: »Das
Theater ist nicht fiir die Wahrheit geschaffen« (E 698), schon gar nicht fiir die
moralische. Zu einer solchen >Niedrigkeit< wird der dem »MittelmaB3« (E 506)
entstammende Zogling Emile dank seiner idealen Erziehung nicht verkommen.
Ganz im Gegenteil, wie eine rhetorische Frage pointiert: » Aber welcher Mensch
auf dieser Welt ist weniger Nachahmer als Emile?« (E 673) Selbstverstindlich
keiner, d.h. kein Mensch ist menschlicher als der einer Nachahmung ginzlich
abholde Emile. Jedoch, nimmt man die Replik an Formey ernst, scheint ein The-
ater abseits der gesellschaftlichen Institution fiir die Erziehung des jungen Emile
durchaus geschaffen. — Wodurch sich die Frage verstirkt: Was wiren der Status
und die Funktion der von Rousseau in seinen Notizen von 1764 behaupteten
Schauspielerei, dank derer Emile zum Nichtschauspieler schlechthin erzogen
wird?

Eine Lektiire der Wachsentenepisode bedarf als Vorlauf einer genaueren Re-
konstruktion des Zusammenhangs, den Rousseau zwischen der Sphire des Thea-
ters und derjenigen der Erziehung aufmacht — auch und gerade wo seine Texte
diesen Zusammenhang immer wieder zu einer diametralen Entgegensetzung sti-
lisieren. Die folgenden Uberlegungen gehen daher in drei Schritten vor: Zu-
nichst geht es ausgehend von der knappen Bemerkung zum Theater im vierten
Buch des Emile um den impliziten Zusammenhang, in den Rousseau Theater
und Erziehung bringt, indem er sie als Gegenpole inszeniert: Das Theater steht,
wie im Lettre a M. d’Alembert entfaltet, fiir das Uberborden des iiberfliissigen
Luxus einer degenerierten Gesellschaft. Die Erziehung soll ein Subjekt fiir eine
Gesellschaft hervorbringen, die in ihrer >natiirlichen< Armut der Versuchung des
Theaters widersteht. Ein néchster Schritt fiihrt zuriick ins zweite Buch des Emile,
in dem die Erziehung im Knabenalter thematisch wird und sich die Mimesis
bzw. Nachahmung, fiir Rousseau das hervorstechende Merkmal des Schauspie-
lers, das einzige Mal ausfiihrlicher problematisiert und als Mittel der Erziehung
abgelehnt findet. Mit diesem Kontext unterzieht ein abschlieBender Schritt die

11 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, S. 414.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wachsentenepisode, anlésslich derer im dritten Buch die Schauspielbehauptung
aufgestellt wird, einer genaueren Untersuchung. Zu zeigen wird sein, dass Rous-
seaus nachtrigliche Behauptung, ob nun ernst zu nehmen oder nicht, auf ein
Verhiltnis zum Theater verweist, welches das vorgestellte Erziehungskonzept
organisiert und offen lisst, ob Emile hier nicht doch zum Schauspieler erzogen
wird — und sei es zum Schauspieler seiner eigenen Bescheidenheit. Bei der
Wachsentenepisode handelt es sich um den Umschlagpunkt in Emiles Erzie-
hung: um eine Peripetie, mit der Emile mit den Mitteln den Theaters endgiiltig
vor den von Rousseau ausgemalten degenerierten Verfithrungen des theatralen
Luxus bewahrt wird, ohne sich jedoch ganz vom Theater befreien zu kénnen.

2. FULLE DES THEATERS, ARMUT DER ERZIEHUNG

»Der Mensch der Gesellschaft existiert ginzlich in seiner Maske. [...] Was er ist,
gilt ihm nichts; was er scheint, gilt ihm alles.« (E 475) D.h. beim gesellschaftli-
chen Menschen handelt es sich um einen Schauspieler. Fern von der Grofstadt,
also der Gesellschaft und ihrer Theater, gilt es Emile daher zu erziehen.'? »Die
Stadt ist der Schlund, der das Menschengeschlecht verschlingt.« (E 151) Nur oh-
ne Kontakt zu den gesellschaftlichen Schauspielern kann Emile zum >natiirli-
chen< Menschen erzogen werden. Auch die anderen, durch den Kontakt mit den
gesellschaftlichen Schauspielern bereits verdorbenen Kinder miissen gemieden
werden. Das legt seinem aus dieser Gesellschaft stammenden Erzieher Jean-
Jacques, Emiles Beziehungs- und fast einziger Kontaktperson, die Biirde auf,
nicht durch sein Verhalten eine gesellschaftliche Kontamination Emiles zu ver-
schulden. Emile, der als junger Mann in keiner Weise mehr >Nachahmer« ist,
wird als kleines Kind wie alle kleinen Kinder vom »Nachahmungstrieb« (E 286)
angeleitet. Jean-Jacques stellt fern der Stadt sein einziges Objekt dar und muss
darauf achten, dass sein Verhalten nicht als (nachzuahmendes) »Muster« rezi-
piert wird, sondern »Beispiele« (E 297) liefert, die nicht wiederholt, sondern ei-
genstindig umgesetzt werden. Die von Locke proklamierte Erziehung durch
Gewohnung lehnt Rousseau daher strikt ab: »Die einzige Gewohnheit, die ein
Kind annehmen darf, ist die, keine anzunehmen.« (E 158) Umgekehrt gilt Aqui-
valentes fiir einen Erzieher, der seine Erziehung ginzlich individuell auf den
Zogling zuschneiden muss und aus ihr kein >Muster< der Erziehung ableiten darf:
»Ein einzelner Mensch kann das nur einmal« (E 135), denn die Nachahmung,

12 Zu Rousseaus Verschriankung von Grofstadt- und Theaterkultur vgl. Richard Sennett:
The Fall of Public Man. New York 1977, S. 115-122.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 109

und sei es die Selbstnachahmung, gehort der Schauspielerei und damit dem ge-
sellschaftlichen Menschen an.

In der Gesellschaft und ihren »Konventionen und Pflichten entstehen Lug
und Trug« (E 227), welche durchgehend mit Maskerade und Schauspielerei par-
allel gefiihrt werden. Nicht zuletzt, weil der Erzieher fiir den Schutz des Zog-
lings vor der Gesellschaft verantwortlich zeichnet, bestimmt Rousseau »die Lii-
gen der Kinder alle« als »das Werk der Lehrer« (E 230), die ihrer Aufgabe nicht
gerecht geworden sind. Ein liigendes Kind ist von einem Erzieher nicht vor dem
gesellschaftlichen Maskenspiel bewahrt worden, gegen das es sich noch nicht al-
leine schiitzen konnte. Diese schiitzende Position macht die Aufgabe des Erzie-
hers aber zu einer zwiespiltigen: Muss er doch seinerseits dem Kind gegeniiber
>liigens, d.h. Emile vor der Wahrheit schiitzen, damit angesichts einer missrate-
nen Kultur die menschliche Natur sich durch Entfernung von der menschlichen
Gesellschaft >natiirlich< entfalten kann. Dem Kind, das sich frei zu seiner Natur
entfalten soll, wird nur ein »Schein der Freiheit« (E 265) vorgegaukelt. Bei sei-
ner »kluggeregelte[n] Freiheit« (E 210) handelt es sich um eine Inszenierung.
»Die erste Erziehung muf} also rein negativ sein« (E 213): Fernhalten der Wirk-
lichkeit zugunsten einer Wahrheit, deren die Menschen schon lange verlustig ge-
gangen sind — »man miilte den natiirlichen Menschen kennen.« (E 115)

Rousseau und Jean-Jacques kennen den natiirlichen Menschen sehr wohl; so
meinen sie. Im Namen von dessen Wahrheit schiitzen sie Emile vor der Wirk-
lichkeit einer Gesellschaft von Maskentridgern. Gelingt die Erziehung, wird der
ausgewachsene Emile das von der Gesellschaft aufgefiihrte theatrum mundi, ihre
»Weltbithne«, in seiner Mechanik durchschauen und ihm blof8 mit »Scham und
[...] Verachtung fiir seine Gattung«, Emporung und »Trauer« begegnen, sich
aber nicht von ihm verfiihren lassen:

»Man stelle sich [...] meinen Emile vor, bei dem achtzehn Jahre beharrlicher Sorgfalt nur
das Ziel hatten, ihm ein unbestechliches Urteil und ein reines Herz zu bewahren; man stel-
le sich ihn vor, wie er beim Aufgehen des Vorhangs zum erstenmal den Blick auf die
Weltbiihne wirft oder, vielmehr wie er hinter den Kulissen die Schauspieler nach ihren
Kostiimen greifen und sie sich anlegen sieht, und wie er die Schniire und Rollen abzihlt,
deren plumper Zauber die Augen der Zuschauer tduscht — bald werden Regungen der
Scham und der Verachtung fiir seine Gattung seiner ersten Uberraschung folgen; es wird
ihn emporen, das ganze Menschengeschlecht, das sich selbst zum Narren hélt, in solch
kindlichen Spielen sich selbst erniedrigen zu sehen; es wird ihn mit Trauer erfiillen, wenn
er sieht, wie seine Mitbriider sich um Hirngespinste gegenseitig zerfleischen und in wilde
Tiere verwandeln, weil sie sich nicht damit zufrieden geben konnten, Menschen zu sein.«
(E 499f.)

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Im Namen solch einer Wahrheit von >Natiirlichkeit< und >Menschlichkeit< hort
die frithkindliche Erziehung Emiles bald auf, eine >rein negative< zu sein und
wird zu einer Inszenierung, die immer mehr in Emiles Leben eingreift,13 z.B.
durch die Begegnung mit dem Jahrmarktszauberer, der als Trickbetriiger der
Massen im Sinne Rousseaus eigentlich ein Schauspieler par excellence ist. Mas-
ken schiitzen vor dem gesellschaftlichen Maskenspiel. Dabei erscheint es Rous-
seau wichtig, dass es sich beim Gaukler aus der Wachsentenepisode um einen
>wirklichen< Gaukler und nicht um einen Berufsschauspieler handelt. Zumindest
hilt er die Gebildetheit der Rede des Jahrmarktskiinstlers hoch, um nachzuwei-
sen, es miisse sich hier um die vorgegebene Rede Jean-Jacques handeln: »Hitte
man mich selbst fiir so dumm halten diirfen, eine solche Sprache einem Gaukler
als ihm natiirlich in den Mund zu legen?« (E 370) Der Gaukler ist also nur ein
behelfsméBiger Schauspieler, der Jean-Jacques zwecks Erziehung zur Unterstiit-
zung eilt. Seine Kunststiicke dienen dem »ehrsamen Mann« dazu, »sein Brot zu
verdienen« (E 369); nicht hingegen gehort er jenem Gelichter an, das der Lettre
a M. d’Alembert in der Sphire des groBstiddtischen Theaters findet: Dass »durch
einen ehrlosen Stand ehrlose Gefiihle entstehen«'* und in die Praxis umgesetzt
werden, hilt Rousseau fiir ausgemacht. Dieses Milieu ist dem Luxus und der
Verschwendung assoziiert. Der Jahrmarktskiinstler findet sich im Lettre a M.
d’Alembert hingegen den Festivititen und Vergniigungen des armen, einfachen
Volks zugerechnet. Zwar imaginiert der Text hier einen Idealzustand, in dem
»wir uns vollig von diesen Bretterbuden trennten und uns, grof3 und klein, darauf
verstiinden, unsere Freuden und unsere Pflichten [...] aus uns selbst zu zie-
hen«'”. Gegeniiber dem Theater als fester gesellschaftlicher Institution ist die
»Bretterbude, die zur Belustigung des Pobels auf dem Markt aufgeschlagen wur-
de«, aber wegen ihres blo3 temporiren Status vorzuziehen: »ohne Folgen und
am nichsten Tag vergessen«.”’ In der Schauspielerei des Gauklers, der die Tdu-
schung zum Beruf erhoben hat, liegt ebenso eine Kompromissbildung mit der
unliebsamen Gesellschaft vor wie in der Tduschung des Erziehers, der den triige-
rischen »>Schein der Freiheit« fiir Emile aufrecht erhlt.

Mit seiner Nidhe zur Armut ist der schauspielende Gaukler nicht nur dem
Theater, sondern auch Jean-Jacques’ Ideal einer Naturerziehung nahe: »Der Ar-
me braucht keine Erziehung [...], denn der Arme kann durch sich selbst zum

13 In diesem Sinne lédsst sich auch von der »Verfithrung« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S.
295) des Zoglings Emile durch den Erzieher Jean-Jacques sprechen.

14 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 427.

15 Ebd, S. 461.

16 Ebd.,, S. 460.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 111

Menschen werden.« (E 138) Seine Armut entspricht dem angestrebten menschli-
chen Naturzustand: »Die Menschen sind von Natur aus weder Konige noch Vor-
nehme, weder Hoflinge noch Reiche; alle werden nackt und arm geboren, alle
sind dem Elend des Lebens unterworfen, dem Kummer, den Schmerzen, Bediirf-
nissen und Leiden aller Art.« Diese Armut muss der (aus der guten Gesellschaft
stammende und daher erziehungsbediirftige) Zogling kennen- und als die seinige
anerkennen lernen. Erst dann soll er sich dem gesellschaftlich erzeugten Schein
des Uberflusses nihern: »[Z]eigt ihm die #uBere Erscheinungsform der grofen
Gesellschaft erst dann, wenn ihr ihn soweit gebracht habt, ihren inneren Wert
abschitzen zu konnen.« Parallel gefiihrt werden dabei adeliger Luxus und Thea-
ter: »[B]reitet nicht gleich den Pomp eines Hofes vor seinen Blicken aus, den
Prunk der Palidste, den Reiz der Schauspiele« (E 459). Das gegenseitige An-
schauen — nicht nur das Anschauen der Schauspielenden, sondern auch das Se-
hen und Gesehen Werden im Theater als Institution — bringen die »Eitelkeit«
und das Luxusbediirfnis erst hervor: »[S]ieht uns niemand zu, dann sind wir auch
nicht eitel.« (E 288)

Zu »Luxus, Putz und Verschwendung« verfiihrt laut Lettre a M. d’Alembert
hingegen das Theater, z.B. durch »Ausstattung und Schmuck der Schauspie-
ler«."” Demgegeniiber bedarf die Bescheidenheit des Uneitlen erneut der Riick-
besinnung auf die naturgegebene Armut; nur auf sie ausgerichtet ist Nachah-
mung legitim: »Die Menschen schaffen in ihren Werken nur Schones in der
Nachahmung. Alle wahren Vorbilder des Geschmacks liegen in der Natur.« Ge-
sellschaftlicher Luxus steht dem diametral gegeniiber:

»Kiinstler[], Vornehme[] und Reiche[] suchen um die Wette nach neuen Mitteln der Ver-
schwendung [...]. So errichtet der grofie Luxus seine Herrschaft und schafft die Liebe zu al-
lem, was schwierig und teuer ist; dann ist das vermeintlich schone, anstatt die Natur nachzu-
ahmen, schon, nur weil es ihr entgegenwirkt. Daher sind Luxus und schlechter Geschmack

nicht zu trennen. Uberall da, wo der Geschmack kostspielig ist, ist er falsch.« (E 692)

Und, so wire hinzuzufiigen: Wo er billig ist, da ist er richtig. — Jean-Jacques be-
weist Geschmack, indem er zur Erziehung Emiles keinen teuren Berufsschau-
spieler, sondern einen (vermutlich recht preiswerten) Gelegenheitschargen enga-
giert. Aber, Kompromissbildung hin oder her, die Schwierigkeit, bei der es sich
vielleicht sogar um einen Vertrauensbruch dem Zogling gegeniiber handelt,
bleibt. Der Weg zur natiirlichen Armut fiihrt iiber die Offnung zum potentiell
falschen Luxus der Schauspielerei und muss sich auf die Hoffnung berufen, dass

17 Ebd., S. 391.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dieser Eingriff gleich dem Budenzauber des Gauklers >ohne Folgen« bleibt >und
am néchsten Tag vergessenc« ist. Die Erziehung Emiles durch einen Schauspieler
wiederholt das Paradox, das sdmtliche Schriften Rousseaus prigt: Um aus der
Gesellschaft zum verlorenen »natiirlichen Menschen« vorzustoflen, miissen ge-
sellschaftliche Praktiken angewandt und gegen sich selbst gewendet werden.'®

3. MIMESIS NACH ROUSSEAU: NACHAHMUNG,
SCHAUSPIELEREI, DARSTELLUNG

Emile soll fern von der Gesellschaft aufwachsen, aber bereits die Einrichtung
dieser Entfernung durch Jean-Jacques ist gesellschaftlich geprigt. Und auch fiir
die Gesellschaft soll Emile erzogen werden. »Im iibrigen muf3 die natiirliche Er-
ziehung des Menschen fiir alle menschlichen Verhiltnisse tauglich machen.«
(E 138) Allerdings fiir keine in den Luxus des Theater degenerierte, sondern fiir
eine an der Natur orientierte Gesellschaft: Erziehung wie spiterer Lebensweg
Emiles weisen grofBe Parallelen zur Verfasstheit der weltabgewandten Kleinge-
meinschaft auf dem Gut Clarens auf, wie Rousseau sie 1761 in Julie ou la nou-
velle Héloise schildert.”” Ein idhnlich bescheidenes und in sich ruhendes Ge-
meinwesen, fernab von GroBstadt und Theater, will Emile mit seiner Verlobten
Sophie begriinden.

Der imaginire Schiiler wird zwar einer privaten Erziehung unterzogen, aber
nicht um sich ins Private zuriickzuziehen, sondern um das Gemeinwesen in sei-
nem Sinne, wenn auch mit seinen bescheidenen Mitteln, umgestalten zu konnen.
Interpreten wie Immanuel Kant und Ernst Cassirer sehen im Erziehungstraktat
entsprechend den missing link zwischen dem die menschlichen Verhéltnisse an-
klagenden von Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les
hommes von 1755 und der ein demokratisches Gemeinwesen skizzierenden
Schrift Du contrat social von 1762.%° Eine solche Interpretation ignoriert die spi-
ter von der franzdsischen Revolution aufgenommene Rhetorik des Contrat, nach
der das »Volk« sich als »souverédner Korper versammelt«,”' um im »Vollzug des
Gemeinwillens«”* den Gesellschaftsvertrag zu schlieBen und die Gesetzgebung

18 Vgl. Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerstinden. Frankfurt a.M. 1993,
S. 167.

19 Vgl. ebd.: S. 123-182. Vgl. Martin: Educations negatives, S. 56-80.

20 Vgl. Starobinski: Rousseau, S. 52ff.

21 Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 156.

22 Ebd., S. 84.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 113

zu veranlassen. Betont scheint vielmehr eine von Rousseau ebenfalls angebote-
ne, nicht unbedingt mit der SchlieBung des Gesellschaftsvertrags in Uberein-
stimmung zu bringende FEigenart dieser Gesetzgebung:23 Die Gesetzgebung
durch einen weisen AufBenstehenden oder wie Lykurg in Sparta durch einen Be-
teiligten, der sich aber aus der Umsetzung zuriickzieht.”* Fiir Emile zeigt sich
Jean-Jacques als ein solcher Gesetzgeber. Statt auf einen revolutiondren Zusam-
menschluss der »in Ketten«® liegenden Menschheit lduft die private Erzie-
hungskonzeption des Emile, ibertragen auf die Gesellschaft, eher auf die staatli-
chen Vorgaben eines aufgeklérten absolutistischen Herrschers wie Friedrich des
GroBen hinaus.”

Zumindest erlaubt der Text von Emile diese Lesart. Als Beispiel der gelun-
genen Philosophie einer »6ffentlichen Erziehung« (die sich wegen des volligen
Verfalls des offentlichen Lebens im 18. Jahrhundert nun leider in keiner Varian-
te umsetzen lasse) fithrt Rousseau gleich zu Beginn des ersten Buchs ausgerech-
net Platons politeia an, wobei Rousseau den Akzent nicht auf das >gerechte Ge-
meinwesenc< setzt: »Es ist die schonste Abhandlung iiber Erziehung, die je ge-
schrieben wurde.« (E 114)” Verfassung des Gemeinwesens und Erziehung kon-
vergieren in Der Staat insofern, als dass beide von den Philosophenkonigen
nicht nur entworfen, sondern auch umgesetzt werden: Ein gerechtes Gemeinwe-
sen hervorzubringen und zu leiten heif3t nicht zuletzt, die ihm Angehoérigen zur
Teilnahme an jenem Gemeinwesen zu erziehen.

Von Platon zu tibernehmen scheint Rousseau die enge Verbindung der Ge-
rechtigkeit des Gemeinwesens mit der Reduktion auf das Notwendige. Wenn
Platon in Buch II der politeia die »echte, gleichsam die gesunde Stadt< einer >iip-
pig aufgeblasenen« gegeniibergestellt, liefert er Rousseau die Vorlage fiir seine

23 Zum Spannungsverhiltnis zwischen Souveridn und Gesetzgeber nach Rousseau vgl.
Maud Meyzaud: Die stumme Souverdnitdt. Volk und Revolution bei Georg Biichner
und Jules Michelet. Miinchen 2012, S. 195-213. Vgl. auch Anja Lemke: »Das Drama
der Gesetzgebung. Zur Rolle Lykurgs bei Rousseau, Schiller und Holderlin, in:
Turm-Vortrdge 7 (2008-2011). Tiibingen 2012, S. 97-121.

24 Vgl. Rousseau: »Vom Gesellschaftsvertrag«, S. 101.

25 Ebd, S.61.

26 Vgl. Heinrich Bosse: »Der geschirfte Befehl zum Selbstdenken. Der Erlafl des Minis-
ters v. Fiirst an die preuBischen Universititen im Mai 1770«, in: Friedrich Kitt-
ler/Manfred Schneider/Samuel Weber (Hg.): Diskursanalysen. Band 2. Institution
Universitit. Opladen 1993, S. 31-62, hier: S. 48f. Vgl. fiir den >Absolutismus«< des Er-
ziehers Jean-Jacques auch Pethes: Zoglinge der Natur, S. 50-61.

27 Zum Ort von Der Staat in Emile vgl. Mall: Emile, S. 237-240.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Beschreibung des Theaters als degeneriert: In der >aufgeblasenen«< Stadt treiben
die »>Dichter und ihre Gehilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tdnzer, Theaterunter-
nehmers, kurz die Mimetiker ihr Unwesen. Wie gezeigt sind fiir Platon die Dich-
ter die prototypischen Nachahmer und werden in Buch X aus seinem idealen
Gemeinwesens ausgegrenzt. >lhre Gehilfen<, das Theatervolk, miissen ihnen
wohl folgen.”® Rousseau unterscheidet zwar oft zwischen einer den Dichtern er-
laubten Mimesis bzw. Nachahmung der Natur und einer dem Schauspieler und
seinem Maskenspiel zugeordneten kiinstlichen Mimesis. In einem parallel zum
Lettre a M. d’Alembert entstandenen Text, De [’imitation thédtrale, essai tiré des
dialogues de Platon, reproduziert er mit Blick aufs Theater jedoch Platons zent-
rales Argument gegeniiber der als Nachahmung verstandenen Mimesis und wen-
det sie vom Theater her auf die Kiinste insgesamt: >Die Nachahmung ist immer
eine Stufe weiter von der Wahrheit entfernt als man denkt.<’ Indem die Nach-
ahmung sich von der Wahrheit entfernt, fiihrt sie sowohl zur von Rousseau dem
Schauspieler unterstellten Liige wie zu der von Platon wie Rousseau beschriebe-
nen >aufgeblasenen Uppigkeit« eines nun nicht mehr >gesunden< Gemeinwesens.
Beziiglich der Erziehung erscheint Rousseau aber zunéchst wesentlich radi-
kaler als Platon.® Am Ende von Buch II und am Anfang von Buch III in den
Passagen, die sich explizit der Erziechung widmen, beschreibt Platon das kindli-
che mimetische Vermdgen als ihr Rohmaterial schlechthin. Uber die Nachah-
mung konnen Platons Erzieher nun eine Abkehr von den in der Nachahmung po-
tentiell angelegten Abhingigkeitsverhdltnissen und Instabilititen bewirken, in-
dem sie das Kind mit stabilen, selbstgeniigsamen Vorbildern umgeben.”' — Al-
lerdings werden diese Passagen aus Der Staat in De ['imitation thédtrale génz-
lich ignoriert, im Lettre a M. d’Alembert fast Vollstéindig.32 Emile soll gar nicht
durch Nachahmung prigender Vorbilder erzogen werden, sondern durch Bei-
spiele, aus denen er sich mit der Zeit eigenstindig eine Regel ableitet — »man
[kann] ein Kind dazu bringen [...] zu verstehen«. Die Abwertung der Mimesis in
Buch X von Der Staat wird auch auf die Nachahmung der Erziehung, also ei-
gentlich auf die eingangs so hoch gelobten Passagen aus Buch II und Buch III
iibertragen. Im zweiten Buch des Emile heiBt es: »Ich weiB, dass alle durch

28 Vgl. Kapitel II1.

29 »L’imitation est toujours d’un degré plus loin de la vérité qu’on pense« (Jean-Jacques
Rousseau: »De I’'imitation théatrale, essai tiré des dialogues de Platon, in: Ders.:
(Euvres. Band 3. Paris 1846, S. 183-191, hier: S. 184).

30 Vgl. Barish: The Antitheatrical Prejudice, S. 263.

31 Vgl. Kapitel III.

32 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte. Ziirich 2004, S. 57ff.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 115

Nachahmung erworbenen Tugenden nur Tugenden von Affen sind und dass jeg-
liche gute Tat nur dann eine moralisch gute Tat ist, wenn man sie als solche tut,
und nicht, wenn ein anderer dergleichen tut.«

Diese zunichst proklamierte Radikalitdt wird dann zugunsten einer kindlichen
Entwicklung zuriickgenommen; sehr wohl soll man »in einem Alter, wo das Herz
noch nichts fiihlt, [...] die Kinder solange das nachahmen lassen, was ihnen zur
Gewohnheit werden soll, bis sie soweit sind, es allein kraft ihres Unterscheidungs-
vermogens und aus Liebe zum Guten zu tun.« (E 234) D.h. ein Vorbild soll in ei-
ner ersten frithkindlichen Phase die Erziehung prigen und muss in einer zweiten
Phase die >Affentugenden« in Eigenverantwortung verwandeln.” Ganz wie bei Pla-
ton ist das Nachahmungsvermogen im friihkindlichen Alter Mittel der Manipulati-
on des Zoglings: »Ich kann mir nichts vorstellen, wofiir man nicht mit ein wenig
Geschicklichkeit [...] bei Kindern Neigung, ja Leidenschaft erwecken konnte. Thre
Lebendigkeit und ihr Nachahmungstrieb geniigen« (E 285f.). Damit prifiguriert
Rousseau den spiteren sNachahmungstrieb< der Philantropinisten. Ganz wie bei
diesen soll letztlich eine >Freiheit« nachgeahmt werden, die sich von der gesell-
schaftlichen Tendenz zur Nachahmung gelost hat.

Entsprechend unterscheidet Rousseau zwischen einer natiirlichen und einer
gesellschaftlichen Nachahmung: »Der Hang zur Nachahmung ist von der Natur
vorgesehen, aber innerhalb der Gesellschaft entartet er zum Laster.« (E 234) Ei-
ne solche natiirliche Nachahmung hatte Rousseau im Discours sur ’origine et
les fondements de l'inégalité parmi les hommes als eine Urszene der menschli-
chen Kulturgriindung gefasst: Die noch kulturlosen Menschen »beobachten« den
»Flei« der Tiere, »ahmen ihn nach und erheben sich dergestalt bis zu dem Ins-
tinkt der Tiere, ja sie haben ihnen noch einen Vorteil voraus, denn wihrend eine
jede Art von Tieren nur einen ihr eigenen Instinkt besitzt, so eignet der Mensch,
dem vielleicht kein besonderer zuteil wurde, sich alle zu [...] und findet daher
sein Auskommen weit leichter als sie alle«.” Die Nachahmung wird zum natiir-
lichen Ursprung der menschlichen Kultur erklért. Sie ist ein paradoxer menschli-
cher Instinkt, der die Abwesenheit von tierischen Instinkten beim Menschen
iberbriickt. Die ersten Menschen treten als das von John Locke in die zeitgenos-
sische Erziehungsdiskussion eingefiihrte >blank slate< auf, das sie per Nachah-

33 Fiir einen Kommentar, der diese Zwiespéltigkeit herausarbeitet, aber Rousseaus Pha-
senmodell ignoriert, vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974, S.
349-353.

34 Jean-Jacques Rousseau: »Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen, in: Ders.: Schriften. Band 1. Frankfurt a.M. 1988,
S. 165-302, hier: S. 196.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mung, die ihnen als einzige paradoxe Eigenschaft, ndmlich der Eigenschaftslo-
sigkeit zukommt, filllen.” Die ersten Menschen leben also eigentlich unnatiir-
lich, mit nachgeahmten Instinkten, gehen so aber den ersten Schritt hinein in die
Fiille des ihnen Moglichen: den ersten Schritt hin zur ihnen laut Rousseau ange-
messenen natiirlichen menschlichen >Freiheits, in der sie auf Nachahmung nicht
mehr angewiesen sind. Statt auf Platon scheint hier auf den beriihmten Anfang
von Abschnitt IV der aristotelischen Poetik angespielt, der das mimetische Ver-
mogen als »angeboren« und den Menschen »von Kindheit an« im Vergleich mit
den Tieren »im besonderen Maf} zur Nachahmung beféihigt<<36 bestimmt. Nach-
ahmung wird mit Freude ausgeiibt, ist das erste Mittel des Lernens, ohne sich in
der platonischen Instabilitét zu verlieren.

Dieses Mittel soll Emile nun verlernen. Jenseits der Urspriinge in der Gesell-
schaft, und sei es in der Enklave der Erziehung, operiert natiirliche Nachahmung
nicht durch Freude, sondern durch Furcht: »Der Affe imitiert den Menschen, den
er fiirchtet und nicht das Tier, das er verachtet. Was ein hoheres Wesen als er
selbst tut, hilt er fiir richtig.« (E 234f.) Nicht so die gesellschaftliche Nachah-
mung. »Bei uns ist das Gegenteil der Fall: Unsere Clowns jeder Sorte imitieren
das Schone, um es zu erniedrigen, um es lidcherlich zu machen.« Damit ist wie-
der das platonische Register der schwicheren Zweitfassung eingefiihrt; gleich-
zeitig ist jeder Nachahmer zum >Clownc« erkldrt und dem ernsthaften Anspruch
der schonen Kiinste enthoben. »Im BewuBtsein ihrer Niedrigkeit suchen sie sich
dem gleichzustellen, was besser ist als sie, oder wenn sie sich bemiihen zu imi-
tieren, was sie bewundern, zeigen sie bei der Auswahl ihrer Objekte den schlech-
ten Geschmack des Imitators.« (E 235) Uber diesen Geschmack ist von der
Struktur des Arguments her hier jedoch wenig gesagt, denn ob die gewéhlten
Gegenstinde die falschen sind oder nicht, mit der Nachahmung ist bereits das
falsche Verhiltnis zu den Gegenstinden oder Vorbildern der Nachahmung ein-
gegangen. Die »>Besseren< sind in Rousseaus Konzept der urspriinglichen
Gleichheit nicht besser, sondern die Nachahmer erniedrigen sich gerade, indem
sie, wo sie das Nachgeahmte durch kiinstliche Erhohung herabwiirdigen, den
>natiirlichen Zustand< der Gleichheit iiberhaupt erst durcheinanderbringen. Die
Naturndhe bzw. Anfinglichkeit der aristotelischen Nachahmung degeneriert in
Rousseaus Modell zur platonischen.37

35 Vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 26-52.

36 Aristoteles: Poetik, S. 11.

37 Zur impliziten Aushandlung der Spannung zwischen einem platonischen und einem
aristotelischen Modell der Mimesis im Lettre a M. d’Alembert vgl. Lacoue-Labarthe:
Poetik der Geschichte.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 117

Bei der Schauspielerei handelt es sich, und hier konnte Rousseau sich auf
Platon und Aristoteles gleichermalien beziehen,38 auch an dieser Stelle um den
Inbegriff einer degenerierten Nachahmung: Die Clowns »wollen lieber jedem
imponieren und fiir ihr Talent Beifall ernten als besser oder weiser werden.«
(E 235) Damit wird Rousseaus Kritik weniger platonisch und orientiert sich
mehr an der christlichen Tradition der Spektakelkritik.” Nachahmung degene-
riert nicht, wie zuvor suggeriert, iiber die Wahl der falschen Referenzobjekte,
sondern dadurch, dass ihr Bezugspunkt hinter die theatrale Prisentation zuriick-
tritt. Diese Prisentation besteht nur fiir andere. Nachahmung wird zum Problem
der Schauspielerei, sobald sie gesellschaftlich auftritt und den Nachahmenden
von sich und der Ubereinstimmung mit sich entfernt: »Die Grundlage unseres
Nachahmungstriebs ist der Wunsch, immer aus sich selbst herauszutreten. Sollte
mein Unternehmen gliicken, so wird Emile diesen Wunsch bestimmt nicht ha-
ben.« (E 235) Denn Emile werden die Vorbilder verweigert; er lernt aus sich
selbst (bzw. die Inszenierung seines Erziehers ldsst ihn dies glauben).

Damit verschweigt der Erzieher einmal mehr die halbe Wahrheit. Auch die
menschliche Freiheit hatte er zuvor auf das Vermdgen »aus sich herauszutreten<
zuriickgefiihrt. Fluch und Segen des Menschen liegen in den »virtuellen Fihig-
keiten« seiner »Einbildungskraft«. Dieses aktivische Vermogen »weitet fiir uns
das MaBl des Moglichen, sei es im Guten wie im Bosen, und erregt und nihrt
folglich die Wiinsche durch die Hoffnung, sie zu befriedigen.« (E 188) Die Ein-
bildungskraft kann das Tor zur Freiheit sein, wo sie zur Selbstgeniigsamkeit des
bescheidenen Lebens fiihrt. Sie kann ins Verderben umschlagen, wenn sie sich in
diesem AuBerhalb verliert und zur passiven Nachahmung wird. Dieser Umschlag
ldsst sich als einer von der Zeit der Einbildungskraft, die auf die Zukunft ausge-
richtet ist, in den Raum des Schauspiels beschreiben, das sich vor anderen voll-
zieht. Aus »Selbstliebe« (>amour de soi<), die aus dieser VerduBerung zu sich
selbst zuriickkehrt, wird »Eigenliebe« (E 211) (>amour proprex), die auf die An-
erkennung der anderen angewiesen ist. Die >Eitelkeit< des Schauspielers oder des
Kindes ist nicht eine Untugend unter vielen; sie ist die verfehlte Freiheit
schlechthin. Wo Rousseau Platons Der Staat, wie zitiert, als >die schonste Ab-
handlung iiber Erziehung, die je geschrieben wurde« preist, nur um seine spezifi-
schen Ausfithrungen zur Erziehung und der Rolle der Nachahmung darin zu ig-
norieren und stattdessen Platons Antitheatralitdt hervorzuheben, da wird Platon

38 Zu den Vorbehalten gegen die Auffithrungsdimension der Mimesis bei beiden vgl.
Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30.
39 Beginnend im zweiten Jahrhundert bei Quintus Septimius Florens Tertullianus: De

spectaculis.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

vor allem dafiir gelobt, mit seinem Mimesis-Verbot die (fiir den platonischen
Text irrelevante) Untugend der >Eitelkeit< im Keim erstickt zu haben: »Plato hat
nichts anderes getan als das Menschenherz zu ldutern.« (E 114)

Rousseaus im Lettre a M. d’Alembert gemachter Vorschlag fiir eine Alterna-
tive zur gesellschaftlichen Institution des Theaters entledigt sich der Ambivalenz
der Nachahmung auf doppelte Weise. Aus der Auffithrung von etwas durch
Schauspieler wird ein »Fest« fiir alle, ohne dass »Gegenstidnde« zur Auffithrung
kidmen. »Was wird es zeigen? Nichts, wenn man will.« Aus den Theaterzuschau-
ern, die die Eitelkeit des Schauspielers erst ermoglichen, werden mit den Schau-
spielern gleichberechtigte >>Darsteller[]«:40 »[S]tellt die Zuschauer zur Schau,
macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafiir, daf3 ein jeder sich im andern erkennt
und liebt, daf3 alle besser miteinander verbunden sind.<*' Wo die eigene Eitelkeit
nur die Eitelkeit der anderen spiegeln und sich weder mehr durch Nachahmung
noch durch Zurschaustellung vor Zuschauern erhéhen kann, wird keine Eitelkeit
entstehen. »Mit der Freiheit herrscht iiberall, wo viele Menschen zusammen-
kommen, auch die Freude.«** — Indem Jean-Jacques seinen Emile zum Nicht-
nachahmer schlechthin erzieht, wird der Zogling zum potentiellen Teilnehmer
eines solchen Fests von Freien. Mit der Aberziehung der Nachahmung im Kna-
benalter ist die Gefahr des Theaters und der Schauspielerei aber nicht gebannt.
Sie kommt, nun unabhingig von der Nachahmung, in der vorpubertiren Erzie-
hung des dritten Buchs mit der Wachsentenepisode zuriick. Nachahmung schlégt
nicht um in Eitelkeit, sondern aus Eitelkeit erwéchst hier Schauspielerei. Nun
kann das theatrale Vermogen nicht mehr wie im zweiten Buch schlicht wegerzo-
gen werden. Vielmehr wird die Schauspielerei ihrerseits, ndmlich die des Jahr-
marktskiinstlers, als Gegenmittel mobilisiert.

40 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel, S. 462. Vgl. Jorn Etzold: »Ar-
mes Theater«, in: Maud Meyzaud (Hg.): Arme Gemeinschaft: Die Moderne Rous-
seaus. Berlin 2015, S. 50-74.

41 Ebd., S. 462f. Zu diesem >Nichts< in seinem Verhiltnis zur aristotelischen Mimesis
und katharsis vgl. Lacoue-Labarthe: Poetik der Geschichte, S. 108-112.

42 Rousseau: »Brief an d’Alembert iiber das Schauspiel«, S. 462. Vgl. zum Fest bei

Rousseau Primavesi: Das andere Fest, S. 140-148.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 119

4. JAHRMARKT DER EI'[ELKEITEN:
DER SCHWEIGENDE EMILE

Die Eitelkeit der Schauspielerei kehrt plotzlich wieder — inmitten der »Wibe-
gier« (E 364) der Vorpubertit. Jean-Jacques und Emile arbeiten an der Herstel-
lung eines Kompasses. Mitten in dieser Phase wird das Prinzip der >negativen
Erziehung« kommentarlos aufgehoben:43 »Eines Tages gingen wir zum Jahr-
markt, ein Zauberkiinstler zieht mit einem Brotstiick eine Wachsente an, die in
einem Wasserbecken schwimmt.« (E 365f.) Zuhause experimentieren die beiden
mit versteckten Magneten in Brot und Wachs und kommen »mit leicht verstind-
licher Freude« dem Ritsel auf die Schliche. Im gleichen Modus des dramati-
schen Prisens, in dem zuvor iiber viele Seiten das naturwissenschaftliche Bas-
teln, Experimentieren und Lernen jeglicher Art geschildert wurde, folgt die Er-
zihlung der sich anschlieBenden Begebenheiten: Emile und sein Erzieher gehen
zuriick auf den Jahrmarkt und probieren ihr pripariertes Stiick Brot vor versam-
meltem Publikum an der Wachsente des Gauklers aus. Emiles Lampenfieber
verkehrt sich zunéchst in den personlichen Triumph des gelungenen Experi-
ments; »das Kind schreit und bebt vor Freude«. Doch das Gelingen des Experi-
ments ist 6ffentlich. Die bestitigte Selbstliebe wandelt sich einen Satz spiter in
eine Eigenliebe, die sich aus dem Beifall der Umstehenden speist und das Kind
aus dem Ruhen in sich selbst herausreiflt: »Vom Beifall der Umstehenden wird
ihm ganz schwindelig, es ist ganz aufer sich.« Der Gaukler (>joueur de gobe-
lets<) stellt dieser Eitelkeit, die plotzlich auf den Umweg iiber die Anerkennung
der anderen angewiesen ist, eine Falle. Er 14dt Emile fiir den Folgetag ein und
verspricht »noch mehr Publikum«. Emile »mochte, daB das ganze Menschenge-
schlecht Zeuge seines Ruhms wird«, und tappt hinein. Angesichts des zum Bers-
ten vollen Raums »schwillt ihm das Herz vor Freude«. Der Gaukler regt beim
niichsten Auftritt Emiles Eitelkeit noch weiter an; er steigert den Schwierigkeits-
grad der eigenen Tricks und »kiindet das Ereignis [des Auftritts von Emile,
M.J.S.] mit pompdsen Worten an« (E 367). Es folgen dessen Blamage, Beschi-
mung, ja sogar »Demiitigung« (E 371). Die Wachsente fiigt sich ihm nicht, im
Raum erschillt drohnendes »Hohngeldchter« (E 367f.). Dem beruflichen Zau-
berkiinstler hingegen fiigt sie sich, weil er, wie sich spéter herausstellt, ein Kind
unter dem Tisch mit einem stirkeren Magneten den des Zoglings iibertreffen
ldsst. »[S]chlieBlich zieht es sich, ganz beschdmt, zuriick, ohne mehr zu wagen,
sich dem Hohn der anderen auszusetzen.« Emiles Beschdamung vor Publikum

43 Zur Figur des Zauberkiinstlers vgl. auch Joan E. Delean: Literary Fortifications:
Rousseau, Laclos, Sade. Princeton 1984, S. 152-161.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

vergrofert sich proportional zum Triumph des Gauklers: »Jeder verdoppelte Bei-
fall ist verdoppelte Schmach fiir uns, wir machen uns unbemerkt davon und
schliefen uns in unser Zimmer ein, denn wir konnen nicht aller Welt von unse-
rem Erfolg berichten, wie wir es uns ausgedacht hatten.« (E 368) Die Unmog-
lichkeit der fremderhaltenen Eigenliebe bewirkt einen >beschimtenc, d.h. sich
des eigenen Selbst schimenden Selbstbezug. Dadurch, dass der eigentlich beob-
achtende Jean-Jacques sich im Moment der hochsten Demiitigung mit seinem
Zogling zum >wir< (>nous<) vereinigt, wird die Scham nur noch verstirkt: Im
>wir< ist Emile bloB noch Subjekt der Scham, nicht mehr Objekt eines wohlwol-
lenden Blicks.

Diese Identifikation von Zogling und Erzieher im »>wir« ist aber, glaubt man an
die von Rousseaus spiterer Anmerkung behauptete Inszenierung der folgenden Er-
eignisse, ebenso eine Tauschung, wie diejenige, der Emile sich vom Zauberer, dem
berufsmifligen Tduscher, ausgesetzt glaubt. Dieser erscheint am nichsten Tag bei
Emile und Jean-Jacques, um sich »in bescheidener Form« zu beschweren. Gegen
Emiles Inanspruchnahme der Eitelkeit des Schauspielers und des Reichtums seines
Beifalls beruft sich der professionelle Tiuscher auf ein Recht der Armut: Emile
habe seinen »Broterwerb« in Gefahr gebracht; er habe »Ehre auf Kosten des
Selbsterhalts eines ehrsamen Mannes erkaufen« wollen. Sein Triumph {iber Emile
entspringe einer hochst bescheidenen Uberlegenheit einzig »in dieser armseligen
Geschicklichkeit« (E 369). Diese Uminterpretation seiner Zurschaustellung von
einer Quelle der Eitelkeit in eine der Bescheidenheit geht mit einem moralischen
Aufstieg einher. GroBziigig erklirt der Zauberer die (simple) naturwissenschaftli-
che Grundlage seines Triumphs iiber Emile. Ein Geldgeschenk des beschimten
Duos lehnt er ab, indem er auf einem Recht auf GroBziigigkeit auch fiir die Armut
des Gauklers beharrt: »[I]ch lasse mich fiir meine Kunststiicke bezahlen, aber nicht
fiir meine Lektionen.« (E 370) — Folgt dieser Satz, wie von Rousseau behauptet,
einem Skript Jean-Jacques, konnte der Gaukler natiirlich durchaus Geld erhalten
haben; die Wiirde seines Standes wire blof gespielt.

Der Gaukler kehrt die vom Text, und von Rousseaus Schriften, ansonsten
vorgegebene Semantik um: Aus eitler Zurschaustellung wird der Bediirftigkeit
abgerungener bescheidener Broterwerb; aus iiberfliissigem Luxus des Theaters
wird generdser Verzicht. Aus dem Triumph von Emile als offentlicher Person
des Schauspiels entstehen demgegeniiber die Verhohnung durch ein wenig gene-
roses Publikum und eine demiitigende Einsamkeit. Emile lernt, der Sichzur-
schaustellung zu misstrauen und Respekt vor der Integritit der anderen, selbst
der armen Schausteller, zu entwickeln. Eigenliebe verkehrt sich wieder in Selbst-
liebe, aber in eine drmliche und bescheidene: eine Selbstliebe, die >beschiamt« der

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 121

eitlen Prisentation dieses Selbst vor den Blicken der anderen entsagt hat.** Ein
abschlieender vierter Besuch auf dem Jahrmarkt stellt diese neue Disposition
auf die Probe: Emile und Jean-J acques werden vom Zauberer »mit einer Hoch-
achtung [behandelt], die uns noch mehr demiitigt.« (E 371) Verstirkt wird so die
Gegeniiberstellung von selbstbezogener Scham und eitler 6ffentlicher Zurschau-
stellung.”® Die Scham ist in Rousseaus Schriften zum einen bereits dem Austritt
aus der Natur und dem Eintritt in die gesellschaftliche Sphére assoziiert. »Wer
errdtet, ist schon schuldig; die wahre Unschuld kennt keine Scham« (E 450). In
diese gesellschaftliche Sphire hat Emile sich hier begeben: Der lidndliche Jahr-
markt der Eitelkeiten ist Vorbote des erwihnten groBstadtischen >Schlundes, der
das Menschengeschlecht verschlingt< und in dem Emile spiter bestehen soll. In-
nergesellschaftlich ist die Scham jedoch zum anderen das Merkmal einer natur-
gemifBen Bescheidenheit. Mit traditionellen geschlechtlichen Semantiken erhebt
Rousseau sie vor allem zum weiblichen Pendant des ménnlichen Verstands:
Dank ihrer Scham verfillt die Frau nicht ihren tierischen Bediirfnissen, die der
Mann mit dem Verstand zu kontrollieren in der Lage ist. Die Scham vor den Bli-
cken der anderen veranlasst laut Lettre a M. d’Alembert den naturgemiflen weib-
lichen Riickzug in die Privatheit der héduslichen Sphire. Doch dient die Héus-
lichkeit in diesem Text nicht zuletzt als Metapher fiir einen den Luxus, insbe-
sondere des Theaters, schmidhenden Riickzug in die beiden Geschlechtern eigene
bescheidene Privatheit des Ichs. Die institutionalisierte Zurschaustellung des
Theaters zerstort diese Schamhaftigkeit, und nicht nur die der Frauen: »Nur zwei
Jahre Theater, und alles ist zerriittet.«*® In der verkehrten Welt des Jahrmarkts
installiert der Gaukler in Emile diese vom Theater normalerweise zerstorte
Scham — nunmehr allerdings, indem er alle verfemten Register des Theaters
zieht. Den Wachsententrick begleitet er »mit stolzer Miene« (E 371) gegeniiber
dem Duo: im Lichte der vorherigen Uminterpretation nicht mehr mit dem Stolz
des Schaustellers, sondern dem des bescheidenen Handwerkers auf sein drmli-
ches Konnen. Das Theater der Eitelkeiten schlédgt so in sein Gegenteil um: in die
Heilung von der eigenen Zurschaustellung, in die Riickkehr zu sich selbst.

Emile lisst beim vierten Besuch auf dem Jahrmarkt die Gelegenheit verstrei-
chen, den billigen Trick mit der Wachsente dem {iibrigen Publikum zu verraten

44 Diese Struktur verkompliziert das in Rousseaus autobiographischem Unternehmen zu
beobachtende Vorhaben der »Selbst-Mimesis« (Gebauer/Wulf: Mimesis, S. 289).

45 Zum Verhiltnis individueller Beschimung zu den Blicken der anderen vgl. insgesamt
Claudia Benthien: Tribunal der Blicke. Kulturtheorien von Scham und Schuld und die
Tragodie um 1800. Koln 2011.

46 Rousseau: »Brief an d’ Alembert iiber das Schauspiel«, S. 447.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

und dabei die allgemeine Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Er hat seine Lek-
tion gelernt — und hier erfolgt die plotzliche Riickkehr vom identifizierten >wir<
Jean-Jacques’ und Emiles zum beobachtenden >er<: »Wir wissen alles, verraten
aber keine Silbe. Hitte mein Zogling auch nur einmal gewagt, seinen Mund auf-
zumachen, so wire er ein Kind, das man hassen miifite.« (E 371) Nicht nur der
Zauberer hat angeblich geschauspielert; auch die Identifikation des Erziehers mit
dem Erleben Emiles war vorgetduschte »Kameraderie« (E 370), die auf ein neu-
es Verhiltnis von Erzieher und Zogling vorbereiten soll: Sehr wohl steht der
Zbgling unter Beobachtung; eben hier in der Mitte des dritten von fiinf Biichern
geht es um alles oder nichts. Der bis dahin stets als unschuldiges Kind apostro-
phierte Emile mutiert pltzlich im Konjunktiv zum hassenswerten Kind, das die
ihm nicht bewusste Priifung zum Gliick besteht. Der Erfolg der Erziehung steht
und fillt mit dem Verhiltnis zur dem Theater angehorenden Zurschaustellung.
Hat Emile auf dem Jahrmarkt keine Immunitit gegen diese ausgebildet, so war
die bisherige Erziehung umsonst. Ein zweiter Versuch scheint unzulédssig und
nicht vorgesehen. Als selbstverstindlich wird impliziert, dass Emile von nun an
ebenso wenig wie den Verlockungen der Nachahmung denen der eitlen Schau-
stellung erliegen wird: >Aber welcher Mensch auf dieser Welt ist weniger Nach-
ahmer als Emile?« Diese rhetorische Frage aus der Zeit, in der der pubertierende
Emile bereits ohne Gefahr ins Theater geschickt werden kann, ldsst sich auch
konkreter auf die Schauspielerei beziehen: Als weder zur Nachahmung noch
Selbstzurschaustellung verfiihrbar kann Emile ganz Zuschauer bleiben. Kein
durchs Theater verfiihrbarer, sondern einer, der angesichts der Schau menschli-
chen Leidens »Mitleid« (E 459) empfinden und sich von diesem grundlegende-
ren theatrum mundi her, das stets mit der Metaphorik eines eigentlichen Theaters
im Sinne eines urspriinglichen Schauspiels auf der »Weltbiihne« (E 499) einge-
fithrt wird," den anderen natiirlichen und vom uneigentlichen Theater gefeiten
Menschen 6ffnen kann: »[W]ir [sind] unseren Mitmenschen weniger durch die
Empfindung ihrer Lust als durch die ihres Leidens verbunden [...], denn darin
erkennen wir viel besser die Gleichheit unserer Natur« (E 458). Deshalb muss
fiir Emile »das erste Schauspiel, das ihn ergreift,« ndmlich auf der >Weltbiihnex,
»ein Gegenstand der Trauer sein«, von dessen Ungliick er nicht betroffen ist,
aber sein konnte: »Wenn er sieht, wie viel Ungliick ihm erspart bleibt, wird er
sich gliicklicher fiihlen, als er je gedacht hitte. Er teilt die Leiden seiner Mitmen-
schen, aber er teilt sie freiwillig und auf milde Art.« (E 473)

Rousseaus nachtrigliche Behauptung, die Moralpredigt des Zauberers wire
instruiert, seine Generositit also vielleicht blof gekauft, schwicht und stirkt die

47 Zum Theatralitit des Mitleids bei Rousseau vgl. Derrida: Grammatologie, S. 244-372.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 123

Funktion der Schauspielerei hier gleichermallen: Bei der verkehrten Welt, in
welcher der Schausteller plétzlich fiir die Ehrsamkeit der bescheidenen Gesell-
schaft, das unschuldige Kind Emile aber plotzlich fiir die Verruchtheit eitler
Schauspielerei steht, handelt es sich ihrerseits um eine Verkehrung. Zumindest
die der verletzten Eitelkeit Emiles hinzugefiigte verbale Beschimung, der eine
gleichzeitig emotionale wie rationale Erkenntnis Emiles folgt, wire eine Insze-
nierung. Die Generositit des Gauklers ist vorgetduscht und vielleicht bezahlt.
Die Welt des Theaters bleibt so schlecht, wie sie ist. Aber gerade so verstirkt
diese Rousseaus spiterer Selbstinterpretation zufolge ihren Einfluss in dieser
Szene: Jean-Jacques bedient sich ihrer, um Emile gegen die Schlechtigkeit des
Theaters — und das heiflit immer auch: gegen die Schlechtigkeit des Theaters der
Gesellschaft — zu immunisieren. Aus einem harmlosen Schausteller, der auf sei-
ne drmlichen Berufsehre pocht, und einem gemeinsam mit seinem Z&gling be-
schimten Erzieher werden zu diesem Zweck zwei gerissene Schauspieler.

Einer von ihnen, der Erzieher, ldsst sich vor den Augen seines Zoglings vom
Gaukler demiitigen und bietet so seinerseits ein Schauspiel der Beschimung:
»Beim Weggehen richtet er laut und namentlich eine Zurechtweisung an mich.
>Dieses Kind entschuldige ich gern¢, sagt er, »es hat mir nur aus Unwissenheit
Unrecht getan. Aber Sie mein Herr, der Sie seinen Fehlgriff kannten, warum lie-
Ben Sie es zu?«« Den Lesenden gegeniiber entschuldigt Jean-Jacques seinen
Missgriff unter Hinweis auf die Vorbereitung jener zukiinftigen >Kameraderie<
auf der erreichten Stufe der Erziehung: »Dieser Wandel darf sich nur ganz all-
mahlich vollziehen — alles mull vorausbedacht werden, weit hinaus vorausbe-
dacht.« Dem Gaukler gegeniiber schweigt er, wie nachtriglich behauptet, mit ei-
nem inszenierten Schweigen. Der zuvor offentlich beschiamte Emile sieht im
Privaten das Schauspiel seiner Beschimung und Herabsetzung wiederholt: als
Beschdmung und Herabsetzung desjenigen, der fiir ihn bisher eine »Autoritét«
(E 370) darstellte. Wenn er wenig spiter die ihm nicht bewusste Priifung besteht
und auf den Berufsstolz des Zauberers, d.h. die eitle Selbstprisentation des
Schauspielers, mit Schweigen reagiert, dann bleibt offen, ob er seine Lektion ge-
lernt hat oder, wo er diese Autoritdt immer noch anerkennt, sie schlicht nach-
ahmt. Emile wiederholt das Schweigen seines Erziehers: entweder als Wiederho-
lung von dessen Schweigen oder im geteilten Mitleiden mit dessen und seiner
eigenen Demiitigung. So wie Emile nicht klar sein kann, dass sein Erzieher
schauspielert (und den Lesenden nicht ganz klar sein kann, ob das stimmt), kann
der Erzieher nicht wissen, ob Emile ihn nicht eventuell nur nachahmt — und da-
mit vielleicht wieder in den Zirkel der im Knabenalter ausgetriebenen Nachah-
mung, die in Schauspielerei der >Tugenden von Affen< miindet, eintritt. Das
scheint hier auch nicht weiter wichtig. Emile besteht die Priifung; er ist eben

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

kein >Kind, das man hassen miisste<. Wenn er mit dieser Transformation Schau-
spieler geworden ist, dann ein eingefleischter Schauspieler seiner eigenen Be-
scheidenheit: Er erlernt das Schauspiel vor sich selbst, das der Scham zugehort
und sich von den anderen Menschen abwendet, der sich nach auflen prisentie-
renden Schauspielerei vorzuziehen. Damit lernt er durch das Schauspiel, was es
bedeutet, Mensch zu sein: bediirftig und im Mitleid mit der Bediirftigkeit anderer
auf diese anderen ausgerichtet.

5. ROUSSEAUS VERSTECKTES THEATER DER ERZIEHUNG

Rousseaus obskur anmutende Bemerkung iiber eine angeblich vom Erzieher ver-
anlasste Inszenierung der Gauklerepisode verweist darauf, dass ein Verhiltnis
zum Theater, zur Nachahmung und zur Schauspielerei Emiles Erziehung unum-
génglich eingeschrieben bleibt und dass diese mehrschichtige Theatralitit konsti-
tutiv fiir Emiles Erziehung ist: Fiir sie konstruiert der Erzieher Jean-Jacques ei-
nen kiinstlichen, von der Gesellschaft (d.h. dem Theater) abgeschiedenen Raum,
in welchem er selbst eine streng durchinszenierte Rolle tibernimmt. Der Zogling
fdllt auf ein Schauspiel herein, das sich nicht als solches zu erkennen gibt. Zu
seiner >Freiheit< meint Emile durch freie Entwicklung und aus freien Stiicken zu
gelangen. Anldsslich der Wachsentenepisode potenziert sich diese Konstellation:
Die Schaustellerei auf dem Jahrmarkt bietet ein drmliches Vorspiel auf das spi-
tere Gesellschaftstheater, vor dem es Emile zu bewahren gilt. Scheinbar gibt der
Erzieher die Lenkung seines Zoglings auf. Aber nur, um Emile die Lektion zu
erteilen, dass der Rausch der sich vor anderen prédsentierenden Eitelkeit des
Schauspielers mit der Demiitigung durch diese anderen Hand in Hand geht. Der
Zdgling wird durch die Beschimung auf sein bescheidenes, drmliches Selbstver-
hiltnis zuriickgeworfen, statt sich im luxuriosen Maskenspiel der Gesellschaft zu
verlieren. Eine solche jeweils individuelle Beschimung will auf lange Sicht an
die Stelle des gesellschaftlichen Spektakels, seiner Eitelkeiten und seiner so ver-
fiihrerischen wie leeren Pracht die arme Gemeinschaft der Beschdmten und Be-
scheidenen setzen. Diese haben sich nicht vom Theater abgewandt, sondern sind
von seiner Verfiihrungsmacht beriihrt und gegen sie abgehiirtet worden.” Der
Gaukler und seine blof temporire >Bretterbude< offenbaren die Armut, die auch
am Grunde der theatralen Verfithrungsmacht liegt. Wegen ihrer Fliichtigkeit

48 Fiir die einer dhnlichen Logik im spéten 18. und frithen 19. Jahrhundert folgenden
Immunisierungsdiskurse vgl. Cornelia Zumbusch: Die Immunitdt der Klassik. Frank-
furt a.M. 2011, S. 21-108.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERSTECKTES THEATER | 125

ldsst sich ihr Auftreten kurzzeitig fiir eine Erziehung zur Bescheidenheit instru-
mentalisieren. Weil sie wieder verschwinden und ihre theatrale Pracht nicht in
einem festen Theater verstetigen, soll von ihnen keine Spur zuriickbleiben, an
der sich die Bescheidenheit des Subjekts oder die arme Gemeinschaft der Be-
scheidenen verunreinigen und anstecken konnte.

Zunichst erscheint in diesem Kontext fast gleichgiiltig, ob die Moralpredigt
des Gauklers durch den Erzieher veranlasst (also geschauspielert) ist oder nicht.
Die Lektion wird verdoppelt, verbalisiert und wohl auch rationalisiert. Von der
Doppeldeutigkeit, die diese Stelle wegen Rousseaus spiterer Behauptung erhiilt,
der Erzieher habe auch hier seine Inszenierungsmacht nicht aus der Hand gege-
ben, zeigt sich aber auch eine Doppeldeutigkeit des gesamten, gegen eine der
Sphire des Theaters zugeschriebene Zersetzungskraft gerichtete Erziehungspro-
zesses: wegen ihrer eigenen Theatralitit wird die Erziehung nie sicher unter-
scheiden konnen, inwieweit es sich nicht auch beim an ihrem Ende stehenden
>natiirlichen Mensch« in all seiner Armut und Bescheidenheit nur um eine weite-
re auf der »Weltbiihne< einer dem Luxus des Theaters verfallenen Gesellschaft
auftretende Rolle handelt.”’ Und, wo sie sich ihren Zielen so sicher ist, muss sie
das vielleicht auch nicht — zumindest solange, wie sie das Theater der Erziehung
ihren Zwecken gemif einrichten kann.

49 Zur theatralen Inszenierung dieser >Natiirlichkeit< nach Rousseau vgl. Guinther Heeg:
Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper, Sprache und Bild im Theater des 18.
Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2000.

- am 14.02.2026, 21:37:20.


https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839434888-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

