
III. Fachsystematik und didaktische Modelle

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fachsystematik und Geschichte als Momente
verstehensorientierter Lehrerbildung. Bildungsphilosophische
Grundlagen und Modelle kohärenten Lernens 

Michael Städtler

I. Kohärenz und Verstehen

Die Forderung nach der Kohärenz von Fachwissenschaft, Fachdidaktik und
Bildungswissenschaft in der Lehrerbildung soll unter anderem dem ko‐
gnitionspsychologischen Befund Rechnung tragen, dass verbundenes oder
vernetztes Wissen erfolgreicher gelernt wird als unverbundenes: „[C]urri‐
culare Kohärenz [hat] einen positiven Effekt auf die vertiefte Wissensverar‐
beitung sowie den Lernzuwachs von Studierenden“1. Dabei wird dem soge‐
nannten Lernzuwachs, der empirisch operationalisierten Bildung, ein sei‐
nerseits operationalisierter instrumenteller Zweck zugeordnet: „Lehrkräfte
müssen über professionelle Handlungskompetenzen verfügen, um in Schu‐
le und Unterricht wissenschaftlich fundiert, reflektiert und wirksam zu
agieren und die Schülerinnen und Schüler bei ihrem Wissensaufbau zu
unterstützen.“2

So wird Kohärenz konsequent als technische Aufgabe verstanden: Wenn
die Studierenden die Anteile ihres Studiums nicht spontan in Verbindung
bringen können, sollen ihnen Hilfestellungen hierfür angeboten werden.
Wenn sie die Gegenstände verschiedener Lehrveranstaltungen nicht mit
einander in Verbindung bringen können, sollen ihnen zusätzliche Lehr-
Lerngelegenheiten dabei helfen. Dies kann durch synchrone oder dia‐
chrone Bezugnahmen von Lehrveranstaltungen aufeinander oder durch
Co-Teaching geschehen oder durch zusätzliche Veranstaltungen, in denen

1 Vgl. Katharina Hellmann, Kohärenz in der Lehrerbildung – Theoretische Konzeptiona‐
lisierung, in: Dies. u.a. (Hg.), Kohärenz in der Lehrerbildung. Theorien, Modelle und
empirische Befunde, Wiesbaden 2019, 9–30, 22. https://doi.org/10.1007/978-3-658-2394
0-4.

2 A.a.O., 9.

159

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4


das Verhältnis thematisiert wird.3 Als Kriterium der Kohärenz erscheinen
hierbei ausschließlich die Anforderungen der praktischen Ausübung des
Lehrerberufs, auf die die Ausbildung, deren erste Phase das Studium ist,
möglichst effizient vorbereiten soll. Mit diesem Kriterium ist aber ein hohes
Maß an Kontingenz verbunden, denn die Anforderungen an den Lehrerbe‐
ruf folgen politischen und gesellschaftlichen – nicht zuletzt ökonomischen
– Interessen, die ganz verschiedene Gestalten annehmen können, und diese
Interessen haben immer wieder Einfluss auf die Inhalte von Didaktik und
Bildungswissenschaft sowie auf die Auswahl der Fachinhalte.

Stattdessen bedürfte es eines Kriteriums, das in der Sache selbst liegt.
Insofern für den Sachgehalt des Lehramtsstudiums die Fachwissenschaften
zuständig sind, wäre in ihnen, genauer im Verhältnis der Fachwissenschaft
zum Verstehensprozess, das Kriterium für den zusammenhängenden Auf‐
bau des Lehramtsstudiums zu suchen: Vom konkreten fachlichen Wissen
ausgehend wäre zu begründen, wie es jeweils in schulischen Kontexten
sinnvoll zu erarbeiten wäre. Das Spektrum fachlichen Wissens, das einen
verstehensorientierten Unterricht ermöglicht, unterliegt dabei zwei Bedin‐
gungen: Lehrer müssen erstens die Struktur ihres Faches im Prinzip ver‐
standen haben, das heißt, sie brauchen nicht jeden Inhalt zu kennen, aber
sie sollten in der Lage sein, unbekannte Inhalte einzuordnen und sich
selbst zu erarbeiten. Zweitens müssen sie wissen, wie und warum fachliches
Wissen entstanden ist.4 Ist die erste Bedingung nicht erfüllt, muss der
Lehrer blind dem Schulbuch folgen, ist die zweite Bedingung nicht erfüllt,
kann er nur axiomatisierte Fakten vortragen, die die Schüler irgendwie
behalten – und vor allem: hinnehmen – müssen.5 Deshalb birgt gerade die
Verselbständigung von Didaktik gegenüber der Fachwissenschaft erstens
die Gefahr, Schüler autoritär mit Inhalten zu konfrontieren, die sie nur
dann autonom, mündig verstehen könnten, wenn sie ihnen aus der Syste‐

3 Vgl. a.a.O., 17–19. Vgl. Bärbel Diehr, Kohärenz und Korrespondenz. Die fachdidaktische
Perspektive auf die universitäre Englischlehrerbildung, in: Michaela Heer / Ulrich Hei‐
nen (Hg.), Die Stimmen der Fächer hören. Fachprofil und Bildungsanspruch in der
Lehrerbildung, Paderborn 2020, 325–342, 328f.

4 Vgl. Martin Wagenschein, Verstehen lehren, Weinheim 1997.
5 Vgl. hierzu Dagmar Dann, Heute schon ans Referendariat denken? Tipps zur Optimie‐

rung des Studiums im Hinblick auf die Unterrichtspraxis, in: Philipp Richter (Hg.),
Professionell Ethik und Philosophie unterrichten. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart 2016, 31–35.
Danns Tenor ist der dringende Rat, heute noch nicht ans Referendariat zu denken,
sondern das Fachstudium als Fundament künftigen Unterrichtens besonders ernst zu
nehmen.

Michael Städtler

160

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


matik und Geschichte des Faches verständlich würden; zweitens besteht die
Gefahr, die Schüler mit einer willkürlichen Auswahl von Gegenständen zu
konfrontieren. Diese Willkür selbst und ihr Grund, die jeweils currenten
politischen Zwecke im Bildungssystem, bleiben für die Schüler – und die
meisten Lehrer – hinter der empirischen Plausibilität des Arrangements der
Lerninhalte verborgen.6

Damit verschiebt sich die Kohärenzfrage aus ihrer über den Studienan‐
teilen schwebenden technischen Situation in die Fachwissenschaft hinein:7

Die Aufgabe ist, den Sinn des Zusammenhangs von Fachwissenschaft und
Didaktik auf der Grundlage eines in sich kohärenten Fachwissens besser
zu verstehen. Sonst bliebe jede Didaktik ein Werkzeug, das unverstanden
auf Unverstandenes angewendet wird, indem zum Beispiel der kategorische
Imperativ gemäß dem Bonbon-Modell so unterrichtet wird, dass zwar alle
Schüler zu Wort kommen, aber für Kants Worte kaum 10 Minuten bleiben.8
So lässt sich vielleicht pragmatisch Unterricht effizient planen, aber dies
wäre kein Unterricht, in dem die Schüler Gelegenheit bekämen, fachliches
Wissen zu verstehen.9

Durch die instrumentelle Erzeugung von Kohärenz ist möglicherweise
das empirische Zusammenhängen der Studienanteile plausibel zu machen,
aber ein sachlich begründeter Zusammenhang, aus dem heraus die Form
des Studiums als ein Ganzes inhaltlicher Bildung zu verstehen wäre, ergibt
sich nicht. Begriffe wie Inhalt, Bildung oder Verstehen werden konsequent
vermieden, weil sie nicht eindeutig operationalisierbar sind, oder sie wer‐

6 Vgl. hierzu Peter Bulthaup, Fachsystematik und didaktische Modelle, in: Das Gesetz
der Befreiung, Lüneburg 1998, 179–199, 192–195. Vgl. Heide Homann, Lehrerstudium
zwischen Praxisdruck und Wissenschaftskritik, biol. did. 1,121 (1978), 121–150, 129, 137f.

7 Vgl. Michaela Heer / Ulrich Heinen, Fachlichkeit. Das Fachstudium in der Lehrerbil‐
dung, in: Heer / Heinen (Hg.), Die Stimmen der Fächer hören, a.a.O., 5–20.

8 Zum Bonbon-Modell vgl. Rolf Sistermann, Problemorientierung, Lernphasen und Ar‐
beitsaufgaben, in: Jonas Pfister / Peter Zimmermann (Hg.), Neues Handbuch des Philo‐
sophie-Unterrichts, Bern 2016, 203–223. https://doi.org/10.36198/9783838545141.

9 Der Unterschied zwischen einem oberflächlichen Lernen einzelner Kenntnisse und
einer vertieften Aneignung von Wissen ist der Sache nach seit langem bekannt. In der
Didaktik der Naturwissenschaften hat Martin Wagenschein 1968 programmatisch vom
„Verstehen lehren“ gesprochen, Andreas Gruschka hat dieses Programm 2011 für die
allgemeine Pädagogik umgesetzt und insbesondere gegen die kompetenzenorientierte
Schulreform eingebracht. Vgl. Wagenschein, Verstehen lehren, a.a.O. sowie Andreas
Gruschka, Verstehen lehren. Ein Plädoyer für guten Unterricht, Stuttgart 2011. Eine her‐
vorragende Kommentierung des Konzepts findet sich bei Arne Luckhaupt, Metaphysik
und Verstehen. Zur metaphysischen Dimension der Pädagogik der Naturwissenschaften,
Baltmannsweiler 2020, insbes. 359–377.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

161

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.36198/9783838545141
https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.36198/9783838545141


den als Etiketten verwendet, bleiben aber inhaltlich unbestimmt: „Das
‚Wort‘ Verstehen kommt zwar […] vor, […] aber was das heißt, bleibt völlig
ungeklärt“.10

Ausgehend vom Begriff des Verstehens (II.) sollen zunächst Inkohären‐
zen im Fachstudium thematisiert werden (III.). Auf dieser Grundlage sollen
die Begriffe wissenschaftlicher (IV.) und didaktischer (V.) Kohärenz sowie
deren methodische Konsequenzen (VI.) erörtert werden, wie sie in der
klassischen deutschen Philosophie entwickelt sind. Die Grenzen dieses
idealistischen Begriffs von Kohärenz als System sind gesellschaftstheore‐
tisch zu bestimmen (VII.). Abschließend wird die didaktische Umsetzbar‐
keit dieser kritisch reflektierten Kohärenz an einem Modell aus der Ethik
(VIII.) und einem Modell aus der Erkenntnistheorie (IX.) erörtert.

II. Der philosophische Begriff des Verstehens

Epistemologisch taucht das Verstehen in der klassischen deutschen Philoso‐
phie als eine spezifische Form des Denkens von Inhalten auf. Berühmt ist
die Formulierung Kants geworden: „Er bildete sich nach fremder Vernunft,
aber das nachbildende Vermögen ist nicht das erzeugende, d.i. das Erkennt‐
nis entsprang bei ihm nicht aus Vernunft, und, ob es gleich, objektiv, aller‐
dings ein Vernunfterkenntnis war, so ist es doch, subjektiv, bloß historisch.
Er hat gut gefaßt und behalten, d.i. gelernet, und ist ein Gipsabdruck von
einem lebenden Menschen. Vernunfterkenntnisse, die es objektiv sind (d.i.
anfangs nur aus der eigenen Vernunft des Menschen entspringen können),
dürfen nur denn allein auch subjektiv diesen Namen führen, wenn sie aus
allgemeinen Quellen der Vernunft, woraus auch die Kritik, ja selbst die
Verwerfung des Gelerneten entspringen kann, d.i. aus Prinzipien geschöpft
worden.“11

Erkannt und verstanden hat jemand das Gelernte nur dann, wenn er es
aus allgemeinen Prinzipien des Denkens selbst rekonstruieren kann, und
nur dann ist er auch in der Lage, selbst zu beurteilen, ob das Gelernte

10 Peter Euler / Arne Luckhaupt, Historische Zugänge zum Verstehen systematischer
Grundbegriffe und Prinzipien der Naturwissenschaften. Materialien für die Unter‐
richtsentwicklung: Zur pädagogischen Interpretation der „Basiskonzepte“ der Bildungs‐
standards, Frankfurt am Main 2010, 20. Für einen komplexen Bildungsbegriff vgl.
Wulff D. Rehfus, Didaktik der Philosophie, Düsseldorf 1980, 162–167; als negative
Summe vgl. 164: „Die Bildungsintention ist kein Lernziel, sie ist weder Kompetenz
noch Inhalt noch Methode“.

11 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1990, B 864 f.

Michael Städtler

162

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wahr oder falsch ist. Wer etwas lernt, ohne dessen Wahrheitsgehalt selbst
beurteilen zu können, wird zum Befehlsempfänger des Lehrers.

In einer Notiz aus dem Nachlass erwähnt Kant, das Verstehen sei „die
Annahme durch den Verstand“, und das bedeute folgendes: „Man kann
zwar vieles sehen, aber nichts verstehen, was erscheint, als wenn es unter
Verstandesbegriffe und vermittels ihrer in Verhältniß auf eine Regel ge‐
bracht wird“12. Verstanden wird etwas nicht als isoliert aufgefasstes Datum,
sondern erst dadurch, dass wir es gemäß den Formen unseres Denkens
auffassen. Das ist im Prinzip ein wissenschaftliches Auffassen, das den
Gegenstand als kategorial verfasst und als Fall einer Regel erkennt. Damit
wird er der Sache nach bereits systematisch eingeordnet und zu anderen
Kenntnissen in Verbindung gesetzt.

Hegel hat diesen systematischen Begriff des Verstehens noch um eine
Nuance erweitert. Er konstatiert zunächst: „[B]ei Gedanken […] heißt
Verstehen ganz etwas anderes als nur den grammatischen Sinn der Wor‐
te fassen und sie in sich zwar hinein-, aber nur bis in die Region des
Vorstellens aufnehmen. Man kann daher eine Kenntnis von […] Sätzen
[…] besitzen, sich mit den Gründen und Ausführungen […] viel zu tun
gemacht haben, und die Hauptsache kann bei allen diesen Bemühungen
gefehlt haben, nämlich das Verstehen der Sätze.“13 Das Verstehen ist ein
Verhältnis des Geistes zu einem Inhalt, der ihm bereits affin sein muss:
„[W]as nicht an sich in ihm [dem Geist] ist, kann nicht in ihn hineinkom‐
men, kann nicht für ihn sein“14. Dass etwas an sich schon im Geist sei,
nimmt zunächst Kants These auf, dass die rationale Form des Gegenstands
den Formen des Denkens entsprechen muss. Bei Hegel sind aber die For‐
men des Denkens keine geschichtslosen Formen, sondern der Geist ist
das Resultat der erkennenden und verändernden Auseinandersetzung mit
der Natur. So gesehen kann das Verständliche verstanden werden, weil es
Resultat derselben Geschichte ist: Die Bearbeitung der Natur, aus der der
Geist hervorgeht, realisiert zugleich geistige Zwecke in der Natur, ordnet
Naturerscheinungen gemäß diesen geistigen Zwecken und macht sie so
für das verstehende Denken erst verfügbar. Verstanden werden kann etwas
dann, weil und insofern es Resultat zweckmäßiger Bearbeitung ist.

12 Immanuel Kant, Lose Blätter 15, Zit. nach Rudolf Eisler, Kant-Lexikon, Hildesheim
2002, 584.

13 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Theorie-Werkausga‐
be, Band 18, Frankfurt am Main 1986, 17.

14 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, Theorie-Werkaus‐
gabe, Band 20, Frankfurt am Main 1986, 493.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

163

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Wissen in diesem Sinn bezieht die Ursachen, warum etwas so ist,
wie es ist, in das Verstehen des Sachverhalts ein, und zwar aus einem
didaktischen Grund. Aristoteles zufolge ist das Wissen von den Ursachen,
das Wissen, was und warum etwas ist, tiefer als das bloße Erfahrungswissen
davon, dass etwas sei. In diesem Sinn sei es ein „Zeichen des Wissenden
[…] lehren zu können“15. Ein Sachverhalt kann anderen nur erklärt werden,
wenn er genetisch zu anderen Sachverhalten in Verbindung gesetzt werden
kann, und nur dann kann er verstanden werden. Andernfalls muss er als
Behauptung passiv gelernt und geglaubt werden. Das bedeutet aber, dass
ein Lehrer, so interaktiv er seinen Unterricht gestalten mag, seine Schüler
als Befehlsempfänger behandeln muss, wenn er nicht in der Lage ist, mit
ihnen Unterrichtsinhalte in ihren Zusammenhängen zu erarbeiten. Lern‐
gegenstände sind zunächst isolierte Objekte, die erst in Zusammenhänge
gebracht werden müssen, um sie zu verstehen. Diese Zusammenhänge sind
konstitutiv in die Genese des Gegenstands eingegangen, aber in dessen
resultativer Gestalt oft verborgen. Deshalb lassen sie sich nicht vollständig
aus dem Lerngegenstand allein erschließen. Der Lehrer muss die gemeinsa‐
men Verstehensbemühungen insofern auch anleiten und ordnen können.16
Wie kohärent diese im engeren Sinne didaktischen Tätigkeiten ausfallen,
hängt aber mit dem Verstehen fachlicher Gegenstände zusammen und setzt
daher ein kohärentes Fachwissen immer schon voraus.

15 Aristoteles, Metaphysik, Hamburg 1989, 981b.
16 Das Konzept der ‚Problemorientierung‘ setzt hingegen voraus, dass Schüler nur

Gegenstände alltäglicher Erfahrung wirklich verstehen können. Vgl. Christian Thein,
Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, Opladen 2020, 18f. https://doi.o
rg/10.3224/84742340 Die Problemorientierung ist aber ein Funktionsbegriff zur
Kompetenzorientierung. Das sieht Sistermann, Problemorientierung, a.a.O., 204. Was
regelmäßig übersehen bzw. kommentarlos hingenommen wird, ist, dass die Kompe‐
tenzorientierung eine politische Entscheidung ist, die sich den über die OECD-Bil‐
dungsforschung lancierten Wirtschaftsinteressen anschließt und insofern kontingent,
willkürlich ist. Die Theoretisierung von Kompetenz- und Problemorientierung ist
Begleitmusik zu dieser Entscheidung, nicht deren objektive Grundlage. Das tingiert
den Verstehensbegriff, der in diesem Kontext pragmatistisch gemeint ist: Hier geht es
nicht darum, dass Schüler theoretische Sachverhalte kritisch verstehen, sondern dass
sie über simplifizierte, leicht reproduzierbare Verstehensprozesse möglichst effektiv
in vorab pluralistisch normierte Techniken des Einordnens und Beurteilens eingeübt
werden.

Michael Städtler

164

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3224/84742340
https://doi.org/10.3224/84742340
https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.3224/84742340
https://doi.org/10.3224/84742340


III. Inkohärenzen im Fachstudium

Das kohärente Fachwissen ist nun selbst ein Problem. Es wäre gegeben,
wenn die Studenten lernten, ihr Fach zu verstehen. Das erforderte mindes‐
tens, dass sie die Elemente und Teilbereiche des fachlichen Wissens im
Zusammenhang ihres Faches erkennten. Der Zusammenhang des Faches
besteht zunächst in der Systematik der wissenschaftlichen Erschließung des
Gegenstandsbereiches des Faches. Das heißt, Wissen kann systematisch
verstanden werden, wenn gewusst wird, warum der jeweilige Inhalt an
seiner bestimmten Stelle im Fach steht. Es wird sich zeigen, dass hierfür
über die Fachsystematik im engeren Sinne hinaus auch historische und
philosophische Überlegungen erforderlich sind.

Dieser Anforderung an ein kohärentes Studium steht jedoch nicht bloß
der gesellschaftliche Erfolgsdruck entgegen, der in den Studenten das Ver‐
langen nach einem schnellen Studienabschluss fördert, sondern schon die
Struktur vieler fachwissenschaftlicher Studiengänge selbst. Zum einen sind
die Fachwissenschaften organisatorisch und inhaltlich weitgehend unsensi‐
bel gegenüber der Polyvalenz der Lehrveranstaltungen, die sich aus der
Auflösung der Pädagogischen Hochschulen ergeben hat. Zum anderen
weisen, nicht zuletzt infolge der Modularisierung, aber auch infolge des
vorherrschenden positivistischen Wissenschaftsverständnisses viele Studi‐
engänge keine systematische Ordnung mehr auf. Modularisierung und
Credit-Point-System zwingen zur Auswahl und damit zur Ausschließung
vieler Inhalte, und diese Auswahl ist willkürlich, denn ihr Grund ist eine
wiederum willkürliche Anzahl von Punkten, an die die Inhalte angeglichen
werden. Zudem legt der Hochschulwettbewerb Kriterien für diese Auswahl
nahe, die mit dem systematischen Aufbau fachlichen Wissens nichts zu
tun haben: Wie kann es für einen Studiengang, dessen Inhalt allgemein‐
gültiges Wissen ist, Alleinstellungsmerkmale geben? Der Umstand, dass
die nicht-naturwissenschaftlichen Fächer keine mathematisierte Axiomatik
entwickelt haben, bedeutet ja nicht, dass ihnen keine Fachsystematiken
zugrundelägen; diese sind nur im positivistischen Zugriff auf diese Fächer
unsichtbar gemacht worden. Zugleich verhindert es der Positivismus, die
Geschichte des Faches und seine allgemein philosophischen Grundlagen
als Bestandteile fachlichen Wissens zu akzeptieren. Und diese Problematik

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

165

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


besteht auch in den naturwissenschaftlichen Fächern, die immerhin noch
ein Bewusstsein von der Fachsystematik bewahrt haben.17

Für die Studenten bedeutet das, dass sie mit vereinzelten, in Module ein‐
geschlossenen Wissenselementen konfrontiert werden, deren Abfolge und
Zusammenhang ihnen unverständlich bleiben muss. Im Lehramtsstudium
ist es noch schlimmer, weil hier die Fachinhalte von vornherein nur als
Instrumentarium des angestrebten Lehrerberufs miteinander verbunden zu
sein scheinen; dadurch wird die fachwissenschaftliche Kohärenz nicht nur
verschwiegen, sondern sogar aktiv zerstört. Werden Fachinhalte aber nicht
als Bestandteile der Erschließung eines Gegenstandsbereichs verstanden,
sondern als modularisierte Wissenselemente gelernt, dann hilft auch keine
Didaktik oder Pädagogik: Wer so studiert hat, kommt bei dem Versuch,
Schülern etwas zu erklären, sehr schnell an seine Grenzen.

So geraten aus der Perspektive der Kohärenz in der Lehrerbildung die
Möglichkeiten und Grenzen der Fachsystematik als allgemeines Ordnungs‐
schema von Fachinhalten in den Blick. Die Bedeutung der Systematik
für die Konstitution eines wissenschaftlichen Faches, für das Verstehen
seiner Inhalte und für deren didaktische Bearbeitung lässt sich zunächst
gut am Bildungsbegriff der klassischen deutschen Philosophie darstellen,
die diesen wissenschafts- und bildungstheoretischen Zusammenhang zum
ersten Mal systematisch erschlossen hat. Daran anschließend sind die di‐
daktischen Grenzen des Begriffs der Fachsystematik zu erörtern. Es soll
gezeigt werden, dass diese Grenzen die Fachsystematik nicht didaktisch
entwerten, sondern selbst schon eine didaktische Erweiterung darstellen.

IV. Philosophie wissenschaftlicher Kohärenz

Für den Begriff der systematischen Ordnung einer Wissenschaft hat Kant
den Ausdruck Architektonik geprägt: „Ich verstehe unter einer Architekto‐
nik die Kunst der Systeme. Weil die systematische Einheit dasjenige ist
was gemeine Erkenntnis allererst zur Wissenschaft, d.i. aus einem bloßen
Aggregat derselben ein System macht, so ist Architektonik die Lehre des
Szientifischen in unserer Erkenntnis überhaupt […].“18

Erkenntnisse, sagt Kant, gewähren zwar Wissen über einen Gegenstand,
aber dieses Wissen ist nicht automatisch wissenschaftliches Wissen. Um

17 Vgl. Luckhaupt, Metaphysik und Verstehen, a.a.O., 208–229.
18 Kant, KrV, a.a.O., B 860.

Michael Städtler

166

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dies zu werden, können die einzelnen Erkenntnisse nicht einfach der Reihe
nach aufgelistet werden, sondern sie müssen in den noch näher zu bestim‐
menden Zusammenhang einer Wissenschaft gebracht werden. Der heute
gängigen Vorstellung, schon Beschreibungen empirischer Sachverhalte sei‐
en Wissenschaft, widerspricht Kant: „Unter der Regierung der Vernunft
dürfen unsere Erkenntnisse überhaupt keine Rhapsodie, sondern sie müs‐
sen ein System ausmachen […]. Ich verstehe aber unter einem Systeme
die Einheit der mannigfaltigen Erkenntnisse unter einer Idee. Diese ist der
Vernunftbegriff von der Form eines Ganzen, so fern durch denselben der
Umfang des Mannigfaltigen so wohl, als die Stelle der Teile untereinander, a
priori bestimmt wird.“19

Die Idee, von der Kant spricht, erzeugt die Einheit des Gegenstandsbe‐
reichs einer Wissenschaft. Sie ist das organisierende Prinzip. Durch sie ist
der Gegenstandsbereich ein qualitativ bestimmtes Ganzes und nicht eine
quantitative Sammlung unverbundener Kenntnisse. Das ist entscheidend,
weil auf der Grundlage einer bloß extensionalen Bestimmung des Gegen‐
standsbereichs kein wissenschaftliches Urteil, das Notwendigkeit und All‐
gemeingültigkeit beanspruchen könnte, formulierbar ist. Die extensionale
Sammlung von Inhalten ist nämlich nie abgeschlossen. Die intensionale
Bestimmung des Gegenstandsbereichs erlaubt aber eine Vorstellung quali‐
tativer Vollständigkeit, obwohl die empirischen Gegenstände, die diesem
Gegenstandsbereich zugeordnet werden, unendlich viele sein können. Das
ist ein Grund dafür, dass jemand, der die Prinzipien einer Wissenschaft
verstanden hat, keineswegs alle historischen oder empirischen Gegenstän‐
de dieser Wissenschaft zu kennen braucht, um jeden beliebigen dieser
Gegenstände, der ihm zufällig begegnen mag, wissenschaftlich beurteilen
zu können.20 „Wer, sey es auch in einem beschränkten Fache, wirklich der
Wissenschaft theilhaftig geworden, und sein Fach von ihr aus erhalten,
der mag vielleicht sehr vieles aus anderen Wissenschaften nicht einmal
historisch wissen; aber ein allgemeines Verständniss von dem Wesen jedes
Zweiges hat er, und eine stets sich gleichbleibende Achtung aller Theile
wird er immer zeigen.“21

Die systematische Einheit der Wissenschaft ermöglicht es, allen Gegen‐
ständen ihren systematischen Ort zuzuweisen. Die Einheit ist eine Idee, die

19 A.a.O., B 860.
20 Vgl. a.a.O., B 860 f.
21 Johann Gottlieb Fichte, Über das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im

Gebiete der Freiheit, Fichtes Werke, Band VI, Berlin 1971, 347–448, 437. Es kommt
also auf die Haltung des Gebildeten zur Wissenschaft an.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

167

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vielleicht nie empirisch verwirklicht wird; aber ohne diese Idee ist keine
Wissenschaft möglich, und jede systematische Erklärung oder Begründung
nimmt diese Idee implizit für sich in Anspruch, weil das Erklären und
Begründen keine rhetorische Übung im Überreden ist, sondern eine Über‐
zeugung anderen deshalb zumutet, weil sie einen Grund in der Sache habe.

Das empirische Verstehen eines Gegenstands bis zur wissenschaftlichen
Erschließung des Gegenstandsbereichs ist gleichwohl nicht methodisch aus
der Idee ableitbar. Vielmehr wird die Idee, die implizit vorausgesetzt ist,
erst in der fortgeschrittenen Gestalt der Wissenschaft als deren inneres
Prinzip explizit erkennbar. Der Forscher hat vorläufige Vorstellungen der
Idee im Kopf, die Kant als Schema bezeichnet. Das Schema organisiert als
Hypothese die Forschung, kann sich aber im Resultat als revisionsbedürftig
erweisen: „Niemand versucht es, eine Wissenschaft zu Stande zu bringen,
ohne daß ihm eine Idee zum Grunde liege. Allein, in der Ausarbeitung
derselben entspricht das Schema, ja sogar die Definition, die er gleich zu
Anfange von seiner Wissenschaft gibt, sehr selten seiner Idee […]. Um
deswillen muß man Wissenschaften […] nicht nach der Beschreibung, die
der Urheber derselben davon gibt, sondern nach der Idee, welche man
aus der natürlichen Einheit der Teile, die er zusammengebracht hat, in der
Vernunft selbst gegründet findet, erklären und bestimmen. Denn da wird
sich finden, daß der Urheber und oft noch seine spätesten Nachfolger um
eine Idee herumirren, die sie sich selbst nicht haben deutlich machen […]
können.“22 Die historische Entwicklung einer Wissenschaft ist damit zwar
notwendige Voraussetzung ihrer systematischen Form; was aber in dieser
Geschichte systematisch relevant war, soll nur vom Resultat aus beurteilt
werden.

Methodische und didaktische Konsequenzen aus Kants Begriff der Ar‐
chitektonik der Wissenschaften haben zunächst Schelling und Fichte gezo‐
gen.23

22 Kant, KrV, a.a.O., B 862.
23 Vgl. F. W. J. Schelling, Vorlesung über die Methode (Lehrart) des akademischen Studi‐

ums, Hamburg 1990; Fichte, Über das Wesen des Gelehrten, a.a.O. Unter dem Einfluss
Schellings stellt Fichte hier seine früheren Überlegungen zur Bestimmung des Gelehr‐
ten (1794) (Fichtes Werke, Band VI, Berlin 1971, 289–346) völlig neu dar.

Michael Städtler

168

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Philosophie didaktischer Kohärenz

Die systematische Ordnung der Wissenschaft und ihres Gegenstandsbe‐
reichs wird von Schelling als „Idee des an sich selbst unbedingten Wissens“,
als „Urwissen[]“ oder als „Wissen alles Wissens“24 bezeichnet, Fichte spricht
sogar von der „göttlichen Idee“25. Gemeint ist damit die systematische
Ordnung des Wissens überhaupt, insofern ihr eine Ordnung des Gegen‐
standsbereichs korrespondiert. Was bei Kant erst angelegt war, rückt hier
in den Vordergrund: Nicht nur der Gegenstandsbereich jeder einzelnen
Disziplin folgt einer systematischen Ordnung, sondern auch die Verhältnis‐
se der Disziplinen zueinander. Das bedeutet, dass Wissenschaften nicht
gleichgültig gegeneinander sind, dass ihre Beziehungen nicht zufällig sind,
sondern eine Verbindung ausdrücken, die in den Gegenständen selbst liegt.
Dies ist die wissenschaftstheoretische Voraussetzung dessen, was heute
Interdisziplinarität genannt wird: Wissenschaften können zusammenarbei‐
ten, insofern sie einen gemeinsamen Gegenstand haben oder insofern ihre
Gegenstandsbereiche sich aus Gründen der Sache aufeinander beziehen
lassen. Die scheinbar abstrakte Idee dieses universellen Zusammenhangs
des Wissens hat für Schelling einen ganz konkreten Grund: Die Studenten
sind am Anfang ihres Studiums orientierungslos, die Fülle der Gegenstände
erscheint ihnen chaotisch. Die wissenschaftlich Interessierten, so Schelling,
irren ziellos herum, die Uninteressierten setzen sich einen äußeren Zweck
als Orientierungspunkt und reduzieren ihr Studium so auf die Inhalte,
die ihnen für ihre berufliche Laufbahn, ihren gesellschaftlichen Erfolg als
nützlich erscheinen. Um das zu verhindern, fordert Schelling ein Propädeu‐
tikum „über den Zweck, die Art, das Ganze und die besonderen Gestän‐
de des akademischen Studiums“26. Studienanfänger müssen demnach in
die Art des akademischen Studiums, in seine spezifischen Lehr-, Lern-
und Denkweisen, die es von anderen Bildungsprozessen unterscheiden,
erst eingeführt werden. Dafür müssen sie unter anderem erfahren, was
eine Wissenschaft ist, dass sie in bestimmten Verhältnissen zu anderen
Wissenschaften steht und was in diesen Wissenschaften im Einzelnen the‐
matisiert wird. Geübt werden soll, „im Geiste des Ganzen zu denken“ und
zur „Erkenntnis des lebendigen Zusammenhangs aller Wissenschaften“ zu

24 Schelling, Methode, a.a.O., 9.
25 Fichte, Wesen, a.a.O., passim.
26 Schelling, Methode, a.a.O., 6.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

169

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gelangen. Sonst bleibe alles „tot, geistlos, einseitig“27. Abgewiesen wird hier
avant la lettre das Experten- und Spezialistentum, das heute mit einer
Vielzahl hochspezialisierter Spezialstudiengänge gefördert wird, die nicht
mehr in grundständigen Fachstudien wurzeln; eine Erscheinung, die mit
Recht einmal als Fachidiotentum galt.

Für Schelling ist jemand, der sein Lehrfach nur als besonderes kenne
und nicht fähig sei, das Allgemeine in ihm zu erkennen und zum Ausdruck
zu bringen, als Lehrer ungeeignet, ja unwürdig: „Wer sein besonderes Lehr‐
fach nur als besonderes kennt und nicht fähig ist, weder das Allgemeine in
ihm zu erkennen, noch den Ausdruck einer universell-wissenschaftlichen
Bildung in ihm niederzulegen, ist unwürdig, Lehrer und Bewahrer der
Wissenschaften zu sein. Er wird sich auf vielfache Weise nützlich machen
können, als Physiker mit Errichtung von Blitzableitern, als Astronom mit
Kalendermachen, als Arzt mit der Anwendung das Galvanismus in Krank‐
heiten oder auf welche andere Weise er will; aber der Beruf des Lehrers
erfordert höhere Talente als Handwerkertalente.“28

VI. Methodische Konsequenzen

Das universell strukturierte Wissen des Lehrers ist Schelling zufolge zwar
logisch zeitlos, aber in der konkreten Lehre an Individuen und damit an die
Zeit gebunden. Zeitloses Wissen kann nur realisiert werden in einem Pro‐
zess, der die Zeit überbrückt, nämlich der Überlieferung. Das Universelle,
Ewige der Wissenschaften kann aber nur unter empirischen Bedingungen
von empirischen Individuen gelehrt und gelernt werden. Was wahr sei, sagt
Schelling deshalb, „hat mitten in der Zeit kein Verhältnis zu der Zeit“29.
Ein mathematischer Satz, der heute gedacht wird, steht damit, dass er heute
gedacht wird, in der Zeit, hat aber als mathematische Wahrheit kein Ver‐
hältnis zur Zeit, er gilt davon unabhängig aus logischen Gründen. Zur Zeit
verhält er sich nur, insofern er „durch das Individuum sich ausspricht“30.
Das Wissen kann nur durch Individuen ausgesprochen werden und muss
zugleich davon unabhängig sein: „Es ist also notwendig, daß, wie das Leben
und Dasein, so die Wissenschaft sich von Individuum zu Individuum, von

27 A.a.O., 7.
28 A.a.O., 25, vgl. auch 15.
29 A.a.O., 18.
30 Ebd.

Michael Städtler

170

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Geschlecht zu Geschlecht mitteile. Überlieferung ist der Ausdruck ihres
ewigen Lebens.“31 Damit ist die Realität der Wissenschaft gattungsgeschicht‐
lich bestimmt; die Überlieferung von Wissen, das Lehren und Lernen,
steht in keinem instrumentellen Verhältnis zum Wissen, das etwa für seine
äußeren Anwendungen bekannt gemacht werden müsste, sondern das Leh‐
ren und Lernen ist das prozedurale Lebensprinzip der Wissenschaft. Jede
Veränderung des Lehrens und Lernens verändert deshalb unmittelbar die
Wissenschaft selbst.

Schelling zufolge ist es die Aufgabe von Bildung, die an sich ewige Idee
der Wissenschaft im Bereich der endlichen Empirie von Individuum zu In‐
dividuum zu überliefern, durch Lehren das Verstehen zu ermöglichen. Wo
hingegen nur Ergebnisse gelernt werden, um äußere Zwecke zu bedienen,
wird das ewige Leben der Wissenschaft sterblich. Die bloße Überlieferung
axiomatisierter Ergebnisse, ohne ihren inneren Zusammenhang mit der
Wissenschaft, ist Schelling zufolge falsche Überlieferung. Man benötige
dafür auch keine Universitäten; Kompendien würden genügen.

Soll Verstehen ermöglicht werden, so müssen die Lehrenden selbst ihr
Fach als Zusammenhang zu denken gelernt haben und sie müssen dies in
der Lehre lebendig werden lassen. Kein Datum, kein Gedanke darf unver‐
bunden geäußert werden. Schelling nennt dies die „lebendige[] Lehrart“,
deren Vorzug es sei, „daß der Lehrer nicht Resultate hinstellt […], sondern
daß er […] die Art zu ihnen zu gelangen selbst darstellt und in jedem Fall
das Ganze der Wissenschaft gleichsam erst vor den Augen des Lehrlings
entstehen läßt“32.

Damit bestimmt Schelling die genetische, ja sogar die historisch-geneti‐
sche Methode als adäquate Lehrform.33 Das Ganze der Wissenschaft vor
den Augen der Lernenden entstehen zu lassen, bedeutet näher, sie durch
die Lehrweise an der geistigen Produktion des Gegenstandes zu beteiligen:
„Alle Regeln, die man dem Studieren vorschreiben könnte, fassen sich in
der einen zusammen: Lerne nur, um selbst zu schaffen. Nur durch dieses
göttliche Vermögen der Produktion ist man wahrer Mensch, ohne dasselbe
nur eine leidlich klug eingerichtete Maschine.“34

31 Ebd.
32 A.a.O., 28.
33 Vgl. Wagenschein, Verstehen lehren, a.a.O.; Zur Präformation der historisch-geneti‐

schen Didaktik Wagenscheins schon bei Kant vgl. Hans Wohlgemuth, Was heißt
philosophieren lernen?, Frankfurt am Main 2000, 26–30.

34 Schelling, Methode, a.a.O., 35.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

171

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Insofern Bildung auf Produktivität zielt, ist sie Befähigung zur Selbstbil‐
dung. Die Aufgabe des Lehrers ist es, sich selbst überflüssig zu machen.
Damit ist der Adressat der Bildung nicht das Gedächtnis, sondern die
Bildsamkeit der Lernenden, wie Fichte es nennt. Damit geraten diese aber
pädagogisch als Gruppe von Individuen in den Blick, die nicht einfach
allgemeine Vorgaben gleichmäßig lernen, sondern sich das zu Lernende
aufgrund verschiedener Vorbedingungen ganz unterschiedlich erschließen:
„Es folget, dass in diesem Geschäfte Rücksicht auf die zu bildenden Men‐
schen, den Standpunct ihrer Bildung und ihre Bildsamkeit überhaupt ge‐
nommen werden muss; und dass ein Wirken in diesem Fache Werth hat,
nur, inwiefern es gerade auf diejenigen passet, auf die es berechnet ist, und
auf keine anderen.“35

Diese Lerngruppenspezifizierung des Unterrichts führt bei Fichte aber
nicht auf eine didaktische Ermäßigung des fachlichen Anspruchs, sondern
auf eine Technik der Variation. Zunächst soll nie etwas mechanisch vor‐
getragen werden, „lediglich damit e[s] vorgetragen werde, sondern als
eine besondere Gestalt und Seite der Einen Idee“36. Am einzelnen Lern‐
gegenstand lässt sich demnach erarbeiten, worum es im Prinzip in der
jeweiligen Wissenschaft geht und worum es in der Wissenschaft überhaupt
geht. Sodann hat es der Lehrer immer mit besonderen Menschen zu tun,
auf deren Voraussetzungen er spontan eingehen können muss, indem er
ausprobiert, an welche ‚Gestalten und Wendungen‘ des Gegenstands die
Schüler anknüpfen können: „[E]r muss sie [die Idee] auf das mannigfaltigs‐
te gestalten, ausdrücken und kleiden, um in irgendeiner dieser zufälligen
Hüllen sie an diejenigen, nach deren gegenwärtiger Bildung er sich zu
richten hat, zu bringen. Er muss daher die Idee nicht bloss überhaupt, er
muss sie in einer großen Lebendigkeit, Beweglichkeit und inneren Wend‐
barkeit und Gewandtheit besitzen: Er vorzüglich muss dasjenige, was wir
oben als Künstlertalent des Gelehrten beschrieben haben, besitzen: die
vollendete Fähigkeit und Fertigkeit, in jeder Umgebung den Funken der
sich zu gestalten beginnenden Idee anzuerkennen, immer das geschickteste
Mittel zu finden, um gerade diesem Funken zu vollkommenem Leben zu
verhelfen“37.

Fichte widerspricht damit avant la lettre den Bemühungen, Unterrichts‐
erfolge durch empirische Wissenschaft gestützt zu planen und zu optimie‐

35 Fichte, Wesen, a.a.O., 429.
36 A.a.O., 434.
37 A.a.O., 435.

Michael Städtler

172

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ren. Es kommt auf den Lehrer an, aber nicht darauf, ob er die Core Practice
des Erklärens trainiert hat, sondern darauf, ob er spontan und souverän
sein Wissen zu dem Wissen der Lernenden in ein angemessenes Verhältnis
setzen kann. Der didaktische Erfolg des Lehrers hängt damit fast völlig
von der Form seines Fachwissens ab. Es genügt nicht, dass er etwas weiß.
Er muss es so verstanden haben, dass er jeden Ansatz zum Verstehen bei
seinen Schülern erkennen und aufgreifen kann. Ebenso muss er auf jedes
Unverständnis mit einer Variation der Darstellung reagieren können. Die
Darstellung muss lebendig sein, aber damit ist nicht die Core Practice
‚Kooperatives Lernen anleiten‘ gemeint, sondern eine Lebendigkeit, die sich
aus der inneren Zweckmäßigkeit des Gegenstandsbereichs ergibt: Dessen
Elemente ergänzen einander und wirken aufeinander.38 Lehre, die aus den
inneren Strukturen des Gegenstandsbereichs motiviert ist, ist kein Vortrag
eines längst Gewussten, sondern in ihr entsteht der Gegenstand vor den
Augen und unter Beteiligung der Lernenden: „Nur das unmittelbar lebendi‐
ge Denken belebt fremdes Denken, und greift ein in dasselbe.“39

Damit wird eine Fähigkeit für das Lehren wichtig, die heute fast verges‐
sen ist: die Intuition.40 Der Lehrer muss intuitiv Situationen erkennen und
gestalten können. Dafür muss die Intuition allerdings auf das beschriebene
Fachwissen ebenso zurückgreifen können wie auf didaktische und pädago‐
gische Kenntnisse. Aber weder diese Kenntnisse noch ein bloß formelles
Wissen reichen für einen guten Unterricht aus. Ein guter Lehrer ist von
seinem Gegenstand, von seinem Fach begeistert, und nur deshalb versteht
er es angemessen und kann auch andere dafür begeistern. Dieser Bildungs‐
begriff hängt aber wesentlich vom (gesellschaftlich) vorausgesetzten Zweck
der Bildung ab: Geht es um die effiziente Ausbildung kompetenter Akteure
im arbeitsteiligen System oder um die behutsame Entwicklung gebildeter

38 Dieses Prinzip der universitären Wissenschaftsorganisation ist heute verloren, so
der Herausgeber von Schellings Methodenschrift, Walther E. Erhardt, 34 Jahre nach
seiner Edition. Vgl. Walther E. Erhardt, Schelling und die Freiheit der Studenten. Soll
ein Student durch sein Studium an seiner eigenen Vernichtung arbeiten?, in: István
M. Fehér / Peter L. Oesterreich (Hg.), Philosophie und Gestalt der europäischen
Universität, Stuttgart 2008, 123–130, 130: „Schließlich wird dann auch zweckgerichtet
das Studium in den einzelnen Fächern verplant.“

39 Fichte, Wesen, a.a.O., 436.
40 Vgl. Michael Städtler, Urteilskraft und Lehrkunst. Kants impliziter Beitrag zum Ver‐

ständnis des Lehrens, in: Bettina Bussmann (Hg.), Probleme und Kontroversen in
Philosophiedidaktik und Bildungsphilosophie, i.V.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

173

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Persönlichkeiten?41 Oder geht es nur noch darum, die unter dem Konkur‐
renzdruck der Effizienzordnung verwahrlosten Kinder überhaupt sozial
handlungsfähig zu machen? Unter diesen Bedingungen über Bildung zu
sprechen, wird immer schwieriger; notwendig ist es gleichwohl, und sei
es nur, um das Bewusstsein des Widerspruchs der inneren Notwendigkeit
von Bildung mit ihren gesellschaftlichen Bedingungen zu erhalten. Diese
Bedingungen dürfen dann allerdings auch im Bildungsbegriff selbst nicht
verschwiegen werden.

VII. Der gesellschaftliche Schein von Kohärenz als didaktische Aufgabe

Kant, Schelling und Fichte erkennen die systematische Form eines wissen‐
schaftlichen Faches als Voraussetzung des Verstehens, des Lernens und des
Lehrens. Die Fachsystematik als Voraussetzung von Wissen überhaupt wird
letztlich in den Rang einer ewig vorausgesetzten Idee erhoben. Das ist
insoweit zutreffend, als die entwickelte Fachsystematik, die theoretischen
Begriffe, Axiome, logischen Verknüpfungsregeln und Gesetze, mit denen
ein Fach seinen Gegenstandsbereich erschließt, Voraussetzungen für den
Fortschritt dieser Erschließung sind. Jeder Einzelne muss sich in seiner
wissenschaftlichen Arbeit an diese Systematik halten, um zu gültigen Ergeb‐
nissen zu gelangen; aber zugleich ist historisch bedingt kein Einzelner mehr
mögliches Subjekt wissenschaftlicher Arbeit: Wissenschaft wird kooperativ
und arbeitsteilig betrieben, weil der Umfang des Wissens zu groß, die
Bereiche, in die es sich teilt, zu vielfältig geworden sind, um von einem
Individuum allein vollständig beherrscht zu werden. Die Arbeitsteilung und
die Kooperation sind nun aber erst recht auf die Fachsystematik angewie‐
sen, denn die Arbeit des einen ist mit der Arbeit des anderen nur vereinbar,
wenn beide derselben Systematik folgen. Und so scheint diese Systematik
auch historisch eine ewige Vorgabe der Wissenschaft zu sein, die in der
Natur der Dinge selbst liege.

41 Daher wird der Bildungs- und Erziehungsbegriff in der klassischen deutschen Philo‐
sophie zentral mit dem Begriff der Kunst (technē) in Verbindung gebracht. Vgl. Gün‐
ter Zöller, „Veredlung des Menschengeschlechts durch wissenschaftliche Bildung“. Die
Universität als Kunstschule des wissenschaftlichen Verstandesgebrauchs bei J.G. Fichte,
in: Fehér / Oesterreich (Hg.), Philosophie und Gestalt der europäischen Universität,
a.a.O., 103–122.

Michael Städtler

174

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die wissenschaftliche Begriffsbildung drückt aber in diesen Begriffen
nicht etwa die empirischen Dinge oder Sachverhalte selbst aus, sondern
nur das, was an ihnen allgemein gültig erkennbar ist, was für alle Men‐
schen gilt und auf alle Dinge oder Sachverhalte dieser Art zutrifft. So
gut wie die Naturwissenschaften standardisiert die Philosophie ihre Gegen‐
stände: Der Begriff der humanitas, des Wesens der Menschen, bezeichnet
überhaupt kein einziges menschliches Individuum, sondern er gibt an,
was allen unendlich vielen Individuen gemeinsam ist und sie jeweils zu
dem macht, was sie ihrer Art nach sind. Der Begriff ist ein Reflexionsbe‐
griff auf den Zusammenhang aller Individuen: Er ist der Genese nach
reflexiv, seinem Inhalt nach relational. Weder Relationen sind Gegenstän‐
de möglicher Erfahrung – sondern nur ihre Relata sind erfahrbar, deren
Beziehung jedoch gedacht werden muss –, noch die Reflexion selbst.
Theoretische Begriffe sind daher geistiger Natur. Dies gilt genauso für
gesellschaftlich-politische Disziplinen, wenn sie etwa Regierungsformen
standardisieren, oder für Philologien, wenn sie literarische Gattungen oder
Stilmittel bestimmen. Es geht immer darum, einen Gegenstandsbereich
zu erschließen, ihn durch Standardisierung geistig und auch technisch be‐
herrschbar zu machen. Das bedeutet aber, dass die systematische Ordnung
fachlichen Wissens keine von Natur aus vorgegebene Eigenschaft der Ge‐
genstände eines Gegenstandsbereiches ist, ja, schon die Zusammenfassung
von Gegenständen zu Gegenstandsbereichen ist keine Naturbestimmtheit
der Dinge oder Sachverhalte. Vielmehr ist die Standardisierung der Dinge
zu Gegenständen einer Wissenschaft Resultat wissenschaftlicher Arbeit,
die ihrerseits unmittelbar mit der praktischen Bearbeitung und das heißt
zweckgerichteten Veränderung der vorgefundenen Dinge zusammenhängt.
Dieser Zweck der Bearbeitung ist wiederum geistiger Natur, aber in der
ihrer Genese zugehörigen gegenständlichen Bearbeitung selbst haben die
theoretischen Begriffe ihr materielles Substrat. Wissenschaftliche Erkennt‐
nis, und mit ihr die Fachsystematik, ist Resultat der Absicht, die äußeren,
zunächst natürlichen, dann zunehmend kulturellen Lebensbedingungen
der Menschen deren Zwecken und Bedürfnissen anzupassen. Wissenschaft
und Naturbearbeitung sind Resultat und Mittel der Realisierung mensch‐
licher Freiheit unter heteronomen Naturbedingungen. Sie sind Resultat
und Mittel der Anstrengung der Menschen, sich als Gattung kooperativ
aus dem unmittelbaren Naturzustand herauszuarbeiten. Diesen Sachverhalt
unterschlägt der idealistische Begriff der Fachsystematik, wenn er diese als

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

175

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zeitlose Voraussetzung des Wissens umdeutet.42 Zwar räumen Kant, Schel‐
ling und Fichte ein geschichtliches Moment von Wissenschaft ein, aber die
Relevanz der empirischen Ereignisse wird systematisch vom Resultat aus
beurteilt. Das ist für die logische Form der Systematik auch notwendig,
aber sie erscheint dadurch als ein von vornherein absichtsloses Gebilde;
die Tatsache, dass Wissenschaft gesellschaftlich motiviert ist, dass sie der
Befreiung der Menschen von Naturzwängen dienen soll und dass sie oft
gegen diesen Zweck verkehrt worden ist, wird unsichtbar. Gleichwohl trifft
der Idealismus damit die reale Funktion axiomatisierter Fachsystematik,
die den wissenschaftlichen Teilarbeitern als Voraussetzung dafür erscheint,
ihre Arbeiten aufeinander beziehen zu können. Auch und gerade Schülern
erscheinen die standardisierten Gegenstände oder Begriffe, an denen im
Unterricht Sachverhalte beispielhaft erörtert werden, als von Natur aus
allgemeingültig: „Wird ein Experiment mit standardisierten Substanzen
vorgenommen und wird kein Widerstand dadurch provoziert, daß das
Ergebnis des Experiments für allgemeingültig erklärt wird, dann ist die
Selbstverständlichkeit der Identifizierung von Gattungsbegriffen mit der
Bezeichnung bestimmter empirischer Gegenstände nicht in der Natur der
Sache begründet, sondern sie ist das Resultat der gesellschaftlichen Präfor‐
mierung eines Bewußtseins, das Gegenstände nur als identische Exemplare
von Gattungen wahrnimmt und das Einzelne, Besondere, den empirischen
Sachverhalt, und das Allgemeine, die Form des Sachverhalts, nicht mehr
auseinanderzuhalten vermag. Die Standardisierung der Gegenstände durch
die Wissenschaft wird als naturgegeben hingenommen und nicht mehr als
das Resultat der Veränderung der Naturgegenstände durch die Menschen,
die in der Absicht erfolgte, die Gegenstände zu standardisieren, erkannt.“43

Die Demonstration eines allgemeinen Sachverhalts an einem Experiment
gelingt nur bei Schülern, die Allgemeines und Einzelnes nicht mehr un‐
terscheiden können, weil ihre Erfahrungssensibilität so normiert ist, dass
sie das Einzelne von vornherein als Fall einer Regel, als austauschbar,
auffassen. Wäre dem nicht so, dann würde die Demonstration nur gelin‐
gen, wenn man ihr die Erklärung hinzufügte, warum das Material des
Experiments überhaupt dazu geeignet ist, einen allgemeinen Sachverhalt

42 Vgl. Bulthaup, Fachsystematik, a.a.O., 180–185.
43 A.a.O., 182. Vgl. hierzu Heide Homann, Die Lehrweise von (Natur-) Wissenschaft.

Kann die Realität der Natur deutlich werden ohne die Darstellung der historischen
Realität ihrer Veränderung durch den Menschen? Überlegungen zur Konzeptionierung
von Biologieunterricht, biol. did. 3,19 (1980), 19–30.

Michael Städtler

176

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu demonstrieren. Die Präformation der Erfahrung indes gelingt durch
die Alltagserfahrung von Kindesbeinen an: Die gesellschaftliche Arbeitstei‐
lung und der Austausch von Arbeitsprodukten als Waren wird als normale
Ordnung gesellschaftlichen Lebens wahrgenommen und so als Naturbe‐
schaffenheit der Arbeitsprodukte und der Arbeiten selbst missverstanden.
Die Dinge gelten dafür, von Natur aus das zu sein, als was sie auf dem
Markt erscheinen. Welche gesellschaftlichen Interessen und Mächte dahin‐
terstehen, ist den Waren nicht anzusehen. So wie die Waren als von Natur
aus austauschbare Exemplare erscheinen, erscheinen auch die durch gesell‐
schaftliche Arbeit standardisierten Gegenstände der Wissenschaft als von
Natur aus allgemeine Exemplare ihrer Arten. Ein Unterricht, der seine
Gegenstände zwar systematisch und geschichtlich genetisch entwickelt, der
aber auf ihre Vermitteltheit durch gesellschaftliche Zwecke und Arbeit nicht
reflektiert, befestigt damit die Illusion, dass die gegenwärtige – fachsyste‐
matische und gesellschaftliche – Ordnung der Dinge unmittelbar deren
Naturordnung sei. Der Lernerfolg, der in solchem Unterricht erzielt wird,
ist vom Aspekt des Verstehens aus ein Bildungsmangel. Ein Erfolg ist er aus
der Perspektive dessen, was Homann den ‚heimlichen Lehrplan‘ nennt: des
Zwecks der impliziten Vermittlung gesellschaftlicher Normen von Wissen‐
schaft, die nicht selbstbewusst hinterfragt werden dürfen.44

VIII. Ein Modell aus der Ethik

Im Ethik-Unterricht werden häufig Dilemmata diskutiert, also beispielswei‐
se die Frage, ob man einen Zug, der unaufhaltsam auf eine Weiche zufährt,
hinter der links eine Person auf den Gleisen liegt und rechts gleich drei
Personen, ob man einen solchen Zug nach links oder nach rechts lenken
soll. Schon diese Konstruktion wird mit einer naturhaften Selbstverständ‐
lichkeit als isolierter Sachverhalt vorgetragen. Kaum ein Schüler wird die
Frage stellen: Warum liegen die da? Stattdessen wird der Fall mit unter‐
schiedlichen Ethiken durchgespielt, also z.B. einer utilitaristischen Ethik
und einer Pflichtenethik. Auch hier wird so getan, als wären diese Theorien
fertig vorgegeben. Man kann ihre Unterschiede herausarbeiten, diese als
Vor- oder Nachteile bewerten und schließlich in der Klasse abstimmen.
Am Ende des Unterrichts hat hier niemand etwas verstanden. Um dies
zu ermöglichen, müssten die ethischen Theorien in ihrem jeweiligen wis‐

44 Vgl. Homann, Lehrerstudium, a.a.O., 129.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

177

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


senschaftsgeschichtlichen und politischen Kontext erörtert werden. Warum
kommt Kant darauf, die bis dahin gültigen empirischen Tugendethiken
theoretisch zu standardisieren? Wie drückt sich darin das bürgerliche Frei‐
heitsverständnis aus, wie macht sich die bürgerliche Gleichheit der Indivi‐
duen geltend? Inwiefern trägt der Utilitarismus demselben Gleichheitsideal
Rechnung und was ist das für eine Gesellschaft, die in ihrer moralischen
Ordnung sich für die Individuen nicht mehr interessiert?

Was in der Dilemmadiskussion gelernt wird, ist das Einüben in gesell‐
schaftlich akzeptierte Beurteilungsprozesse: Ein scheinbar naturgegebener
Sachverhalt wird mit unhinterfragt vorgegebenen Lösungsschemata rekon‐
struiert. Am Ende bleibt die subjektive Meinung, aber in der Überzeugung,
der Objektivität vorher ausreichend Rechnung getragen zu haben. Erzogen
werden dadurch Kinder, die bei allem und jedem mitmachen, wenn sie nur
vorher in einem vorgegebenen Rahmen die Vor- und Nachteile abgewogen
haben. Dann sind sie sogar bereit, in Gedanken Züge über Menschen rol‐
len zu lassen, und zwar mit gutem Gewissen, weil sie es ethisch abgewogen
haben. Über wen der Zug rollt, ist dann schon nicht mehr wichtig. Würde
es gelingen, dass die Schüler den Sachverhalt und die Theorien angemessen
in ihren Zusammenhängen verstehen, könnte es ein Bildungserfolg sein,
die Lösung der Aufgabe schlicht zu verweigern.

IX. Ein Modell aus der theoretischen Philosophie

Falls in der theoretischen Philosophie überhaupt noch deren wichtigster
Begriff, Subjektivität, thematisiert wird, könnte es mit Bezug auf Descartes
geschehen. Wer lernt, dass dieser durch methodischen Zweifel zu dem
Satz cogito ergo sum gelangt, hat den Gehalt dieses Satzes aber noch lange
nicht verstanden. Er muss im Gegenteil den Satz als vorgegebene syste‐
matische Wahrheit missverstehen, vermutlich gepaart mit dem bis heute
akzeptierten Selbstmissverständnis von Descartes, einen kompletten Neu‐
anfang in der Philosophie gemacht zu haben. Die Motivation, die gesamte
Wissenschaftstheorie aus dem Prinzip der Subjektivität neu zu begründen,
kann nur verstanden werden, wenn auch erarbeitet wird, zu welchen wis‐
senschaftstheoretischen Problemen der Nominalismus im Spätmittelalter
geführt hatte. Das wiederum ist nur in Abgrenzung zum Universalienrealis‐
mus verständlich. Die politischen Prozesse, die unterschwellige Verbürgerli‐
chung, d.h. Privatisierung der Gesellschaft sowie die Verabsolutierung par‐
tikularer Herrschaftsansprüche wären als klimatische Voraussetzungen des

Michael Städtler

178

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nominalismus ebenso zu erörtern wie der Verlust objektiver allgemeiner
Sicherheiten. Wenn die Einheit der Weltordnung nicht mehr durch Gott
objektiv garantiert wird, dann ist wissenschaftlicher Fortschritt nur vom
Subjekt her begründbar. Descartes reiht sich damit ein in die schon jahr‐
tausendealte Tradition der Standardisierung von Naturerscheinungen um
ihrer Beherrschbarkeit, um des kultivierten menschlichen Lebens willen.
Welche Auswirkungen diese subjektive Wende auf das Wissenschafts- und
Subjektivitätsverständnis der Neuzeit gehabt hat, wäre ebenso zu erörtern:
Das Subjektprinzip, das nackte cogito, das durch den methodischen Zwei‐
fel, durch die privative Negation aller individuellen Bestimmtheit gebildet
wird, kann als Voraussetzung für die moderne Fachsystematik verstanden
werden. Erst Descartesʼ Subjektbegriff reflektiert die Austauschbarkeit der
Akteure im Zusammenhang gesellschaftlicher Arbeitsteilung und schafft
damit das theoretische Selbstverständnis einer durch Arbeitsteilung und
Kooperation explosiv sich entfaltende Wissenschaft, in der alle sich nur
noch als Denkende aufeinander beziehen. Zugleich ermöglicht das eine
Gesellschaft von abstrakten Individuen, die im Bewusstsein ihrer eigenen
Austauschbarkeit die Resultate der Wissenschaft als naturgegebene Fakten
hinnehmen. Damit wird eine Wissenschaft ermöglicht, deren spezifische
Größe gerade auch durch die Bewusstlosigkeit mitbestimmt wird, mit der
sie betrieben wird. Ein Unterricht, der diese Zusammenhänge nicht thema‐
tisiert, sondern Descartes Theorem isoliert vorstellt, kann kein Verstehen
bewirken, sondern bestenfalls historisches Wissen erzeugen. Im Normalfall
bestärkt er aber die Bewusstlosigkeit im Verhältnis zur Wissenschaft durch
das Missverständnis, die Wissenschaftler seien letztlich im Prinzip eigen‐
schaftslose Denkende und die Wissenschaft deshalb wertneutral.

Jedes der geschilderten Modelle könnte als Unterrichtsreihe wohl fast ein
Schuljahr füllen. Vielleicht wird dann weniger ‚gewusst‘ und vielleicht sind
die Schüler dann weniger ‚kompetent‘; aber sie haben etwas verstanden.45

Von den Lehrern wird damit allerdings unter den herrschenden Bedingun‐
gen nicht nur ein selbstorganisiertes grundständiges Fachstudium verlangt,
sondern auch die Bereitschaft, Curricula sehr eigenständig auszulegen.46

45 Vgl. Wohlgemuth, Was heißt philosophieren lernen?, a.a.O., 66–68: „Gründliches Wis‐
sen des wenigen“.

46 Das Zentralabitur stellt freilich ein ernsthaftes Hindernis dieser wissenschaftsdidak‐
tisch notwendigen Subversion des ‚heimlichen‘ wie des offiziellen Lehrplans dar,
zumindest für die Sekundarstufe II.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

179

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

Aristoteles: Metaphysik, Hamburg 1989.
Bulthaup, Peter: Fachsystematik und didaktische Modelle, in: Ders., Das Gesetz der

Befreiung, Lüneburg 1998, 179–199.
Dann, Dagmar: Heute schon ans Referendariat denken? Tipps zur Optimierung des Stu‐

diums im Hinblick auf die Unterrichtspraxis, in: Philipp Richter (Hg.), Professionell
Ethik und Philosophie unterrichten. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart 2016, 31–35.

Diehr, Bärbel: Kohärenz und Korrespondenz. Die fachdidaktische Perspektive auf die
universitäre Englischlehrerbildung, in: Michaela Heer/Ulrich Heinen (Hg.), Die Stim‐
men der Fächer hören. Fachprofil und Bildungsanspruch in der Lehrerbildung, Pader‐
born 2020, 325–342.

Erhardt, Walther E.: Schelling und die Freiheit der Studenten. Soll ein Student durch
sein Studium an seiner eigenen Vernichtung arbeiten?, in: István M. Fehér/Peter L.
Oesterreich (Hg.), Philosophie und Gestalt der europäischen Universität, Stuttgart
2008, 123–130.

Euler, Peter/Luckhaupt, Arne: Historische Zugänge zum Verstehen systematischer
Grundbegriffe und Prinzipien der Naturwissenschaften. Materialien für die Unter‐
richtsentwicklung: Zur pädagogischen Interpretation der „Basiskonzepte“ der Bil‐
dungsstandards, Frankfurt am Main 2010.

Fichte, Johann Gottlieb: Bestimmung des Gelehrten (1794), Fichtes Werke, Band VI,
Berlin 1971, 289–346.

Fichte, Johann Gottlieb: Über das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im
Gebiete der Freiheit, Fichtes Werke, Band VI, Berlin 1971, 347–448.

Gruschka, Andreas: Verstehen lehren. Ein Plädoyer für guten Unterricht, Stuttgart 2011.
Heer, Michaela/Heinen, Ulrich: Fachlichkeit. Das Fachstudium in der Lehrerbildung, in:

Michaela Heer/Ulrich Heinen (Hg.), Die Stimmen der Fächer hören. Fachprofil und
Bildungsanspruch in der Lehrerbildung, Paderborn 2020, 5–20.

Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Theorie-Werkausgabe,
Band 18, Frankfurt am Main 1986.

Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, Theorie-Werkausga‐
be, Band 20, Frankfurt am Main 1986.

Hellmann, Katharina: Kohärenz in der Lehrerbildung – Theoretische Konzeptionalisie‐
rung, in: Dies. u.a. (Hg.), Kohärenz in der Lehrerbildung. Theorien, Modelle und
empirische Befunde, Wiesbaden 2019, 9–30. https://doi.org/10.1007/978-3-658-2394
0-4

Homann, Heide: Lehrerstudium zwischen Praxisdruck und Wissenschaftskritik, biol.
did. 1,121 (1978), 121–150.

Homann, Heide: Die Lehrweise von (Natur-) Wissenschaft. Kann die Realität der Natur
deutlich werden ohne die Darstellung der historischen Realität ihrer Veränderung
durch den Menschen? Überlegungen zur Konzeptionierung von Biologieunterricht,
biol. did. 3,19 (1980), 19–30.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1990.

Michael Städtler

180

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-23940-4


Kant, Immanuel: Lose Blätter 15, Zit. nach Rudolf Eisler, Kant-Lexikon, Hildesheim
2002.

Luckhaupt, Arne: Metaphysik und Verstehen. Zur metaphysischen Dimension der Päd‐
agogik der Naturwissenschaften, Baltmannsweiler 2020.

Rehfus, Wulff D.: Didaktik der Philosophie, Düsseldorf 1980.
Schelling, F. W. J.: Vorlesung über die Methode (Lehrart) des akademischen Studiums,

Hamburg 1990.
Sistermann, Rolf: Problemorientierung, Lernphasen und Arbeitsaufgaben, in: Jonas Pfis‐

ter/Peter Zimmermann (Hg.), Neues Handbuch des Philosophie-Unterrichts, Bern
2016, 203–223. https://doi.org/10.36198/9783838545141

Städtler, Michael: Urteilskraft und Lehrkunst. Kants impliziter Beitrag zum Verständnis
des Lehrens, in: Bettina Bussmann (Hg.), Probleme und Kontroversen in Philosophie‐
didaktik und Bildungsphilosophie, Berlin/Heidelberg 2023, 7–20.

Thein, Christian: Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, Opladen 2020.
https://doi.org/10.3224/84742340

Wagenschein, Martin: Verstehen lehren, Weinheim 1997.
Wohlgemuth, Hans: Was heißt philosophieren lernen?, Frankfurt am Main 2000.
Zöller, Günter: „Veredlung des Menschengeschlechts durch wissenschaftliche Bildung“.

Die Universität als Kunstschule des wissenschaftlichen Verstandesgebrauchs bei J.G.
Fichte, in: István M. Fehér/Peter L. Oesterreich (Hg.), Philosophie und Gestalt der
europäischen Universität, Stuttgart 2008, 103–122.

Fachsystematik und Geschichte als Momente verstehensorientierter Lehrerbildung

181

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.36198/9783838545141
https://doi.org/10.3224/84742340
https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.36198/9783838545141
https://doi.org/10.3224/84742340


https://doi.org/10.5771/9783748920106-159 - am 17.01.2026, 10:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748920106-159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	I. Kohärenz und Verstehen
	II. Der philosophische Begriff des Verstehens
	III. Inkohärenzen im Fachstudium
	IV. Philosophie wissenschaftlicher Kohärenz
	V. Philosophie didaktischer Kohärenz
	VI. Methodische Konsequenzen
	VII. Der gesellschaftliche Schein von Kohärenz als didaktische Aufgabe
	VIII. Ein Modell aus der Ethik
	IX. Ein Modell aus der theoretischen Philosophie

