
 230

6. Frühe Neuzeit 

Trotz verschiedener Versuche, das internationales System seit dem europäischen 
Altertum (und gelegentlich auch seit dem außereuropäischen Altertum) zum Ge-
genstand der Wissenschaft der Internationalen Beziehungen zu machen, gibt es doch 
wenig Zweifel, daß vor dem 19. Jahrhundert allein das europäische Staatensystem 
ausreichend Fülle für Analysen bietet. Das neue Handbuch der Geschichte der in-

ternationalen Beziehungen / hrsg. von Heinz Duchhardt. – Paderborn 1997 – (von 
den geplanten neun Bänden sind bisher fünf erschienen), beginnt deshalb auch um 
1450. Dieses Werk wird für längere Zeit der beste Überblick über die geschichtswis-
senschaftliche Beschäftigung mit den Internationalen Beziehungen der frühen Neu-
zeit bleiben. 

 
Tatsächlich werden Analysen aus dem Bereich der Internationale Beziehungen erst 
für das 19. Jahrhundert häufiger. Zwar knüpft die Rede vom Westfälischen Staaten-
system an ein Ereignis genau in der Mitte der frühen Neuzeit an, die Friedensschlüs-
se von Münster und Osnabrück 1648. Aber wenn Forscher der Internationalen Be-
ziehungen sich näher festlegen, müssen sie rasch zugeben, daß „Westphalia“ eher 
eine mythische Bezeichnung ist und daß die zugrunde liegende Idee der Souveräni-
tät und Nichtintervention der Staaten eher der Wirklichkeit des späten 18. Jahrhun-
dert entspricht (Stephen D. Krasner, Westphalia and All That, in: Ideas and Foreign 

Politics : Beliefs, Institutions, and Political Change / ed. by Robert O. Keohane. – 
Ithaca, NY 1993. – S. 235-264; ders., Sovereignty : Organized Hypocrisy. – Prince-
ton, NJ 1999). “Westphalia” drückt zweierlei aus: zum einen das Ende einer hierar-
chischen von Papst oder Kaiser bestimmten Ordnung (es soll etwas verschwunden 
sein, was es im historischen Bewußtsein der neueren Internationalen Beziehungen 
nie gegeben hat – außer in dieser Annahme seines Verschwindens), zum anderen 
den Beginn des Ordnungsmodells autonomer, gleichberechtigter Staaten. Man muß 
diesen komplexen Vorgang zum Teil vor Beginn der Frühen Neuzeit ansetzen, zum 
Teil ist er am Ende der Frühen Neuzeit noch nicht abgeschlossen. Der Mangel an 
Analysen des Staatensystems der frühen Neuzeit dürfte seinen Grund darin haben, 
daß die Unterschiede zu dem Staatensystem, das der strukturelle Realismus voraus-
setzt, doch zu deutlich sind. Über Kriege der Frühen Neuzeit als Kriege zwischen 
unfertigen Staaten in einem Staatensystem, das noch Kandidaten für universelle 
Herrschaft hatte: Johannes Burkhardt, Die Friedlosigkeit der Frühen Neuzeit : 

Grundlegung einer Theorie der Bellizität Europas, in: Zeitschrift für historische 
Forschung 24 (1997) 509-574. Als eine Warnung, die Frühe Neuzeit als einen Weg 
zur Hegung des Krieges zu nehmen: Frank Göse, Der Kabinettskrieg, in: Formen 

des Krieges : von der Antike bis zur Gegenwart / hrsg. von Dietrich Beyrau… – 
Paderborn 2007. – S. 121-147 (als Idee bei den Zeitgenossen durchaus präsent, aber 
eher eine Wunschvorstellung, Realität allenfalls durch Mangel an Ressourcen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 231 

Nur für ein Forschungsprojekt ist die Frühe Neuzeit unverzichtbar: Die Erforschung 
der großen Wellen globaler Kriege und globaler Weltordnungen beginnt in der Re-
gel um 1500. Aber gerade diese Forschung, die uns echte Überraschungen wie ein 
Zeitalter portugiesischer Hegemonie beschert hat, hat eine eher flüchtige Beziehung 
zur Geschichte. Das Ideal ist die vollendete Sinus-Kurve der Abfolge von Kriegs- 
und Friedenszeiten. Vgl. George Modelski, Long Cycles in World Politics. – Bas-
ingstoke 1987; William R. Thompson, On global War : Historical-structural Ap-

proaches to World Politics. – Columbia, SC 1988; Karen A. Rasler/William R. 
Thompson, The Great Powers and Global Struggle : 1490-1990. – Lexington, KT 
1994; Torbjørn L. Knutsen, The Rise and Fall of World Orders. – Manchester 1999. 
Am ehesten ein Versuch, auch der Frühen Neuzeit eine selbständige Beachtung 
Untersuchung ihrer Kriegsursachen einzuräumen: Kalevi J. Holsti, Peace and War : 

Armed Conflicts and International Order 1648-1989. – Cambridge 1991. Eine syste-
matische Untersuchung, was die prärevolutionären von den postrevolutionären inter-
nationalen Beziehungen unterscheidet, steht auch nach 20 Jahren Erforschung des 
Demokratischen Friedens noch aus. 

 
Die meisten Autoren, die als Klassiker der Internationalen Beziehungen gelten, 
schrieben in der Frühen Neuzeit und die Theoriehistoriker reflektieren durchaus, daß 
diese Autoren Ausdruck ihrer Zeit sein könnten. Aber es gibt keine Beziehung zwi-
schen der Analyse der Frühen Neuzeit und der Lektüre ihrer Autoren. Es gibt in der 
Frühen Neuzeit kein Gegenstück zu Thukydides, den wir das Bild der Internationa-
len Beziehungen der griechischen Welt bestimmen lassen. Eine seltene Ausnahme 
historischer Analyse: Andreas Osiander, The States System of Europe, 1640-1990 : 

Peacemaking and the Conditions of International Stability. – Oxford 1994. Er be-
fragt die großen Friedensschlüsse nach den ihnen zugrundeliegenden Vorstellungen 
von internationaler Ordnung. Hier kann man nachlesen, was „Westphalia“ ist. 

6.1 Gesamtdarstellungen 

Das moderne Völkerrecht, Naturrechtslehre, Einführung ökonomischer Theorien in 
die Friedensdiskussion, Friedenspläne – alle diese Ansätze haben ihre Klassiker in 
der Zeit der Entstehung des europäischen Staatensystems. Entsprechend haben viele 
der im ersten Kapitel genannten periodenübergreifenden Werke ihren Schwerpunkt 
in dieser Periode vom 16. bis zum 18. Jahrhundert und können neben den im Fol-
genden genannten Werken konsultiert werden (oben S. 22-50). 

 
 

Raumer, Kurt von 

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-

burg (u.a.) : Alber, 1953. – 556 S. (Orbis academicus) 

Abhandlungen zu 10 Autoren, deren einschlägige Werke als Anhang abgedruckt 
werden: Erasmus von Rotterdam, Sebastian Franck, der Herzog von Sully, Emeric 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 232

Crucé, William Penn, der Abbé von Saint-Pierre, Jean-Jacques Rousseau, Jeremy 
Bentham, Immanuel Kant, Friedrich Gentz. Vergleiche Referate bei einzelnen Auto-
ren. 
Dieses Buch, der Anfang einer ernsthaften geschichtswissenschaftlichen Beschäfti-
gung mit der Geschichte der Friedenstheorien und in Gelehrsamkeit für Jahrzehnte 
nicht übertroffen, hat eine klare Tendenz: den Dogmatismus des Pazifismus aufzu-
zeigen. Raumers beständige Kritik gilt v.a. der Unfähigkeit der Autoren, mit histori-
schem Wandel zu rechnen. Das Buch ist ein großartiges Zeugnis der deutschen 
Fremdheit gegenüber dem Internationalismus des 19. und 20. Jahrhunderts auch 
darin, daß dessen Geschichte gar zu deutlich ausgespart wird. Entgegen dem Titel 
hört das Buch um 1800 auf und behandelt deshalb die eigentlichen pazifistischen 
und internationalistischen Bewegungen nicht. 

 
Koselleck, Reinhard 

Kritik und Krise : ein Beitrag zur Parthogenese der bürgerlichen Welt. – Frei-

burg (u.a.) : Alber, 1959. – 229 S. (Orbis academicus ; 5)  

Koselleck legt den Verdacht Carl Schmitts, daß allein der staatliche Dezisionismus 
vor dem Bürgerkrieg retten kann, einer Gesamtinterpretation der frühen Neuzeit 
zugrunde. Die Religionsauseinandersetzungen beschworen in Europa überall religiö-
se Bürgerkriege herauf. Diese potentiell ewigen Kriege waren nur durch die Tren-
nung von Staatskirchentum im öffentlichen Raum und freiem Gewissen im privaten 
Raum zu beenden. Dieser Raum des Gewissens wird aber allmählich ausgeweitet 
zur neuen moralischen Öffentlichkeit der Aufklärung, zunächst unpolitisch, dann 
mit Rückkehr der Moral in die Politik, was zu einer neuen Epoche europäischer 
(Bürger)Kriege im Zeitalter der Französischen Revolution führte. Ausführlich be-
handelt werden Hobbes (für die Theorie zur Beendigung des Meinungskampfes 
durch Herrschaft) und Vattel (für eine Analogie auf internationaler Ebene in der 
Beendigung der Theorie des Gerechten Krieges). Siehe Referate bei diesen Autoren.  

 
Bull, Hedley 

Society and Anarchy in International Relations, in: Diplomatic Investigations : 

Essays in the Theory of International Politics / ed. by Herbert Butterfield and 

Martin Wight. – London : Allen and Unwin, 1966. – S. 35-50 

Neudruck in: Hedley Bull on International Society. – Basingstoke (u.a.) : Mac-

millan, 2000. – S. 77-94 

Im 16. /17. Jahrhundert wird die internationale Gesellschaft noch häufig in Analogie 
zur nationalen Gesellschaft gedacht. Hobbes macht das durch die strikte Trennung 
von Gesellschaft und Anarchie unmöglich. Vattel verbindet die Tradition der Ge-
sellschaft und die Tradition des Mächtegleichgewichts, das wird über Burke und 
Gentz die herrschende Sicht des 19. Jahrhunderts, obwohl es zwei kaum miteinander 
vereinbare Traditionen sind. Eine Theorie der Internationalen Gesellschaft kann am 
ehesten an Locke anknüpfen (der Regierung nur zur Verstärkung der Sicherheit 
braucht) oder Kant (mit seinem Weg von Anarchie zum Frieden). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 233 

Dieser Aufsatz ist eine Art theoriegeschichtlicher Hinführung zu Bulls Anarchical 

Society (1977), das, verglichen mit Bulls übrigem Werk, ein eher unistorisches Buch 
ist. 

 
Reuvers, Hans-Bert 

Philosophie des Friedens gegen friedlose Wirklichkeit. – Köln : Pahl-

Rugenstein, 1983. – 247 S. (Studien zur Dialektik) 

Statt Geistesgeschichte oder humanistischer Pflege des Erbes verspricht Reuvers 
eine materialistische Darstellung, die die Friedensidee aus der jeweiligen Wirklich-
keit des Krieges erklären soll. Erasmus von Rotterdam steht hier für abstrakten poli-
tikfernen Moralismus, Kant knüpft „an die Sterilität moralisierender Friedensideen“ 
an. Reuvers konstruiert dagegen eine Tradition mit Grotius (der den Krieg nicht 
mehr abstrakt negiert), Spinoza (dessen völkerrechtliche Bemerkungen „illusionslos 
die politischen Konsequenzen eines parasitären Handelskapitalismus“ beschreiben), 
Hobbes (dessen Bild des Naturzustandes Reuvers mit Marx ursprünglicher Akquisi-
tion identifiziert), Locke (der Eigentum als Kern des Friedens identifiziert), Forster 
(von dem es keine systematischen Äußerungen zum Frieden gibt, der für Reuvers 
aber wegen der Wendung gegen kantianischen abstrakten Moralismus wichtig ist), 
Fichte (der die Priorität der Freiheit vor dem Frieden begründet und deshalb an die 
Stelle des Friedens den wahrhaften Krieg setzen kann), Hegel (der den Krieg als 
Verteidigung der Freiheit rechtfertigt). 

 
Holzgrefe, J. L. 

The Origins of Modern International Relations Theory, in: Review of Interna-

tional Studies 15 (1989) 11-26 

Die humanistisch gebildeten Autoren des 15. bis 17. Jahrhunderts sind unfähig, das 
internationale System ihrer Gegenwart zu analysieren. Einen Vater der modernen 
Theorie der Internationalen Beziehungen gibt es deshalb nicht, einzelne Bestandteile 
einer künftigen Theorie der Internationalen Beziehungen werden bei verschiedenen 
Autoren zuerst getrennt geäußert. Erst mit der de facto Monopolisierung der interna-
tionalen Beziehungen durch die Staaten kommen auch die Theoretiker von Pufen-
dorf bis Vattel zu einer klaren staatszentrierten Theorie. 

 
Goyard-Fabre, Simone 

La construction de la paix ou le travail de Sisyphe. – Paris : Vrin, 1994. – 277 S. 

(Histoire des idées et des doctrines) 

Ein Gesamtüberblick über die Friedenstradition der frühen Neuzeit. Grotius (der 
Frieden vom Recht erwartete, nicht von der Theologie, nicht vom Weltstaat, nicht 
von der bloßen Neigung der Menschen), Pufendorf (sehr viel mehr an Gerechtigkeit 
als an Recht interessiert; da die Gerechtigkeit vom Willen Gottes kommt, muß der 
Frieden universal sein), die Tradition der Friedenspläne (Crucé, Sully, Penn, Leib-
niz, Saint-Pierre), Rousseau (er könnte nur von einem Gesamtwillen für die ganze 
Welt Frieden erwarten und den gibt es nicht), Kant (Dualität von pessimistischer 
Anthropologie und Frieden als Bedürfnis der Vernunft). Goyard-Fabre folgt Kant: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 234

Den Ewigen Frieden können wir nicht kriegen, aber die Idee des Friedens brauchen 
wir. 

 
Classical Theories of International Relations / ed. by Ian Clark and Iver B. 

Neumann. – Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. – 267 S. 

10 Kapitel zu Autoren des 16. bis frühen 19. Jahrhunderts: Vitoria, Grotius, Hobbes, 
Vattel, Rousseau, Smith, Burke, Gentz, Kant, Hegel. Die Behandlungsweise ist 
verschieden, zuweilen wird eher die spätere Wirkung beachtet als der zeitgenössi-
sche Kontext. Allen Artikeln gemeinsam ist das Bemühen, die Stichhaltigkeit der 
Aufteilung auf die drei Traditionen Martin Wights zu befragen. Am Ende reduzieren 
die Herausgeber in einem seltsamen Auszählspiel die Zahl ihrer Klassiker: übrig 
bleibt Kant (wie auch sonst 1996). Vergleiche Referate bei einzelnen Autoren. 

 
Tuck, Richard 

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order 

from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – 243 S. 

Tuck wendet sich gegen die herrschende Lehre, daß Machiavelli mit der Naturrechts-
tradition des Mittelalters aufräumte, während die großen Theoretiker des 17. und 18. 
Jahrhunderts diese Tradition fortsetzen. Tatsächlich ist Machiavelli nicht sehr ver-
schieden von anderen Humanisten und von den Juristen. Es gibt eine herrschende 
humanistische Tradition der Rechtfertigung von Intervention (zur Strafe von un-
menschlichem Verhalten der Barbaren) und kolonialer Expansion. Die große Aus-
nahme unter den Theoretikern ist nicht Hobbes’ Zweifel an internationaler Gesell-
schaft, sondern Pufendorfs Glauben an internationale Gesellschaft. Rousseau und Kant 
kritisieren nicht Hobbes, sondern die Pufendorfschule. Vergleiche Referate bei einzel-
nen Autoren: Grotius, Hobbes, Pufendorf, Locke, Wolff, Vattel, Rousseau, Kant. 

 
Suche nach Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit / hrsg. von Nor-

bert Brieskorn und Markus Riedenauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2000-2003. 

– 3 Bde. (Theologie und Frieden ; 19, 20, 26) 

Beiträge zu Krieg und Frieden bei katholischen und protestantischen Theologen, 
Humanisten, Philosophen, Völkerrechtlern des 16. und 17. Jahrhunderts. Alle wich-
tigen Theoretiker werden besprochen, dazu viele aus dem zweiten Glied. Im ganzen 
ein guter Überblick und im einzelnen häufig eine gute Einführung. 
 
Pagden, Anthony 

The Genealogies of European Cosmopolitanism and the Legacy of European 

Universalism, in: Frieden und Krieg in der Frühen Neuzeit : die europäische 

Statenordnung und die außereuropäische Welt / hrsg. von Ronald G. Asch … 

München : Fink, 2001 (Der Frieden : Rekonstruktion einer europäischen Visi-

on ; 2) S. 467-483 

Ein konzentrierter Überblick über Ideen der Weltgesellschaft und ihrer Konsequen-
zen im Fremdenrecht bei Vitoria, Grotius, Pufendorf, Wolff, Vattel, Kant; gedeutet  
als eine Alternative zu imperialen Konzepten. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 235 

Cavallar, Georg 

The Rights of Strangers : Theories of Hospitality, the Global Community, and 

Political Justice since Vitoria. – Aldershot : Ashgate, 2002. – 421 S. 

Zwei Bücher ineinander gemischt: eine umständliche Einführung in das internatio-
nale Denken des 16. bis 18. Jahrhunderts und eine speziellere Geschichte des Gast-
rechtes und des Rechtes auf internationale Handels und Kolonisation. Ausführlicher 
besprochen werden Vitoria, Grotius, Hobbes, Pufendorf, Wolff, Smith, Rousseau, 
Kant. Cavallars Stärke liegt weniger in der bestimmten Artikulation einer eigenen 
Sichtweise (wie etwa Tuck 1999, der ja dasselbe Kernthema wie Cavallar hat, refe-
riert S. 234), als in der sorgfältigen Abwägung von absprechenden und zustimmen-
den Urteilen zu seinen Autoren. 

 
Cheneval, Francis 

Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-

losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 

der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002. – 687 S. (Schwabe Philosophie ; 4) 

Cheneval stellt zwei Traditionsstränge gegenüber: Einmal den Weg der Idee einer 
vernünftigen Weltrechtsgemeinschaft vom Gottesstaat bei Leibniz (einer ontolo-
gisch realen Universalrepublik der Geistwesen) zu Wolffs Völkerstaat (einer norma-
tiven Idee, die eine Enttheokratisierung und Demokratisierung der Konzeption der 
universellen politischen Struktur möglich macht). Zum anderen den Weg des kos-
mopolitischen Kontraktualismus – Hobbes, Spinoza, Pufendorf, Locke –, die freilich 
alle den Einzelstaat als Norm haben, so daß die kosmopolitischen Momente eher 
Denkmöglichkeiten sind, die diese Autoren nicht entwickelt haben. Saint-Pierre ist 
der einzige prominente Autor dieser Tradition, der an eine Überwindung des zwi-
schenstaatlichen Naturzustandes nach kontraktualistischen Prinzipien glaubt; Johann 
Heumann ein weniger prominenter (erst Cheneval hat ihn in die Diskussion einge-
führt), der Wolffs fiktiven Völkerstaat zu einem realen Völkerbund umdeutet. Diese 
beiden Traditionen stoßen erstmals bei Rousseau aufeinander, der Wolffs Vernunft-
idee von den naturrechtlichen Altlasten befreit. Ein zweites Mal bei Kant, dem kos-
mopolitischen Denker par excellence, der den Wolffschen Völkerstaat als normative 
Idee beibehält, aber stärker die Bedeutung von Macht beachten kann. Das einzige 
Buch über den philosophischen Beitrag zum Friedensdenken, das diese Autoren als 
Philosophen ernstnimmt. Vergleiche bei einzelnen Autoren. 
 

Classical Theory in International Relations / ed. by Beate Jahn. – Cambridge 

(u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 2006. – 309 S. (Cambridge Studies in Interna-

tional Relations ; 103) 

Die Klassiker sind die üblichen. Abgesehen von Thukydides und John Stuart Mill 
alles Autoren des 17. bis frühen 19. Jahrhunderts: Grotius, Hobbes, Locke, Rous-
seau, Smith, Kant (mehrer Beiträge), Hegel (ein halber Beitrag), Clausewitz. Die 
Absicht ist nicht die übliche: Gegen die verbreitete Aneignung als Vorläufer der 
eigenen (realistischen oder liberalen) Schule, sollen diese Autoren ihre eigene histo-
rische Position behalten, indem ihre Theorien zu Internationalen Beziehungen mit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 236

ihren jeweiligen Politischen Theorien in einen engeren Zusammenhang gebracht 
werden. Vergleiche Referate bei einzelnen Autoren. 

6.2 Einzelthemen 

6.2.1 Staaten – Reiche – Kolonien 

Vergleiche auch die im 1. Kapitel referierte Literatur zu Europa und zu Nation (S. 
34-37 und 42-45) 

 
Sieber, Eduard 

Die Idee des Kleinstaats bei den Denkern des 18. Jahrhunderts in Deutschland 

und Frankreich. – Basel : Verl. Der Basler Bücherstube, 1920. – 135 S. 

Entgegen dem Titel behandelt Sieber neben den Lobrednern der Kleinstaaten und 
ihrer Föderation (Montesquieu und Rousseau und in Deutschland Möser, Herder, 
Johannes Müller) auch die Theoretiker des mittleren monarchischen Staates (Ques-
nay und vor allem Turgot, in Deutschland mit entsprechend verkleinerten Staaten 
aber gegen die richtig kleinen deutschen Staaten Spittler und Heeren) und den einzi-
gen Lobredner der welthistorischen Aufgabe von Großreichen im 18. Jahrhundert 
(Schlözer). 

 
Kaegi, Werner 

Der Kleinstaat im europäischen Denken, in: Werner Kaegi, Historische Medi-

tationen. – Zürich : Fretz und Wasmuth, 1942. – S. 249-314 

Bis ins 19. Jahrhundert ist der Kleinstaat ein bevorzugtes Ziel der politischen Theo-
rie. Kaegi beginnt mit Montesquieu („Alles, was er von der Republik sagt, ist ja nur 
Lehre vom Kleinstaat“), wirkliche Feinde des Kleinstaates waren im 18. Jahrhundert 
selten (v. a. Schlözer). Nach Napoléon verstärkte sich die Neigung zum Kleinstaat 
bei Republikanern wie Monarchisten: Johannes von Müller, Sismondi, Cattaneo, 
Heeren, Haller, Niebuhr, Schlegel, Adam Müller – alle denken an solche Kleinstaa-
ten und ihre Föderationen. Erst Mitte des 19. Jahrhunderts ist der Begriff der Nation 
dauerhaft mit dem Großstaat verschmolzen worden. Droysen bricht mit ganzen 
Tradition und sieht Macht als Wesen des Staates. Tocqueville analysiert die Kosten 
dieser Zentralisierung. 

 
Knorr, Klaus E. 

British Colonial Theories 1570-1850. – Toronto : Univ. of Toronto Pr., 1944. – 

429 S. 

Die Kolonialtheorien beginnen als ein völlig prämoralischer und unpolitischer Dis-
kurs über die Vor- und Nachteile der Siedlung in Übersee, weder die Rechte der 
Eingeborenen noch die der Siedler werden diskutiert. Erst Edmund Burke fragt, wie 
in einem Reich Freiheit organisiert werden kann, und erst Henry Brougham fragt, 
wie ein Imperium eine politische Union sein kann. Ansonsten waren die Debatten 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230 - am 22.01.2026, 03:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

