
2. Sammeln 

»Die wahre, sehr verkannte Leidenschaft 
des Sammlers ist immer anarchistisch, 
destruktiv. Denn dies ist ihre Dialektik: 
Mit der Treue zum Ding, zum Einzelnen, 
bei ihm Geborgenen, den eigensinnigen 
subversiven Protest gegen das Typische, 
Klassifizierbare zu verbinden.«1 
(Walter Benjamin, 1930) 

In diesem Kapitel wird das Sammeln (Was) beleuchtet, bevor in den beiden fol
genden Hauptkapiteln das Ordnen (Wie) und Zeigen (Wo/Wodurch) als zentrale 
künstlerische Praktiken untersucht werden. Anhand der beiden Arbeiten L’ex
plorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! 
(2002/2004–2005) von Georges Adéagbo und Wunderkammer (2012) von Tod Wil
liams und Billie Tsien werden im Folgenden grundlegende Überlegungen entwi
ckelt, die sich als Spezifikum des wunderkammerns entfalten. Wie in Kapitel 1.2.1 
bereits beschrieben, stehen das Sammeln und das Wissen um das Anthropozän 
in einem ambivalenten Verhältnis, denn Dinge anzuhäufen bedeutet immer auch, 
sie zu konsumieren und Ressourcen zu verbrauchen. Sammeln kann jedoch auch 
bedeuten, Dinge zu bewahren und diese wiederzuverwenden. Die benannte Ambi
valenz besteht daher aus dem Spannungsfeld des unreflektierten Konsums durch 
den Verbrauch von Ressourcen einerseits und des bewahrenden Gestus im Sinne 
von nachhaltiger Nutzung andererseits. Vor dem Hintergrund dieses Spannungs
felds stellt sich die Frage danach, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem 
Wissen um das Anthropozän zu sammeln, was eine Konfrontation mit knapper 
werdenden planetaren Ressourcen und den Mentalitäten der ›Wegwerfgesellschaft‹ 
einschließt. Welches Potenzial besitzt die ästhetische Form der Wunderkammer 
in diesem Kontext? Was wird gesammelt und zu welchem Zweck werden Dinge 
zusammengetragen? Welche Sammelparameter prägen die künstlerische Praxis 
des wunderkammerns? 

1 Benjamin 1991b: 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Der Bezug zu historischen Wunderkammern wird dabei in den untersuchten
Arbeiten bewusst von den Künstler:innen selbst hergestellt. Im Titel L’explorateur et
les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! findet sich der
Begriff des Welttheaters wieder, der als ideeller und konzeptueller Rahmen für früh
neuzeitliche Wunderkammern maßgebend war. Er nimmt Bezug auf ihre elemen
tare Idee der Repräsentation der gesamten Welt in einem Raum (vgl. Schankwei
ler 2012a: 191). Auf diese verweist Kerstin Schankweiler in ihrer Untersuchung von
Adéagbos künstlerischer Praxis: »Wie eine programmatische Setzung schließt die
Formel ›Le théâtre du monde‹ den Titel gleichsam zusammenfassend ab. Adéagbos
Titel spielt damit auf den Ausstellungsraum als Bühne an, auf der die Welt zur Auf
führung kommt.« (Schankweiler 2012a: 192) In Williams’ und Tsiens Arbeit ist der
Verweis noch eklatanter durch den emphatisch gewählten Titel Wunderkammer.

Sammeln in künstlerischer Praxis zeigt sich heute in vielgestaltiger Weise: »Ei
nerseits legen Künstlerinnen und Künstler Sammlungen an, die unabhängig von ih
rem künstlerischen Schaffen existieren oder als privat zu erachten sind, anderer
seits entstehen Sammlungen, die eine Methode künstlerischer Praxis konstituieren
oder gar selbst zum Kunstwerk werden.« (Lo Pinto/Schafhausen/Schmitz 2015: 107)
Besonders die letzten beiden Aspekte spielen in den Arbeiten von Adéagbo sowie
Williams und Tsien eine zentrale Rolle. Während sich das Sammeln bei Adéagbo
durch die täglichen, immer ähnlich vollziehenden Wiederholungen des Sammel
prozesses als eine grundlegende Methode seiner künstlerischen Praxis, aber auch
seines alltäglichen Lebens, beschreiben lässt, wird in der Arbeit von Williams und
Tsien eher ein einmaliger Sammelprozess offenkundig, der im Biennale-Kontext
ausgestellt, selbst zum Kunstwerk wird und die (kreative) tägliche Arbeit von Archi
tekt:innen und Künstler:innen reflektiert. Um die spezifischen künstlerischen Prak
tiken des Sammelns von Adéagbo, Williams und Tsien zu konkretisieren, ist es für
die folgende Untersuchung essentiell, die den beiden Arbeiten zugrunde liegenden
Sammelparameter zu eruieren, um das spezifisch wunderkammernde in ihnen her
auszuarbeiten. Im Vorfeld der Werkanalysen wird die Vielgestaltigkeit der Sammel
weisen in der Gegenwartskunst aufgezeigt. Hier erscheint das künstlerische Sam
meln beispielsweise als akkumulierende Geste, bei der es vor allem um die Ästhetik
der Fülle geht (z.B. bei Karsten Bott und Song Dong) oder um Praktiken des Recy
clings und des Weiterlebens sowie Reaktivierens von Dingen (z.B. bei Pierre Adler,
Andre Eugene, Reginald Sénatus und Kader Attia).

Das künstlerische Sammeln in wunderkammernder Praxis fokussiert keine ver
meintlich wertvollen Dinge, sondern vereint gefundene Gegenstände, Produkte des
Alltags oder Erinnerungsstücke, die Abnutzungen, Gebrauchsspuren und eine eige
ne Historizität aufweisen.2 Ähnlich wie die wundersamen Dinge in frühneuzeitli

2 Das heutige Interesse an singulären Dingen, die sich Eindeutigkeiten widersetzen, zeigt sich
angesichts der Vielzahl an Publikationen, die sich vor allem mit ihrer Diversität und Ambi

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 61 

chen Wunderkammern tragen sie unerklärliche, exzentrische, eigentümliche und 
ambige Momente in sich. Es sind darüber hinaus auch von den Künstler:innen oder 
den partizipierenden Personen bearbeitete und veränderte Dinge zu finden, die, wie 
in den historischen Sammlungen, in ihrer Zusammenkunft als Sammlung einen he
terogenen Eindruck vermitteln (vgl. Kapitel 2.1.2). Das Sammeln bei Adéagbo ver
weist vor allem auf kulturelle Austauschprozesse. Die Fülle der Dinge aus außereu
ropäischen Kontexten deutet auf die zunehmend vernetzte Welt im Anthropozän 
hin, die immer noch von kolonialen Strukturen bestimmt ist und sich durch ihre 
soziale Komplexität einer Darstellung entzieht. In der Arbeit von Williams und Tsi
en wird das Sammeln zur kollektiven Handlungsweise, wodurch kreative Prozesse 
und die agency von Dingen eine wichtige Rolle spielen. Gesammelte Dinge erschei
nen hier als wichtige Akteure in der täglichen Arbeitspraxis der an der Ausstellung 
partizipierenden Architekt:innen und Künstler:innen. 

Diese spezifische Form des Sammelns, die in der Arbeit L’explorateur et les explora
teurs von Adéagbo und Wunderkammer von Williams und Tsien zu beobachten ist und 
die Praxis des wunderkammerns mit konstituiert, wird in diesem Kapitel als Terres
trisch-Werden herausgearbeitet. Dieser Begriff, der auf Bruno Latour zurückgeht 
und in Kapitel 2.1 entfaltet wird, nimmt die radikalen Änderungen ernst, die sich 
mit dem Wissen um das Anthropozän einstellen und die herkömmlichen Lebens
weisen und Gewissheiten sowie das Bewusstsein für Dinge und (An-)Sammlungen3 
von Dingen transformieren. Dieses Bewusstsein zeigt sich in unterschiedlichen Be
reichen: So gibt es heute etwa eine größere Sensibilität dafür, dass europäische mu
seale Sammlungen zum Teil auf kolonialen Aneignungspraktiken und damit einher
gehender Gewaltkontexte basieren, wie in der Restitutionsdebatte – beispielsweise 
um die Benin-Bronzen – diskutiert wird.4 Museen setzen sich in diesem Zusam

guität auseinandersetzen und auf ihre dingliche Handlungsmacht verweisen. Diese prokla
mierte Bruno Latour bereits in den 1990er-Jahren, indem er Dinge als aktive Akteure in sozia
len Netzwerken charakterisierte (vgl. Latour 1996, Latour 1999). Dabei sind es genauso auch 
die scheinbar banalen, alltäglichen oder bisher ungesehenen und ungehörten Dinge, die zu
nehmend in den Fokus rücken. Hier zu nennen sind etwa üble Dinge (vgl. Oberreither 2022), 
entwerferische Dinge (vgl. Oder 2021), eigensinnige Dinge (vgl. Hahn 2020), unerhörte Dinge 
(vgl. Albrecht 2019), wilde Dinge (vgl. Schröder/Threuter 2017), vertraute und fremde Dinge 
(vgl. Cole 2016), beseelte Dinge (vgl. Dörrenbächer/Plüm 2016), beiläufige Dinge (vgl. Zybok 
2015), wunderbare Dinge (vgl. Trümpler/Blume/Hierholzer/Regazzoni 2014), böse Dinge (vgl. 
Volkers 2013) oder lebendige Dinge (vgl. Kimmich 2011). 

3 Justin Stagl differenziert zwischen Sammlung und Ansammlung in seinem Text Homo Coll
ector (1998) wie folgt: Aus »der Pflege, Konservierung und Darbietung der Sammelobjekte« 
ergibt sich die Notwendigkeit, die Dinge »zu arrangieren«. Durch »das Arrangement unter
scheidet sich eine ›Sammlung‹ […] von einer ›Ansammlung‹« (Stagl 1998: 43). 

4 Zu kolonialen Gewaltdiskursen und Restitutionsdebatten im Kontext der Benin-Bronzen vgl. 
u.a. Hicks 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

menhang verstärkt mit ihrer eigenen Historie und Sammlungsgeschichte ausein
ander und erforschen ihre kolonialen Verstrickungen.5

Ein ebenso gesteigertes Bewusstsein für Dinge ist im sozio-ökonomischen Be
reich des Konsums zu beobachten, in dem es um die »Aneignung, Nutzung und Ent
sorgung von Gütern«6 geht. Das maßlose Anhäufen von (billigen) Konsumgütern,
die oftmals in ausbeuterischen Kontexten produziert werden und sowohl mensch
lichen als auch nicht-menschlichen Akteuren schaden, hat mit zunehmender Tech
nisierung und globaler Vernetzung bedenkliche Ausmaße angenommen. Das auf
diesen Missstand hinweisende und vielfach zu hörende Plädoyer für Nachhaltigkeit
kritisiert den mit maßlosem Konsum zusammenhängenden, wachstumsorientier
ten Fortschrittsgedanken der Moderne, der in diesem Kontext als nicht mehr trag
fähiges Zukunftsmodell erscheint (vgl. u.a. Club of Rome 2022; Moore 2016). Mit
dem Bewusstsein, in der Gegenwart des Anthropozäns zu leben, können Dinge so
mit nicht mehr ›unschuldig‹ erscheinen.7 Durch die beschriebenen Bedeutungsebe
nen sind sie stets auch von Latenz bestimmt.

2.1 Ding-Mensch-Konnexionen im Anthropozän | Sammeln
in künstlerischer Praxis

Das Sammeln als Handlung ist eng mit der Kulturgeschichte des Menschen ver
knüpft, was in der Idee des Homo Collectors8 kulminiert und Aleida Assmann, Moni

5 Die Kunsthalle Bremen war 2017 das erste Kunstmuseum in Deutschland, das sich mit seinem
kolonialen Erbe in Bezug auf die eigene Sammlung beschäftigte und daraus die Ausstellung
Der blinde Fleck. Bremen und die Kunst in der Kolonialzeit konzipierte (vgl. Greve 2019: 17). Seit
dem sind viele Museen dieser Selbstreflexion gefolgt. Neben Projekten in der Ausstellungs
praxis wurden viele theoretische Ansätze entwickelt, die sich mit dem Begriff der postkolo
nialen Museologie auseinandersetzen. Diesen skizziert Anna Greve wie folgt: »Postkoloniale
Museologie nimmt Museen im Kontext einer verflochtenen Weltkulturengeschichte in den
Blick. Zudem geht es nicht nur um Objekte aus außereuropäischen Gegenden oder interkul
turelle Ansätze, sondern vornehmlich um veränderte Perspektiven auf den klassischen Ka
non der sog. europäischen Kunst- und Kulturgeschichte.« (Greve 2021: 331–332) Vgl. neben
Greve 2021, Greve 2019 u.a. auch Di Blasi 2019, Bayer/Kazeem-Kamiński/Sternfeld 2017, Ka
zeem/Martinz-Turek/Sternfeld 2009 und Muttenthaler/Wonisch 2006.

6 Vgl. Homepage des Umweltbundesamts: https://www.umweltbundesamt.de/themen/

wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder (Zugriff:

06.06.2024).

7 Vgl. hier auch die Ausführungen von Elena Filipovic zum Nicht-Unschuldig-Sein von Räumen

in ihrem Text The Global White Cube (2014) (vgl. Filipovic: o. S.).
8 Justin Stagl konkretisiert die Figur des Homo Collectors wie folgt: »So schafft sich der Homo

Collector das ihm ursprünglich entgegengetretene Chaos der Welt zu einem Kosmos um, in
dem er sein Leben fristen kann. Man kann dies auch so ausdrücken, daß [sic!] er sich in der
Aneignung der Welt zugleich selbst erschafft.« Zur Vorstellung des Menschen als Homo Collec

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/konsum-umwelt-zentrale-handlungsfelder#bedarfsfelder


2. Sammeln 63 

ka Gomille und Gabriele Rippl dazu veranlasst, »das Sammeln als etwas zum Men
schen gehörendes« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8) zu kategorisieren. In tradier
ten Narrativen der Entwicklungsgeschichte des Menschen fehlt das weiblich kon
notierte Sammeln jedoch meist gänzlich oder ihm wird lediglich eine Nebenrolle 
zugesprochen, wohingegen der männliche Jäger als Heldentypus, mit einem Speer 
bewaffnet, die Erzählungen dominiert.9 Das Jagen wird dadurch als die weit wich
tigere anthropologische Praktik markiert. Ursula Le Guin knüpft in ihrer Trageta
schentheorie des Erzählens an Elizabeth Fishers Gedanken in Women’s Creation (1979) 
an, in dem sie eine Tragetaschentheorie der menschlichen Evolution entfaltet (vgl. 
Fisher 1979). In ihrer Alternativerzählung der menschlichen Entwicklung nimmt die 
Tragetasche bzw. ein Behältnis, in dem Gesammeltes Platz findet, als erstes Werk
zeug des Menschen einen exponierten Stellenwert ein und eröffnet dadurch eine 
anthropologische Geschichte jenseits des männlich dominierten Speers: »Das erste 
Werkzeug war wahrscheinlich ein Behältnis […]. Vielen Theorien zufolge handelte 
es sich bei den ältesten kulturellen Erfindungen um Behältnisse zum Transport von 
Gesammeltem und um eine Art Tragetuch oder Tragenetz.« (Fisher 1979: 58) Le Guin 
plädiert, in Anknüpfung an Fisher, ähnlich wie auch Donna Haraway10, für das Er
zählen anderer Geschichten, wodurch lange verborgene Narrative sichtbar gemacht 
werden können, was Le Guin im Falle des weiblich konnotierten Sammelns wie folgt 
formuliert: 

»Wir kennen sie zur Genüge, wir alle haben bereits alles nur Erdenkliche über all 
die Stöcke und Speere und Schwerter gehört, jene langen, harten Dinger, mit de
nen man schlagen, stechen und hauen kann, aber wir haben noch nicht von jenem 
Ding gehört, in das man Dinge hineintun kann, dem Behälter für das Behaltene. 
Diese Geschichte ist neu. Sie hat Neuigkeitswert.« (Le Guin 2021: 15) 

Le Guin entwirft, an diesen Gedanken anknüpfend, eine Erzähltheorie, die sich auf 
Sammelbehältnisse als Ursprung aller kulturellen Handlungen konzentriert und das 
Schreiben in der Tradition der ›Tragetasche‹ verortet. Daraus entwickelt sie eine 
neue Gewichtung der Erzählelemente und -stränge und fokussiert das Prozesshafte 
als narrative Struktur: 

tor vgl. Wyss 2014, Blom 2004, Sommer 2000, Schloz 2000 und Stagl 1998. Zur architektur- 
schaffenden Person als Homo Collector vgl. Froschauer 2019: 12–13. 

9 Die Annahme, Jäger seien immer männlich gelesene Personen und Sammlerinnen aus
schließlich weiblich gelesene Personen gewesen, widerlegte 2018 ein Team von Forschen
den und destabilisierte damit die gefestigte Vorstellung von einer binär strukturierten 
geschlechtsspezifischen Aufgabenteilung in prähistorischen Jäger-Sammler-Gesellschaften 
(vgl. Wei-Haas 2020: o. S.). 

10 Die Wichtigkeit des Erzählens von anderen Geschichten schildert Donna Haraway sehr ein
drücklich im Film Story Telling for Earthly Survival (2016) von Fabrizio Terranova. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

»Wird das Erzählen hingegen in der Tradition von Tragetasche/Mutterleib/Kiste/

Haus/Medizinbündel betrachtet, dann können Konflikt, Wettbewerb, Stress, Rin
gen etc. als notwendige Elemente eines großen Ganzen betrachtet werden, das
sich nicht einfach entweder als Konflikt oder als Harmonie beschreiben lässt, da
sein Zweck weder Auflösung noch Stagnation, sondern schlichtweg die Aufrecht
erhaltung eines Prozesses ist.« (Le Guin 2021: 19)

Durch das Versammeln verschiedenster Dinge wird eine Multiperspektivität eröff
net, mittels der, so ließe sich Le Guins Zitat weiterdenken, Pluralität statt Monokau
salität und Ambivalenzen statt Eindeutigkeiten produziert werden. In Bezug auf die
im Folgenden im Fokus stehenden Arbeiten L’explorateur et les explorateurs von Adéag
bo sowie Wunderkammer von Williams und Tsien ist es daher wichtig, die sich in ih
nen ablesenden Sammelpraktiken zu untersuchen, um die Art des anderen Geschich
tenerzählens – im Sinne von Fisher, Haraway und Le Guin – anhand von Bildern und
Dingen zu entfalten.

Um diese grundlegende anthropologische Bedeutung des Sammelns zu verste
hen, die auch heute noch tief verwurzelt in unserer Alltagswelt ist, sind die Aus
führungen von Manfred Sommer hilfreich. In seiner Publikation Sammeln. Ein phi
losophischer Versuch (2000) differenziert er zwischen ökonomischem bzw. akkumu
lierendem und ästhetischem Sammeln. Er beschreibt damit einhergehende Sam
melintentionen und -konsequenzen, die sich – und so ließe sich Sommers Theorie

erweitern – gegenwärtig zunehmend verschieben, vor dem Hintergrund der anders
gearteten Ding-Mensch-Konnexionen im Anthropozän.

In einem ersten Schritt folge ich Sommer: Er beschreibt die Sammeltätigkeit
als akkumulierende Geste, die sich von der Briefmarke bis zum Ansammeln von
Nahrung, die das (Über-)Leben des Menschen gewährleistet, erstreckt und intentio
nal oder nicht intentional vollzogen werden kann. Diese spaltet sich, je nach (Sam
mel-)Intention, in das ökonomische und ästhetische Sammeln auf. Es tritt zum ei
nen als »Ökonomie des Verschwindens« (Sommer 2000: 15), zum anderen als »Äs
thetik des Bewahrens« (Sommer 2000: 15) in Erscheinung. Diese Differenzierung
impliziert eine unterschiedliche zeitliche Dimension: Für das ökonomische Sam
meln bedeutet das Konsumieren von zusammengetragenen Dingen ihren gleich
zeitigen Verlust. Für das ästhetische Sammeln geht der Wille zur Konservierung mit
der Überdauerung von Dingen einher, verknüpft mit dem Versuch, die Zeitspanne
in ihrer endlichen Existenz auszudehnen. Als exemplarisches Beispiel für ökonomi
sches Sammelgut führt Sommer »Zweige zum Feuermachen, Pilze zum Essen, Geld
zum Ausgeben« (Sommer 2000: 33) an, da sie den Kriterien der »Dienlichkeit, Nütz
lichkeit, Brauchbarkeit« (Sommer 2000: 33) entsprechen. Als ästhetische Sammlung
par excellence gilt, nach Sommer, die Kunstsammlung, die das »Sammeln in Rein
form« (Sommer 2000: 83) verkörpert. Denn in ihr wird Sehenswertes vereint, »das
gar nicht existieren würde, wenn wir nicht schaulustige Wesen wären; Dinge also,

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 65 

die nicht allein sehenswert sind, sondern die eigens und ausschließlich um unserer 
Schaulust willen hergestellt wurden« (Sommer 2000: 83). 

Da Sommers Publikation bereits 2000 erschienen ist, beinhaltet sie keine Refle
xion über das Sammeln im Anthropozän. Gegenwärtig, so meine These, lässt sich 
die Grenze der beiden von Sommer konturierten Ebenen des Sammelns nicht mehr 
deutlich ziehen. In den Bereich des ästhetischen Sammelns diffundieren zuneh
mend Aspekte des ökonomischen bzw. akkumulierenden Sammelns, und anders
herum. Der Blick auf Dinge erscheint somit nicht mehr ›unschuldig‹ im Anthropo
zän und seiner grundlegenden Verstrickungslogik von Welt. Dinge tragen vor die
sem Hintergrund stets eine gewisse Latenz in sich. Sie sind verstärkt mit sozialer, 
politischer, historischer und ökonomischer Bedeutung durchzogen und verweisen 
auf übergeordnete Kontexte. Dinge sind niemals nur wertfreie und persönliche Gü
ter, sondern »soziale Wesen« (Trentmann 2020: 24), die durch und durch mit Bedeu
tung aufgeladen sind und »das Geprägte von Klasse, Rasse und Geschlecht« (Trent
mann 2020: 24) in sich tragen. Dementsprechend können sie als »zusammengefalte
te Diskurse« (Droit 2006: 24) begriffen werden. Als Extension des persönlichen oder 
institutionellen Selbstverständnisses sind sie immer auch Statement und Verweis. 

Ein Beispiel dafür ist der museale Bereich: Museen befragen in den letzten 
Jahren zunehmend ihre eigenen Sammlungsdinge nach Aneignungs- und Erwer
bungskontexten, die sich teilweise als unrechtmäßig und gewaltsam herausstellen. 
Zudem werden Kunstwerke auf ihren rassistischen und Minderheiten marginalisie
renden Aussagewert befragt. Auch museale Sammlungsdinge sind in diesem Sinne 
nie orts- oder geschichtslos, sondern tragen ihre dingliche Biografie fortwährend 
mit sich. In diesem Falle ließe sich die von Sommer getätigte Differenzierung zwi
schen ökonomischem und ästhetischem Sammeln nicht mehr trennscharf denken. 
Denn sowohl die gesammelten Dinge als auch die musealen Sammelkontexte sind 
kontaminiert von ökonomischen und ästhetischen Elementen, die ihre dingliche 
sowie institutionelle Existenzweise bestimmen. Dadurch wird ersichtlich, dass 
sich der Blick geändert hat und sich die Grenzen zwischen ökonomischem und 
ästhetischem Sammeln im Anthropozän zunehmend fluide darstellen. In beiden 
Sammelformen vermischen sich kulturelle, politische und umweltbezogene Im
plikationen, die ein rein auf Konsum ausgelegtes sowie ein rein auf ästhetisches 
Empfinden ausgerichtetes Sammeln tangieren. Folglich geht es nicht um eine 
ontologische Veränderung, sondern um eine Veränderung des Blicks auf die Welt 
in einem epistemischen Sinne. Die Perspektive hat sich durch das Wissen um das 
Anthropozän geändert, wodurch sich eine Epistemologie der Vernetzung sowie das 
Bewusstsein um eine grundlegende Kontamination von Welt eröffnet hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Sammeln zwischen unreflektiertem Konsum und nachhaltigem Bewahren

Vor diesem Hintergrund wird das Sammeln im Spannungsfeld von unreflektiertem
Konsum und nachhaltigem Bewahren untersucht, das in der Vernetzungslogik des
Anthropozäns in Dingen stets latent mitschwingt. Dinge können somit einerseits
ein Verweis auf nicht ressourcensparende Produktionsbedingungen sein und auf
Umwelt und Mensch ausbeutende Warenketten, deren Struktur so vereinzelt und
fragmentiert ist, dass die Herkunft von Produkten oftmals nicht mehr nachzuvoll
ziehen ist. Andererseits können sie aber auch einen nachhaltigen Lebensstil und
einen bewussten Konsum andeuten, der versucht, die kapitalistischen Negativaus
wirkungen zu vermeiden. So oder so zeigen Dinge als Konsumgüter einen gewissen
Lifestyle und sozialen Status der konsumierenden Person an. Zudem implizieren
Dinge und ihre Herkunft latent die komplexen Strukturen anthropozäner Verstri
ckungen, in die sie ihre Besitzer:innen involvieren, was Eva Horn überzeugend wie
folgt zusammenfasst: »So findet sich der Mensch nicht mehr als Gegenüber, sondern
gleichsam im Inneren der Dinge wieder.« (Horn 2019a: 126)

Anfang des 19. Jahrhunderts wird Konsum zur Lifestylebeschäftigung und ver
körpert dementsprechend auch soziale Distinktion und das Streben nach gesell
schaftlichem Prestige (vgl. Berk 2020: 16). Dieses Phänomen wird auch als »con
spicuous consumption« (Veblen 1970: 33) umschrieben.11 Walter Benjamins Passa
gen-Werk, das aus unterschiedlichen Texten, Kommentaren und Zitaten historischer
Quellen besteht, untersucht die Alltagswelt der Moderne. In seinen Analysen fo
kussierte Benjamin die vielgestaltigen Ausformungen der Gesellschaft des 19. Jahr
hunderts, vor allem auch die Orte des Konsums. Paradigmatisch erscheinen ihm
in diesem Kontext die Pariser Passagen, die Vorformen der heutigen Warenhäu
ser, in denen Konsum und Luxus zelebriert wurden. Durch die seit dem 19. Jahr
hundert von Industrialisierung und Technisierung ermöglichte Massenproduktion
entwickelte sich eine immense Akkumulation von Dingen, die als Massenkonsum
beschrieben wird.12 Dazu kommt, dass infolge der globalisierten Infrastrukturen
auch eine Demokratisierung des Konsums zu verzeichnen ist. Infolgedessen lässt
sich gegenwärtig ein Höchststand des persönlichen Konsums und Besitzes an Din
gen verzeichnen (vgl. Trentmann 2020: 25). Auch heute sind es in erster Linie die
Beziehung und Identifikation zu und mit den Dingen – als »Speicher von Gefühlen,
Identitäten und Handlungen« (Trentmann 2020: 25) – die ihren Kauf legitimieren.
Während im 20. Jahrhundert das kapitalistische Wirtschaftssystem in den westli
chen Ländern unbegrenzten Wachstum versprach und aus scheinbar unendlichen

11 Nach Pierre Bourdieu spielen Dinge bei der Performanz sozialer Differenz prinzipiell eine
zentrale Rolle, was in das individuelle Konsumverhalten mithineinspielt (vgl. Bourdieu 2023).

12 Vgl. hier auch Maase 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 67 

Ressourcen zu schöpfen schien, etablierte sich seit den 1970er-Jahren13 eine kriti
sche gesellschaftliche Reflexion dieser Denkweise, was Anne Berk folgendermaßen 
akzentuiert: »Das heutige, auf die ständige Steigerung von Produktion und Kon
sum ausgerichtete Wirtschaftsmodell lässt die Folgen der Ressourcenplanung und 
die entstehenden Abfallströme außer Acht. Damit ist das Wachstumsmodell unhalt
bar.« (Berk 2020: 19) 

Mit dem Wissen um das Anthropozän müsste man meinen, dass das Bewusst
sein für eben diese Endlichkeit des unbegrenzten Wachstums die gesellschaftliche 
Sensibilität für den Konsum von Dingen beeinflusst hat, dennoch lässt sich eine nie 
dagewesene Fülle an Dingen beobachten, die Frank Trentmann wie folgt beschreibt: 

»Unser Hunger nach Dingen ist unersättlich. Niemals in der Geschichte hatten 
Menschen so viele Sachen wie heute. Die Häuser und Wohnungen in Europa 
quellen über. In den USA erobert der persönliche Besitz die Garagen. Und selbst 
in Schwellenländern wie Indien ist der Konsum unübersehbar – von Haushalts
geräten über gefälschte Accessoires und Modeartikel bis hin zu den in den 
Landschaften allgegenwärtigen Plastikverpackungen.« (Trentmann 2020: 20; vgl. 
Trentmann 2017) 

Die massenhafte, gesellschaftliche Präsenz von Dingen kann dabei auch in einem 
individuell bedenklichen Sammeln münden, wie José van Beers und Kees Hoogduin 
in ihrem Buch Problematische verzamelaars (2012) untersuchen. Hier zeigen sie auf, 
dass gegenwärtig etwa 20 Prozent der Niederländer:innen zu einem zwanghaften 
und übermäßigen Sammeln von Dingen neigen. Ein Phänomen, das ebenso mit 
dem Begriff des Messie-Syndroms zu fassen ist (vgl. Beers/Hoogduin 2012).14 

Gegenwärtig gibt es viele Künster:innen, die an unterschiedliche Sammeltradi
tionen anknüpfen und diese in ihre künstlerische Praxis integrieren. Zudem kann 
das Sammeln als per se zur künstlerischen Arbeit zugehörige Idee aufgefasst wer
den: Denn »Künstler sind von Anfang an Sammler von Bildern und Objekten. Die 
Akkumulation unterschiedlichster Dinge ist ein Bestandteil des Ateliers, ein Reser
voir, in dem sowohl Ideen wie Arbeitsmaterialien gespeichert sind« (Rieger 2009: 

13 Zu nennen ist in diesem Kontext der Club of Rome, ein sich bereits 1968 formierender inter
disziplinärer Verbund aus Wissenschaftler:innen, der die Ursachen und Konsequenzen des 
ständigen Wachstums der Weltbevölkerung untersucht. Die 1972 veröffentlichte Studie Die 
Grenzen des Wachstums, die im Auftrag des Club of Rome von Wissenschaftler:innen des Mas

sachusetts Institute for Technology (MIT) durchgeführt wurde, wies bereits in den 1970er- 
Jahren auf die verheerenden Auswirkungen des unbegrenzten Wachstums für die Zukunft 
der Menschheit hin. 

14 Vgl. hier auch Pritz/Vykoukal/Reboly/Agdari-Moghadam 2009, Neziroglu/Bubrick/Yaryura- 
Tobias 2008 und Rehberger 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

256). Auch findet die Konsumtion von Dingen und die Schattenseiten der Massen
konsumgesellschaft eine künstlerische Reflexion, bei der das Sammeln eine zentrale 
Rolle einnimmt. So etwa bei Karsten Bott, der in seiner Arbeit Von jedem eins (1988, 
fortlaufend) Alltagsgegenstände zusammenträgt und sie miteinander arrangiert. 
Bott sammelt Alltagsdinge, die repräsentativ für die zweite Hälfte des 20. Jahrhun
derts sind. Mittels einer Ästhetik der Fülle macht er den Massenkonsum im Raum 
körperlich spürbar. Durch diese konzeptuelle Strategie – von jedem Ding nur ei
nes in die Arbeit aufzunehmen – wird die schiere Masse an (unnützen) Dingen, die 
produziert und tagtäglich verbraucht werden, offenkundig: »Museen sammeln Kai
serkronen und vergoldete Irgendwas. Aber es geht um was ganz anderes, nämlich 
um unser Leben, um das, was wir um uns herum haben.« (Bott, zit.n. Berk 2020: 
117) Eine ähnliche künstlerische Strategie verfolgt Song Dong, der die Kunsthalle 
Düsseldorf 2015 in ein riesiges Warenlager verwandelte. Seine 2005 erstmalig in Pe
king ausgestellte und später unter anderem im Museum of Modern Art (MoMA) in 
New York gezeigte Arbeit Waste Not – wu jin qi yong (2005, fortlaufend) (Abbildung 6) 
besteht aus einem Holzhaus und über 10.000 Alltags- und Haushaltsgegenständen 
seines Elternhauses, die er im Ausstellungsraum zusammentrug und der Kategorie 
der Ähnlichkeit folgend – nach Art und Farbe – ordnete. 

Abbildung 6: Song Dong und Zhao Xiangyuan, »Waste Not – wu jin qi 
yong«, 2005, fortlaufend. Installationsansicht: Kunsthalle Düsseldorf. 
Courtesy Song Dong und Tokyo Gallery + BTAP. Foto: Katja Illner 

Die in prekären Verhältnissen lebenden Eltern waren auf das Sammeln von Din
gen angewiesen und behielten sie als Überlebensstrategie. Die titelgebende Phrase 
wu jin qi yong beschreibt diese, nicht nur Dongs Eltern betreffende Philosophie, die 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 69

ein spezifisches Verhältnis zur materiellen Dingwelt beschreibt (vgl. Hung 2015: 157):
»In the Chinese dictionary, the explanation of wu jin qi yong reads: anything that
can somehow be of use, should be used as much as possible. Every resource should
be used fully, and nothing should be wasted.« (Dong 2015: 161) Nach dem Tod des
Vaters entwickelte sich die Sammelpraxis seiner Mutter jedoch zu einer manischen
Obsession, wodurch sich die »ökonomische Überlebensstrategie in eine seelische«15
transformierte und die Ansammlung der Dinge anwuchs. Dong beschreibt das fol
gendermaßen: »Finally, she suffered from an emotional breakdown and drove her
›waste not‹ habit to extremes.« (Dong 2015: 162) Die Vielzahl an Dingen repräsen
tiert daher einen nie zu befriedigenden Wunsch nach Kompensation für Trauer und
Schmerz. Dongs Mutter, Zhao Xiangyuan, entwickelte, so wie van Beers und Hoog
duin es beschreiben, eine bedenkliche Form des Sammelns, die ein zwanghaftes und
übermäßiges Sammeln von Dingen impliziert und den Massenkonsum in seiner ra
dikalen Ausprägung offenbart.16

Dinge sammeln kann dem gegenüberstehend aber auch bedeuten, sie zu bewah
ren, sie zu recyceln, zu reparieren und so der Neuproduktion von Dingen entgegen
zuwirken, im Sinne von zirkulären statt linearen Produktionsketten. So wird das
Bewahren von Dingen etwa auch betrieben, um der ökologischen Prekarität vorzu
beugen17: »Produzent*innen sind angehalten, ihre Produkte so langlebig, repara
turfreundlich, ressourcen- und energieeffizient wie möglich zu gestalten, um Kon
sument*innen nachhaltigen Konsum zu ermöglichen.«18

Dass der massenhafte Konsum lange ein vermeintliches Privileg war und in an
deren Kulturen das Bewahren, Recyceln und Reparieren als kulturelle Praxis tief ver
ankert ist, zeigen etwa die Arbeiten der im Gropius Bau in Berlin zu sehenden Aus
stellung YOYI! Care, Repair, Heal (16.09.2022–15.01.2023). Die ausgestellten Arbeiten
setzen sich mit verschiedenen Konzepten von Reparatur, Heilung und Fürsorge aus
einander, die sich grundlegend von westlichen Herangehensweisen unterscheiden.
Dabei wird deutlich, dass pflegende sowie reparierende Praktiken Aufmerksamkeit

15 Vgl. beschreibender Ausstellungstext auf der Homepage der Kunsthalle Düsseldorf: https://
www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/ (Zugriff: 06.06.2024).

16 Vgl. beschreibender Ausstellungstext auf der Homepage der Kunsthalle Düsseldorf: https:/
/www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/ (Zugriff: 06.06.2024). Zum Zu
sammenhang von Konsum und Warenästhetik vgl. auch Haug 1971 und Drügh 2011.

17 In diesem Kontext sind Interessengemeinschaften zu nennen, wie etwa die Right to repair:
Commission introduces new consumer rights for easy and attractive repairs, die sich für gemeinsa

me Vorschriften zur Förderung der Reparatur von Waren einsetzt, um durch reparaturbeding
te Ressourceneinsparungen die Ziele des Europäischen Green Deal unter anderem durch die
Verringerung von Abfall zu unterstützen.

18 Diese Aussage findet sich auf der Homepage des Umweltbundesamts wieder: https://www.
umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-kons

um (Zugriff: 06.06.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.kunsthalle-duesseldorf.de/ausstellungen/song-dong/
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum
https://www.umweltbundesamt.de/themen/wirtschaft-konsum/kompetenzzentrum-nachhaltiger-konsum


70 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

und Kapazitäten erfordern und sich linearen Logiken des kapitalistischen (westli
chen) Zeitregimes widersetzen. Dies zeigt sich einerseits ganz physisch anhand des
Recyclings, der Pflege und der Aufwertung von alltäglichen oder beschädigten Ma
terialien, wie etwa in den Assemblagen von Pierre Adler, Andre Eugene und Reginald
Sénatus (Redji) zu sehen ist, die unter anderem aus Autoteilen, Metallabfällen und
Nägeln bestehen. Andererseits sind es immaterielle Wunden, Risse und Frakturen,
die es zu reparieren, heilen und umsorgen gilt, was etwa in den Werken von Kader
Attia augenscheinlich wird. In diesen wird Reparatur und Heilung nicht nur ma
teriell gedacht, sondern auch mit immateriellen Wunden in Verbindung gebracht.
Anhand der durch koloniale und imperialistische Praktiken verursachten Trauma
ta und Verletzungen eröffnet er Fragen, die mit Wiedergutmachung sowie der Un
möglichkeit von Reparatur zusammenhängen.

Die kritische Auseinandersetzung mit der heute zunehmend aufgeladenen be
grifflichen Trias von Care, Repair, Heal ist jedoch nicht neu. Seit den 1980er-Jahren
setzen sich feministische Wissenschaftler:innen kritisch mit dem Begriff Care aus
einander, der sich vor allem als emotionale und bedingungslose weibliche Fürsorge
tätigkeit etablierte. Dieser Lesart setzen Feminist:innen ethische, politische, sozia
le und kulturelle Konsequenzen entgegen, um Fürsorge-Infrastrukturen sichtbar zu
machen und das herkömmliche Bild von Care durch eine neue Ethik zu ersetzen (vgl.
Tronto 2020). Care wird hier viel weitgreifender verstanden und umfasst, folgt man
Joan Tronto, »alles, was wir tun, um unsere ›Welt‹ zu erhalten, fortzuführen und zu
reparieren, damit wir so gut wie möglich in ihr leben können. Diese Welt umfasst
unseren Körper, uns selbst und unsere Umwelt, alles, was wir in einem komplexen,
lebenserhaltenden Netz zu verweben suchen« (Tronto 2020: 103, zit.n. Jaeger-Er
ben/Hielscher 2022: 101). Care ist somit auch als Fürsorge für die Umwelt zu verste
hen und zeigt sich in Praktiken des Reparierens, was mit Melanie Jaeger-Erbens und
Sabine Hielschers Vorschlag kongruiert: »Wir wollen ein Konzept von Care anwen
den, welches das Sich-Kümmern um Dinge und das Sich-Kümmern von Menschen
umeinander im Kontext von Reparaturen miteinander verbindet.« (Jaeger-Erben/
Hielscher 2022: 100)

Reparieren als Teil von Care-Arbeit aufzufassen, soll nach Jaeger-Erben und
Hielscher vorrangig »die Aufmerksamkeit auf die moralischen, sozialen und po
litischen Aspekte der Reparatur« richten. So »wird Caring auch als Modus des
Seins in der Welt und als eine Form der Hinwendung zur Welt beschrieben, in
der der Aufbau von Beziehungen und die Konvivialität zwischen Menschen und
Dingen oder Technologien wichtiger sind als die Kontrolle über Dinge« (Jaeger-
Erben/Hielscher 2022: 100; vgl. Arora/Dyck/Sharma/Stirling, 2020). Die Form der
Hinwendung zur Welt ist dabei als wechselseitig strukturiert zu verstehen und
impliziert neben dem Geben auch das Empfangen. Caring bedeutet vor diesem
Hintergrund, in Interaktion mit der Welt zu treten und die von ihr ausgehenden
Signale entgegenzunehmen und auf diese zu reagieren, was von Bernhard Walden

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 71 

fels als »Responsivität« (Waldenfels 1994), von Hartmut Rosa als »Resonanz« (Rosa 
2016) beschrieben wird. 

In Anbetracht der neuen Perspektive auf Ding-Mensch-Konnexionen im An
thropozän, die sich aus dem Spannungsfeld von zwei Polen – dem Bild des un
reflektierten Konsums durch materielle Akkumulation einerseits und das des 
bewahrenden Gestus im Sinne von Nachhaltigkeit andererseits – ergibt, ließe sich 
die Frage danach stellen, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem Wissen um 
diese stets latente Bedeutungsperspektive zu sammeln. Künstlerisches Sammeln 
im Anthropozän bedeutet, der Komplexität von Welt und den Veränderungen, 
die in den Dingen mitschwingen, eine Kontur zu geben, was bei Bott, Dong, 
Adler, Eugene, Sénatus (Redji) und Attia in vielfältiger Weise zu finden ist. Das 
Sammeln erscheint hier einerseits als akkumulierende Geste, bei der es vor allem 
um die Ästhetik der Fülle geht, um auf das gesellschaftliche Konsumverhalten 
hinzuweisen. Andererseits als Praktik des Recyclings, mittels der, im Sinne eines 
Weiterlebens und Reaktivierens von Dingen, das Streben nach Bewahrung und 
Reparatur deutlich wird. 

Was dagegen eine wunderkammernde Praxis vermag, ist das Abbilden der Kom
plexität von Gegenwart (vgl. Kapitel 1.2.1). Mittels der versammelten heterogenen 
Dinge, die nicht dem Sammelparameter der Ähnlichkeit folgen, wird auf Verstri
ckungen von lokalen und globalen Dimensionen anhand eines »Parlaments der Din
ge«19 verwiesen. Denn das Wissen um das Anthropozän eröffnet die Perspektive, es 
mit vielen versteckten Mechanismen, Phänomenen und Prozessen zu tun zu haben, 
die gerade in ihrer Latenz und Unterschwelligkeit hyperkomplex erscheinen: »Sie 
sind zu nah, um sie objektivieren zu können, zu groß, um sie abbilden zu können, zu 
komplex, um sie erzählen zu können.« (Horn 2019a: 126) Diese Arbeit an Latenz wird 
in den Arbeiten von Adéagbo sowie Williams und Tsien insofern erkennbar, als dass 
die Arbeiten nicht versuchen, dieses Spannungsfeld und somit das Unsichtbare, das 
nicht Greifbare zu kaschieren, sondern das Unterschwellige und das nicht Fassba
re in seiner Ambivalenz dezidiert markieren und ihm eine Kontur verleihen.20 Es 
geht somit um nicht weniger als um ein neues Ding-Bewusstsein zwischen lokalen 
und globalen Dimensionen, was im folgenden Kapitel anhand von Bruno Latours 
Konzept des Terrestrisch-Werdens diskutiert wird. 

19 In der Publikation Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie (2001) konkretisiert Bru
no Latour sein Anliegen, »die Stimmen der nicht-menschlichen Wesen« (Latour 2001: 101) in 
öffentlichen und politischen Diskursen miteinzubeziehen und anzuhören. Stefan Hirschauer 
beschreibt dieses Zu-Wort-Kommen-Lassen von nicht-menschlichen Akteuren auch als »Voi
cing der Dinge« (Hirschauer 2001: 446). 

20 Dies wurde im Kapitel 1.2.1 mit Hans Ulrich Gumbrechts Denkfigur des blinden Passagiers 
(vgl. Gumbrecht 2011: 10) und Krzysztof Pomians Semiophoren-Konzept (vgl. Pomian 2007: 
81) veranschaulicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Terrestrisch-Werden in künstlerischer Praxis 

Über Dinge in Bewegung gibt es in den letzten Jahren zahlreiche Untersuchungen, 
deren zeitlicher Rahmen sich von der Frühen Neuzeit bis heute erstreckt. Der Fokus 
auf das Reisen, Bewegen und Dynamisieren von Dingen spiegelt sich etwa in folgen
den Publikationstiteln eindrücklich wider: Objects in Contact Zones (vgl. Troelenberg/ 
Schankweiler/Messner 2021), Things on the move (vgl. Gleixner/Lopes 2021), Globale 
Dinge (vgl. North 2021), Travelling Objects (vgl. Mayer/Tammaro 2018), Migration der 
Dinge (vgl. Tittel 2017) und Mobilisierung der Dinge (vgl. Schankweiler 2012a). Diese 
Titel sowie die zugehörigen Publikationen verweisen auf den räumlichen Positions
wechsel von Dingen, auch über territoriale und geografische Grenzen hinweg, und 
ihre Reise von einem Ort zum anderen, was sich in Begriffen wie Transfer, Reisen, 
Migration und Mobilisation materialisiert. 

Die Dynamisierung des Standorts von Dingen ist auch für das künstlerische 
Sammeln in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs sowie Williams’ und Tsiens Wun
derkammer zentral. Die Praktik des Sammelns ist stets mit gewissen Bewegungsfor
men verbunden, die sowohl das Gesammelte als auch die Sammelnden betreffen. 
Unabhängig von der Motivation der sammelnden Entität (intentional oder nicht-in
tentional, aktiv oder passiv, ökonomisch oder konsumistisch bzw. kulturell) werden 
Dinge in Bewegung gebracht und in einen neuen räumlichen Kontext manövriert: 
»Was die […] Arten des Sammelns […] miteinander gemein haben, ist die Sammelbe
wegung. Wenn sich etwas sammelt, bewegt es sich. Wenn ich etwas sammle, bewege 
ich mich.« (Sommer 2000: 19) Der Sammelprozess besteht dabei aus dem Zusam
menspiel der Handlungsmacht der sammelnden Person und der agency des Dings. 
Die Bewegung ist somit nicht etwas, was dem Ding einfach ›passiert‹. Infolge des 
dinglichen Affizierungspotenzials, das Macht auf den oder die Sammelnde ausübt, 
wird mittels der Interaktion zwischen Ding und affizierter Entität der Prozess des 
Sammelns initiiert. Eben jene beschriebene Bewegung wird durch das anschließen
de Aneignen, Mitnehmen und die daraus resultierende räumliche Verschiebung des 
Standorts impliziert. Das Sammeln wird im Folgenden daher nicht als einseitiger, 
sondern wechselseitig strukturierter Prozess verstanden, an dem das Ding ebenso 
wie die sammelnde Entität mit ihrem jeweiligen Aktivitäts- und Passivitätspotenzi
al beteiligt ist. Das lässt sich für den Bereich der Kunst – ebenso für die Alltagswelt – 
mit folgender simpler Gleichung pointieren: »Der Schlüssel […] ist Gegenseitigkeit: 
Bilder können auf uns einwirken, ebenso wie wir auf sie einwirken können.« (Bal 
2006: 9) 

Das Sammeln ist demzufolge auch als performativer Prozess aufzufassen, der 
die »Macht der Dinge« (Fischer-Lichte 2012: 161) bzw. die »Performativität der Din
ge« (Fischer-Lichte 2014) in sich vereint. Bilder und Dinge als handlungsmächtige 
Entitäten aufzufassen, entspricht sowohl performanztheoretischen Ansätzen (vgl. 
u.a. Krämer 2011; Fischer-Lichte 2012, 2014) als auch netzwerktheoretischen Ansät

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 73 

zen, die Anfang der 1980er aus der Forschung von Bruno Latour, Michel Callon, John 
Law und Madeleine Akrich hervorgingen und vor allem durch die von Latour gepräg
te Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) bis heute virulent durch die unterschiedlichen 
Disziplinen zirkuliert. Die Aufhebung der dichotomischen Trennung von aktivem 
Subjekt und passivem Objekt – das zentrale Anliegen der ANT – sieht Sybille Krä
mer ebenfalls in performativen Prozessen realisiert (vgl. Krämer 2011: 69–71; Schra
pe 2014: Anm. 52, 26).21 Latour entwickelt den Gedanken der Aktivität von nicht- 
menschlichen Entitäten, vor allem mit Rückbezug auf die Ideen von James Lovelock 
und Lynn Margulis. Beide vertraten die Auffassung, dass die Umwelt sowie mensch
liche und nicht-menschliche Wesen ein gemeinsames System bilden bzw. es ge
meinsam erst hervorbringen, was sich in der Gaia-Hypothese manifestierte. Mit 
ihrer Programmatik von Gaia, einer planetarischen Entität, die alle Lebensprozes
se inkludiere, demonstrierten Lovelock und Margulis ihre These, dass dem belebten 
Bereich der Erde – Lovelock nennt diesen »biosphere« – ein biologisches Kontroll
system inhärent sei, das »biological cybernetic system« (Lovelock 1972: 579). Die
ses vermag die physikalischen und chemischen Bedingungen der Atmosphäre im 
Gleichgewicht zu halten und eine permanente Regulierung vorzunehmen, um die 
notwendige spezifische Zusammensetzung der Atmosphäre für alle Lebewesen zu 
gewährleisten. 

Daraus folgt, so Latour, dass sich »die ERDE« (Latour 2017: 126) nicht nur be
wege, sondern sich verhalte und auf Einflüsse reagiere, die unter anderem durch 
die menschliche Spezies verursacht werden (vgl. Latour 2017: 126). Gaia besitzt da
her nicht ohne Grund den »Name[n] einer archaischen, proteushaften, monströsen 
und schamlosen Göttin« (Latour 2017: 153). 

Bereits ihr Name weist nichts von einem unbelebten, ausschließlich zur Kulis
se dienenden Lebensraum auf:22 »Lovelock hat das Verständnis der Erdphänomene 
nicht dadurch vereinfacht, dass er der Erde ›Leben‹ einhauchte oder sie zu einem ›le
benden Organismus‹ stilisierte, sondern, ganz im Gegenteil, dadurch, dass er auf
hörte zu leugnen, dass die Lebewesen an der Gesamtheit der bio- und geochemi
schen Phänomene aktiv teilhaben.« (Latour 2018: 90) Während mit der Vorstellung, 
unsere Umwelt bestehe im Gesamten aus leblosen »galileischen Objekten« (Latour 
2018: 89) und sei aus diesem Grund als auszubeutende Ressource aufzufassen, ein 

21 Diese Auffassung ist auch in Bezug auf die museumswissenschaftliche Forschung – also insti
tutionell angebundene Sammlungen – relevant. Auch hier wird zunehmend von der »Perfor
mativität der Objekte« (Lorey 2020: 9) ausgegangen und die Vorstellung vertreten, »[…] dass 
Dinge nicht nur Informationen transportieren, sondern ebenso Situationen schaffen und so
mit Erfahrungen produzieren, zu denen sich ihr Publikum in Bezug setzen kann« (Lorey 2020: 
9). Vgl. auch Thiemeyer 2015. 

22 Die Gedanken dieses Absatzes wurden bereits im Aufsatz Lebendige Materie: Die keramischen 
Arbeiten von David Zink Yi der Autorin in der Zeitschrift KERAMOS publiziert (vgl. Schüchter 
2021c). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

passives Bild von ›Natur‹ gezeichnet wird, verhält es sich mit den »lovelockianischen 
Agentien« (Latour 2018: 91) diametral anders. Sie sind alles andere als teilnahmslos, 
sondern konträr dazu aktiv und wirken unter anderem auf chemische, biochemi
sche und geologische Weise (vgl. Latour 2018: 91). Damit ändert sich das Verständnis 
sowie die Erfahrung von Orten und Räumen, genauso wie die Bedingungen von Lo
kalität und Globalität, was Latour prägnant in folgendem Satz zusammenfasst: »Al
les muss aufs Neue kartografiert werden.« (Latour 2018: 43) Diese Neukartierung, 
die das Wissen um das Anthropozän und die mit ihm einhergehenden anthropo
genen Veränderungen des Erdsystems mit sich bringt, wird in den beiden Arbeiten 
L’explorateur et les explorateurs von Adéagbo und Wunderkammer von Williams und Tsi
en anhand der gesammelten Dinge nachvollziehbar. Indem Dinge in Bewegung ge
bracht werden, eröffnen sich Fragen nach den Zusammenhängen von Lokalität und 
Globalität. Doch wie sind diese im Anthropozän zu denken? 

Der verheißungsvolle Begriff der Globalisierung, der auf »den zunehmenden 
Umfang und die Intensivierung von Verkehrs-, Kommunikations- und Austausch
beziehungen über nationale Grenzen hinweg« (Habermas 1998a: 3) verweist, lässt 
sich als Fortschrittsnarrativ der Moderne konstatieren. Durch das Wissen um das 
neuartige In-der-Welt-Sein im Anthropozän, das mit der Verarbeitung einer hyper
komplexen Gegenwart einhergeht, in der alles mit allem verwoben ist, haben sich 
die Vorzeichen geändert. Das Versprechen einer konsequenzlosen Ausbeutung von 
Ressourcen und dem Glauben an die Möglichkeit des stetigen Wachstums von Kapi
tal oder CO₂-basierter Mobilität wurde revidiert. Die globale räumliche Vernetzung 
spielt dabei eine wichtige Rolle. Als ursprüngliche Verheißung ist diese jedoch mitt
lerweile nicht mehr nur von utopischen Narrativen geprägt, der scheinbaren space 
compression (vgl. Harvey 1989: 260), die sich etwa in der virtuellen Aufhebung von 
Distanz äußert oder dem Bild der Welt als homogenes Ganzes fernab von territo
rialen und nationalen Grenzverständnissen (vgl. Gelshorn 2014: 178), sondern ruft 
auch regressive Prozesse der Abgrenzung hervor. Zur positiv besetzten »Plus-Glo
balisierung« (Latour 2018: 41) ist eine »Minus-Globalisierung« (Latour 2018: 41) hin
zugekommen, so Bruno Latour, wodurch dem zuvor eher als rückständig wahrge
nommenen Lokalen eine andere Bedeutung zukomme (vgl. Roedig 2018: o. S.). Dies 
fassen auch Martina Löw, Volkan Sayman, Jona Schwerer und Hannah Wolf in ihrer 
kritischen Revision des Globalisierungsbegriffs wie folgt zusammen: 

»Das Narrativ der Globalisierung hat seine universalisierende Macht als westlich 
geprägte, hegemoniale räumliche Meta-Metapher eingebüßt. Sein Geltungsan
spruch muss sich in Konkurrenz zu lokalen, translokalen, regionalen, nationalen 
oder auch planetaren bis hin zu religiösen Raumbezügen gesellschaftlicher Pro
zesse behaupten.« (Löw/Sayman/Schwerer/Wolf 2021: 13–14) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 75 

So lässt sich die Globalisierung viel eher als ein dialektisch strukturierter Prozess 
verstehen, der einander gegenläufige Entwicklungen hervorruft, was Jürgen Haber
mas als »bemerkenswerte Dialektik von Einebnung und schöpferischer Differenzie
rung« (Habermas 1998b: 112) konturiert. Die schöpferische Differenzierung, von der 
Habermas spricht, kann aus der wechselseitigen Beziehung von globalen Entwick
lungen, lokalen Erfahrungsräumen und Wissensstrukturen sowie dem Austarieren 
der Ambivalenz von »universaler Standardisierung und partikularer Eigenwertig
keit« (Weiler 2002: 248) hervorgehen. So sind Lokalität und Globalität nicht als Ant
agonisten aufzufassen, was Roland Robertson begrifflich mit dem Wort Glokalität23 
fasst, sondern durch die Globalisierung werden auf Lokalität bezogene Phänomene 
wie ›Heimat‹ und ›Tradition‹ erst reaktiviert. Somit ist das Lokale nicht nur ein Be
standteil des Globalen, sondern auch ein Resultat dessen (vgl. Robertson 1995: 202). 
Der Begriff der Glokalität – der aus einer Fusion von ›global‹ und ›lokal‹ besteht – 
trägt jedoch auch eine Täuschung in sich, auf die Peter Sloterdijk hinweist: 

»Die von dem Weltsoziologen Roland Robertson unters Weltvolk gebrachten Hy
bridausdrücke glocal, glocalize, glocalization sind von der gleichen Machart, auch sie 
spiegeln die den gängigen Globalisierungsdiskursen innewohnenden Täuschun
gen wider. Der Irrtum besteht, kurz gesagt, darin, das Lokale und das Globale auf
einander zu beziehen wie den Punkt und das Feld. Wo das geschieht, wird das Lo
kale unvermeidlicherweise so gefaßt [sic!], als wäre es mit dem Globalen gleich
geartet, die Ortsansässigen jedoch wollten dies in der Regel nicht wahrhaben. Das 
Lokale wird wie ein Fleck in einem regelmäßigen Raumgitter gedacht.« (Sloterdijk 
2006: 400–401) 

Diese kritische Reflexion des Worts Glokalität ernst nehmend, folge ich der Argu
mentation von Sloterdijk und knüpfe damit an den von Latour angebotenen Alterna
tivbegriff des Terrestrischen an. In seiner Publikation Das terrestrische Manifest (2018) 
entwickelt Latour einen »dritte[n] Attraktor« (Latour 2018: 106), der jenseits von Lo
kalem und Globalem zu verorten ist. Diesen dritten Attraktor, den er das Terres
trische24 nennt, erklärt er folgendermaßen: »Der Attraktor des Terrestrischen – klar 

23 Der Begriff des Glokalen umschreibt in diesem Zusammenhang das spannungsreiche Ver
hältnis zwischen lokalen und globalen Entwicklungen und fasst sprachlich die damit einher
gehenden »dynamischen Rückkopplungsprozesse« (Lehmann 2014: 217). Die Bezeichnung 
›Glokalisierung‹ setzt sich aus den Begriffen Globalisierung und Lokalisierung zusammen 
und verweist somit auf die enge Verknüpfung und die wechselseitige Beziehung der bei
den Phänomene. Vgl. in diesem Kontext Löw/Sayman/Schwerer/Wolf 2021, Reutlinger 2020, 
Beck 1998, Bauman 1997, Robertson 1998 und Robertson 1995. Zur Bedeutung der Grenze und 
Grenzziehungen im 21. Jahrhundert vgl. auch Mau 2021. 

24 Peter Sloterdijk spricht passend zum Begriff des Terrestrischen von der ›terrestrischen Glo
balisierung‹, die er wie folgt ausdeutet: »Die terrestrische Globalisierung (praktisch vollzo
gen durch die christlich-kapitalistische Seefahrt und politisch implantiert durch den Kolonia

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

geschieden von der ›Natur‹ und nicht den ganzen Planeten meinend, sondern nur 
die dünne Schicht der Kritischen Zone – vereint die gegensätzlichen Figuren von 
Boden und Welt.« (Latour 2018: 107) Dementsprechend ermöglicht der Boden »Bin
dung« und »die Welt Entbindung« (Latour 2018: 107). Latour führt den Begriff des 
Terrestrischen ein, um »nicht mehr von Menschen, Humanwesen, zu sprechen, son
dern von Terrestrischen, von Erdverbundenen (earthbound)« (Latour 2018: 101). Mit 
dem Terrestrisch-Werden zielt Latour auf eine Verbindung mit der Erde und ihren 
Dingen in der Critical Zone ab, der Haut von Gaia, die den Lebensort der Terrestri
schen markiert. Hierfür nutzt er das Bild eines Landeanflugs, um zu verdeutlichen, 
in welcher Lage sich die Menschheit derzeitig befinde. Das Globale und das Lokale 
sind beide nicht mehr ›ansteuerbar‹, da beide in der Logik des Anthropozäns nicht 
mehr existent sind: »Selbst heute noch erstrahlt das Globale, macht frei, löst Begeis
terung aus, lässt wegschauen, emanzipiert es und vermittelt es den Eindruck ewiger 
Jugend. Nur existiert es nicht. Sicherheit, Ruhe, eine Identität gibt dagegen das Lo
kale. Aber auch das existiert nicht.« (Latour 2018: 106) Die verheißungsvolle Globa
lisierung, die die Moderne versprach, entwickelt sich, nach Latour, zunehmend zu 
einer »Minus-Globalisierung« (Latour 2018: 41), die nur noch das Wohlergehen ei
nes kleinen elitären Kreises sichert. Das dadurch wieder attraktiv werdende Lokale 
ist jedoch ebenfalls mit negativen Implikationen belastet, etwa dem Pochen auf die 
Wichtigkeit von Grenzen, Traditionalismen und die Abschottung von innen heraus, 
was zu einem »Minus-Lokalen« (Latour 2018: 41) führt (vgl. Henkel 2022: 143–144). 
Während sich sowohl das Globale als auch das Lokale in der Gegenwart durch die 
von Latour benannten negativen Implikationen als nicht mehr ›ansteuerbar‹ erwie
sen haben, bleibt lediglich das Terrestrische als mögliches gesellschaftliches Reise
ziel und flugtechnische Landemöglichkeit: 

lismus der alteuropäischen Nationalstaaten) bildet, wie zu zeigen ist, den vollständig über
schaubaren Mittelteil eines Dreiphasenprozesses […]. Dieses fünfhundertjährige Mittelstück 
der Sequenz ist als das ›Zeitalter der europäischen Expansion‹ in die Geschichtsbücher ein
gegangen. Den meisten Historikern fällt es leicht, den Zeitraum von 1492 bis 1945 als einen 
abgeschlossenen Ereigniskomplex anzusehen – es ist das Zeitalter, in dem das aktuelle Wer

tesystem Konturen annahm. Ihm geht, wie bemerkt, die kosmisch-uranische Globalisierung 
voraus, jenes mächtige erste Stadium des Kugeldenkens, das man – in Würdigung der Vor
liebe der klassischen Seinslehre für sphärische Figuren – die morphologische Globalisierung 
(besser: die onto-morphologische) nennen könnte. Ihm folgt die elektronische Globalisie
rung nach, mit der die Heutigen und ihre Erben es zu tun haben werden. Die drei großen 
Stadien der Globalisierung unterscheiden sich demnach in erster Linie aufgrund ihrer symbo

lischen und technischen Medien: Es macht einen epochalen Unterschied, ob man eine ideali
sierte Kugel mit Linien und Schnitten ausmißt [sic!], ob man eine wirkliche Kugel mit Schiffen 
umfährt oder ob man Flugzeuge und Funksignale um die atmosphärische Hülle eines Plane
ten zirkulieren lässt.« (Sloterdijk 2006: 21–22) Vgl. auch Sloterdijk 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 77 

»Wir erfahren uns gleichsam als Passagiere eines Flugzeugs, das Richtung Globa
les abgehoben hat, und denen der Pilot nun ankündigt, dass er umkehren muss, 
da die Landung auf diesem Flughafen nicht mehr möglich ist, und die zudem 
mit Schrecken vernehmen (›Ladies and gentlemen, this is the captain speaking 
again‹), dass auch die Notpiste, das Lokale, unzugänglich ist.« (Latour 2018: 42) 

Die Idee des Terrestrisch-Werdens deutet sich bei Latour bereits in seinem Buch 
Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) an. Hier 
setzt er sich mit dem Bild der Natur in der Moderne auseinander und stellt fest, 
dass nach moderner Auffassung das Natürliche als ein äußerer Rahmen verstanden 
wird, als etwas vom Menschen Unabhängiges und Separiertes. Diese Vorstellung 
impliziere das konsequenzlose Bedienen am planetaren Ressourcenpool, ohne ei
ne Gegenreaktion zu fürchten. Die Natur lässt sich in dieser modernen Auffassung 
durch mechanistische Naturgesetze bestimmen, wodurch sie kontrollierbar und be
herrschbar erscheint. Dem gegenüber steht der Mensch als kulturelles Wesen, das 
von der Natur unabhängig existiert und sich von der passiven Umwelt als aktive En
tität emanzipiert. 

Um dieses moderne Verständnis von Natur bildlich zu fassen und mit seinen 
(unmodernen) Annahmen in Anschluss an die Erkenntnisse von James Lovelock 
und Lynn Margulis zu kontrastieren, findet Latour, neben dem Terrestrischen, eine 
zweite »analytische Figur« (Henkel 2022: 144) und zwar die Unterscheidung von 
»Universum-Natur« und »Prozess-Natur« (Latour 2018: 88). Der Begriff ›Univer
sum-Natur‹ umschreibt die Perspektive auf die Erde aus dem Universum betrach
tet. Also eine große runde Einheit, die neben anderen Planeten im Sonnensystem 
etwas Objekthaftes besitzt (vgl. Latour 2018: 88, 94). Der Begriff ›Prozess-Natur‹ 
deutet vielmehr eine Perspektive an, die »die Erde als einzigartig sieht, bestehend 
aus Agentien oder Akteuren, die an der Gesamtheit der bio- und geochemischen 
Phänomene aktiv teilhaben, lebendig und widerständig sind« (Henkel 2022: 144; 
vgl. Latour 2018: 89–90). Das Zurechtfinden in der Welt des Terrestrischen erfor
dert, so Latour, einen Blickwechsel, der den Fokus auf die ›Prozess-Natur‹ statt die 
›Universum-Natur‹ legt. 

Nachdem im vorherigen Kapitel das Terrestrisch-Werden als Perspektivierung 
für ein neues Weltverhältnis konturiert wurde, aus dem sich ein anderer Umgang 
mit Dingen, ein neues Ding-Bewusstsein zwischen lokalen und globalen Dimensio
nen ergibt, wird im Folgenden gefragt, welchen Stellenwert das Sammeln in Bezug 
auf diese neue Perspektivierung von Welt, Ding und Mensch einnehmen kann. Um 
das Sammeln zunächst in seiner historischen Dimension zu reflektieren, werden 
im Folgenden sowohl moderne als auch vormoderne Formen des Sammelns unter
sucht. Das Archiv als paradigmatische Sammelinstitution der Moderne wird in die
sem Kontext herausgestellt und in heuristischer Weise von vormodernen Sammel
praktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern differenziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

In der anschließenden Analyse der Arbeiten wird in diesem Zusammenhang of
fenkundig, dass sich diese von Sammelparametern des modernen Archivs abheben, 
indem sie an die Sammeltraditionen frühneuzeitlicher Wunderkammern anknüp
fen. Durch das Rekurrieren auf Sammelpraktiken der historischen Wunderkam
mern wird in den beiden Arbeiten die Auseinandersetzung mit der Komplexität der 
Gegenwart und dem Status von Dingen und ihrer stets mit ihnen verbundenen La
tenz im Anthropozän augenscheinlich, wodurch die künstlerische Praktik des Sam
melns hier als Form des Terrestrisch-Werdens im Sinne Latours erscheint. 

2.1.1 Normative Dinge – Das Archiv als paradigmatischer Sammeltypus 
der Moderne 

Der Begriff des Archivs ist komplex. Aus den vielen künstlerischen, kuratorischen 
und theoretischen Auseinandersetzungen mit dem Archiv seit den 1990er-Jahren 
bzw. spätestens seit dem beginnenden 21. Jahrhundert resultierte das Deklarieren 
eines neuen turns in der Kunstgeschichte, der archival turn.25 Wie auch bei ande
ren ausgerufenen turns sind die mit ihm verknüpften Auffassungen, Definitionen, 
Dimensionen, Vorstellungen und Verwendungsweisen vielfältig. Das zeigen bereits 
die drei adjektivischen Formen, die sich im Deutschen aus dem Begriff des Archivs 
herleiten lassen: »›archivisch‹ bezieht sich auf das Archiv als Institution oder das Ar
chivwesen im allgemeinen [sic!], ›archivalisch‹ bezieht sich auf das Archivgut selbst 
[…], ›archivarisch‹ bezieht sich auf die Tätigkeit in Archiven.« (Reiman 2004: 20, 
zit.n. Hess 2022: 61) Alle drei Adjektive beschreiben jeweils für sich komplexe Berei
che, die ihre eigenen Praktiken, Vorstellungen, Tradierungen und Entwicklungen 
mit sich bringen. 

Etymologisch leitet sich der Begriff des Archivs vom spätlateinischen archivum 
(einer Nebenform des lat. archīum) ab, was eine »Sammlung von Schriftstücken, Ur
kunden, Akten, Aufbewahrungsort einer solchen Sammlung« charakterisiert. Das 
lateinische archivum entstammt wiederum dem griechischen Wort archeion, das ein 
Regierungsgebäude oder eine Behörde umschreibt.26 Ursprünglich ist das Archiv 
also dezidiert an einen Ort oder eine Institution geknüpft, was auch mit dem heu
te immer noch verwendeten Gebrauch des Worts korrespondiert. Auf diesen ver
weist Monika Rieger in ihrem Text Anarchie im Archiv. Vom Künstler als Sammler (2009): 
»Im allgemeinen Sprachgebrauch bezeichnet der Begriff ›Archiv‹ eine Institution 

25 Zum Kontext des archival turn vgl. u.a. Callahan 2022, Bührer/Lauke 2016, Schultz-Möller 
2014, Rieger 2009 und Enwezor 2008. 

26 Vgl. »Archiv«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 
– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Archiv (Zugriff: 
05.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Archiv
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Archiv


2. Sammeln 79 

zur systematischen Erfassung, Erhaltung und Betreuung administrativer, juristi
scher und politischer Dokumente sowie den Raum oder das Gebäude, in dem dies 
stattfindet.« (Rieger 2009: 253) Knut Ebeling trifft in diesem Kontext die wichtige 
Unterscheidung zwischen dem institutionellen und dem philosophischen Archiv: 
»Das Archiv als Begriff (archive) und die Archive als Institution (archives), das sind 
zwei verschiedene Körper des Archivs, die man weder verwechseln noch gegenein
ander ausspielen sollte.« (Ebeling 2007: 36) 

In der poststrukturalistischen Philosophie wird das Archiv »methodisch kon
zeptualisiert« und geht mit »einem ersten Perspektivwechsel fern der Institution 
Archiv« (Bührer/Lauke 2016: 9) einher. Hier zu nennen sind etwa Michel Foucault 
(vgl. Foucault 2018) und Jacques Derrida (vgl. Derrida 1997), die sich beide inten
siv mit archivischen Fragen auseinandersetzten. In Bezug auf die Kunstgeschichte 
wurde der Begriff des Archivs vor allem theoretisch bearbeitet und weitergedacht, 
etwa durch das Ausstellungs- und Publikationsprojekt Interarchive (vgl. Bismarck/ 
Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002) oder Personen wie Hal Foster (vgl. Fos
ter 2004), Georges Didi-Huberman (vgl. Didi-Huberman 2007) und Okwui Enwe
zor (vgl. Enwezor 2008). So ist der Begriff mittlerweile auch als »Modell der Kultur
geschichte, Raum wie Konzept, Arbeitsort und Methode« (Bührer/Lauke 2016: 10) 
aufzufassen. 

Verweilen wir jedoch zunächst bei der Institution des Archivs, um die vielschich
tigen Bezüge innerhalb der Kunstgeschichte besser zu verstehen. Imaginiert man 
von der Institution des Archivs ein Bild, dann ist dieses bei den meisten höchst
wahrscheinlich mit der Farbe Grau, vielen Reihen von gleichförmigen Aktenschrän
ken mit Ordnern, Schachteln, staubigem Teppichboden und einem numerischen 
(oder auf Buchstaben basierenden) Verweissystem verknüpft, das zunächst kryp
tisch erscheint und in dem man sich erst einfinden muss. Kurzum, das Bild enthiel
te sicherlich folgende Komponenten: »Schrift, Bürokratie, Akten und Verwaltung« 
(Rieger 2009: 253). Spinnen wir dieses imaginative Spiel weiter und bleiben bei die
ser tradierten ästhetischen Form des Archivs, so könnten die Bildinhalte auf eine 
der folgenden Funktionen verweisen: kollektive Wissensspeicherung, Verwahrung, 
systematische Ordnung, Verzeichnung und Verfügbarmachung. Diese gelten als die 
zentralen Funktionen von Archiven (vgl. Rieger 2009: 254). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildung 7: Candida Höfer, »Sächsisches Staatsarchiv Dresden I 1999«, 
1999. © Candida Höfer, Köln/VG Bild-Kunst, Bonn 2025 

Um die Ästhetik des Archivs nicht nur zu imaginieren, sondern sie auch bildlich 
zu argumentieren, ist die Betrachtung der Arbeit Sächsisches Staatsarchiv Dresden I 
1999 (Abbildung 7) von Candida Höfer hilfreich. Sie setzt sich mit der Institution des 
Archivs im künstlerischen Medium der Fotografie auseinander und reflektiert so 
auch die mit ihm verbundenen, im kulturellen Gedächtnis eingeschriebenen Bilder. 
In Höfers Fotografie sehen wir einen Ausschnitt eines (Archiv-)Raums. Dem Titel 
der Arbeit ist zu entnehmen, dass es sich um das Sächsische Staatsarchiv in Dres
den handelt, was mit den zusehenden Räumlichkeiten kongruiert. Der linke Bildteil 
ist durch deckenhohe Regalreihen gegliedert, die wiederum durch waagerechte Re
galbretter strukturiert sind. Auf diesen finden sich vergilbte Bücher und Dokumen
tenkladden fein säuberlich aufeinandergestapelt wieder. An den Vorderkanten der 
Regalböden sind kleine gelbe und graue Schilder mit Ziffern und Buchstaben zu fin
den, die scheinbar jedes Bündel mit einer individuellen Markierung versehen. Auf 
der rechten Bildseite ist eine Fensterfront auszumachen, durch die natürliches Licht 
in den ansonsten künstlich beleuchteten Raum fällt. Zwei Stühle sind zu erkennen 
sowie ein Kopiergerät und auf dem Boden gestapelte Pappschachteln. Die im Ver
hältnis leere rechte Bildhälfte verstärkt die Präsenz und Fülle der Archivalien in den 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 81 

Regalen in der linken Bildhälfte. Das in bräunlich, gräulichen und gelblichen Tönen 
gehaltene Bild gibt ebenfalls jene zuvor beschriebene Imagination eines ›typischen‹ 
Archivs wieder. Die Ästhetik der Gleichförmigkeit und Dingfülle sowie das akkura
te Ordnungssystem, in das die Archivalien eingegliedert wurden, ist auch in Höfers 
Fotografie erkennbar. Durch den Winkel, den sie für die Fotografie wählte, verstärkt 
sie eben diese Elemente noch zusätzlich. Zudem wird hier die Absenz des Menschen 
im Raum des Archivs offenkundig. Dieser bildliche Eindruck deutet auf die Zugäng
lichkeit von Archiven hin. Die umfassenden Wissensspeicher sind in der Regel nur 
nach Anmeldung und mit einem expliziten Anliegen zugänglich. Das liegt vor al
lem auch daran, dass das Archiv »kein Präsentations- sondern ein Verwahrungsort« 
(Lorey 2020: 13) ist. 

Im Sächsischen Staatsarchiv ist in unterschiedlichsten Medien Wissen über die 
sächsische Wirtschaft bis 1990 gespeichert. Zu den Speichermedien gehören Urkun
den, Amtsbücher, Akten, Fotografien, Gemälde, Zeichnungen, Pläne, Risse, Doku
mentar- und Werbefilme sowie Tonaufzeichnungen.27 Wie bei jedem anderen Ar
chiv geht der Bewahrung des Wissens der Informationstransfer in ein Speicherme
dium – in Schrift, Bild oder Ton – voraus, was sich als erstes grundsätzliches Kenn
zeichen der institutionellen Merkmale des Archivs festhalten lässt. Speicherungs
würdiges unterliegt jedoch einer strengen hierarchischen Ordnung, die »aus dem 
Gegensatz zwischen den aufgehobenen – im Archiv anwesenden – und den wegge
worfenen – den im Archiv abwesenden – Dingen entsteht. Während in jedem Archiv 
ersichtlich ist, welche Objekte vorhanden sind, ist es unmöglich festzustellen, was 
fehlt« (Rieger 2009: 25). Somit besitzt das Archiv vor allem auch ein »durchlöchertes 
Wesen« (Didi-Huberman 2007: 7, 9), das nur Vollständigkeit nach außen hin zu sug
gerieren vermag, nach innen aber von Lücken charakterisiert ist. Aus den Leerstel
len, Aussparungen und dem nicht gesammelten Wissen ergibt sich etwa folgende 
Frage: »Ist eine Lücke im Archiv der Nachweis eines originären Schweigens oder ei
nes Verschweigens?« (Ernst 2002: 25) Diese Frage hängt auch mit der grundlegenden 
Funktion der Institution des Archivs zusammen, die im Falle des ›aktiven‹ Archivs 
staatliche Machtbeglaubigung und politische Legitimation bedeuten kann, im Falle 
des ›passiven‹ Archivs wird das vormals ›aktive‹ Archiv zum historischen Wissens
speicher, der auf Vergangenes verweist. 

Neben den Ansprüchen auf Vollständigkeit und der grundlegenden Relevanz 
von Speichermedien kennzeichnet das Archiv darüber hinaus, im Vergleich zum 
Sammeltypus der frühneuzeitlichen Wunderkammern, dass es nicht nur von einer 
sammelnden Person hervorgebracht wird. Es ist viel eher als »Sammlung[] ohne 
Sammler« (Stähli 1998: 57) zu beschreiben bzw. als Sammlung, die etwa mit einer 

27 Diese Informationen finden sich auf der Homepage des Sächsischen Staatsarchivs: https:// 
www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-sta 
atsarchiv/ (Zugriff: 06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/
https://www.industriekultur-in-sachsen.de/erleben/akteure-erlebnisorte/details/saechsisches-staatsarchiv/


82 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Institution, einer Stadt oder einem Staat eng verbunden ist und somit von einem 
anonymen Kollektiv initiiert wurde und nicht an spezifische Personen gebunden 
ist. Um das gesammelte und gespeicherte Wissen abrufbar zu machen, lässt sich 
im Archiv eine Orientierungs-Infrastruktur ausmachen, ein Klassifikationssystem, 
das durch Chronologie und Linearität bestimmt ist und eine vormals unstruk
turierte Anordnung in eine aufgeräumte Systematik transformiert. Neben dem 
Archiv sind es auch die Institutionen des Museums und der Bibliothek28, die als 
paradigmatische Sammlungsformen der Moderne aufgefasst werden können (vgl. 
Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8). In allen Spielarten sind die soeben beschriebe
nen archivischen Praktiken und Charakteristika zu beobachten, die immer noch 
wirksam sind. Das Sammeln, Anordnen und Verfügbar machen von historischem 
Wissen wird bis heute von unterschiedlichen Institutionen geleistet – ›klassischen‹ 
Archiven, Museen und Bibliotheken (vgl. Rieger 2009: 254).29 

Schauen wir uns an dieser Stelle das Museum etwas genauer an. Dem Muse
um liegt, wie auch anderen Archiven, der gesellschaftliche Auftrag des Sammelns 
inne, nämlich »Objekte vor dem Verfall zu schützen und für kommende Generatio
nen zu bewahren«30, was als paradigmatische Institution des Sammelns per defi

28 Je nach Bibliothekstyp (öffentliche, wissenschaftliche Bibliothek, National- oder Regionalbi
bliothek) kommt zur Gebrauchsfunktion (dem zeitweisen Zurverfügungstellen von Büchern 
an Leser:innen) auch eine Archivfunktion hinzu, d.h. Bestände werden nicht nur temporär, 
sondern dauerhaft aufbewahrt, um sie für die Nachwelt zu erhalten. Klaus Gantert weist in 
diesem Kontext insbesondere auf die Archivfunktion der National-und Regionalbibliotheken 
hin. In diesen werden die Publikationen des jeweiligen Landes oder einer spezifischen Regi
on gesammelt, dauerhaft bewahrt und archiviert (eine besondere Rolle nehmen jenseits des 
Bibliothekstyps insbesondere Handschriften und alte Drucke ein, die eine sorgfältigere Auf
bewahrung und Pflege erfordern) (vgl. Gantert 2016: 10). Darüber hinaus wird mittels der 
Archivfunktion von Bibliotheken vor allem »mit alten, kostbaren und künstlerisch wertvol
len Buchbeständen auch die Geschichte des Buchs und der Wissenschaften« (Gantert 2016: 
3) dokumentiert. In Abgrenzung zu ›klassischen‹ Archiven werden in Bibliotheken in der Re
gel keine »aus amtlicher Geschäftsführung entstandenen Geschäftstexte, Akten und Urkun
den sowie private, nicht zum Zweck der Veröffentlichung verfasste Aufzeichnungen« (Gantert 
2016: 4) gesammelt. 

29 Klaus Gantert differenziert in seiner Publikation Bibliothekarisches Grundwissen (2016) fünf 
Institutionen des öffentlichen Informationswesens: (1) Bibliotheken, (2) staatliche, kommu

nale und kirchliche Archive, (3) Einrichtungen des Fachinformationswesens (FIZ) und Doku
mentationseinrichtungen, (4) Informations-Einrichtungen der öffentlichen Verwaltung (z.B. 
städtische oder staatliche Bürgerinformationszentren und Beratungsstellen mit Informati

onsdiensten für bestimmte Zielgruppen) und (5) Museen (vgl. Gantert 2016: 7–8). 
30 Der Deutsche Museumsbund konturiert neben dem Forschen, Ausstellen und Vermitteln 

von Inhalten auch die archivischen Praktiken des Sammelns und Bewahrens als zentra
le Aufgaben aller Museen. Vgl. hierzu die Homepage des Deutschen Museumsbunds un
ter dem Stichwort »Museumsaufgaben«: https://www.museumsbund.de/museumsaufgabe 
n/ (Zugriff: 06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/
https://www.museumsbund.de/museumsaufgaben/


2. Sammeln 83 

nitionem zu seinen Hauptaufgaben gehört. Im Museum »bilden [die gesammelten 
Dinge] gemeinsam ein wohlgeordnetes Ganzes, das sich räumlich darstellen läßt 
[sic!] als ein Plan, ein Schema, ein Tableau, eine Matrix« (Sommer 2000: 82). Dabei 
ist »[i]n diesem System […] für alles, was es gibt, eine Stelle vorgesehen: ein Fach, 
ein Kasten, ein Feld« (Sommer 2000: 82). In erster Linie ist die Sammelstrategie des 
Museums gekennzeichnet durch das Streben nach Vollständigkeit. Das fehlende Teil 
in einer Reihe von ähnlichen Gegenständen wird fokussiert. Die notwendige Spe
zialisierung, die damit einhergeht, wird auch im Text Sammler (2000) von Eckhardt 
Köhn augenscheinlich, in dem er mittels eines Zitats von Lothar Brieger das univer
sale Sammeln, das in den Wunderkammern zu beobachten war, dem spezialisierten 
Sammeln gegenüberstellt, das er als Kennzeichen des modernen Museums kontu
riert: 

»Der alte Universalsammler […] ist in unserer Zeit zu einer Unmöglichkeit gewor
den. Wer überhaupt etwas erreichen, seine Sammlung zu einem ernsten Wert […] 
bringen will, muß [sic!] sich unter allen Umständen spezialisieren. Das will sagen, 
er muß [sic!] sich durchaus auf ein Gebiet der Kunst werfen und in ihm nach mög

lichster Vollständigkeit der Kenntnisse und des Besitzes streben.« (Brieger 1918: 
10, zit.n. Köhn 2000: 698) 

Museale Sammelstrategien bedeuten demnach nicht von allem etwas, sondern 
von einem kleinen Gebiet möglichst vollständige Bestände zu akkumulieren. Das 
Museum31 – als moderne Sammlungsform – ist somit dem Archivischen zuzu
ordnen, während das wunderkammernde Sammeln anderen Sammellogiken folgt 
und vor allem das Zusammentragen von singulären Phänomenen und Dingen 
fokussierte. Die vormodernen Sammelpraktiken, die sich in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern materialisierten, wurden jedoch nicht einfach abgelöst, sondern 
existierten auf exzentrische Weise weiter und »entwickeln komplexe Spielarten 

Auch in den ethischen Richtlinien für Museen vom Internationalen Museumsrat ICOM be
sagt einer der Grundsätze: »Museen tragen eine besondere Verantwortung für Pflege, Prä
sentation, Zugänglichkeit (auch im Depot) und Erforschung der gesammelten elementaren 
Zeugnisse, die sich in ihren Sammlungen befinden.« (ICOM – Internationaler Museumsrat 
2010: 17) 

31 In diesem Kontext ist die Erklärung von Boris Groys zum Stellenwert des Museums in der Mo

derne in Bezug auf das Streben nach Neuem wichtig: »Die zentrale Position des Museums in 
der modernen Kultur erklärt deshalb, warum das Neue und das Andere in der Moderne – 
und vor allem in der modernen Kunst – vorgezogen werden. Indem das Museum die Artefak
te der Vergangenheit aufbewahrt hat, hat es das Bedürfnis erzeugt, das Neue und das Andere 
zu entdecken, zu sammeln und den schon existierenden Sammlungen einzuverleiben. Das 
museale Sammeln ist der eigentliche Motor für die kulturelle – und vor allem künstlerische 
– Innovation in der Moderne, weil dieses Sammeln ständig eine Nachfrage nach den neuen 
Kulturprodukten erzeugt.« (Groys 1997: 54–55) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Weiter- und Nachlebens« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9).32 Damit hängt 
zusammen, dass sich Wissen stets verschiebt und »es neben der offiziellen Kultur 
und den von ihr institutionalisierten Formen der Wissensspeicherung alternative 
Weisen der Organisation, Erweiterung und Verlagerung im Wissenshaushalt einer 
Gesellschaft gibt« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 9). Diese Koexistenz ließe sich 
auch mit den vorherrschenden ›gereinigten‹ Praktiken in der Moderne erklären. 
Nach Bruno Latour vereint der Begriff ›modern‹ zwei unterschiedliche Ensembles 
von Praktiken, jene der Übersetzungsarbeit und jene der Reinigungsarbeit, die 
getrennt voneinander gedacht und betrachtet werden müssen (vgl. Latour 1995: 20). 
Während durch Übersetzung hybride Konstellationen aus Natur und Kultur entste
hen, werden durch ›Reinigung‹ zwei getrennte ontologische Sphären generiert, die 
Menschen und nicht-menschliche Wesen voneinander separieren. Die gereinigten, 
voneinander separierten Bereiche von Kultur und Natur sind nach Latour eine 
moderne Illusion, da sie seiner Meinung nach, konträr dazu, von grundlegenden 
Kontaminationen und Hybridisierungen bestimmt sind. Diesen wichtigen, für 
seine theoretischen Grundannahmen, fundamentalen Gedanken fasst er in der viel 
zitierten Maxime »Wir sind nie modern gewesen« (Latour 1995) zusammen. Es las
sen sich demnach parallel existierende, kulturell disparate Formen des Sammelns in 
der Moderne ausmachen. Vormoderne Sammelpraktiken existieren weiter, werden 
jedoch von der Präsenz der drei institutionalisierten Sammelformen des Archivs, 
der Bibliothek und des Museums abgelöst und verdrängt33, wie Aleida Assmann, 
Monika Gomille und Gabriele Rippl konstatieren: »Für die Moderne ist […] die 
Delegierung der Wissensverwaltung an Institutionen (Archiv, Museum, Bibliothek) 
konstitutiv. Der moderne (Privat-)Sammler markiert daher eine exzentrische Posi
tion: Er verwaltet als Einzelner kulturelles Wissen, und zwar häufig solches Wissen, 
das exzentrisch zum Offizialwissen steht.« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 13) Auch 
Sarah Wagner widerlegt die bislang in der Forschung weitverbreitete Meinung, 
Wunderkammern seien im Zuge der Aufklärung komplett aufgelöst worden (vgl. 
Wagner 2023: 21). Mit der Untersuchung unterschiedlichster Kammern entkräftet 
sie die Annahme: »Diejenigen, die überdauerten, seien im 19. Jahrhundert in eine 
Art Dornröschenschlaf verfallen oder aufgrund mangelnder Aufmerksamkeit in 
Vergessenheit geraten.« (Wagner 2023: 21) Parallel zu den Museumsgründungen in 

32 Der Begriff der Exzentrik bedeutet etymologisch außerhalb des Zentrums, sich an der Peri
pherie befindend. Zum Zusammenhang von Exzentrik und Sammeln vgl. Assmann/Gomille/ 
Rippl 1998. 

33 Alle drei Institutionen werden in diesem Buch als paradigmatische Sammlungsformen der 
Moderne begriffen, die alle durch archivische, ›reinigende‹ Praktiken hervorgebracht wer
den. Zwar wird der Fokus im Folgenden auf die Differenzierung von Archiv und Wunderkam

mer gelegt, dennoch sind auch das Museum und die Bibliothek nicht ausgeklammert, son
dern hängen als öffentliche Institutionen des Informationswesens eng mit modernistischen 
Ordnungslogiken zusammen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 85 

der Moderne weist sie eine Musealisierung der Wunderkammer nach und somit 
auch ihrer Sammelpraktiken (vgl. Wagner 2023: 21–47). 

Das Archiv in künstlerischer Praxis 

Um zu verstehen, in welcher Weise sich Künstler:innen auf das Archiv34 und seine 
vielschichtigen Bedeutungsweisen in ihrer Kunst beziehen und an welche Wissens- 
und Sammeltraditionen sie anknüpfen, ist die Publikation Art + Archive. Understand
ing the Archival Turn in Contemporary Art (2022) von Sara Callahan hilfreich. In dieser 
untersucht sie das Aufkommen des Archivs in kunstwissenschaftlichen Texten Mitte 
der 1990er-Jahre und sein Fortschreiben in sozialen, technologischen, philosophi
schen und kunsthistorischen Kontexten. Callahan interpretiert, ähnlich wie Knut 
Eliassen und Wolfgang Ernst, den Begriff des Archivs für den Bereich der Kunst als 
vielschichtig und komplex und fasst den von Hal Foster in der Kunst beobachteten 
»archivische[n] Impuls« (Foster 2004: 3) in Bezug darauf wie folgt zusammen: 

»[T]he archive is defined and used in many different ways, and fulfils many 
different functions in the art field at this time. At times the contrast between 
archive and collection is important, but at times they are treated as synonymous. 
At times the archive is closely identified with how Michel Foucault defines it 
in his book The Archaeology of Knowledge, at other times it is more aligned with 
structures of provenance and traditional ideas of history writing. At times it is 
a fully metaphorical concept, at other times it refers to tactile material or the 
physical space where these materials are housed. At times the archive is seen as 
active and radical, but it is also associated with dead matter and oppressive and 
exclusionary procedures. And, to further complicate matters, several different 
understandings of the archive frequently coexist in the same artwork or text.« 
(Callahan 2022: 7) 

Anhand von Callahans Ausführungen wird deutlich, wie mehrdeutig und weitgrei
fend sich der Begriff des Archivs auch in der Kunst entfaltet. So ist dort einerseits zu 
beobachten, dass Künster:innen sich durch das Aufgreifen archivischer Praktiken 
mit utopischen Projekten und Ideen der Moderne auseinandersetzen. Das Archiv 
wird von ihnen weitergedacht und von herkömmlichen Konzepten und Definitio
nen gelöst: Sie werden vor diesem Hintergrund vielmehr als »Wissens-Netzwerke« 
(Hess 2022: 61) verstanden. Andererseits stellt Julia Fertig fest, »dass in den Künsten 
Archivbegriffe konzeptualisiert und ästhetisiert werden, die schon lange nicht mehr 

34 Hier ist anzumerken, dass das Archiv der Moderne, auf welches sich Künstler:innen beziehen, 
vor allem auch als poststrukturalistisch konstruierte Metapher gewertet werden kann und 
sich etwa von Archiven unterscheidet, wie es sie schon im Mittelalter gab. Vgl. hier etwa Kluge 
2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

dem aktuellen Stand der Diskussion entsprechen und sich in erster Linie am klas
sisch-preußischen Archivtyp orientieren, geprägt von Bürokratie und behördlicher 
Provenienz, geprägt von Papierregistraturen, starrer Ordnung und sedimentierten 
Schichten« (Fertig 2021: 16). Diese künstlerischen Beschäftigungen mit dem Archiv 
sind bereits in den Collage-, Montage- und Assemblage-Praktiken der Avantgarde
bewegungen des 20. Jahrhunderts zu beobachten, in denen das Sammeln von Ma
terialien und das systematische Sortieren und Dokumentieren eine zentrale Rolle 
spielte: 

»Dabei g[ing] es häufig um die Archivierung an sich, um das Sortieren, Erschlie
ßen und Beschriften von Dokumenten und um das Phänomen der Anhäufung, das 
sich ebenfalls im Archiv zeigt. In den 1960er Jahren, in denen Institutionskritik 
ein wichtiger Aspekt künstlerischer Aktivität war, hat die institutionelle Praxis von 
Museen und Archiven Künstler dazu inspiriert, diese zu einer künstlerischen Stra
tegie zu machen: Dokumentieren und Archivieren evoziert die Vorstellung von 
wichtigen, offiziellen Dokumenten, die – auch wenn sie schwer zugänglich oder 
vergessen sind – für die Nachwelt Bestand haben.« (Rieger 2009: 256) 

Schaut man sich die Diskurse rund um das Archiv seit den 1990er-Jahren an, also in 
dem Zeitraum, in dem das Archivische zur archival turn einleitenden Praxis avan
cierte, so ist durch die vielen theoretischen und künstlerischen Auseinandersetzun
gen eine Erweiterung des Archivbegriffs zu beobachten. Diese Weiterentwicklung 
löst das Archiv von seinem im herkömmlichen Verständnis kennzeichnenden in
stitutionellen Ort und etabliert ihn als weitgreifendes Sinnbild für sammelnde, 
ordnende, speichernde und bewahrende Praktiken in verschiedensten Bereichen: 
»Er wird heute zunehmend metaphorisch benutzt oder im globalen Sinne als Kul
turtechnik und Institution der Gedächtnisbildung aufgefasst, weniger institutionell 
oder situativ-konkret gedacht.« (Fertig 2011: 1) Dieser erweiterte Archivbegriff ist 
auch auf die gesellschaftlichen, politischen und wissensgeschichtlichen Entwick
lungen von archivischen Institutionen in der »postindustrielle[n] Informations- 
und Wissensgesellschaft« zurückzuführen, die »insbesondere seit den 1990er- 
Jahren durch die Öffnung staatlicher Archive in der Nachwendezeit, durch die 
Intensivierung der Erinnerungskulturforschung und die digitale Transformation« 
(Hess 2022: 61) zu beobachten ist. So wurde der Archivbegriff immer wieder auch 
als inflationäres »buzz word« (Eliassen 2010: 29) interpretiert, das zu einer »kultur
technischen Universalmetapher avanciert, zu einer Begriffsmünze, die durch lauter 
Gebrauch bis zur Unkenntlichkeit abgegriffen ist« (Ernst 2002: 7). Fernab dieser 
kassandrisch anmutenden Prognose in Bezug auf den Status des Archivs sind für 
dieses Buch folgende Fragen zentral: Wie lassen sich künstlerische Praktiken des 
Sammelns, die sich in der archive art oder archival art beobachten lassen, von denje
nigen differenzieren, die sich in Georges Adéagbos’ sowie Tod Williams’ und Billie 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 87 

Tsiens Arbeiten materialisieren? Wie unterscheiden sich archivische Praktiken von 
der wunderkammernden Praxis des Sammelns? 

Wichtig in diesem Kontext ist die Idee des Interarchives35. Der aus einem Aus
stellungs- und Buchprojekt (1997–2002) hervorgegangene Begriff rahmt einerseits 
die vielseitigen künstlerischen Auseinandersetzungen der 1990er-Jahre, die sich 
mit der Praxis des Archivs befassten.36 Andererseits finden sich hier theoretische 
Überlegungen wieder, in Bezug auf »Fragen nach der Nutzung, Ordnung und Zu
gänglichkeit des Archivs« (Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 9), 
die sich angesichts der Digitalisierung und Technisierung der Lebenswelt sowie der 
Revision moderner Institutionen stellen. Ausgangspunkt und diskursiver Rahmen 
war dabei der tradierte Archivbegriff, der vor allem »Archive als von Machtverhält
nissen durchzogene Orte« (Bismarck/Feldmann/Obrist Stoller/Wuggenig 2002: 
8) und von universalisierenden Denkmodellen geprägte Konstrukte auffasst. Die 
beiden mit dem Archiv verknüpften Hoffnungen, zum einen das »Überleben der 
Gegenwart« zu sichern und zum anderen die »größtmögliche Vollständigkeit« (Bis
marck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 8) zu erreichen, wurden kritisch 
hinterfragt. Die Kritik erscheint hier angebracht, denn beide, mit der tradierten 
Auffassung von Archiven einhergehenden Hoffnungen bzw. Utopien, negligieren 
das prozessuale, lückenhafte und unvollständige Wesen des Archivs sowie die Tat
sache, dass Gegenstände durch ihr Sammeln und Speichern erst hervorgebracht 
werden (vgl. Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 8). Im Begriff 
des Interarchives materialisieren sich demnach vor allem auch die Auflösung »in 
und durch Archive installierte Herrschaftsformen« und das in den Blick nehmen 
von »Momenten des Ungeordneten, Nicht-Abgeschlossenen und Ausgelassenen« 
(Bismarck/Feldmann/Obrist/Stoller/Wuggenig 2002: 9). Das wird etwa durch das 
»Unterlaufen von Ordnungssystemen, von Sicherheiten der statischen Archivideen« 
(Obrist 2002: 25) ermöglicht, um Archive viel eher in netzwerkartiger und prozes
sualer Weise zu denken, weniger als statische und unveränderbare Gebilde. Auch 
wenn »[d]ie definitorische Festlegung, wann es sich bei Materialkonvoluten, die 
KünstlerInnen zum Einsatz bringen, um ein Archiv oder vielmehr um eine Samm
lung handelt, ist aufgrund der eigenständigen Erfassung und Verwendung schwer 
zu bestimmen, denn jeder Materialinszenierung geht zunächst eine Sammlung 
voraus« (Schultz-Möller 2014: 23). 

35 Die Ausstellung Interarchive (1997–2002) wurde vom Kunstraum der Universität Lüneburg in 
Zusammenarbeit mit Hans-Peter Feldmann und Hans Ulrich Obrist entwickelt. Das Ausstel
lungsprojekt knüpft an die frühere Projektarbeit Die Archive der Großeltern (1999) an, die in 
Zusammenarbeit mit Christian Boltanski entstand. 

36 Das Ausstellungs- und Buchprojekt Interarchive (1997–2002) vereint insgesamt 60 künstleri
sche Positionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die künstlerischen und theoretischen Interventionen des Interarchive setzten 
sich, so wird es in Ausstellung und Buch deutlich, mit Praktiken auseinander, 
die an die moderne Institution des Archivs geknüpft sind. Infolgedessen werden 
archivische Praktiken adaptiert und in enger Verbindung zu diesen weitergedacht. 
Während das künstlerische Arbeiten, das dem Interarchive zugrunde liegt, insbeson
dere Fragestellungen fokussiert, die in den 1990er-Jahren relevant waren – wie die 
Auseinandersetzung mit Digitalität, Virtualität und Speicherung –, befassen sich 
Künstler:innen mit dem Rekurs auf Wunderkammern vor allem mit dem Leben im 
Anthropozän und seiner komplexen Gegenwart. Das ruft vor allem in den Arbeiten 
von Georges Adéagbo sowie Tod Williams und Billie Tsien andere – vom Interarchive 
divergierende – Fragen auf: Was bedeutet der Umgang mit Ressourcen für die 
architektonische und künstlerische Arbeit im Anthropozän? Wie können wir uns in 
einer zunehmend vernetzten Welt bewegen? Wie gehen wir mit Dingen um, die im 
Anthropozän als durch und durch kontaminiert erscheinen, von Latenz durchzogen 
sind und implizit immer auf komplexe Verstrickungen verweisen? Um diese Fragen 
künstlerisch zu reflektieren, braucht es Sammel-, Ordnungs- und Zeigestrategien, 
die jenseits des Archivs zu verorten sind. Die Praxis des wunderkammern ist daher 
nicht gleichzusetzen mit den künstlerischen Ansätzen rund um das Interarchive, 
sondern ist viel eher an den Grenzen des Archivischen anzusiedeln, ebenso wie es 
Valeska Bührer und Stephanie Sarah Lauke in ihrem Buch An den Grenzen der Archive. 
Archivarische Praktiken in Kunst und Wissenschaft (2016) beschreiben. Dort fassen sie 
künstlerische Praktiken, die an den Grenzen des Archivischen zu verorten sind, im 
Sinne einer subversiven Strategie auf, »die abseits von Authentizität, Objektivität 
und Neutralität dem Subjektiven, Zufälligen, Unsystematischen und Vergessen den 
Vorzug g[ibt]« (Bührer/Lauke 2016: 13). 

Die interarchivische und die wunderkammernde Praxis besitzen somit zunächst 
einen ähnlichen Ausgangspunkt, nämlich sich von herkömmlichen, nicht mehr 
tragfähigen Denkmodellen und Wissensformen der Moderne zu emanzipieren. Im 
Falle der interarchivischen Praxis ist es das Archiv als paradigmatische Sammelform 
der Moderne, von dem sich Künstler:innen explizit distanzieren und den Begriff 
im engen Rückgriff auf archivarische Praktiken transformieren und weiterdenken. 
So spielt etwa die »Ästhetik der klassischen Archivaufbereitung« (Schultz-Möller 
2014: 23) in künstlerischen Auseinandersetzungen eine wichtige Rolle, denn »[d]as 
Geheimnis der Kiste, der unentdeckte Schatz, die wissenschaftlich anmutende Rei
hung und die Sprödigkeit der Materialien sind Faktoren, mit denen KünstlerInnen 
Archive zitieren, ohne ihnen inhaltlich Folge leisten zu müssen« (Schultz-Möller 
2014: 23). In wunderkammernder Praxis ist dieser Emanzipationsprozess ebenfalls 
zu beobachten, jedoch verläuft dieser eher implizit und wird durch das Anknüpfen 
an und das Reaktivieren von vormodernen Sammelformen vollzogen, die dem 
(modernen) Archiv diametral entgegenstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 89 

Zusammenfassend können zum einen die Relevanz von Medien in Form von 
Schrift, Bild oder Ton für die Speicherung der gesammelten Informationen als 
grundlegendes Merkmal der archivischen Praxis in der Moderne festgehalten wer
den, die in einem meist chronologisch strukturierten Klassifikationssystem und 
einer systematischen Ordnungsstruktur eingefügt werden. Diese Struktur bildet 
ein spezialisiertes Themenfeld ab, das durch die gesammelten und gespeicherten 
Informationen so vollständig wie möglich erschlossen werden soll. 

Archive sind im modernen Verständnis zudem nicht an eine spezifische Person 
geknüpft, sie stellen ›Sammlungen ohne Sammler‹ dar, in denen nach scheinbar ob
jektivierenden und universalistischen Kriterien Dinge gesammelt werden und le
diglich einem anonymen Kollektiv zugeordnet werden können. Künstlerische Aus
einandersetzungen, die zum Interarchive gezählt werden, setzen sich dezidiert mit 
den historisch verankerten Merkmalen des modernen Archivs auseinander, um sei
nen starren und normierenden institutionellen Habitus aufzubrechen und ihn zu 
erweitern. Die Praxis des wunderkammerns knüpft dagegen an eine andere Sammel
form an und rekurriert auf jene in den frühneuzeitlichen Wunderkammern zu fin
denden Strategien, um die Komplexität von Welt im Anthropozän sammelnd dar
zustellen. 

2.1.2 Singuläre Dinge – Dimensionen des Sammelns in Wunderkammern 

Der Sammlungstypus der frühneuzeitlichen Wunderkammer vermag – anders als 
das Archiv, als paradigmatische (gereinigte) Sammlungsform der Moderne – die 
Verbindungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren sowie 
die Kontaminationen von vermeintlich natürlichen und künstlichen Sphären durch 
die gesammelten Dinge erfahrbar zu machen. Dabei werden keine Normativitäten, 
sondern Singularitäten – also Dinge, die unerklärlich, exzentrisch, eigentümlich 
und ambig erscheinen – gesammelt. Singularität lässt sich laut digitalem Wör
terbuch der deutschen Sprache mit »Besonderheit«, »Kuriosum«, »Rarität« oder 
»Seltenheit«37 gleichsetzen. Während Dinge in historischen Wunderkammern als 
Singularitäten der Natur bewundert wurden, bemühte man sich in der Samm
lungskultur des 18. Jahrhunderts um den Vergleich der Dinge, was Lorraine Daston 
und Peter Galison in ihrer Publikation Objektivität (2007) gezeigt haben. Im 16. 
und 17. Jahrhundert waren viele Naturforscher:innen fasziniert »von ›regelwidri
gen oder exzentrischen‹ Phänomenen und ›sonderbaren, monströsen Objekten, 
in denen die Natur von ihrem normalen Gang abweicht‹, wie es Bacon im Novum 
Organum (1620) anerkennend beschrieb« (Daston/Galison 2007: 71). Daston und 

37 Vgl. »Singularität«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 
– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Singularität (Zu
griff: 05.05.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Singularit
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Singularit


90 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Galison schreiben in diesem Zusammenhang Francis Bacon eine wichtige Rolle 
zu, da er »zum Sammeln solcher Merkwürdigkeiten der Natur aufgerufen« hat, 
um »eine ›Naturgeschichte des Außergewöhnlichen‹« (Daston/Galison 2007: 71) zu 
etablieren. Dies spiegelt sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern wider: 
»Frühneuzeitliche Sammlungen schlossen 99,9 Prozent des bekannten Universums, 
Natürliches wie Artifizielles, aus – das heißt alles, was normal, regelgerecht oder 
gewöhnlich war.« (Daston/Park 2002: 320) 

Um Dinge, die sich in diese Bereiche einordnen lassen, zu charakterisieren, 
schlagen Daston und Katherine Park folgende Clusterung vor: »Opulenz (riesige 
Smaragde, Gefäße aus Lapislazuli); Seltenheit (Paradiesvögel, römische Münzen); 
Seltsamkeit (ein monströser Haarmann; eine Gabel mit zwei Griffen); feine Hand
werkskunst (ineinandergeschachtelte [sic!] Polygone aus gedrechseltem Elfenbein, 
Uhrwerke); und Heil- oder Zauberkraft (Bezoare).« (Daston/Park 2002: 321) Diese 
von Daston und Park aufgeführten, für das heutige Verständnis wundersam er
scheinenden Dinge in frühneuzeitlichen Sammlungen widersetzten sich oftmals 
einer klaren Einordnung in eine gattungsspezifische Kategorisierung. Diese bilde
te sich erst im Zuge der Aufklärung heraus: »Alle Kriterien konvergierten in dem 
Bestreben, das Exzeptionelle, Anomale und Bizarre hervorzuheben.« (Daston/Park 
2002: 321) Um das Singuläre der Dinge zu konkretisieren, werden im Folgenden 
Beispiele aus den Beständen der Kunst- und Wunderkammer auf Schloss Ambras 
vorgestellt. 

Die von Erzherzog Ferdinand II. von Tirol 1572 auf Schloss Ambras eingerichte
te »große Kunstkammer« (Schlosser 1978: 59) stellt, neben der Rüstkammer und der 
Bibliothek, ein zentrales Zeugnis seiner Sammeltätigkeit dar. Ferdinand II. von Ti
rol konnte als Erzherzog, auch durch seine Heirat mit der aus einer Augsburger Pa
trizierfamilie stammenden Philippine Welser, auf ein breites Netzwerk an Samm
ler:innen und Kunstliebhaber:innen zurückgreifen (vgl. Thamer 2015: 50). In diesem 
Kontext bekam er viele Geschenke von nach Innsbruck reisenden Gäst:innen, die 
er in seiner Kammer platzierte. Er gab darüber hinaus viele Dinge in Auftrag, die 
unter anderem in lokalen Handwerksstätten angefertigt wurden. In der Nähe von 
Schloss Ambras ließ er eine Drechslerwerkstatt und eine Gießerei errichten, zudem 
eine Glashütte in der Stadt Hall. Dies zog viele Handwerker:innen und Künstler:in
nen an, die für den Erzherzog arbeiteten (vgl. Thamer 2015: 50). So entstanden viele 
handwerkliche Kreationen und dekorative Einfassungen für seltene naturalia, die 
sich zahlreich in seiner Wunderkammer wiederfinden lassen: »Durch die entspre
chende Bearbeitung konnte der Wert, aber auch die entsprechende Wirkung einer 
Naturalia gesteigert oder ihre medizinische Heilkraft erkennbar gemacht werden.« 
(Rauch 2006: 12) Die seltenen gesammelten Dinge aus der Natur befanden sich dabei 
»in einem Spannungsfeld zwischen Pharmakologie, Wunderglauben und Naturwis
senschaft, wobei magische Heil- und Wunderkräfte als besondere Attraktion galten 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 91 

und der Glaube daran erst durch den naturwissenschaftlichen Erkenntniszuwachs 
im 18. Jahrhundert allmählich entkräftet wurde« (Rauch 2006: 12). 

Die Verbindung von Wunder und Ding ist dabei ein erster wichtiger Anhalts
punkt für die Antwort auf die Frage danach, was von besonderem Sammelinteres
se war. Gesammelt wurde, was Staunen und Wundern beim Erzherzog selbst, aber 
auch bei den Gäst:innen des Hofs hervorrief. Das Sammeln vollzog sich hier, wie bei 
anderen frühneuzeitlichen Kammern, individuell und nach den Interessensgebie
ten der sammelnden Person, wie Adrian Stähli ausführt: 

»Zumindest für die frühneuzeitlichen Wunderkammern gilt, daß [sic!] die Ver
wirklichung der Individualität des Sammlers in der Auswahl und Aufstellung sei
ner Sammlungsstücke sowie im Gebrauch, den er von ihnen machte, wesentlich 
war. Wie konventionalisiert die Prinzipien der Organisation und Selektion eines 
Wunderkammerinventars auch immer gewesen sein mögen, entscheidend blieb, 
daß [sic!] der Sammler in der Präferenz bestimmter Objekte und ihrer Präsenta
tion individuelle Akzente setzte, die die Sammlung insgesamt als Ausfluß seiner 
Persönlichkeit, seiner individuellen Interessen und Forschungen, seiner ästheti
schen Vorlieben, letztlich seines Weltverständnisses erscheinen lassen.« (Stähli 
1998: 57) 

Abbildung 8: »Schüttelkasten«, 2. Hälfte 16. Jahrhundert. Holz, Pappe, Ton, 
bemalt, Bleigewichte mit Draht, Moos, Mohn, Schneckenhäuser, 12,5 x 23,8 
x 17,4 cm, Kunst- und Wunderkammer Schloss Ambras. Inventarnummer: 
5432. © KHM-Museumsverband 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die für viele Wunderkammer-Dinge typische Fusion von ›natürlichen‹ Kompo
nenten, Naturnachahmung, Kunsthandwerk und Technik spielt dabei eine wichtige 
Rolle, was anhand des sog. Schüttelkastens (Abbildung 8) aus der Ambraser Samm
lung, der in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts entstand, augenscheinlich wird. 
Hier offenbart sich eine eigentümliche Fusion: Fiktion, technisches Wissen und die 
mimetische Aneignung von organischen Formen in Kombination mit realen Natur
elementen finden sich hier miteinander kombiniert. 

Der sog. Schüttelkasten ist ein kleines rechteckiges Holzkästchen, das einen 
Waldboden abzubilden scheint. Er lässt sich als Mikrokosmos beschreiben, der 
verschiedene Tierfiguren und Fabelwesen in sich vereint: Schildkröten, Lurche, 
Schnecken, Muscheln, Schlangen, Skorpione und geflügelte Drachen, die sich 
zum Teil in höhlenartigen Nischen verstecken. Die Figuren sind aus Lindenholz 
geschnitzt und farbig gefasst. Darüber hinaus sind Felsimitationen auf grünem 
Grund zu erkennen, die aus einem harten, mineralischen Stein gefertigt und 
blau-grün gestaltet sind. Neben den Imitationen von Naturformen sind aber auch 
naturalia zu erkennen, etwa getrocknetes braunes Moos, kleine Äste und leere 
Schneckenhäuser, die den Boden des Kastens in den Kontext einer Naturlandschaft 
setzen. Beim kleinsten Anstoßen des Holzkastens beginnen sich die Miniaturtiere 
zu bewegen. Eine ausgetüftelte Mechanik versteckt sich innerhalb des Kästchens, 
die das ›Wackeln‹ der Miniaturen ermöglicht. 

Artefakte wie der Schüttelkasten, »die in Form und Material eine Kombination aus 
Kunst und Natur waren oder die beide ununterscheidbar machten, waren außer
ordentlich beliebt, denn die Grenzverschiebung rief ein besonders intensives Stau
nen des Betrachters hervor« (Rauch 2006: 12). Der Schüttelkasten ist eines jener Dinge 
aus der Ambraser Kunst- und Wunderkammer, das wahrscheinlich vor Ort mit lo
kalen Rohstoffen hergestellt wurde und durch seine Materialien auf den Standort 
der Sammlung in Innsbruck verweist. 

Das gilt ebenso für die sog. Handsteine, die aus den lokalen Tiroler Bergen stam
men. Der Begriff des Handsteins geht zurück auf Gesteinsproben, wie sie im Berg
bau zu finden sind, und bezeichnet Steine, die so groß wie eine Handfläche sind. Auf 
den handgroßen Steinen waren meistens Alltagssituationen, etwa aus dem Berg
bau, oder biblische Szenen, wie die Kreuzigung Christi, zu sehen. Der Stein stellte 
somit eine Art Bühne für religiöses oder profanes Figurenpersonal dar.38 Darüber 
hinaus gibt es Artefakte, in denen die Ästhetik von Handsteinen durch Materialimi
tationen kreiert wurde. Als Beispiel ist der Handstein mit Bergwerk und Kreuzigung (2. 

38 Die heute noch erhaltenen Handsteine sind unter anderem Berg Golgotha114(um 1550), Hand
stein mit Bergwerk und Kreuzigung (2. Hälfte des 16. Jahrhunderts) und Aufsatz mit Kompass 
(nach 1575) sowie die Kreuzigungsgruppe (3. Viertel des 16. Jahrhunderts), die aus einem mit 
Handsteinen ausgeschmückten grottenartigen Kästchen besteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 93 

Hälfte des 16. Jahrhunderts) zu nennen, bei dem mittels des Beklebens eines Holz
kerns mit Metallstaub, Steinchen und Silberdraht die Oberflächenstruktur von Stein 
nachgeahmt wurde. Ähnlich wurde beim sog. Korallenberg (2. Hälfte des 16. Jahr
hunderts) verfahren.39 Durch eine Gipsmodellage auf einem Holzsockel wird eine 
mineralische Textur simuliert. Ob aus mineralischen oder künstlichen Materialien 
gefertigt, zeigen die Handsteine genauso wie der Schüttelkasten eindrücklich die Fu
sion von vermeintlich natürlichen und künstlichen Sphären.40 Diese Beobachtung 
ist bereits bei Julius von Schlosser zu finden. Die Handsteine in der Ambraser Kunst- 
und Wunderkammer zeigen, so Schlosser, »den Charakter der Kunstkammer jener 
Zeit besonders scharf ausgeprägt in ihrer Vereinigung des Anteils an Naturproduk
ten mit der Freude an deren künstlerischer Fassung und Ausgestaltung« (Schlosser 
1978: 73). 

Während sich der Schüttelkasten und die Handsteine materialästhetisch auf den 
Ort der Ambraser Kunst- und Wunderkammer beziehen, indem lokale Materiali
en durch fiktive und religiöse Narrative ergänzt wurden, ist der große Bestand an 
Korallen ein Beispiel für sog. ›exotische‹41 naturalia, die auf einen globalen Kontext 
hindeuten. Die vielgestaltigen und in großer Zahl vorhandenen Korallen der Am
braser Sammlung stellen in ihrer Fülle ein Alleinstellungsmerkmal dar.42 Korallen, 
die »Überreste von Kalkskeletten, die durch Nesseltiere produziert wurden« (Grass
kamp 2013: 13), finden sich in Wunderkammern, so auch in der Ambraser Samm
lung, als Korallenarme, Korallenfragmente oder geschliffene Exemplare wieder. Ih
re Ursprungsform wurde meist in zoomorpher oder anthropomorpher Weise verän
dert. Auch hier, ähnlich wie bei den Handsteinen, stellte das Naturmaterial die Basis 
für das Einbinden in fiktive oder religiöse Narrative dar. In Wunderkammern wur
den Korallen43 oftmals mit formalästhetischen und materiellen Transformations
prozessen in Verbindung gebracht, darüber hinaus galten sie als Kostbarkeit sowie 
Naturwunder zugleich.44 

39 Umfassendes Abbildungsmaterial zu den Beständen findet sich in der Online Sammlung auf 
der Homepage des Kunsthistorischen Museums Wien (KHM). https://www.khm.at/objektd 
b/ (Zugriff: 15.08.2024). 

40 Dies bezeichnet Horst Bredekamp in seinem Aufsatz Die Aufhebung der Grenzen zwischen Kunst 
und Natur. Geschichte und Gegenwart eines Topos der Kunstkammer (2015) als Aufhebung der 
Grenze zwischen Kunst und Natur (vgl. Bredekamp 2015a). 

41 Vgl. Anm. 46 in diesem Kapitel. 
42 Anzumerken ist in diesem Kontext, dass sich in keiner anderen europäischen Sammlung der

zeit so viele Korallen wiederfinden. 
43 Vgl. auch Scheicher 1982. 
44 Dies belegen Inventare und Korrespondenzen, wie Anna Grasskamp in ihrem Aufsatz Meta

morphose in Rot. Die Inszenierung von Korallenfragmenten in Kunstkammern des 16. und 17. Jahr
hunderts erläutert (vgl. Grasskamp 2013: 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.khm.at/objektdb/
https://www.khm.at/objektdb/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.khm.at/objektdb/
https://www.khm.at/objektdb/


94 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Der symbolische Wert der Koralle war in der Frühen Neuzeit vor allem auch 
durch Ovids Metamorphosen geprägt.45 Dort wird der Ursprung der Koralle auf die 
Enthauptung der Medusa zurückgeführt. Ihr Blut soll Zweige eingefärbt haben, so 
erklärt Ovid ihre rote Farbe. Auch Plinius zufolge handelt es sich bei der Koralle um 
eine Pflanze, die sich in Stein verwandelt und somit transformative Kräfte besitzt. 
Künstler:innen bot sie darüber hinaus aufgrund ihres mystischen Ursprungsnarra
tivs und ihrer unterschiedlich ausdeutbaren Analogien »einen kreativen Spielraum 
durch artifizielle Modifizierungen der Natur« (Grasskamp 2013: 24). In ähnlicher 
Weise beschreibt es auch Marion Endt-Jones: 

»Ovids Ursprungsmythos und Plinius’ Schilderungen der Koralle als Meerespflan

ze, die sich, sobald sie aus dem Wasser gefischt wurde, zum Gestein verhärtete, 
hatten sie zum Symbol der Lebenskraft schlechthin werden lassen. Als Lebewe
sen, das die Elemente des Wassers und der Luft sowie die Naturreiche der Pflan
zen und Mineralien überbrückte, stand sie für die Verwandlung zur mineralischen 
Vollkommenheit und den Fortbestand alles organisch Vergänglichen.« (Endt-Jo
nes 2015: o. S.) 

Genauso wie Straußeneier, Kokosnüsse oder große Meeresschneckengehäuse wa
ren die Korallen ein seltenes Sammelgut und wurden als sog. Raritäten bezeichnet, 
die nicht einfach zu beschaffen waren (vgl. Grasskamp 2013: 22). Um die Korallen 
für seine Sammlung zu erwerben, nutzte Ferdinand II. von Tirol etwa seine Ver
bindungen nach Norditalien: »1581 erwarb er Korallen im Wert von 15.000 Gulden 
vom Genueser Händler Baptist Sermino und bot 1590 dem Venezianer Baptist Vial
la 300 Goldgulden für ›schenen sachen von corallen, zinken und figuren‹.« (Grass
kamp 2013: 21). Die Korallen sind über die paradigmatische »Verbindung von Na
tur und Kunst« nicht nur als »Kunstkammerstücke par excellence« (Sandbichler 2022: 
126–127) aufzufassen – für die Kategorie der »Mischobjekte von Natur und Kunst« 
(Rauch 2006: 12) –, sondern sie sind ebenso Ausdruck für das Interesse an außereu
ropäischen, seltenen Dingen, die über Schifffahrtswege nach Europa gelangten. 

45 Vgl. zur Ovid-Rezeption in der Frühen Neuzeit etwa Enenkel/Jong 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 95 

Die sog. exotica46 bildeten eine beliebte Sammelkategorie in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern und stellten für die Rezipient:innen einen ersten Kontakt mit 
außereuropäischen Dingwelten dar. Dabei wurde in der Forschung zu histori
schen Wunderkammern häufig die grundsätzliche Gleichrangigkeit der Dinge 
proklamiert, etwa von Annesofie Becker, Willie Flindt und Arno Victor Nielsen. 
In ihrem Ausstellungskatalog Wunderkammer des Abendlandes. Museum und Samm
lung im Spiegel der Zeit (1994) ist folgende Formulierung zu lesen: »In den Kunst- 
und Wunderkammern herrschte keine eindeutige Hierarchie. Das Interesse des 
Besitzers galt in erster Linie der Seltenheit und Merkwürdigkeit des Gegenstan
des.« (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland GmbH 
1994: 32) Dominik Collet wies, dieser Aussage entgegenstehend, ein vereinheitli
chendes und verkürztes Bild auf außereuropäische Kulturen in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern nach, das die prinzipielle Egalität der Dinge widerlegt.47 

Neben den bereits erwähnten naturalia, curiosita und exotica waren auch artifici
alia und scientifica, etwa Kristallgefäße, Behälter aus Halbedelsteinen, Gold- und Sil
berschmiedearbeiten, Musikinstrumente mit kostbaren Verzierungen, Brettspie
le, Kunstuhren, astronomische und mathematische Instrumente wie Astrolabien, 
Fernrohre und Guckkästen, Münzen, Waffen, venezianische Bronzen und Gemälde 
sowie (Spiel-)Automaten in der Kunst- und Wunderkammer von Schloss Ambras zu 
finden (vgl. Thamer 2015: 50–52; Schlosser 1978: 45–118). Sie sind heute immer noch 
in insgesamt achtzehn hölzernen Schränken untergebracht. Außerhalb der Schrän
ke »hingen in bunter Mischung allerhand ausgestopfte Schlangen, Krokodile, Vö
gel, seltsame Geweihe, Mißgeburten [sic!], Knochen vorweltlicher Tiere (im Inven

46 Der Begriff exotica umfasst Kunstgegenstände, die mehrheitlich aus außereuropäischen Län
dern stammen. Exotica stellten beliebte Sammlungsgüter in frühneuzeitlichen Wunderkam

mern dar, waren jedoch eng mit dem Blick auf andere Kulturen verbunden, wie Virginie Spen
lé folgendermaßen pointiert: »Das Exotische war […] damals wie heute ein Konstrukt, das we
niger über die Bewohner ferner Länder, ihre Umwelt, Bräuche und Sitten, sondern vielmehr 
etwas über die Weltvorstellungen des Betrachters und des Sammlers aussagte. Außereuro
päische Naturalien und Artefakte sollte man daher nicht nur als Zeugnisse fremder Natur 
und Kultur betrachten. Mit der Eingliederung in einen europäischen Kontext unterzogen sie 
sich einer semantischen Umdeutung […].« (Spenlé 2012: 31) Der Begriff des Exotismus kam 
1599 auf, wie Klaus von Beyme festhält, und ist, wie auch Virginie Spenlé betont, mit einer 
stetigen Ambivalenz verknüpft, die sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern wider
spiegelt: »Der Exotismus und der Orientalismus hatte immer zwei Seiten«, einerseits »die 
positive Seite der Faszination durch das Fremde, die Verständnis und Sympathie weckte«, 
andererseits »die negative Seite der Vorurteile, des Eurozentrismus, des Imperialismus, des 
Rassismus und des Sexismus« (Beyme 2008: 7). Zum Begriff des Exotismus vgl. auch Mayer 
2010, Wolter 2005 und Koebner/Pickerodt 1987. 

47 Dieser Aspekt wird in Kapitel 2.2.2 ausführlicher diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

tar natürlich als Riesengebein bezeichnet), die Wehr eines Sägehais usw.«48 (Schlos
ser 1978: 118). Aus der Perspektive der europäischen Sammler:innen wurde somit al
les von der Norm Abweichende gesammelt – kurzum: »Alles, was seltsam ist« (Blom 
2004: 92) –, was sich auch in der Ambraser Sammlung zeigt. 

Um dieses spezifische Interesse an Kuriositäten verstehen zu können, ist die 
Rekonstruktion des gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Kontexts der Zeit er
forderlich. Exemplarisch lässt sich hier Lorraine Dastons Untersuchung anführen, 
die dieses, durch die Dinge der Wunderkammern evident werdende, gesteigerte In
teresse an Kuriositäten und Abnormitäten mit einer spezifischen Konstitution der 
Neugierde begründet: »Die Neugierde des 17. Jahrhunderts verfolgte die Dinge […] 
nicht vor allem darum, weil sie schön waren […]. Vielmehr suchte die Neugier nach 
dem Seltenen, dem schön Ausgearbeiteten, dem sehr Kleinen und dem Verborge
nen.« (Daston 2002: 167) Im 16. und 17. Jahrhundert vollzog sich demnach eine epis
temologische Verschiebung der Neugierde: von singulären und wundersamen hin 
zu normativen und gewöhnlichen Phänomenen. Damit entwickelte sich ein neu
er wissenschaftlicher Fokus auf die zu erforschenden Dinge. Daston spricht in die
sem Kontext auch von der »Philosophie des Präternaturalen« (Daston 2001: 16), ei
ner Wissenschaft, die das in den Blick nimmt, was jenseits der Natur liegt (praeter 
naturam): 

»Zur Kategorie des Präternaturalen gehörten zweiköpfige Katzen, Regenbogen
ringe um den Mond, Blutregen, Krokodile und andere exotische Arten, Riesen und 
Zwerge, der skythische Strauch, der angeblich Lämmer als Früchte trug, in floren
tinischem Marmor gestaltete Landschaften, kaltes Phosphorlicht – kurz, alles, was 
vom gewöhnlichen Gang der Natur abzuweichen schien […].« (Daston 2001: 16) 

Im Gegensatz zum Archiv standen in Wunderkammern, wie anhand der Ambraser 
Bestände gezeigt, Dinge im Fokus, die unerklärlich, exzentrisch, eigentümlich und 
ambig erschienen. Durch Verfremdung und Kontamination verschiedener Materia
lien und Formen wurde sowohl Vielfalt als auch Ambivalenz evoziert, um Neugierde 
sowie Verunsicherung bei den Betrachtenden hervorzurufen (vgl. Thamer 2015: 50). 

48 Von der Norm abweichende Körper und Körperformen, die in Kategorisierungen wie ›Riese‹, 
›Zwerg‹ oder ›Haarmensch‹ in Inventaren und Gemälden frühneuzeitlicher Wunderkammern 
auftauchen, galten als spielerischer Ausdruck der Natur und wurden präsent in den Samm

lungsräumen inszeniert, wie Ruth von Bernuth konstatiert: »Die Darstellung dieser menschli

chen Wunder war den Porträts des Fürsten, seiner Familie und den Mitgliedern anderer Herr
scherhäuser ›gleichwertig‹, d.h. sie hingen zusammen mit den fürstlichen Bildern in der glei
chen Galerie. Erzherzog Ferdinand II. inszenierte sich auf diese Weise als Weltherrscher über 
eine Wunderwelt.« (Bernuth 2003: 50) Vgl. hierzu auch Rauch 2003. Zur Darstellung von kör
perlichen Beeinträchtigungen in Wunderkammern vgl. Schönwiese/Mürner 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 97 

Vor allem die Natur-Dinge in der Ambraser Sammlung – wie anhand des Schüttel
kastens, der Handsteine und der Korallen gezeigt – hatten oftmals einen ambigen Sta
tus, der zwischen Wunderglauben und Naturwissenschaft changierte.49 Das Stau
nen und Wundern, das diese Dinge bei den Rezipient:innen hervorrufen sollten, 
»war[en] für die bürgerlichen Naturforscher ein genauso wichtiger Beweggrund für 
ihr Sammeln wie für die fürstlichen Besitzer von Kunstkammern« (Rauch 2006: 14). 
Dieses entsprang vor allem aus der in den Dingen stets mitschwingenden latenten 
Bedeutungsebene. Denn im 16. und 17. Jahrhundert war »eine allegorisch oder sym
bolisch geprägte Sicht der Welt« (Rauch 2006: 12) vorherrschend, die von einer ver
borgenen Vernetzung der Dinge ausging: »Kein natürliches Objekt wurde so emp
funden, als sei es ohne Sinn; alle Gegenstände galten vielmehr als Manifestationen 
eines Planes oder einer versteckten Aussage.« (Rauch 2006: 12) 

2.2 Georges Adéagbo: L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire 
de l’exploration …! – Le théâtre du monde …! (2002/2004–2005) 

»Georges Adéagbo ist ein Sammler.« (Friedrich/König 2004: 5) Mit diesen Wor
ten beginnt das von Julia Friedrich und Kasper König verfasste Vorwort des 
Katalogs, der anlässlich der Ausstellung von Georges Adéagbos Arbeit L’explo
rateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!50 
(30.10.2004–20.02.2005) im Projektraum des Museum Ludwig erschien. Das 
Akkumulieren von Dingen der Alltagswelt51 ist jedoch nicht nur für die Arbeit 
L’explorateur et les explorateurs52 konstitutiv, Adéagbos künstlerische Praxis ist auch 
darüber hinaus maßgeblich durch Sammelprozesse bestimmt.53 Adéagbo (*1942), 
in Cotonou (Benin) geboren, entwickelte in seiner Heimatstadt, zunächst unabhän

49 Ein weiteres Beispiel sind die Magensteine, sog. Bezoare, die als beliebte naturalia zahlreich 
gesammelt wurden. Vgl. hier Knittel 2023 und Weber 2016. 

50 Im Folgenden wird der lange Titel der Arbeit L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de 
l’exploration …! – Le théâtre du monde …! zur besseren Lesbarkeit des Texts abgekürzt mit L’ex
plorateur et les explorateurs. 

51 Wichtig ist in diesem Kontext auch der Hinweis von Gustav Roßler: »Wie alltäglich Ge
brauchsgegenstände erscheinen, ändert sich natürlich mit der Zeit und Situation, so dass 
der Ausdruck ›Alltagsgegenstände‹ nur relativ zu verstehen sein kann.« (Roßler 2008: 77) 

52 Eine ausführliche Beschreibung der L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’explora
tion …! – Le théâtre du monde …! ist in Kapitel 5 der Publikation Die Mobilisierung der Dinge. Orts
spezifik und Kulturtransfer in den Installationen von Georges Adéagbo von Kerstin Schankweiler 
zu finden (vgl. Schankweiler 2012a: 99–148). 

53 Seine Sammlungen gingen aus einer jahrelangen Arbeit außerhalb des Kunstkontexts her
vor, weshalb seine Installationen auch außerhalb des Systems ›Kunst‹ funktionieren (vgl. 
Schmidt-Linsenhoff 2010: 154). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

gig von Kunstkontexten, eine tägliche, sich als Ritual etablierende Sammelpraxis.54
Seit Mitte der 1990er-Jahre ist eine gesteigerte Aufmerksamkeit der westlichen
Kunstwelt für seine Arbeiten zu beobachten. So wird er seit dem zu großen Aus
stellungen eingeladen, wie unter anderem auf die 48. Venedig Biennale und die
documenta11.

Die aus seiner Sammelpraxis hervorgehenden ortsreferentiellen, raumgreifen
den Installationen vereinen gesammelte Dinge aus Adéagbos Heimatstadt Cotonou
mit denjenigen, die er an den jeweiligen Ausstellungsorten seiner Arbeiten findet
und zusammenträgt.55 Durch die mit seiner Heimat verknüpften Gegenstände und
Bilder bringt er eine dezidiert biografische Komponente in seine Installationen ein,
die auf ihn als Künstler und Sammler verweist. Zudem verwendet er Dinge aus be
reits vergangenen Ausstellungen wieder für Ding-Ensembles neuer Ausstellungs
projekte.56 So »reflektiert Adéagbo kontinuierlich seine eigene Lebens- und Ausstel
lungsgeschichte« (Schankweiler 2012a: 114) innerhalb seiner Arbeiten.

Lange bevor Adéagbo Teil des westlichen Kunstsystems und -markts wurde,
sammelte er Dinge, um sie in seinem Haus oder seinem Garten zu gruppieren.
Durch die täglich erstellten Ding-Ensembles, wie die Fotografie vom 24. Februar
2014 exemplarisch zeigt (Abbildung 9), wird das Sammeln zum festen Bestandteil
seines Alltags. Diesen im wahrsten Sinne des Worts alltäglichen Sammelprozess
praktiziert Adéagbo in rituellen Wiederholungen, indem er die gesammelten Dinge
auf dem Boden nebeneinander arrangiert. Dabei beginnt er mit einem Bild oder
Gegenstand und lässt durch das Hinzufügen von weiteren ein Ding-Ensemble
entstehen.57 Infolge des Zusammentragens unterschiedlichster Gegenstände und
Bilder, die ihm auf der Straße, in Antiquitätenläden oder Flohmärkten begegnen,
entwickeln sich so immer neue assemblageartige Ensembles mit ähnlicher An
ordnung, woraus jeweils ein »äußerst komplexes, labyrinthisches Geflecht und

54 Darüber hinaus gab es eine Vielzahl an Einzelausstellungen im Museum Ludwig in Köln
(2004), im MAK in Wien (2009), im MUSAC in León (2011), im Moderna Museet in Stockholm
(2014), im Israel Museum in Jerusalem (2016) und im Ernst Barlach Haus (2022). Zudem ist
in diesem Kontext relevant zu erwähnen, dass Georges Adéagbo keine künstlerische Ausbil
dung absolviert hat, er somit als Autodidakt beschrieben werden kann.

55 Für weiterführende Hinweise zur Georges Adéagbos künstlerischer Praxis vgl. Schankweiler
2012a: 81–93.

56 In diesem Kontext ist folgende Beobachtung von Stephan Köhler wichtig: »Nichts wird vom
Künstler weggeworfen. Daher wächst das Volumen seiner Archive stetig an. In seinem Ate
lier in Benin reihen sich ungeöffnete Kartons aneinander, ebenso sind die Kellerräume und
Dachböden in Hamburg gefüllt.« (Köhler 2013: 102)

57 Das geht aus dem Dokumentarfilm La personne de Georges Adéagbo (2012) von Matteo Frittelli
hervor, in dem Adéagbos Werk zwischen 2007–2012 reflektiert wird. Der Film wurde unter
anderem im Rahmen der Ausstellung Georges Adéagbo. »À l’école de Ernest Barlach, le sculpteur.«
Hommage zum 80. Geburtstag im Ernst Barlach Haus in Hamburg vom 30.10.2022–19.02.2023
gezeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 99

vollkommen offenes System« (Seidel 2005: 315) hervorgeht, das die gefundenen
Dinge in einen neuen Kontext stellt.

Abbildung 9: Foto vom 24. Februar 2014, in Togbin bei Cotonou.
Georges Adéagbo bei der Arbeit für die Ausstellung »Les artistes et
l’écriture …!«, die im Mai 2014 in der Galerie Barbara Wien statt
fand. Courtesy der Künstler und Galerie Barbara Wien, Berlin.
Foto: Galerie Barbara Wien

Adéagbos Sammeln ist somit nicht nur als kunstimmanenter Produktionspro
zess zu verstehen, sondern auch als alltägliche Erkenntnismethode, die ihm zum
Ordnen und Verstehen von Welt dient und auch außerhalb der Kunstpraxis einen
relevanten Teil seines Lebens einnimmt. Kerstin Schankweiler spricht in diesem
Zusammenhang daher auch von »gelebte[m] Sammeln« (Schankweiler 2012a: 183).
Adéagbos Interesse geht somit über den reinen Besitz von Dingen hinaus. Seine
intrinsische Motivation ist keine private, eigentumsfixierte Sammelleidenschaft

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

(vgl. etwa Ruppel/Maaßen 2016), die nach Vollständigkeit strebt, sondern sie resul
tiert vielmehr aus einem konzeptuellen Interesse, auf das seine Arbeiten verweisen. 
Denn die gefundenen, heterogenen Dinge ermöglichen in ihrer Diversität, als 
hybride Konfiguration, das Herstellen assoziativer und polyfokaler Vergleiche. 
Adéagbos Rekurrieren auf historische Wunderkammern wird im Folgenden vor 
allem mit Blick auf den Umgang und die Inszenierung außereuropäischer Arte
fakte betrachtet. An diese knüpft Adéagbos Arbeit an und stellt eindimensionalen 
und verallgemeinernden Darstellungspraktiken historischer Wunderkammern 
in Bezug auf außereuropäische Dinge seine individuelle Perspektive gegenüber, 
wodurch er das Wunderkammer-Konzept für die Gegenwart weiterdenkt und 
aktualisiert. 

Abbildungen 10 und 11: Georges Adéagbo «L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire 
de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!», 2002. Installationsansicht: documenta11, 
Kassel. © Georges Adéagbo und VG Bild-Kunst. Foto: Stephan Köhler 

Konzipiert für die von Okwui Enwezor kuratierte documenta11 (2002) (Abbil
dungen 10 und 11) wurde die ortsreferenzielle Arbeit L’explorateur et les explorateurs, 
seine bisher bekannteste und auch umfangreichste Arbeit, vom Museum Ludwig 
angekauft und dort 2004/2005 ausgestellt (Abbildung 12). Die Installation umfasst 
insgesamt mehr als 1500 Dinge (in der Kölner Installation sind es ca. 2100): hete
rogenes Text-, Bild- und Dingmaterial aus verschiedensten medialen Kontexten, 
z.B. Bücher, Zeitungsartikel, handgeschriebene Notizen, Fotografien, Textilien, 
Produkte aus der Alltagskultur, skulpturale Kunstwerke und Zeichnungen. Unter 
ihnen sind 480 Kopien, 67 Gemälde, 400 Publikationen in verschiedenen Sprachen, 
ca. 120 Tonträger und 54 handgeschriebene Texte zu finden (vgl. Schankweiler 
2012a: 116, 118, 119, 121). Die Dinge, die Adéagbo sowohl in Kassel und Köln als 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 101 

auch in Cotonou zusammentrug, finden im Ausstellungsraum als raumgreifende 
Assemblage58 ihren Platz. 

Abbildung 12: Georges Adéagbo, «L’explorateur et les explorateurs devant 
l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre du monde …!». Holz, Papier, Stoff 
und andere Materialien, Installationsmaße variabel. Museum Ludwig, 
Köln. Inventarnummer: ML/SK 5146. © Historisches Archiv der Stadt Köln 
mit Rheinischem Bildarchiv, Mennicken, Marion, rba_d040677_01, http 
s://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074 © VG Bild- 
Kunst, Bonn 

Nachdem die Arbeit 2002 auf der documenta11 zu sehen war, wurde sie im 
15,80 × 17,90 m großen DC:Projektraum des Museum Ludwig ausgestellt. Infolge 
des Ankaufs vom Ludwig Museum reicherte Adéagbo sie nochmals mit lokalen 
Gegenständen und Bildern aus der Stadt Köln an. Bei dem zu findenden Dingreper
toire handelt es sich vor allem um typische Dinge der regionalen Stadtkultur, etwa 
ein Schallplattencover der Band De Bläck Fööss, Fotos von Kölner Sehenswürdig
keiten oder Karnevalsrelikte. Darüber hinaus lassen sich verschiedene thematische 

58 Stephan Köhler beschreibt Georges Adéagbos raumgreifende Arbeiten als ›Assemblagen‹. Er 
differenziert diese von den kunsthistorischen Termini ›Installation‹ und ›Collage‹ folgender
maßen: »›Assemblage‹ ist eine künstlerische Form, der Begriff ist – anders als ›Installation‹ 
– auch für experimentelle Verknüpfungen von Dingen außerhalb des Ausstellungskontex
tes verwendbar. Er ist vom französischen Verb ›assembler‹ abgeleitet, mit Konnotationen des 
›Sammelns‹ und ›Versammelns‹ sowie eines Mehrwertes durch kombinatorische Praxis. Der 
Begriff ›Collage‹ gilt für Kombinationen in der Fläche, nicht für Konstellationen im Raum.« 
(Köhler 2023: 8) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074
https://www.kulturelles-erbe-koeln.de/documents/obj/05093074


102 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Verdichtungen erkennen, die Kerstin Schankweiler identifiziert: Entdeckung, Afri
ka, Kunst und Kunstgeschichte, berühmte Persönlichkeiten, Adéagbo selbst (vgl. 
Schankweiler 2012a: 103–116). Die heterogenen Dinge, die im Raum zu erkennen 
sind, nehmen sowohl die Wände als auch den Boden und vor allem die Übergänge 
zwischen Boden und Wand ein. Sie sind gehängt, gestellt oder gelegt. Es gibt nur 
wenig materielle Überlagerungen, jedes Artefakt ist bewusst an einem spezifischen 
Ort platziert. 

Der DC:Projektraum besitzt keine Fensteröffnungen in den Wänden, wodurch 
es Adéagbo möglich war, alle vier Wände mit mehreren Bild- und Dingreihen zu be
stücken. Lediglich der Eingang stellt eine Aussparung dar. Der Raum entspricht den 
Merkmalen eines White Cubes, wodurch sich die Dinge entweder von dem weißen 
Hintergrund der Wand oder dem hellbraunen Parkett abheben (vgl. Schankweiler 
2012a: 100). In der Mitte des Raums befindet sich ein 6 Meter langes Fischerboot 
sowie ein Anker. Um diese beiden herum sind mit etwas Abstand vier Holzpfähle 
arrangiert, die das Boot-Anker-Ensemble rahmen. Ergänzt wird dieses durch zwei 
Teppiche und zahlreiche auf ihnen liegende Gegenstände (vgl. Schankweiler 2012a: 
101). Die Dinge an den Wänden ringsherum sind in verschiedenen Reihen bzw. un
terschiedlichen »Informationsschichten« (Seidel 2005: 315) angeordnet. Angesichts 
der materiellen und medialen Fülle an Dingen ist es fast unmöglich, alle Dinge zu 
benennen und zu beschreiben. Dies ruft einen ästhetischen Moment der Überfor
derung hervor, der auch aus dem Spannungsfeld von symmetrischer Ordnung und 
willkürlicher Unordnung entsteht. Die vielgestaltigen Dinge sind in einer rhizom
artigen, organisch gewachsen wirkenden Anordnung auf den Ausstellungswänden 
und -böden angebracht. Die Platzierung der Dinge erfolgte dabei jedoch nicht zufäl
lig, sie sind vielmehr in eine teilweise symmetrische, räumlich-axiale und bewusst 
arrangierte Ordnungsstruktur eingebettet: 

»Der Eindruck von Unordnung und der willkürlichen Zusammenstellung, der 
vor allem durch die Diversität der Objekte entsteht, weicht bei genauerer Be
trachtung dem der sorgfältigen und systematischen Komposition. Trotz dieser 
Ordnung und einzelner hervorgehobener Bereiche oder exponierter Gegenstände 
erscheint die Anordnung insgesamt unhierarchisch, da die verschiedenen Objekt
gruppen gleichmäßig verteilt sind und sich eine relativ homogene Gesamtschau 
ergibt.« (Schankweiler 2012a: 103) 

Die Arbeit lässt sich daher auch als »komplexes Flechtwerk« (Schmidt-Linsenhoff 
2010: 153) beschreiben. Die Materialkonglomerate im Raum, die viele aus afrikani
schen Ländern stammende Gegenstände umfassen, erinnern zum einen an initia

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 103 

torische Riten oder spirituelle Kontexte.59 Zum anderen verweist die additive Ästhe
tik des Unabgeschlossenen auf frühneuzeitliche Wunderkammern, die ebenfalls als 
Sammlungen im Prozess charakterisiert werden können, wie Robert Felfe konsta
tiert: 

»Die Kunstkammern der Frühen Neuzeit waren relativ instabile Gebilde. Ihr Um

fang an Objekten nahm keineswegs nur zu und wurde konservatorisch betreut, 
sondern auch Abgänge waren durchaus normal – ebenso wie das allmähliche 
Verdämmern einstmals leuchtender Attraktionen. So war der Tausch eine verbrei
tete Form der gegenseitigen Empfehlung der systematischen Vervollständigung 
von Sammlungen und des objektgebundenen Wissenstransfers. Besonders an 
Fürstenhöfen waren Sammlungen zudem ein Reservoir potentieller Geschenke in 
einer Zirkulation von Gaben und Gegengaben als wichtigem Teil des diplomati

schen Verkehrs.« (Felfe 2013: 148) 

Nicht nur die Prozessualität stellt sich bei der genaueren Betrachtung der Arbeit 
L’explorateur et les explorateurs als strukturelle Gemeinsamkeit zwischen Wunderkam
mer und Adéagbos Arbeit heraus, sondern auch der historische Kontext der früh
neuzeitlichen Sammlungen scheint Adéagbo als Schablone für seine Auseinander
setzung in Bezug auf den Kontext kultureller Austauschprozesse gedient zu haben, 
worauf der Titel der Arbeit verweist. Die dort zu findenden außereuropäischen Din
ge waren und sind Zeugnisse der europäischen Expansion im 15. und 16. Jahrhun
dert. Wunderkammern, die später auch einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich 
waren60, prägten somit den Blick auf diese ersten außereuropäischen kulturellen 

59 In Bezug auf Benin als Herkunftsort von Adéagbo lässt sich hier insbesondere auf die synkre
tische Religion des Voodoo verweisen, die sich in Westafrika entwickelte. Mit Bezug auf die 
Publikation Vodun in Coastal Benin. Unfinished, Open-ended, Global (2013) von Dana Rush bringt 
auch Stephan Köhler Voodoo-Schreine mit Adéagbos Assemblagen in Zusammenhang. Der 
in der Voodoo-Praxis verankerte prozessuale und offene Charakter – Rush spricht in diesem 
Kontext von »Unfinished Aesthetics« (Rush 2013: 34) – kann als Inspiration und ästhetischer 
Ausgangspunkt für Adéagbos altarartige Ensembles interpretiert werden (vgl. Köhler 2023: 
276). Auch Kerstin Schankweiler stellt die Verbindung von Adéagbos Arbeiten und Voodoo- 
Altären – etwa dem Mami-Wata-Altar – her: »While the principles of integration, intercon
nectedness, and spatial constitution more or less apply to altars in general, West African ex
amples have a specific aesthetic of their own with regard to the arrangement of the objects, 
something which is also characteristic of Adéagbo’s installations.« (Schankweiler 2012b: 67) 

60 Die vielfach reproduzierte Annahme, dass die frühneuzeitlichen Sammlungen nur für einen 
kleinen Kreis an Besuchenden zugänglich waren und erst mit der Gründung der ersten Muse

en die Zugänglichkeit für eine breite Öffentlichkeit möglich war, widerlegte Bénédicte Savoy 
in ihrem Aufsatz Zum Öffentlichkeitscharakter deutscher Museen im 18. Jahrhundert (2006). In 
diesem zeigt sie auf, dass es bereits vor der Geburtsstunde des modernen Museums Formen 
der musealen Öffnung in Italien und Deutschland gab und bereits im 18. Jahrhundert fürst
liche Sammlungen für Künstler:innen und Interessierte offenstanden (vgl. Savoy 2006: 10). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Zeugnisse in einer exotisierenden Weise, wodurch die »außereuropäische Welt als 
statische und primitive Gegenwelt eines dynamischen und zivilisierten Europas« 
(Collet 2012a: 175) erschien.61 

Die Arbeit widersetzt sich durch Adéagbos spezifische Ästhetik, die auf der sam
melnden Prozessualität einerseits sowie der komplexen Anordnung heterogener 
Dinge andererseits basiert, tradierten Sehgewohnheiten und westlich-modernen 
Inszenierungslogiken, somit »historischen, geografischen oder kulturellen Kriteri
en, die den MuseumsbesucherInnen heute vertraut sind« (Schankweiler 2012a: 191). 
So entsteht ein Spannungsfeld zwischen dem Eindruck einer der Ding-Assemblage 
zugrunde liegenden inneren Logik, die zur Ergründung einlädt, und dem eines 
ungeordneten Nebeneinanders von heterogenen Gegenständen, das an frühneu
zeitliche Wunderkammern erinnert.62 Adéagbos Arbeiten wurden aufgrund dieses 
Spannungsfelds in der Rezeption und kunsthistorischen Forschung immer wieder 
mit Wunderkammern assoziiert (vgl. Schankweiler 2012a: 185–195; Schmidt-Lin
senhoff 2010: 338–359).63 Um Adéagbos wunderkammernde Praxis zu untersuchen, 
werde ich in drei Schritten vorgehen. Zuerst werden die in Bewegung geratenen 
Dinge durch den Sammelprozess thematisiert, die als dynamische, auf spezifische 
Orte referenzierende Bedeutungsträger aufgefasst werden, wodurch das Sammeln 
im Kontext kultureller Austauschprozesse als wichtig erscheint (vgl. Kapitel 2.2.1). 
Zweitens wird der Stellenwert von außereuropäischen Dingen in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern und der damit zusammenhängende Begriff des Welttheaters 
beleuchtet (vgl. Kapitel 2.2.2). Daran schließt sich drittens die Untersuchung der 
spezifischen Form des Sammelns von Adéagbo als Terrestrisch-Werden an, welches 
sich in Adéagbos spezifischen Sammelpraktiken zeigt (vgl. Kapitel 2.2.3). 

2.2.1 Dinge in Bewegung – Sammeln im Kontext 
kultureller Austauschprozesse 

Dinge können spezifische kulturelle Praktiken und die Individualität von Orten ver
körpern, was sich unter anderem in sprachlicher (z.B. Text und Schrift), materieller 
(z.B. lokal produziertes Material), bildlicher (z.B. Fotografie und spezifische Moti
vik) oder formalästhetischer Form (regionaltypische stilistische Ausprägung) aus
drücken kann. Durch das Sammeln geraten Dinge in Bewegung und werden vom 

61 Dieser Aspekt wird in Kapitel 2.2.2 vertieft. 
62 In diesem Kontext sind die Begrifflichkeiten, die Georges Adéagbo selbst für seine Arbei

ten verwendet, relevant, auf die Stephan Köhler verweist: Adéagbo spricht vom »Tribunal der 
Dinge« (Adéagbo zit. Köhler 2023: 1), von seinen Assemblagen als Gerichtsverhandlungen. 

63 Auch Stephan Köhler stellt in seiner Untersuchung ›Das Tribunal der Dinge‹. Schauplatz Assem
blage im Werk von Georges Adéagbo (2023) den Zusammenhang zwischen Adéagbos künstleri
scher Praxis und frühneuzeitlicher Wunderkammern in Bezug auf die Verwendung von Prä
paraten und die spezielle Rezeptionsweise her (vgl. Köhler 2023: 66, 277). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 105 

Ursprungsort zum Standort der Sammlung transportiert. In diesem Sinne sind sie 
reisende Bedeutungsträger und führen die Spuren ihres Herkunfts- oder Aufent
haltsorts mit sich. Im Falle von Fundstücken gestaltet sich diese Bedeutungsimma
nenz auf ganz subjektive Weise. Denn die sammelnde Person wird zufällig von ei
nem Ding an einem spezifischen Ort affiziert und eignet sich dieses an, wodurch 
eine Konnexion zwischen Ding, Raum und Person entsteht. Das Fundstück mar
kiert in diesem Sinne einen bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit und verweist 
auf sein intrinsisches Affektpotenzial gegenüber einer spezifischen Person.64 

Ebenso gestaltet sich das In-Bewegung-Setzen von Dingen in Form von Fund
stücken bei Adéagbo: Durch das Sammeln und Arrangieren von Gegenständen 
und Bildern, die mit dem jeweiligen Ausstellungsort eng verbunden sind, mar
kiert Adéagbo seine Anwesenheit an eben jenem zu einer bestimmten Zeit. Die 
Historizität der Dinge wird aufgrund des Kontextwechsels nicht negiert, sondern 
ihnen wird infolge der individuellen Auswahl und Aneignung durch den Künstler 
eine neue hinzugefügt, was Monika Wagner in Bezug auf die Spezifität der äs
thetischen Wirkkraft von Fundstücken wie folgt beschreibt: »Die unspezifischen 
Fundstücke bezeugen […] spezifische Situationen und vergegenwärtigen in der 
Erinnerung des Sammlers zu einem späteren Zeitpunkt, in einem neuen Kontext 
etwas, was ihnen selbst nicht eigen ist.« (Wagner 2002: 109–110) Der Ortswech
sel, der durch das Sammeln initiiert wird, hat demnach einen großen Einfluss 
auf die Rezeption der Dinge.65 Adéagbos individuelle Beziehung zu ihnen und 
seine spezifische Erfahrung an dem jeweiligen Ort wird in den gesammelten und 
miteinander ausgestellten Dingen sichtbar. So werden zum einen die Spezifika 
von Orten erkennbar, aber auch seine individuellen Erfahrungen, die aus seiner 
Herkunft und Sozialisation herrühren (vgl. Köhler 2018). Durch diese »mehrfache 
Ortsbezogenheit der Exponate« (Schmidt-Linsenhoff 2010: 153) wurde Adéagbos 
Arbeiten immer wieder das ästhetische Potenzial eines kulturellen Dialogs zuge
sprochen (vgl. u.a. Schankweiler 2012a; Schmidt-Linsenhoff 2010; Eiblmayr 2001): 
»Insbesondere die Transkulturalität […] [seiner] Objektensembles und der diaspo
risch-nomadische Charakter der Installationsräume legen das Deutungsmuster 
der Hybridität nahe, das in den 1990er-Jahren zum wichtigsten Paradigma postko
lonialer Theoriebildung avancierte.« (Schmidt-Linsenhoff 2010: 157) Die Bedeutung 

64 Vgl. in diesem Kontext etwa Ansätze zur Affekttheorie (u.a. Emmert/Ullrich/Kunstpalais Er
langen 2015) oder zum New Materialism (u.a. Barad 2012; Coole/Frost 2010). 

65 Stephan Köhler verweist in Bezug auf den Sammel- und Mobilisierungsprozess der Dinge 
auch auf die Relevanz von Adéagbos Kleidung: »Adéagbos Körper und seine Kleidung werden 
zur Extension der Räume, die er zur Aufbewahrung von Schätzen benutzt. Oft mehr als ein 
Dutzend Anstecknadeln zieren Westen, Hemden und Mäntel. Die Familie der Ringe, Hals
ketten, Armreife, Armbänder, wandelt sich stetig und wächst ständig. Adéagbos Jacke wiegt 
etwa zehn Kilo auf Grund der in den Taschen transportierten Münzen, auf der Straße gefun
denen Schlüssel und besonders geformten Steinchen.« (Köhler 2023: 108) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Orts, des Ortswechsels und des Erlebens von topografischen Besonderheiten in 
Form der spezifischen Dinge nimmt somit eine essentielle Rolle innerhalb seiner 
künstlerischen Praxis ein, die wie in den postkolonialen Diskursen an diaspori
sche, migrantische, transnationale und deterritoriale Dynamiken geknüpft ist (vgl. 
Harney 2001: 14).66 Adéagbos mobile, gereiste Dinge sind daher als nomadisie
rende Fundstücke innerhalb eines »transportable[n] Werk[s]« (Harney 2001: 14) 
aufzufassen, die durch ihre Herkunft und Mobilitätsgeschichte geprägt wurden. 

Das Reisen und Bewegen67 wird in der Arbeit L’explorateur et les explorateurs dabei 
nicht allein durch den faktischen Transport der Dinge aufgegriffen, sondern offen
bart sich auch thematisch als zentrale Scharnierfunktion des Ding-Ensembles. Sie 
werden nicht nur sinnbildlich in Form des Ozeans als Ort kulturellen Austauschs 
und als Distanz offenbar, die überwunden werden muss, um die Gegenstände und 
Bilder aus Cotonou und Kassel bzw. Köln miteinander zu vereinen, sondern auch 
motivisch und narrativ. Denn die in der Arbeit kombinierten Dinge – z.B. Holz
boot, Anker, Matrosenmütze, Spitze eines Ankers, textile Fischbanner – spiegeln das 
Motiv der Schifffahrt und das des Reisens wider, ließen sich aber ebenso mit der 
Motivwelt des Kolonialismus in Verbindung bringen. Das Holzboot beispielsweise 
»verliert seine Funktion als Fortbewegungsmittel beim Fischen (am Strand von Co
tonou, in dessen Nähe Adéagbos Grundstück liegt, verwenden die Fischer genau sol
che Boote) und wird in der Logik des Künstlers zu einem Zeichen von Entdeckungs
reise« (Schankweiler 2012a: 229). 

Die Artefakte lassen sich somit unter das Hyperonym der maritimen ›Entde
ckungs‹-Reise subsumieren. Dabei wird explizit mit dem Einbeziehen rassistischer 
Stereotype – etwa auf Buchcovern – auf koloniale Machtstrukturen hingewiesen 
und die gewaltvolle und imperialistische Historie von Seefahrt einbezogen. Neben 
dem Motiv des Reisens im Kontext kolonialer europäischer Expansion werden aber 
auch positive Bilder von Forschungsreisen aufgerufen (vgl. Schankweiler 2012a: 
108). Der kulturelle Austausch wird somit über den fluiden Raum des Ozeans ver
handelt und wechselseitig anhand der verschiedenen Dinge präsent. Zum einen 
wird der Ozean als Ort der Etablierung europäischer Kolonialisierung, die durch 
die ersten ›Entdeckungs‹-Reisen initiiert wurde, sichtbar, zum anderen finden 
auch andere Reisenarrative ihren Platz, welche die Vielschichtigkeit der maritimen 
Erkundungen offenbaren und keine eindeutige moralische Bewertung zulassen 
oder vorgeben. 

66 Von verschiedenen Kulturtheoretiker:innen wird im Zuge der Verbreitung des Globalisie
rungsbegriffs seit Beginn der 1990er-Jahre explizit und implizit ein transkulturelles Denken 
vorgeschlagen. Exemplarisch zu nennen sind in diesem Kontext die Theorien von Arjun Ap
padurai, Homi K. Bhabha, James Clifford, Édouard Glissant, Paul Gilroy, Ulf Hannerz, Mary 
Louise Pratt und Wolfgang Welsch. 

67 Vgl. auch Gleixner/Lopes 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 107 

Kulturelle Austauschprozesse sind in ihrer negativen Ausformung mit kolonia
len Aneignungspraktiken verbunden. In Bezug auf Adéagbos Herkunftsland Ben
in und der in L’explorateur et les explorateurs zu findenden, aus Afrika stammenden 
Holzfiguren, die wie rituelle Kultgegenstände, etwa Dinge aus Initiationsriten und 
Voodoo(-Schreinen), anmuten und diesen nachempfunden sind, werden auch As
soziationen zu Benin als Heimat der sog. Benin-Bronzen – Gedenkköpfe aus Gelb
guss – aufgerufen, die ebenfalls im Kontext des Ahnenkults zu verorten sind. Die
se bekamen durch die Debatten um kulturelle Aneignung in kolonialen Kontexten, 
Raubkunst und Restitution in den letzten Jahren starke (kunst-)wissenschaftliche 
und mediale Aufmerksamkeit (vgl. u.a. Bodenstein 2022; Osadolor 2021; Hicks 2020; 
Schulze/Reuther 2018). An ihnen entsprangen intensive Diskussionen rund um die 
Ausstellung von Artefakten aus kolonialen Gewaltkontexten.68 Heute besitzt fast je
des deutsche ethnologische Museum Kunst aus Benin (etwa in Berlin, München, 
Hamburg, Leipzig und Dresden), zudem sind die Benin-Bronzen in Museen auf der 
ganzen Welt zu finden (vgl. Ulz 2017: 220). Sie gelangten vor allem durch koloniale 
Aneignungspraktiken – konkret durch die gewaltsame Einnahme des Königreichs 
Benin durch die britische Kolonialmacht im Jahr 1897 – in die musealen Sammlun
gen sog. ›Völkerkundemuseen‹ Europas und Nordamerikas. Ihre oftmals unrecht
mäßige Präsenz in musealen Sammlungen ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun
derts in Europa ist auf Aneignungspraktiken von Händler:innen, Missionar:innen 
und Diplomat:innen zurückzuführen (vgl. Ulz 2017: 218–219).69 Dabei ist wichtig zu 
reflektieren, dass das koloniale Erbe nicht nur die historischen Artefakte betrifft, 
sondern bis heute den Blick auf die Kunstproduktion in afrikanischen Ländern be
einflusst, indem sie partiell immer noch stereotypisiert und fetischisiert wird (vgl. 
Ulz 2017: 218). 

Dieses Wissen um das »kolonial Unbewusste« (Schmidt-Linsenhoff 2005: 19), 
also die »Verleugnung der Verwicklung von Kunst und Kunstgeschichte in Prozes
se kolonialer Macht- und Gewaltausübung« (Förschler/Schankweiler/Ulz/Wienand 
2013: 119), materialisiert sich auch in Adéagbos Arbeit. Er spielt in seiner Arbeit L’ex
plorateur et les explorateurs – teilweise auf ironische Weise – mit dem von Melanie Ulz 
beschriebenen Blick, indem er den kolonialhistorischen Aneignungspraktiken das 
Ergebnis seines eigenen Sammlungs- und Aneignungsprozesses gegenüberstellt. 
Diese Konfrontation zeigt sich etwa in der materiellen Veränderung oder medialen 

68 Nora Sternfeld weist darauf hin, dass sich die Kritik an der Ausstellungs- und Präsentations
weise ethnografischer Sammlungen auch »mittlerweile zu den Standards der ›neuen Museo

logie‹« (Sternfeld 2009: 61) entwickelt hat. 
69 Im Zuge der Ausstellung Benin. Könige und Rituale. Höfische Kunst aus Nigeria, die von 2007 bis 

2008 in Wien, Paris, Berlin und Chicago zu sehen war, wurde erstmals ein großes Konvolut der 
verstreuten Artefakte von unterschiedlichen Expert:innen zusammengetragen und gezeigt 
(vgl. Plankensteiner 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Transformation von Gegenständen, beispielsweise in Form von Schildern, die er von 
Schildermalern in Cotonou nach Kopien von an den Ausstellungsorten gefundenen 
textbasierten Medien oder Abbildungen anfertigen und dadurch zwangsläufig neu 
interpretieren lässt: 

»Kopiert er bei seinen Recherchen in europäischen Archiven und Bibliotheken an 
den jeweiligen Ausstellungsorten Fotografien oder Abbildungen aus Büchern, fin
det mit diesen Motiven eine fast völlige Transformation statt, wenn er sie in west
afrikanische Schildermalerei übersetzen lässt. Hier ist die Aneignung ganz offen
sichtlich, weil ein neues hybrides Objekt entstanden ist. (Allerdings hat er den 
Prozess nicht allein vollzogen, sondern in Zusammenarbeit mit seinem Schilder
maler.)« (Schankweiler 2012a: 229) 

Adéagbo kombiniert somit unterschiedliche kulturelle Praktiken, spielt mit media
ler Übersetzung und hebt die Hierarchie von Original und Kopie auf. Indem er sich 
westliche Bildwelten aneignet und imitiert, nutzt er die koloniale Praktik des Ap
propriierens im Sinne eines emanzipatorischen und selbstermächtigenden Gestus. 
So hinterfragt er auf künstlerisch-archäologische Weise epistemische Prozesse, in
dem er die hegemoniale Rolle der ›Entdecker:innen‹ und die der ›Entdeckten‹ ver
tauscht, worauf auch der Titel der Arbeit anspielt (vgl. Köhler 2018). Darüber hin
aus wird im Titel die ›Zeit vor der Geschichte der Entdeckungen‹ und die ›Zeit der 
Entdeckungen‹ aufgegriffen, was einerseits auf die ersten außereuropäischen Ex
pansionsbestrebungen im 15. und 16. Jahrhundert und andererseits auf die kolonia
len Eroberungen über die Schiffswege ab dem 18. Jahrhundert verweist. Dabei ist 
der Begriff der Entdeckung bereits an sich als ambivalent zu deuten, da er die eu
ropäische Eroberungspolitik, die in der kolonialen Unterdrückung außereuropäi
scher Menschen mündete, verharmlost. Der Titel erscheint somit als vielschichtig 
und mehrdeutig, ebenso wie auch die Arbeit selbst das Motiv der Schifffahrt aus 
verschiedenen Perspektiven beleuchtet. 

Auch in Adéagbos Plädoyer »Seid schöpferisch, indem ihr sammelt. Die Welt 
hat mehr Gesichter« (Adéagbo, zit.n. Blättner 2007: 382) klingen die heterogenen, 
höchst subjektiven Betrachtungsweisen an, die jeweils in Bezug auf verschiedene 
Orte existieren und auch die individuelle Rezeption mitbestimmen. Denn der 
Lebensraum jedes Individuums ist »nicht ›leer‹, sondern kann vielmehr als ein 
durch soziale, kulturelle, topografische Beziehungen strukturierter Ort verstanden 
werden« (Autsch/Hornäk 2010: 9). Adéagbo nähert sich Orten sammelnd, um sie 
zu durchdringen, zu ordnen und sich selbst zu situieren in einer globalisierten, 
durch das koloniale Erbe geprägten Welt. Fokussiert wird die Vielschichtigkeit und 
Gesamtheit der sich in den Dingen manifestierenden historischen, räumlichen, 
kulturellen und biografischen Bezüge unter anderem auf das Thema (›Entde
ckungs‹-)Reise. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 109 

2.2.2 Das Wissen versammelnde und Wissen konstruierende Welttheater 

Bevor die Bezüge von L’explorateur et les explorateurs zur frühneuzeitlichen Wunder
kammer genauer betrachtet werden, ist der Einbezug einer anderen Arbeit von Ge
orges Adéagbo hilfreich, in der er sich mit einer musealen Sammlung, dem Weick
mannianum, auseinandersetzte. In Adéagbos Arbeit Créer le monde en faisant des collec
tions (2007) vollzieht sich der Bezug zu den historischen Sammlungen auf explizite 
Weise, da er sich für diese mit der Wunderkammer des Ulmer Kaufmanns Christoph 
Weickmann aus dem 17. Jahrhundert im Ulmer Museum beschäftigte (vgl. Blätt
ner 2007). Adéagbo arrangierte verschiedene Gegenstände und Bilder im histori
schen Schauraum des 17. Jahrhunderts, den Festsaal des sog. Kiechel-Hauses (vgl. 
Schmidt-Linsenhoff 2010: 15–16): 

»Druck- und Fundsachen, Nippes, Krippenfiguren, Plakate, Zeitungsausschnitte, 
handschriftliche Texte, Fotos, afrikanische und schwäbische Masken, Gemälde

kopien von afrikanischen Ethnographica aus der Weickmannschen Kunstkammer 
und deutsche Ethnographica, die Adéagbo in Berlin und Ulm gesammelt hatte, 
waren zu gleichen Teilen in den weißen Schaukästen untergebracht und als un
geschützte Ensembles frei ausgelegt oder an den Wänden angebracht.« (Schmidt- 
Linsenhoff 2010: 16) 

Die künstlerische Auseinandersetzung mit der Weickmannschen Sammlung in der 
ehemaligen Kunst- und Naturalienkammer ist insbesondere auf der Ebene der kul
turellen Verbindungen der Gegenstände spannend, »da die Mehrzahl der Objek
te (der Elfenbein-Löffel, ein Männergewand oder das bereits erwähnte mysteriöse 
Orakelbrett gehören zum Beispiel dazu) aus Westafrika, dem heutigen Benin eben 
seiner Heimat stammt« (Blättner 2007: 381–382). Das Weickmannianum geht auf den 
Ulmer Kaufmann Christoph Weickmann (1617–1681) zurück, der durch die Kultivie
rung von Tulpen, den Bau eines Fernrohrs und von ihm regelmäßig veranstaltete 
Konzerte bekannt wurde (vgl. Jones 2013: 93–94). 

Die vermutlich im Jahr 1653 oder 1654 entstandene Kunst- und Naturkammer 
vereint eine große Anzahl an außereuropäischen Dingen, die aus afrikanischen 
Ländern – vermutlich aus der Küstenregion zwischen dem heutigen Ghana oder 
Liberia und dem nördlichen Angola – stammen (vgl. Jones 2013: 94). Im 1659 
gedruckten Katalog der Kunst- und Naturkammer – der eine Erweiterung des 
Katalogs von 1655 darstellt – sind 16 Eintragungen, sog. »frembde [sic!]/Kunst- 
und Curiose [sic!] Sachen« (Weickmann 1659: 51–68) zu finden.70 Nach dem Tod 

70 Wann und von wem die Dinge gesammelt wurden und in Weickmanns Kunst- und Naturkam

mer gelangten, ist nicht eindeutig geklärt (vgl. Jones 2013: 115–118). Vermutlich gelangten 
sie jedoch durch Johann Abraham (bzw. ›Hans-Abraham‹) Haintzel und Joost Kramer in das 
Weickmannianum, die im Rahmen ihrer Aufenthalte in Afrika die Artefakte entwendeten und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

von Weickmann sind viele Dinge verschwunden oder verkauft worden, was jedoch 
nicht die aus afrikanischen Ländern stammenden Artefakte betrifft, die heute noch 
im Ulmer Museum als Fragmente des ursprünglichen Dingrepertoires des Weick
mannianums ausgestellt sind. Neben den afrikanischen Artefakten sind dort einige 
Arbeiten aus Asien und der Karibik sowie Europa, überwiegend aus Deutschland, zu 
finden (vgl. Jones 2013: 94). Die heute noch aus afrikanischen Kontexten erhaltenen 
Dinge sind ein Schwert, Gewänder, Armreife, ein Ifa-Brett (Opferbrett), Löffel, eine 
Tasche, (Wurf-)Speere, eine Raphiadecke, ein Korb, eine Kalebasse (Trinkgefäß), 
ein Sack, Bogen und Pfeile (vgl. Jones 2013: 96–115). Für Créer le monde en faisant des 
collections setzte sich Adéagbo also mit einer historischen Wunderkammer ausein
ander, die vor allem Dinge aus afrikanischen Ländern beinhaltete und koloniale 
Sammelpraktiken exponierte. 

Dieser dezidierte Bezug auf die historischen Wunderkammern ist in L’explora
teur et les explorateurs mit einer ähnlichen thematischen Gewichtung zu finden. Wie 
in der Beschreibung skizziert, bezieht sich Adéagbo bereits im Titel seiner Arbeit 
auf die frühneuzeitlichen Sammlungen, indem er den Begriff des Welttheaters (thé
âtre du monde) miteinbezieht: Ein Konzept, das den historischen Sammlungen pro
grammatisch zugrunde lag. Die Idee des theatrum mundi71 (Welt als Theater) ist eng 
mit dem Wunderkammer-Konzept verwoben, als einer der »Systemräume« (Collet 
2012a: 163) an deren Raumordnung sich die Sammler:innen für die Inszenierung ih
rer Dinge bedienten.72 Das Theater bzw. theatrum bezeichnete seit dem späten Mit
telalter einen Platz mit ausgelegten Waren (vgl. Bräunlein 1992: 359), somit die To
pografie eines (Ausstellungs-)Orts. Seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts fin
det sich dieser Terminus dann auch für die Wunderkammern wieder, im Sinne des 
theatrum mundi als vollständiges Abbild und Sinnbild von Welt (vgl. Alewyn 1989), wo
durch die Bezüglichkeit zwischen Welt und Kammer sprachlich ausgedrückt wurde. 

mitbrachten. Haintzel wurde um 1620 in eine Patrizierfamilie in Augsburg geboren und trat 
wahrscheinlich 1651 oder 1652 in den Dienst der Schwedischen Afrika-Kompanie, wodurch er 
die Jahre 1653–1658 an der Goldküste verbrachte. Im Falle von Kramer, der aus Lindau stamm

te, ist bekannt, dass er von 1656–1657 stellvertretender Kommandant für die Schwedische 
Kompanie in Cape Cost war und 1659 als Kommandant für die Dänische Kompanie dorthin 
entsandt wurde (vgl. Firla/Forkl 1995). 

71 Zum Begriff des theatrum mundi vgl. auch Küster 2003, Christian 1987, Bernheimer 1956 und 
Berliner 1928. 

72 Neben dem Welttheater oder Gedächtnistheater als Systemraum nennt Dominik Collet drei 
weitere Inspirationsquellen für die räumliche Ordnung frühneuzeitlicher Wunderkammern, 
die sich gegenseitig beeinflussten: »[d]ie Raumordnungen […] des Mikrokosmos, der Erd
teil-Allegorien oder der Wissensutopien« (Collet 2012a: 163). Die Verknüpfung mit diesen 
Raumsystemen und »[d]ie Assoziation des Museums mit Theater, Kosmologie und Utopie 
ermöglichte es den Sammlern, Einzelexponate und Welt als kontingent zu präsentieren. Un
terstützt wurde diese Korrespondenzbeziehung durch die demonstrative Fülle des Samm

lungsraumes mit seinen zahllosen Exponaten« (Collet 2012a: 163). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 111 

Die Deutung der »Kunstkammer als Welt-Theater bezieht sich [daher] auf die Vor
stellung des Mikrokosmos als direkte Entsprechung zum Makrokosmos« (Bräunlein 
1992: 359). Damit einher ging die Vorstellung einer Verweisstruktur, insofern, »dass 
der lokale Ort – die Allegorie, der Mikrokosmos, die Sammlung – als ›pars pro to
to‹ für ein größeres Ganzes verstanden wurde. Die Dinge mussten daher nicht die 
gesamte Wirklichkeit abdecken. Sie erschlossen zeichenhaft umfassendere Sinn
konstellationen und konstruierten so Wissensräume, die über ihren physischen Ort 
hinausreichten« (Collet 2012a: 162). In diesem Kontext verweist Kerstin Schankwei
ler auf die notwendige Differenzierung zwischen den Begriffen theatrum mundi und 
mundus theatri: 

»Der Begriff des theatrum mundi wurde im Mittelalter entwickelt und seitdem 
vielfach aufgegriffen. Besonders in der Frühen Neuzeit gewann die Formel der 
›Welt als Theater‹ – im Gegensatz zur ›Welt des Theaters‹, dem mundus theatri 
– an Bedeutung. Mit ihr verbindet sich die Vorstellung, auf der begrenzten Büh
ne des Theaters die Welt und ihre Ordnung darstellen zu können.« (Schankweiler 
2012a: 191–192) 

Die Verwendung des Theater-Begriffs bezog sich dementsprechend nicht nur auf 
die vorhandenen Räume bzw. Bühnen, sondern auch auf den Umgang mit Wissen in 
unterschiedlichsten Bereichen. Die Metapher des Theaters ist somit als umfassen
des Dispositiv des frühneuzeitlichen Wissens aufzufassen (vgl. z.B. Schock/Bauer/ 
Koller 2008). Wunderkammern als theatrum mundi, im Sinne eines Wissensraums 
gedacht, präsentieren nicht nur Wissen, sondern prägen gleichsam auch Vorstel
lungen, Annahmen und Sichtweisen von Welt maßgeblich mit. Das gilt im Beson
deren für die außereuropäischen Artefakte in historischen Wunderkammern: 

»Zahlreiche exotische Artefakte erschlossen den Betrachtern die außereuropäi
sche Welt und machten sie verfügbar. Zugleich wurden die Neuen Welten im 
Sammlungsraum nicht nur präsentiert, sondern über symbolische Ordnungen 
und inszenatorische Praktiken als Stellvertreter entlegener Räume konstruiert. 
Zeitgleich zur Europäischen Expansion entstand dabei mit der ›Kunst- und Wun

derkammer‹ ein Medium, das die Verräumlichung kolonialen Wissens zugleich 
ermöglichte und strukturierte.« (Collet 2012a: 174–175) 

Die außereuropäischen Dinge, die im Falle der frühneuzeitlichen Sammlungen 
durch die ersten Schiffsreisen nach Europa gelangten, zeichneten, aus eurozentri
scher Perspektive, ein Bild ›fremder‹ Kulturen, das unter anderem auch von ein
seitigen Narrativen und exotisierenden Bildrepertoires gekennzeichnet war. Diese 
waren auch dem Umstand geschuldet, dass die Dinge meist ohne Informationen in 
die Sammlungen gelangten und Kontexte erst im Nachhinein von sog. »Experten« 
(Collet 2012a: 164) durch oftmals fiktive Zuschreibungen hergestellt wurden, um 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

»außereuropäische Kuriositäten zum Sprechen zu bringen« (Collet 2012a: 166). So 
gelangten mit der europäischen Expansion seit dem 15. Jahrhundert eine Vielzahl 
an außereuropäischen Dingen in Wunderkammern, in denen die Faszination und 
der damalige Stellenwert des ›Fremden‹ noch heute abzulesen ist (vgl. u.a. Bujok 
2004; Collet 2007, Bleichmar 2021). Der Ursprung dieser Faszination lässt sich als 
ambivalent beschreiben und changiert zwischen unvoreingenommener Neugierde 
und stigmatisierender Alterität. Denn das Raummedium der Wunderkammer 
kann nicht nur als wertfreier Wissensraum aufgefasst werden, sondern es trug 
mit seinen Inszenierungspraktiken, der Auswahl der Dinge sowie der ungenauen 
und inkonsistenten Darstellung globaler Geografie auch dazu bei (vgl. Bleichmar 
2021: 443), »essentialistische Stereotypen langfristig zu etablieren und deren kultu
relle Konstruktion mit ihren exotischen Objekten zu naturalisieren« (Collet 2012a: 
159). Dadurch wird deutlich, »dass historische Wissensordnungen sowohl geprägt 
werden, als auch selbst Wissen prägten« (Collet 2012a: 159). Während Elke Bujok 
Inszenierungen außereuropäischer Kulturen in historischen Wunderkammern als 
Sinnbild für die mannigfaltige Schöpfung Gottes deutet und außereuropäische 
Bildkulturen als gleichwertig in die Sammlungen integriert sieht (vgl. Bujok 2004: 
9), ist Dominik Collet gegenteiliger Meinung. Er deutet den Akt des Aneignens 
und Ausstellens von exotica und ethnographica73 als Herstellung eines künstlichen 
Konstrukts des ›Anderen‹ und die frühneuzeitlichen Sammlungen als einen Ort, 
durch den »Stereotype naturalisiert und imaginierte Fremdheit konstruiert wur
den« (Collet 2012b: 164). Für Collet vollzieht sich das Zeigen außereuropäischer 
Dingkulturen in den Wunderkammern nur mittels einer dezidierten Markierung 
ihrer Fremdheit und Andersartigkeit, für die vor allem die sog. Expert:innen ver
antwortlich waren, die als »Vermittler, Agenten und Augenzeugen« (Collet 2012a: 
164) den Sammelprozess in Wunderkammern maßgeblich mitbestimmten: 

»Die Vermittler im Umfeld der Sammlungen reagierten auf ihren eigenen unsi
cheren Stand mit der demonstrativen Ausgrenzung der ›Fremden‹. Ihre kolonia
len Topographien inszenierten Außereuropa als primitive, heidnische Gegenwelt. 
Im Gegenzug markierten sie sich damit selbst als Teil eines gelehrten, christlichen 
›Europa‹. Der relationale Raum, den sie errichteten, diente ihnen zugleich als Fo
lie für ihr ›self-fashioning‹. Die Exklusion der ›Anderen‹ sicherte damit auch ihre 
eigene Inklusion.« (Collet 2012a: 171) 

So lässt sich festhalten, dass das ›Andere‹ in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
über außereuropäische, stereotype Merkmale oder körperliche ›Makel‹ generiert 

73 Die sog. exotica können Artefakte oder Naturalien bezeichnen. Der Begriff ethnographica um

fasst dagegen die »Sachkultur außereuropäischer Ethnien« (Laube 2015: 187), somit aus
schließlich Artefakte, die aus einer handwerklichen Produktion hervorgehen, z.B. Kleidungs
stücke, Schmuck und Musikinstrumente. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 113 

wurde. Im Falle der Faszination für ›exotische‹ Dinge deutet sich bereits, nach Col
let, eine rassistisch-ideologische Tradition an, die sich in kolonialen Machtregimen 
mit der beginnenden Aufklärung verfestigte und wissenschaftlich manifestierte. 
So wurde durch den stereotypen Blick auf das ›Andere‹ und dessen Konstruktion 
die europäische Macht- und Vorherrschaftsstellung legitimiert und naturalisiert. 
Kulturelle Differenzen wurden nicht gleichberechtigt inszeniert, sondern waren in 
eine Hierarchie eingebettet, die das Eigene sowie Fremde durch eine exkludierende 
Hervorhebung voneinander differenzieren sollte74: »Der Wissensraum Kunstkam
mer muss daher als gemacht verstanden werden. Erst die Handlungen der Akteure, 
ihre verknüpfenden Geschichten und Verweise erweitern den stabilen ›Ort‹ zum 
relationalen ›Raum‹ und den Topos zur Topografie.« (Collet 2012a: 175) 

Auch Daniela Bleichmar identifiziert in der Darstellung außereuropäischer 
Dinge in Wunderkammern eine Diskrepanz zwischen der verallgemeinerten Unge
nauigkeit geografischer und kultureller Attribute, die außereuropäische Artefakte 
betraf, und der in anderen Bereichen angestrebten Präzision und Genauigkeit. Hier 
nennt sie als Beispiel die Kartografie und die Erfahrungen von Reisenden und sie
delnden Menschen: »Maps depicted the globe via a precise, fixed, evenly distributed 
and stable grid; cabinets presented a global geography that was imprecise, mutable, 
clumpy and unstable.« (Bleichmar 2021: 443) 

Die Arbeit L’explorateur et les explorateurs setzt dem objektivierenden und verein
heitlichenden Blick auf das ›Andere‹, der in historischen Kammern augenscheinlich 
wird, eine individuelle und vieldeutige Lesart des Welttheaters entgegen. Auch ori
entiert sich der konzeptuelle Ansatz der Arbeit an einem Nebeneinander, nicht an 
einer Präsentation und Suche von homogenisierenden Ähnlichkeiten, so wie es Ho
mi K. Bhabha passend beschreibt: 

»Auf der Suche nach dem verlorenen Zeichen erforscht Adéagbo fern aller Nega
tivität, andere Sprachen, andere Vokabularien der Kunst, andere Traditionen des 
Geschichtenerzählens. Er zieht sie zusammen, nähert sie einander an, ohne sie 
deshalb in eine Weltsprache zu verschmelzen, und schafft so eine Kunst des Nach
barlichen, die keine der Ähnlichkeit ist.« (Bhabha 2004: o. S.) 

74 Vgl. hier u.a. auch Ramachandran 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

2.2.3 Terrestrisch-Werden in Adéagbos L’explorateur et les explorateurs 

Was Georges Adéagbos künstlerische Praxis kennzeichnet, ist das sammelnde Er
schließen von Orten anhand von Dingen in einer multiperspektivischen und kom
plexen Form.75 Der jeweilige Ort hat eine zentrale Wichtigkeit für seine Arbeiten. 
Seine Ding-Ensembles erscheinen daher alles andere als ›ortlos‹. Durch Fundstü
cke setzt er neue Orte immer wieder mit seiner Heimat in Bezug. So vergewissert 
er sich sammelnd seiner Umgebung und seiner selbst. Durch die Prozessualität des 
Sammelns, infolgedessen die Dinge in Bewegung gebracht werden, wird keine sta
tische, sondern eine fluide Vorstellung von Orten vermittelt: »Die Orte sind zudem 
nicht als Entitäten zu verstehen, sondern als contact zones76, die in einem permanen
ten transkulturellen Austausch stehen. Die lokalen Kontexte, ganz gleich an welchen 
Orten, sind immer schon Ergebnisse der globalen Zirkulation von Bildern, Dingen 
und Konzepten.« (Schrankweiler 2012: 259) Orte bedeuten somit in Adéagbos Arbei
ten »[n]icht mehr das Abgeschlossene, Statische und materiell bzw. physikalisch-to
pografisch Fixierbare, also die Schachtel oder der Behälter, sondern das Synchrone, 
Fließende, Überlappende« (Autsch/Hornäk 2010: 9). Diese fluide Beschaffenheit von 
Orten zeigt sich in L’explorateur et les explorateurs vor allem in der maritimen Motivik, 
die jene, von Sabiene Autsch und Sara Hornäk konstatierte, transitorische Ästhe
tik impliziert. So wird das traditionelle Bild des Ozeans als letzter unberührter (Na
tur-)Ort bei Adéagbo unter anderem durch das Motiv der kolonialen ›Entdeckungs‹- 
Reisen unterlaufen und der maritime Raum als durch und durch sozial, historisch, 
kulturell und politisch verflochtener Raum im Anthropozän dargestellt; denn Raum 
ist immer auch von sozialen Implikationen durchdrungen (vgl. Füssel/Rüther 2004: 
12). Welchen Sammelparametern folgt Adéagbo, um sich Orten zu nähern? 

Es sind zum einen Dinge, die eng mit seiner Biografie, seiner Heimat Cotonou 
und dortigen Dingpraktiken, etwa dem Nebeneinander von verschiedenen visuel
len Kulturen und der Wichtigkeit des Recyclings, in Verbindung stehen. Darüber 
hinaus fokussiert er Dinge, die auf seine eigene Person, als Autor des Werks, ver
weisen, worauf er mit handgeschriebenen Notizen und Kommentaren hindeutet. 
Zum anderen sind es Dinge, die auf den jeweiligen Ausstellungsort verweisen und 
spezifische sprachliche Elemente, Materialien, Motive77 und Stile besitzen. Allesamt 

75 Vgl. für einen weiterführenden Blick auf den Zusammenhang von Wissen und Sammeln den 
Sammelband Sammeln als Wissen. Das Sammeln und seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung 
von Anke te Heesen und E. C. Spary (vgl. Heesen/Spary 2001). 

76 Der Begriff contact zone geht zurück auf den Text Arts of the Contact Zone (1991) von Mary Loui
se Pratt. Er wird in Bezug auf die Arbeit Helm/Helmet/Yelmo von Los Carpinteros im letzten 
Hauptkapitel dieser Arbeit näher thematisiert und erläutert (vgl. Kapitel 4.3). 

77 In Bezug auf die von Georges Adéagbo verwendete Motivik schildert Stephan Köhler folgen
de Beobachtung: »Adéagbos Spektrum an Motiven ist seit dem Beginn des Beobachtungs
zeitraumes 2002 konstant geblieben. Seine Bildauswahl konzentriert sich durchgängig auf 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 115 

lassen sich als singuläre und besondere Dinge beschreiben, die vor allem auf den 
Affizierungsmoment innerhalb des Sammelprozesses verweisen.78 In vielen Din
gen lässt sich ein spezifisch lokaler Bezug ablesen. Bei manchen Dingen erschließt 
sich der Bezug zum jeweiligen Ausstellungsort jedoch nicht, wodurch Adéagbo die 
Erwartung an die Ortsreferentialität der Dinge immer wieder unterläuft. Dies ist 
auch der Fall, wenn es um die Dinge aus seiner Heimat geht. Der westlich geprägte 
Rezipient:innen-Blick versucht immer wieder vermeintlich ›afrikanische‹ Formen
sprachen und Motiviken zu erkennen, was partiell möglich ist, jedoch auch teilweise 
durch unterschiedliche kulturell geprägte Wahrnehmungen nicht gelingt. Die Neu
tralität der weißen Wände wird durch die dezidierte Verbindung mit den Städten 
Köln oder Kassel und Cotonou somit um eine identitätsstiftende und ortsreferenti
elle Komponente ergänzt. 

L’explorateur et les explorateurs besitzt einerseits eine historische Bezugnahme – 
in Form eines inhaltlichen und formalästhetischen Rekurrierens – auf frühneu
zeitliche Wunderkammern, die eng mit den ersten europäischen Schiffsreisen 
zusammenhängen, wodurch außereuropäische Dingwelten in ihnen Platz fanden. 
Diese deuteten europäische Aneignungspraktiken und damit zusammenhängende 
Macht- und Blickregime sowie hegemoniale Besitzansprüche bereits an, die durch 
die Intensivierung der Schifffahrt in der europäischen imperialistischen Expansion 
ab dem 18. und im 19. Jahrhundert kulminieren. Andererseits besitzt die Arbeit 
einen eindeutigen Autorbezug, etwa durch Adéagbos Notizen und Kommentare79, 
mit denen er immer wieder die ausgestellten Dinge versieht. Mit dem Einbezug von 
Gegenständen und Bildern aus seiner Heimatstadt Cotonou und den dezidierten 
Spuren der jeweiligen Stadt, die sich in den Dingen materialisieren, ergibt sich eine 
Ortsreferentialität. 

Die räumliche und kulturelle Verbindung Adéagbos mit Orten entsteht vor allem 
durch das Einbeziehen von textbasierten Medien. So spielen Wort-Bild-Beziehun
gen80 eine wichtige Rolle, wodurch sich der jeweilige ortsreferentielle Charakter der 
Installation intensiviert. Durch schriftliche Elemente wird zum einen die Sprache 
des jeweiligen Orts (im Falle von Köln auch der spezifische rheinische Dialekt), aber 
auch Adéagbos Muttersprache – Französisch81 – miteinander in Beziehung gesetzt. 

figurative Inhalte und Symbole. Auch Tierdarstellungen, seien es Fotografien, Illustrationen 
oder Skulpturen, werden von ihm verwendet.« (Köhler 2023: 195) 

78 Auch Stephan Köhler betont in seiner Untersuchung der künstlerischen Praxis von Georges 
Adéagbo die agency von Dingen und ihre Wichtigkeit für Sammelprozesse (vgl. Köhler 2023: 
6–7, 110–119). 

79 Zur Relevanz des Schreibens in Adéagbos künstlerischer Praxis vgl. Köhler 2023: 126–190. 
80 Zum Verhältnis von Sprache, Schrift und Bildern in Adéagbos Arbeiten vgl. Köhler 2023: 9–17. 

Zu Wort-Bild-Beziehungen in der Kunst vgl. u.a. Klingsöhr-Leroy 2022 und Ströbel 2013. 
81 Die französische Sprache ist in diesem Fall ein Verweis auf die gewaltvolle Kolonialgeschich

te Frankreichs, die im 16. Jahrhundert mit den ersten französischen Kolonien in Nordamerika 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Zum anderen werden auch aktuelle oder lokale Ereignisse aufgegriffen, die den je
weiligen Ort kulturell, politisch oder gesellschaftlich prägen. 

In L’explorateur et les explorateurs finden sich unterschiedliche textbasierte Medi
en wieder: Bücher, Printmedien, Fotokopien und handschriftliche Texte. Bei den 
Büchern handelt es sich um ca. 400 Stück, die in verschiedenen Sprachen verfasst 
wurden (deutsch, französisch, englisch). Dabei sind die Bücher so arrangiert, 
dass die Buchcover im Fokus stehen und teilweise wie Fotografien oder Gemälde 
an die Wände gehängt oder gelehnt positioniert sind, wodurch sie eine piktorale 
Präsenz bekommen. Diesen Eindruck bestätigt Adéagbo in einem Gespräch mit 
Kerstin Schankweiler und erklärt, dass es ihm vor allem um den ikonischen Wert 
ginge, denn die Büchercover seien für ihn wie Gemälde (vgl. Schankweiler 2012a: 
118). Demnach steht weniger der literarische Inhalt der Bücher im Vordergrund, 
sondern vielmehr ihre Visualität und das ästhetische Potenzial ihres Covers.82 Das 
besteht insbesondere darin, kulturelle Identität mittels Bild-Text-Konnexionen zu 
erzählen. So besitzt das Medium Cover einen starken Verweischarakter: Es eröffnet 
das Spannungsfeld von visueller Eingänglichkeit und inhaltlicher Verdichtung. 
Das über die verschiedenen Dinge hinweg unterschiedlich aufgegriffene Motiv der 
Schiffsreise wird dadurch auf medial diversifizierte Weise vermittelt. Gleichzeitig 
verfolgt der Einsatz von Schrift in der künstlerischen Praxis seit Beginn des 20. 
Jahrhunderts unterschiedliche Ziele: 

»Zum einen verwenden Künstler/-innen Schrift-Zitate aus der Werbung, Reklame, 
Schriften oder Zeitungsausschnitte, um über eine neue, nicht-mimetische inhalt
liche Ebene, das Bild wieder näher an die Realität heranzuführen. Zum andern 
erhält durch die Verwendung von realen Zeitungsausschnitten, Werbeanzeigen 
etc. die Realität tatsächlich allein durch das Material Einzug in die Malerei, das 
Bild integriert die Wirklichkeit, anstatt auf sie zu verweisen.« (Ströbel 2013: 31) 

Der von Katrin Ströbel benannte Einzug der Realität durch Schriftmedien lässt sich 
bei Adéagbo auch mit der Spezifität des Orts im jeweiligen Ausstellungsraum in 
Form von Fundstücken gleichsetzen. Denn, »in der künstlerischen Verwendung 
kommt Fundstücken im Sinne physischer Relikte eine andere Beweiskraft zu als 

beginnt und im 19. Jahrhundert kulminiert und Frankreich zur zweitgrößten Kolonialmacht 
wird. Nach Auflösung des französischen Kolonialreichs – nach 1945 – verweist die Verbrei
tung der französischen Sprache auch heute noch auf die koloniale Expansion Frankreichs und 
die ehemaligen Besetzungen in Nord- und Südamerika, Asien und Afrika. 

82 Die Präsenz der Cover kann mit der ikonischen Relevanz der frühneuzeitlichen Frontispize 
in Verbindung gebracht werden, die gerade für die bildliche (idealisierte) Darstellung der 
Kammern eine wichtige Rolle spielten. Exemplarisch genannt werden kann in diesem Kon
text das 1599 veröffentlichte Frontispiz zum Inventar der Sammlung des italienischen Apo
thekers Ferrante Imperato, das sein Kunst- und Naturalienkabinett abbildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 117 

dem gemalten Bild« (Wagner 2002: 110)83, was in besonderer Weise auf Zeitungen 
und Zeitschriften, Falt- oder Flugblätter, Poster und Plakate sowie Postkarten zu
trifft, die Adéagbo in L’explorateur et les explorateurs integriert. Die Beweiskraft und 
Beglaubigungspotenz dieser Schriftmedien liegt vor allem in ihrem Aktualität sug
gerierenden dokumentarischen Charakter: »Die erinnernde Rekontextualisierung 
belegt das ausgewählte Stück mit einer singulären Geschichte, für die es Dokument 
ist.« (Wagner 2002: 110) Zudem gibt es 480 Kopien84, die aus Büchern angefertigt 
wurden, und die Adéagbo teilweise mit handschriftlichen Notizen versehen hat. Die 
Kopien verweisen zum einen auf das Original, auf die Bücher, die sich in Cotonou 
befinden, zum anderen wird durch das Nebeneinanderstellen von Original und 
Kopie eine dehierarchisierende Medienordnung initiiert, sprich die Kopie ist hier 
genauso viel wert wie das Original.85 

In Adéagbos künstlerischer Praxis ist das Sammeln somit vor allem durch die 
Verbindung mit dem jeweiligen Ort als methodische Strategie gekennzeichnet, das 
sich im Sinne Bruno Latours als Terrestrisch-Werden beschreiben lässt. Durch die 
Dinge, die weder als genuin lokal oder global erscheinen, versucht er sich mit dem 
jeweiligen Ort zu verbinden bzw. an dem jeweiligen Ort ›zu landen‹. Diese Orts
referentialität wird jedoch immer wieder auch durch Dinge unterlaufen, die sich 
nicht dem jeweiligen Ausstellungsort oder seiner Heimat als Herkunftsort zuord
nen lassen, was sich mit Latours Einschätzung zusammenbringen lässt, dass es im 
Anthropozän weder das genuin Lokale noch das genuin Globale geben kann. Wo
durch die Arbeit durch die gesammelten Dinge auch unerklärliche, exzentrische, 
eigentümliche, ambige Momente in sich trägt und sich von eindeutigen Zuschrei
bungen – wie sie etwa das moderne Archiv kennzeichnen – befreit. Das Sammeln 
erscheint hier zudem als radikal subjektiver Prozess, der auch in der Ausstellungssi
tuation Adéagbo als Autor des Werks, durch etwa handschriftliche Notizen, Präsenz 
verleiht. Er transformiert Dinge daher auf ideeller, aber teilweise auch auf materi
eller und medialer Ebene, ohne ihre eigene Geschichtlichkeit und Referenz zum je
weiligen Fundort zu negieren. Dadurch emanzipiert er sich von westlichen Darstel
lungsweisen und markiert das immer noch mitschwingende »kolonial Unbewusste« 

83 Zu den Gemälden in der Arbeit führt Kerstin Schankweiler Folgendes aus: »Die insgesamt 67 
in die Installation integrierten Gemälde (davon 63 mit identischen Maßen, 65 × 85 cm) sind 
mit Acrylfarbe auf Holz gemalt und wurden alle von dem Schildermaler Adahoumé (Esprit) 
im Auftrag von Adéagbo hergestellt.« (Schankweiler 2012a: 116–117) 

84 Die Kopien sind etwa Reproduktionen einzelner Buchseiten, die aneinandergereiht werden, 
Kopien vom Schriftverkehr unter anderem mit Kurator:innen, der Künstler:innenliste der do
cumenta11 oder Kopien mit handschriftlichen Notizen und Hinweispfeilen (vgl. Schankweiler 
2012a: 119). 

85 Dieses Nebeneinander von verschiedenen visuellen Kulturen findet sich auch in frühneuzeit
lichen Wunderkammern (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 
GmbH 1994: 32). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

(Schmidt-Linsenhoff 2005) musealer Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken auf 
subtile Art, wobei er keine moralisierenden Les- und Deutungsweisen vorgibt. 

Durch das Rekurrieren auf frühneuzeitliche Wunderkammern und die Aus
einandersetzung mit ihrer historischen Inszenierungstradition, außereuropäische 
Artefakte in ein sog. ideelles theatrum mundi zu integrieren, aktualisiert Adéagbo 
das Konzept der Wunderkammer aus einer postkolonialen Perspektive heraus 
(vgl. Schmidt-Linsenhoff 2010), die mit seiner eigenen Biografie tief verwurzelt 
ist. Die historischen Wunderkammern dienen ihm somit als Folie, an der er sich 
historisch abarbeitet, um sich dem »Entdecker-Topos« (Schankweiler 2012: 12) 
aus unterschiedlichen Perspektiven zu nähern. Dieser ist eng mit dem Beginn 
der Kolonialisierung und europäischen Expansion verknüpft, die mit dem Aus
stellen von außereuropäischen Dingen ein ganz bestimmtes, distinktives Bild des 
›Anderen‹ naturalisierte. In L’explorateur et les explorateurs wird dieser Bezug auf 
unterschiedlichen Ebenen ersichtlich, so findet sich in der Arbeit auf vielschichtige 
Weise das Motiv der Schiffsreise wieder. Das die Verweisstruktur von Mikro- und 
Makrokosmos implizierende theatrum mundi diente als ideelles Konzept, das die 
frühneuzeitlichen Sammler:innen nutzten und in eben jenem sich die, wie Collet 
nachgewiesen hat, ›Exklusion‹ der ›Anderen‹ – durch ihre dezidierte Markierung 
als eben diese – zeigte. So bemächtigt sich Adéagbo der Ausstellungsform der 
Wunderkammer, erzählt eine andere Geschichte von Hierarchie, hebt traditio
nelle Machtdispositive von ›europäisch‹ und ›afrikanisch‹ auf und rückt dadurch 
den Blick auf »weltweite Verflechtungs-, Austausch- und Abhängigkeitsprozes
se« (Knoll/Gingrich/Kreff 2014: 126) globaler Vernetzung. Sammelnd erschließt 
er sich die jeweiligen Orte, indem er seine Sozialisation, Herkunft und Biografie 
explizit in Form der mitgebrachten gesammelten Dinge vermittelt. Die Praktik 
des Sammelns erscheint hier als Inbegriff von Prozessualität, die sich in der Of
fenheit und Unabgeschlossenheit seiner Arbeiten materialisiert, aber auch als 
Emanzipationsprozess über Grenzen des Lokalen und Globalen hinweg, wodurch 
die komplexen Verstrickungen im Anthropozän deutlich werden und Adéagbos 
spezifische Sammelpraktik als Versuch eines Terrestrisch-Werdens erscheint. 

2.3 Tod Williams und Billie Tsien: Wunderkammer (2012) 

Tod Williams und Billie Tsien bespielten mit ihrer raumgreifenden Arbeit Wunder
kammer auf der von David Chipperfield kuratierten 13. Architekturbiennale (2012) in 
Venedig die Casa Scaffali (Haus der Regale) (Abbildung 13). Dieses ehemalige Gar
tenhaus befindet sich im Giardino delle Vergini auf dem Arsenale-Gelände. Williams 
und Tsien bilden zusammen das in New York ansässige Architekturbüro Tod Wil
liams Billie Tsien Architects | Partners, das sie 1986 nach bereits langjähriger Zusam
menarbeit gründeten. Das Architekturbüro konzentriert sich auf architektonische 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 119 

Projekte, die Institutionen wie Museen, Schulen und gemeinnützige Organisatio
nen betreffen. Parallel zu ihrer gestalterischen Praxis sind die beiden auch in der 
Wissenschaft tätig und setzen sich theoretisch – in Vorträgen und Ausstellungspro
jekten – mit Architektur auseinander.86 

Abbildung 13: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino delle Vergini. 
© Michael Moran 

In den Produktionsprozess ihrer Wunderkammer involvierten Williams und Tsi
en 35, in unterschiedlichen Regionen der Welt arbeitende Kolleg:innen, Künstler:in
nen, Freund:innen und Mentor:innen mit der Bitte, für die eigene Arbeit relevante 
Dinge auszuwählen. Diese sollten anschließend in schlichten, grauen und eigens für 
die Wunderkammer hergestellten Holzkisten in den Maßen 50,8 × 101,6 × 30,48 cm 
Platz finden, die Williams und Tsien zusammen mit Stephen Iino entwarfen. Die in 
New York gebauten Holzkisten wurden an die partizipierenden Personen und Kol
lektive verschickt, die sie wiederum mit ihren individuellen Dingen, im gefüllten 
Zustand, nach Venedig versandten. In jeder Kiste war der Name der jeweiligen Per
son bzw. des Kollektivs eingraviert sowie die Unterschrift von Williams und Tsien 
zu lesen. Somit war auch in der Ausstellungssituation ersichtlich, auf welche Per
son bzw. welches Kollektiv der jeweilige Kisteninhalt zurückzuführen ist. Die Kisten 

86 Diese Informationen sind auf der Homepage von Tod Williams Billie Tsien Architects 
| Partners zu finden: https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/ (Zugriff: 
06.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://twbta.com/studio/people/tod-williams-billie-tsien/


120 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

fungierten sowohl als Transportsystem als auch Ausstellungsdisplay für die Präsen
tation der Dinge. 

Das Rauminnere der Casa Scaffali, das durch hohe, graue und abgenutzte Regale 
gegliedert ist und lange als Stauraum für Gartengeräte, Werkzeuge und Saatgut ge
nutzt wurde, fungierte erstmals als Ausstellungsort für die 13. Architekturbiennale. 
Die Regalfächer, die für die Ausstellung im Raum verblieben, dienten – im Sinne ei
nes Setzkastens (Abbildung 14) – als maßgebende Referenz für die Größe und farbli
che Gestaltung der Holzkisten. In ihrer Gesamtheit bezeichneten Williams und Tsi
en das durch die Kisten strukturierte Raumensemble als Wunderkammer, was sie wie 
folgt begründeten: »We arrived with a small team, and opened all the boxes to survey 
their contents before positioning everything along the shelves in the Casa Scaffali. 
The result was a wunderkammer: a collection, or tapestry, of the commonalities and 
differences we share as architects, artists, thinkers, and friends.«87 Die Präsenz der 
Wunderkammer, sowohl im Titel als auch in den Ausführungen zu ihrem Bienna
le-Beitrag, sind für die folgende Untersuchung zentral.88 Im Zentrum steht dabei 
vor allem der kollektive Sammelprozess, der in Williams’ und Tsiens Wunderkammer 
zu beobachten ist, was in Kapitel 2.3.1 analysiert wird. Die hierfür wichtigen indi
viduellen Mensch-Ding-Beziehungen innerhalb von Arbeits- und Kreativprozessen 
werden in Kapitel 2.3.2 beleuchtet, um die spezifische Praxis des wunderkammern
den Sammelns in Williams’ und Tsiens Arbeit zu konturieren. Dafür ist sowohl die 
Betrachtung der Ausstellungssituation als auch der dazugehörige Ausstellungska
talog wichtig. In Kapitel 2.3.3 wird die sich in der Arbeit materialisierende wunder
kammernde Praxis als Terrestrisch-Werden entfaltet. 

87 Dieser Textauszug entstammt der Homepage von Tod Williams Billie Tsien Architects | Part
ners: https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/ (Zugriff: 06.06.2024). 

88 Dabei ist anzumerken, dass sich der Bezug zu frühneuzeitlichen Wunderkammern durch den 
Titel der Arbeit sehr viel expliziter gestaltet als bei allen anderen Arbeiten, die in diesem 
Buch untersucht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://twbta.com/work/exhibitions/wunderkammer/


2. Sammeln 121 

Abbildung 14: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. 13. 
Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino delle Vergini. 
© Michael Moran 

In Williams’ und Tsiens Wunderkammer kommen Dinge divergierender Her
künfte, kultureller Kontexte, Materialien, Disziplinen, Wertigkeiten, Bedeutungen, 
Formsprachen und Zeiten zusammen, die jedoch allesamt eint, dass sie aus den 
unterschiedlichen Kontinenten in einer der grauen Holzkisten nach Venedig ka
men. Dadurch entsteht für den Zeitraum der Architekturbiennale im Innenraum 
der Casa Scaffali eine heterogene Sammlung aus Dingen. Die Kisteninhalte zei
gen, trotz des gemeinsamen Arbeitsfelds der Architektur, wie auf unterschiedliche 
Weise architektonische Probleme gelöst, verschiedene Materialien eingesetzt, 
individuelle Zielsetzungen verfolgt werden und somit differente Vorstellungen 
von Architektur und Gestaltung parallel existieren. Durch das (An-)Sammeln der 
individuellen Dinge und das (Ver-)Sammeln der Kisten entsteht ein komplexes 
Ensemble heterogener Dinge, die über ihre temporär-lokale Präsenz im Raum auf 
die verschiedenen Personen und ihre Arbeitsorte, somit eine globale Vernetzung, 
verweisen. Zwar gaben Williams und Tsien den Impuls für das gemeinsame En
semble durch das Versenden der leeren Kisten und ihrer Bitte »to fill a box with 
objects that inspire« (Williams/Tsien 2013: 16), welche Dinge jedoch gesammelt 
wurden und in die Kisten gelangten, lag außerhalb ihres Handlungsspielraums. 
So waren vor allem die 35 angefragten Kolleg:innen, Künstler:innen, Freund:innen, 
Mentor:innen als Sammler:innen tätig89, indem sie eben jener Bitte von Williams 

89 Beteiligt waren Marwan Al-Sayed, Anthony Ames, Matthew Baird, Marlon Blackwell, Will 
Bruder, Wendell Burnette, Johan Celsing, Chen Chen & Kai Williams, Taryn Christoff & Mar

tin Finio, Annie Chu & Rick Gooding, W.G. Clark, Brad Cloepfil, Elizabeth Diller, Ricardo Sco
fidio & Carles Renfro, Peter Eisenmann, Steven Holl, Stephen Iino, Toyo Ito, Bijoy Jain, Claudy 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und Tsien nachgingen und für sie wichtige Dinge in der Kiste versammelten und 
innerhalb dieser miteinander individuell arrangierten. Auch die Präsentation der 
Kisten innerhalb der Ausstellung spiegelte die Individualität ihrer Inhalte wider. 
Die aufgeklappten oder vollständig von ihrem Deckel befreiten Holzkisten wurden 
auf unterschiedliche Weise im Ausstellungsraum positioniert: entweder auf dem 
Boden oder innerhalb der Regalfächer, von oben einsehbar oder auf der Seitenwand 
stehend, so dass der Blick in die Kiste von vorne möglich war. Darüber hinaus war 
der Inhalt einiger weniger Kisten außerhalb der jeweiligen rahmenden Kiste ausge
stellt und in schmalen Glasvitrinen in der Mitte des Raums – etwa die Kisteninhalte 
von Glenn Murcutt & Wendy Lewin, W.G. Clark und Jennifer Luce –, von der Decke 
hängend90 – dies war etwa bei der Präsentation des Kisteninhalts von Mack Scogin 
& Merrill Elam der Fall (Abbildungen 15 und 16) – oder auf der zugehörigen Kiste 
ausgestellt. 

Im Katalog lässt sich der Prozess des Kisten-Befüllens sowie die jeweilige Idee, 
die ihm zugrunde lag, in unterschiedlicher Text- und Bildform nachvollziehen. In 
ihm sind Hinweise zu jeder Kiste und den zugehörigen Personen, beschreibende 
Texte, Fotografien des Kisteninhalts und Skizzen zu finden. Die Fotografien doku
mentieren dabei beispielsweise das Befüllen der Kiste – durch Toyo Ito (vgl. Wil
liams/Tsien 2013: 139–141) – oder den Transformationsprozess der ursprünglichen 
Box hin zu einer kleineren Box, wie es bei Chen Chens & Kai Williams’ Kiste der Fall 
war. In ihrer verkleinerten Kiste findet genau ein Magic 8 Ball91 Platz (vgl. Williams/ 

Jongstra, Francis Kéré, Jennifer Luce, José Antonio Martínez Lapeña & Elías Torres, Thom May

ne, Richard Meier, Murray Moss, Glenn Murcutt & Wendy Lewin, Sheila O’Donnell & John Tuo
mey, Juhani Pallasmaa, Mack Scogin & Merrill Elam, Brigitte Shim & Howard Sutcliffe, Karen 
Stein, Ursula von Rydingsvard und Peter Zumthor. 

90 Die teilweise von der Decke hängende Präsentationsweise der Kisteninhalte erinnert an die 
als obligatorisch geltenden Krokodilpräparate, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
meistens an der Decke platziert waren. Auf besonders emphatische Weise zeigt sich die Prä
sentation des Krokodils im 1599 veröffentlichten Frontispiz zum Inventar der Sammlung des 
italienischen Apothekers Ferrante Imperato. Das Krokodilpräparat, das eine zentrale Posi
tion in der Mitte der Zimmerdecke einnimmt, stellt mit der Vorderseite abgewandt seinen 
Rückenpanzer zur Schau. Von anderen naturalia firmiert, lenkt es mit seiner ungeheuren Prä
senz den Fokus auf die Decke des Raums und bekrönt das Raumensemble durch seine Posi
tion (vgl. Bauernfeind 2018: 20–22). 

91 Der Magic 8 Ball ist ein Spielzeug, das der schwarz-weißen Billardkugel mit der Nummer acht 
ähnelt. Das Original wurde in den 1950er-Jahren entwickelt und besitzt im Inneren einen Me

chanismus, der nach einem Zufallsprinzip Ja-Nein-Fragen beantworten kann. Die schwarze 
Kunststoffkugel ist mit einer tintenartigen Flüssigkeit gefüllt, in der ein Ikosaeder (Zwanzig
flächner) schwimmt, auf dessen Flächen die verschiedenen Antworten in erhabenen Buch
staben stehen. Gegenüber der 8 befindet sich auf der Kugeloberfläche ein Fenster, in dem 
die Antworten zu lesen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 123 

Tsien 2013: 83–85).92 Darüber hinaus sind im Katalog auch Fotografien des Produk
tionsprozesses abgedruckt, in denen nachvollziehbar wird, wie der Inhalt der Kiste 
jeweils entstanden ist, so etwa bei der Kiste von Claudy Jongstra (vgl. Williams/Tsien 
2013: 153–155). 

Abbildungen 15 und 16: Tod Williams und Billie Tsien, »Wunderkammer«, 2012. Kiste von 
Mack Scogin & Merrill Elam. 13. Architekturbiennale in Venedig, Casa Scaffali im Giardino 
delle Vergini. © Michael Moran 

Architektonische Entwurfsprozesse als Netzwerke gedacht 

Um zu verstehen, warum Williams und Tsien das Konzept und den Begriff Wun
derkammer für ihre Arbeit wählten, ist zunächst ein Blick auf die Struktur von ar
chitektonischen Entwurfsprozessen und die Darstellung dieser – beispielsweise in 
Ausstellungen – hilfreich, für die der immobile Status von Architektur eine zentrale 
Rolle spielt. Denn anders als sog. bewegliche Flachware oder Skulpturen lässt sich 
Architektur nicht, ohne sie medial zu transformieren, im Ausstellungsraum zeigen. 
Denkt man an den Typus der Architekturausstellung, dann sind hier Modelle, Fo
tografien, Zeichnungen oder Videos von Gebäuden oder das Zeigen und Einbezie
hen von an der Architektur beteiligten Akteuren notwendig, um den Produktions- 
und Entstehungsprozess narrativ nachzuvollziehen (vgl. Otti 2015: 37). Hält man 
sich diese Tatsache vor Augen, so liegt dem Begriff der Architekturausstellung ei
ne Paradoxie zugrunde. Während die Architektur als Medium durch ihre Unbeweg
lichkeit gekennzeichnet ist, ist die Ausstellung – im Speziellen die Sonderausstel
lung – ein ephemeres Phänomen, das sich vor allem durch Mobilität und Flexibi
lität auszeichnet. Durch Ausstellungen werden immer wieder auf neuartige Weise 

92 Diesem wurde die Tinte entzogen und er wurde mit dem Brackwasser der Lagune von Vene
dig aufgefüllt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Themen, Dinge und Kontexte miteinander verbunden und in einen Zusammenhang 
gebracht, was sich antagonistisch zum immobilen Charakter von Architektur ver
hält (vgl. Ruhl 2015: 14). So ist das Architektursammeln und -ausstellen gerade für 
den musealen Bereich eine kuratorische Herausforderung, da es nur über jene ge
rade benannten ›sekundären‹ und ›referentiellen‹ Dinge visualisiert werden kann 
(vgl. Lepik 2014: 10): 

»Sekundäre Objekte verweisen auf den Entwurfs- und Denkprozess geplanter 
Architektur, also beispielsweise Architekturzeichnungen, Renderings, Fotomon

tagen oder Modelle. Referenzielle Objekte sind Fotografien, Videos, nachgebaute 
Modelle und ähnliches [sic!], die gebaute Architektur ganz oder in Teilen ab
bilden, aber von dieser abhängig sind und ebenfalls keine reale Erfahrung von 
Architektur vermitteln.« (Lepik 2014: 10) 

Darüber hinaus wurde der Problematik, Architektur im Innenraum zu zeigen, 
damit begegnet, originale Bauteile von Architektur auszustellen.93 Dies sollte zu
mindest in gewisser Form einen authentisch materiellen und formalästhetischen 
Eindruck für Besuchende ermöglichen, im Sinne einer »Eins-zu-eins-Erfahrung« 
(Lepik 2014: 11).94 Jene ›sekundären‹ und ›referentiellen‹ Dinge hängen dabei eng 
mit dem Entwurfs- und Entstehungsprozess von Architektur zusammen und we
niger mit einem ökonomischen Wert (vgl. Lepik 2014: 18). Eva Maria Froschauer 
spricht in diesem Kontext auch von »Entwurfsdinge[n]« (Froschauer 2019: 9). Nach 
Froschauer konzentrieren sich in diesem Begriff sowohl »Denkungsart, Material
handhabung« als auch »Dingverwendung und Schaffensprozess« (Froschauer 2019: 
11). Denn, darauf verweisen Bruno Latour und Albena Yaneva, »[d]er architektoni
sche Entwurf umfasst ein komplexes Konglomerat von vielen, auch überraschenden 

93 In diesem Kontext ist exemplarisch die von Kozo Kadowaki kuratierte Ausstellung Co-owner
ship of Action: Trajectories of Elements (2021) im japanischen Länderpavillon auf der 17. Inter
nationalen Architektur-Biennale in Venedig zu nennen. Das Ausstellungskonzept bestand 
darin, ein demoliertes Holzhaus aus Japan, das vor Ort abgerissen werden sollte, in zerlegte 
Einzelteile nach Venedig zu transportieren, um es dort wieder aufzubauen. Die beim Trans
port verloren gegangenen Elemente wurden vor Ort durch neue Materialien ersetzt, die unter 
anderem die lokalen Handwerker:innen in Venedig, die das Haus für die Ausstellung restau
rierten und zusammensetzten, mit einbrachten. Dabei wurde das Haus nicht in seiner ur
sprünglichen Form wiedererrichtet, sondern einzelne Elemente bekamen eine neue Funktion 
zugesprochen und fanden eine andere Verwendung. Ein Beispiel waren etwa die im Ausstel
lungsraum installierten Bänke, die aus dem Dach des Hauses gefertigt wurden. Architektur 
erscheint vor diesem Hintergrund als kollaborativer Prozess, der sich innerhalb eines Netz
werks verschiedener Akteure materialisiert. 

94 Andreas Lepik verweist in diesem Kontext auf folgende museale Beispiele: das Musée des 
Monuments Français in Paris, das Pergamonmuseum in Berlin und das Metropolitan Museum 
of Art in New York (vgl. Lepik 2014: 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 125 

Akteuren, die in der Architekturtheorie nur selten berücksichtigt werden« (Latour/ 
Yaneva 2008: 85). Eben jenen heterogenen Akteuren – Dinge und Materialien diver
gierender Herkünfte, kulturelle Kontexte, Materialien, Disziplinen, Wertigkeiten, 
Bedeutungen, Formsprachen und Zeiten – denen wir auch in den bestückten 
Holzkisten in Williams’ und Tsiens Wunderkammer begegnen. Dass der Prozess des 
Entwerfens von vielen unterschiedlichen Akteuren abhängig ist, lässt sich bereits 
anhand der einfachsten technischen Tools ablesen, die etwa zur Imagination und 
Visualisierung von Räumlichkeit dienen: 

»Schon die kleinste Untersuchung auf dem Gebiet der architektonischen Anthro
pologie, das kleinste Experiment mit Materialien und Formen zeigt, in welchem 
Mass [sic!] ein Architekt mit unterschiedlichsten Werkzeugen ausgestattet sein 
muss – mit technischen Imaginationshilfen und mit den individuellen – um ein 
Gebäude auf einfachste Art und Weise visualisieren zu können.« (Latour/Yaneva 
2008: 85) 

Die Wichtigkeit der Dinge beim Entwurfsprozess von Architektur steht jedoch der 
tradierten Vorstellung entgegen, in der das Entwickeln von architektonischen Ent
würfen als eines gedacht wird, das scheinbar unabhängig von allen anderen Einflüs
sen und Faktoren ausschließlich aus künstlerischen Fähigkeiten und Wissen her
vorgehe (vgl. Froschauer 2019: 22). Diese Vorstellung verhält sich konträr zu den all
täglichen Arbeitsprozessen, die nur durch ein breit gefächertes Netzwerk aus ver
schiedenen Personen, Kenntnissen, Dingen, Perspektiven und Werkzeugen funk
tionieren (vgl. Froschauer 2019: 22). In der jüngeren Forschung werden vor allem, 
um tradierten und verkürzten Vorstellungen von Architektur entgegenzuwirken, 
Beziehungen, Geflechte und Vernetzungen in den Blick genommen, in denen auch 
Entwurfsdinge eine wichtige Akteur-Rolle einnehmen.95 

2.3.1 »We filled the box with people«96 – Kollektives Sammeln 

Darüber hinaus ist die Praktik des Sammelns, folgen wir Eva Maria Froschauer, ein 
zentrales »Werkzeug des Entwerfens« (Froschauer 2019: 11) im architektonischen 
Gestaltungsprozess. Der Zusammenhang von Homo Architectonicus und Homo Coll
ector (vgl. Froschauer 2019: 11) – somit die Parallelität der Handlungsweisen von Ar
chitekt:in und Sammler:in – kann vor allem durch die »Produktivität des Sammelns 
und deren Übertragbarkeit auf das Entwerfen der Architektur« (Froschauer 2019: 12) 
gedacht werden. Dabei sind »das Sammeln und das Entwerfen als verwandte projek
tive Praxen« (Froschauer 2019: 13) zu verstehen, die, verfolgt man diesen Gedanken

95 Vgl. weiterführend u.a. Till 2009 und Thomas/Amhoff/Beech 2016. 
96 Williams/Tsien 2013: 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

strang weiter, darin münden »das Entwerfen ›an sich‹ als ›kolligierende Tätigkeit‹ 
zu verifizieren« (Froschauer 2019: 14). Inwiefern ist die Verbindung von Architektur 
und Sammeln auf Tod Williams’ und Billie Tsiens Wunderkammer zu beziehen? 

Die Antwort auf die Frage nach dem »Wer« und dem »Warum« des Sammelns97 
– und den sich daraus ergebenden Konsequenzen – kann nach Martina Wernlis Auf
fassung unterschiedlich ausfallen: »Sammeln kann man allein, in einer Gruppe, in 
einem Verein oder mit virtuell Verbundenen, es macht einsam oder schafft Gemein
schaft. […] Die Sammlungen kommen zu gewissen Zeiten in einer bestimmten Form 
vor, sind eine Modeerscheinung oder haben Bestand.«98 (Wernli 2017: 7) Williams’ 
und Tsiens spezifisches Auswählen von Personen und das Weitergeben des Samm
lungsakts an weitere Akteur:innen durch die Bitte, Dinge in den bereitgestellten Kis
ten zu versammeln, verändert das Sammeln insofern, dass es sich von einer rein in
dividuellen zu einer gemeinschaftlichen Handlung verschiebt. In diesem Kontext 
ist das folgende Zitat von Williams und Tsien in Bezug auf den Entstehungsprozess 
ihrer Arbeit wichtig: »We filled the box with people who were our teachers and men
tors and people we taught and mentored[,] people for whom we worked and people 
who inspire us[,] people who amaze us[,] people we love[,] friends. That is what is in 
our box.« (Williams/Tsien 2013: 24) Sie bringen hier den Kisteninhalt mit der jewei
ligen Person, die sie bestückt hat, und ihre spezifische Beziehung zu dieser Person 
miteinander in Verbindung. Somit verweisen die Dinge in den Kisten auf die Projek
te der Personen und die jeweiligen individuellen Arbeits- und Kreativprozesse. Die
se Konnexion zwischen Arbeitsprozess, Person und Kiste wird auf den ersten Blick 
im Ausstellungsraum nicht sichtbar, erst die Signaturen auf den Holzkisten verwei
sen auf die Person(en), die der spezifischen Kiste und ihrem Inhalt zugeordnet sind. 
Diese, über den Raum hinausreichende Verweisstruktur in die ganze Welt, ebenso 
wie die Heterogenität der Kisteninhalte, bringt ein ästhetisch hohes Maß an Kom
plexität mit sich, was zu einem Moment der Überforderung durch die vielgestalti
ge Materialfülle führt. Zunächst sind keine Analogien oder Ähnlichkeiten zwischen 
den Dingen auszumachen, nur die grauen Kisten schaffen eine rahmende Konstan
te. Diese komponierte Komplexität im Raum scheint äquivalent zur Gegenwart: Die 
Arbeitsprozesse der Architekt:innen und Künstler:innen sind individuell und viel
gestaltig, ebenso wie die Dinge, die sie inspirieren, beeinflussen, affizieren und an 

97 Martina Wernli unterscheidet darüber hinaus drei verschiedene Sammelintentionen: »Ge
sammelt werden kann mindestens in drei Richtungen: Das Sammeln mag erstens offen und 
zweckfrei, zweitens auf Bewahren und eine teleologische, wenn auch vielleicht illusorische 
Vollständigkeit ausgerichtet oder drittens ein ökologisch-ökonomisch motiviertes Anhäufen 
zur Wiederverwertung sein, wenn Pfandflaschen zu einer Sammelstelle gebracht werden.« 
(Wernli 2017: 7) 

98 Ähnlicher Meinung sind auch Volker Ilgen und Dirk Schindelbeck, was sich in folgender Aus
sage zeigt: »Sammeln wird zwar meist individuell betrieben, ist aber gleichwohl als kollekti
ves Phänomen ernst zu nehmen.« (Ilgen/Schindelbeck 1997: 8) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 127 

denen sie sich reiben. Darauf verweisen die Texte und Fotografien im Ausstellungs
katalog, in denen die Wichtigkeit des Sammelprozesses für die architektonische all
tägliche Praxis thematisiert wird: Die Architekt:innen und Künstler:innen sind hier 
als Sammler:innen inszeniert. Man sieht sie etwa beim Befüllen der Kisten, in Akti
on mit den Materialien und in Kontemplation mit den jeweiligen Dingen.99 

Dass das Sammeln zentraler Bestandteil seiner alltäglichen Arbeit als Architekt 
ist, beschreibt etwa W. G. Clark in dem zu seiner Kiste gehörenden Text im Aus
stellungskatalog.100 Ergänzend zu einer Aufzählung der unterschiedlichsten Dinge 
in seiner Kiste – zwanzig gebrauchte Terminkalender, die mit einer Schnur zusam
mengebunden sind, neun verschiedene Wachsmalstifte, ein Erdglobus, acht verstei
nerte Haifischzähne, ein versteinerter Pferdezahn, sechs versteinerte Wirbeltiere, 
eine versteinerte Muschel, sechs versteinerte Knochen, zwei indianische Tonscher
ben, fünf Fläschchen mit Fossilien, Kieselsteinen und Meerglas, zwei Steine, eine 
winkende Maneki-neko-Katze, die CD Highway 61 Revisited von Bob Dylan, ein bat
teriebetriebener Digitalrekorder, sechzehn Bilder und neun Bücher – ist folgender 
Text zu lesen: 

»This box doesn’t contain references to architecture so much as it contains ref
erences to Earth. Much of the collection comprises collected by me in South Car
olina along with found Native American Pottery shards, five vials containing peb
bles, more small fossils, sea glass. A globe of the Earth is included, as are twenty 
calendar notebooks representing twenty years of teaching architecture. Crayons 
represent a love of drawing from early age. The books largely represent ethical 
positions that I’ve admired. Bob Dylan is included because of his influence on our 

99 Hier drängt sich etwa der Zusammenhang zu Walter Benjamins Text Ich packe meine Bibliothek 
aus (1931) auf, in dem er ein ähnliches Sinnieren über gesammelte Dinge beschreibt: »Man 
braucht nur einen Sammler zu beobachten, wie er die Gegenstände seiner Vitrine handhabt. 
Kaum hält er sie in Händen, so scheint er inspiriert durch sie hindurch, in ihre Ferne zu schau
en.« (Benjamin 1972: 389) 

100 Der Aspekt der dezidierten Selbstinszenierung der partizipierenden Architekt:innen und 
Wissenschaftler:innen als Sammler:innen im Katalog zur Ausstellung sowie die Ausrich
tung der eigenen künstlerischen Darstellung zum inhaltlichen Bezugsrahmen der Wunder

kammer sind in diesem Kontext kritisch mitzudenken. Denn die Bedeutung von (Ausstel
lungs-)Katalogen – insbesondere durch ihren dauerhaften Charakter über die Ausstellung 
hinweg – ist kaum zu überschätzen. Diesen stets mit zu reflektierenden Stellenwert von Ka
talogen für alle beteiligten Personen der Produktion, seien es Künstler:innen, Kurator:innen, 
Fotograf:innen oder Gestalter:innen, pointiert Albert Coers wie folgt: »Zusammen mit dem 
Ausstellungsverzeichnis sind [Kataloge] Ergebnis und zugleich Gradmesser von Produktivi
tät und Bekanntheit, ähnlich der Publikationsliste eines Wissenschaftlers. Ausstellungska
taloge bedeuten, auch für Institutionen, den manifesten Nachweis von Aktivität, bieten Ge
legenheit zur Geschichtsschreibung und Profilierung. Sie signalisieren, über ein Netzwerk 
an Förderern, Autoren und Gestaltern zu verfügen, mehr noch als eine weniger aufwendige 
Webseite.« (Coers 2015: 1) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

lives; Highway 61 Revisited is when everything changed, including me. Mounted 
images include my grandmother and places that have been very important. The 
digital recorder plays a continuous loop of a mockingbird song whose intrepid 
inventiveness never ceases to amaze me. It’s poignant and always new each time 
you hear it.« (Clark, zit.n. Williams/Tsien 2013: 102) 

Das Sammeln wird hier von Clark als subjektiver Prozess beschrieben, der individu
elle Sammlungen hervorbringt, die eng mit der sammelnden Person verknüpft sind. 
Ähnliches ist im Text von Stephen Iino zu lesen, deren Kisteninhalt vergleichswei
se vielfältig ist: Ein Deckenpaneel aus Tannensperrholz mit hellblauer Beize, eine 
Tür aus roter Eiche mit Spiegel und Milchglasscheiben, zwei stumpfe Stahlschar
niere, ein Türknauf aus Stahl, ein Paraventrahmen aus Nussbaumholz, ein Paravent 
aus Aluminium, zwei Untersetzer aus Hartholz, ein Schnapsglas mit der Aufschrift 
»WNYS«, ein Schnapsglas mit »I love NY«, eine Kaffeetasse mit »We Are Happy to 
Serve You«, eine Teetasse aus Keramik, eine geschwärzte und gewachste Stahlket
te mit zwei Stahlschrauben, eine TM/SI-Herz-in-Hand-Skulptur aus Eichen- und 
Kirschbaumholz, zwei Origami-Kraniche, ein an einer Nylonschnur aufgehängter 
Glockenschlag aus Stahl, ein Glockenschlag-Drücker aus Nussbaumholz, mehre
re Dutzend zerbrochene Spiegel an Kevlar-Fäden, ein Stück Treibholz aus Tannen
sperrholz, ein Zollstock aus Holz und Messing, vier Fahrradkettenräder aus Stahl, 
verschiedene Nägel und Schrauben, zwei Glasbrote, drei messerscharfe Regalbret
ter aus Nussbaumholz mit Epoxidbeschichtung. 

Diese heterogene Aufzählung erinnert ebenfalls an die Beschreibungen Wal
ter Benjamins in seinem Passagen-Werk (1927–1940). Um die Essenz der Moderne 
zu konkretisieren, untersuchte Benjamin die Pariser Passagen, die als Orte des 
Konsums das Leben des 19. Jahrhunderts in Paris paradigmatisch widerspiegeln. 
Im Passagen-Werk findet sich eine dem Kisteninhalt von Stephen Iino ähnliche 
Aufzählung von Dingen: 

»In den Passagen erhalten sich Formen von Kragenknöpfen, zu denen wir die 
entsprechenden Kragen und Hemden nicht mehr kennen. Ist ein Schusterladen 
Nachbar einer Confiserie, so werden seine Schnürsenkel gehänge lakritzenähn
lich. Über Stempel und Letternkästen rollen Bindfäden und Seidenknäuel. Nackte 
Puppenrümpfe mit kahlen Köpfen warten auf Behaarung und Bekleidung. Frosch
grün und korallenrot schwimmen Kämme wie in einem Aquarium, Trompeten 
werden zu Muscheln, Okarinen zu Schirmkrücken, in den Schalen der photogra
phischen Dunkelkammer liegt Vogelfutter. Drei Plüschstühle mit Häkelschonern 
hat der Galeriewächter in seiner Loge, aber daneben ist ein ausgeleerter Laden, 
von dessen Inventar nur ein Schild übrig blieb, das Gebisse in Gold, in Wachs und 
zerbrochen ankaufen will.« (Benjamin 1982: 1042) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 129 

Der in Benjamins Beschreibungen zu lesende Verweis auf eine vergangene Gegen
wart und die Wichtigkeit des Prozessualen für das Sammeln findet sich auch in Iinos 
schriftlichen Reflexionen wieder: 

»Over the years I have accumulated many objects. From pieces of trash to items 
made by myself and others; from things that I like and those I think can be fixed, 
reused, or repurposed; things which evoke memories. When I make something 
for a client, I have a hard time throwing away the remaining material cutoffs, 
scraps, jigs, and templates after the job is completed. Oddly, though, when Billie 
and Tod asked me to put things in this box, nothing jumped out as something 
that must be included. Instead, what I wanted to put in were the engagements 
that I have with people, materials and physical constants, and the act of making 
itself.« (Iino, zit.n. Williams/Tsien 2013: 132) 

Aus den beiden Zitaten von Clark und Iino ist abzulesen, wie zentral das Sammeln 
als alltägliche Praxis für sie als Architekten ist und wie sehr es ihren Kreativprozess 
mitbestimmt. Wie bei Georges Adéagbos Arbeit herausgestellt, stehen die Dinge da
bei nicht nur für sich, sondern verweisen stets auf bestimmte Orte, Prozesse, Projek
te und Menschen. Festgehalten werden kann an dieser Stelle, dass sich das Sammeln 
in der Arbeit Wunderkammer von Tsien und Williams auf zweifache Weise vollzieht. 
Zum einen lässt sich das spezifische Auswählen von Personen und das Weitergeben 
des spezifischen Sammelakts an andere Akteure als kollektives Sammeln bezeich
nen. Zum anderen sind es die partizipierenden Architekt:innen und Künstler:innen 
selbst, die in ihrer alltäglichen Praxis Dinge sammeln, die ihren Kreativ- und Ent
wurfsprozess mitbestimmen. Der Arbeit liegt somit eine doppelte Sammellogik zu
grunde. 

2.3.2 Dinge als Akteure im architektonischen Schaffensprozess 

Den Kreativ- und Entwurfsprozess von Architektur in Tod Williams’ und Billie Tsi
ens Wunderkammer zu reflektieren, bedeutet auch, die Rolle von Dingen aufzugrei
fen, die »an einer kinästhetischen, anti-haptischen Technikwende« wichtiger und 
»virulenter denn je sind« (Pöpper 2015: 17). Sie »sind nicht nur materielle Gegenstän
de, sondern zugleich nicht-materielle Verweisungen auf komplexe und […] gestisch- 
wirksame Handlungsgefüge« (Pöpper 2015: 43). Dinge sind, Thomas Pöpper zufol
ge, demnach niemals neutral, sondern durchzogen von Bedeutungen. Auch Gus
tav Roßler setzt sich in seinem Text Kleine Galerie neuer Dingbegriffe. Hybriden, Quasi- 
Objekte, Grenzobjekte, epistemische Dinge (2008) mit der gegenwärtigen Relevanz von 
Dingen und damit einhergehenden neuen Dingbegriffen auseinander. Er betont – 
unter anderem in Anschluss an Bruno Latours Überlegungen – die gemeinsamen 
Eigenschaften von Hybriden, Quasi-Objekten, Grenzobjekten und epistemischen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Dingen. Diese sind, so Pöpper, allesamt als »konkret, multipel, unrein, werdend, 
netzig, problematisch« (Roßler 2008: 101) zu charakterisieren. Schauen wir uns die 
Dinge an, die Williams und Tsien in ihrer Wunderkammer versammeln bzw. versam
meln lassen, dann sind es vor allem drei von Roßler konturierte Eigenschaften von 
Dingen, die für das Verständnis der Arbeit als Wunderkammer hilfreich sind: »mul
tipel, plural«, »im Werden begriffen« und »netzwerkartig« (Roßler 2008: 101–102). 
Als heterogene Akteure mit diversifizierter Erscheinung sind die in Williams’ und 
Tsiens Arbeit zu findenden Dinge erstens ›multipel‹ und ›plural‹. Denn es ist nicht 
nur ein einziges Ding, das als Inspirationsquelle der jeweiligen Entwurfsprozes
se der Architekt:innen, Künstler:innen und Kollektive dient, sondern eine Vielzahl 
unterschiedlichster Dinge, die im Rahmen dieses Prozesses miteinander in Verbin
dung treten. Das kongruiert mit Roßlers folgenden Ausführungen: »Sie sind multi
pel, plural; hier ist nicht von dem Erkenntnisobjekt, sondern von epistemischen Din
gen die Rede, nicht von dem Ding an sich, sondern verschiedenerlei Dingen; von 
Anfang an treten die neuen Dinge oder Objekte zu mehreren auf.« (Roßler 2008: 
101) Zweitens bringen die Dinge in Williams’ und Tsiens Wunderkammer keine stati
sche Ästhetik mit, sondern sind mit Roßlers Worten gesprochen »im Werden begrif
fen, entwickeln eine gewisse Eigendynamik, haben eine Geschichte. Als geworde
ne, fixierte sind sie stets Stufen in einem Prozess oder stabilisierte Entitäten« (Roß
ler 2008: 101). Darüber hinaus lassen sich die Dinge in Williams’ und Tsiens Arbeit 
als netzwerkartig beschreiben. Sie vernetzen einerseits die unterschiedlichen Per
sonen und ihre Wohn- und Arbeitsorte sowie ihre Entwurfspraktiken miteinander, 
andererseits sind sie in ihrer Zusammenkunft als Ding-Ensemble und Netzwerk im 
Ausstellungsraum erfahrbar. Somit sind sie, wie Roßler formuliert, »netzwerkartig, 
vernetzt und vernetzend; sie bahnen Netzwerke, zirkulieren darin oder stellen de
ren lokale Knoten dar« (Roßler 2008: 102). 

Die multiplen, pluralen, werdenden und netzwerkartigen Dinge in Williams’ 
und Tsiens Wunderkammer bestimmen den Arbeits- und Entwurfsprozess der je
weiligen als Architekt:in oder Künstler:in arbeitenden Person maßgeblich mit, was 
auch im folgenden Zitat des an der Arbeit partizipierenden Architekten Matthew 
Baird in Williams’ und Tsiens Ausstellungskatalog Erwähnung findet. In diesem 
beschreibt er eindrücklich die Wichtigkeit von Dingen für seinen Arbeitsprozess: 
»Each [thing] has nurtured my imagination and influenced my creative process. 
The act of selecting objects for the Biennale installation has reinforced the presence 
of these objects, which in many cases have become such a part of my every day 
that they have faded into the background.« (Baird, zit.n. Williams/Tsien 2013: 44) 
In Bairds Ausführungen wird deutlich, dass die Verbindung zwischen Mensch 
und Ding im Arbeits- und Kreativprozess nicht einseitig strukturiert ist, sowohl 
Material als auch Person gestalten den Produktionsprozess mit. So sind es keine 
passiven »galileischen Objekte«, die uns in der Wunderkammer von Williams und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 131 

Tsien begegnen, sondern im Gegenteil »lovelockianische Objekte« (Latour 2018: 89), 
die den Entwurfs- und Kreativprozess von Architektur aktiv mitgestalten. 

Um diese Zusammenarbeit – von Mensch und Ding – zu konkretisieren, sind 
Tim Ingolds Ideen zur Tätigkeit des ›Machens‹ hilfreich, in denen er sich von dem 
auf Aristoteles zurückgehenden hylemorphischen Modell (Form: morphe/Materie: 
hyle) distanziert. Die westliche Sicht auf das ›Machen‹ beinhaltet, dass Dinge ent
stehen, »indem man einen formlosen Klumpen Materie und eine immaterielle Form 
nimmt und beides zusammenfügt« (Ingold 2014: 67), somit dem Paradigma »Einer- 
Substanz-eine-Form-Aufzwingen« (Ingold 2014: 67) folgt. In den theoretischen 
Ansätzen, die sich unter den Begriff des New Materialism gruppieren, ist diese Sicht
weise zu einseitig gedacht. Im Unterschied zu tradierten Vorstellungen von Materie 
und ihren Funktionen und Potenzialen (hylemorphisches Modell) begreifen neu- 
materialistische Ansätze diese »nicht als passiv, inaktiv und einheitlich, sondern 
als aktiv, wirkmächtig und plural« (Hoppe/Lemke 2015: 1). Demnach lässt sich die 
Dichotomie von Form und homogenem Rohmaterial nicht aufrechterhalten (vgl. 
Deleuze/Guattari 1992: 563–565), sondern das ›Machen‹ entsteht viel eher durch 
den stetig wechselseitigen Austauschprozess von Rohmaterial und Produzent:in.101 
Diese Spannung resultiert aus der von Karen Barad so bezeichneten ›Intra-Aktion‹ 
(vgl. Barad 2012). Das Rohmaterial ist nicht ›vorgängig‹ und wird von jemandem 
geformt und in eine finale Form gebracht, die bereits im Vorfeld als immaterieller 
Entwurf im Kopf existent war, sondern entsteht erst im Zusammenkommen von 
Eigensinnigkeit des Rohmaterials, der Idee und dem Prozess des Machens.102 Der 
Begriff Intra-Aktion impliziert daher die agency von Materie. Das ›Machen‹ ist 
somit kein eindimensionaler Prozess, sondern ein stetiges Interagieren zwischen 
Rohmaterial und Machendem oder Machender. Das Material bestimmt den For
mungsprozess ebenso wie der- oder diejenige, der oder die mit dem Material intra- 
agiert.103 So ließe sich das ›Machen‹, übertragen auf den architektonischen Ent

101 Zum Arbeiten mit den Händen und zum manuellen Zeichnen vgl. u.a. Goldschmidt 2017. 
102 Hier liegt der Bezug zur Technik des automatischen Schreibens nahe, die auch in Zusam

menhang mit Alexander Cozens’ Blot-Methode steht, die dezidiert als eine methodische 
Strategie zur Entgrenzung von Routineabläufen durch die systematische Einbeziehung von 
Nichtintentionalität und Zufall in den künstlerischen Ideenfindungsprozess angelegt ist (vgl. 
Schmitz 2022: 24). 

103 Karen Barad verwirft das herkömmliche Kausalitätsprinzip von einer vorgängigen Ursache 
und einer darauffolgenden Wirkung, genau wie Tim Ingold im Falle des unfertigen Materials 
und der imaginierten fertigen Idee, die in einem zweiten Schritt dem Material aufoktroyiert 
wird. Barad geht viel eher von einer Gleichzeitigkeit beider Prozesse aus, was sie mit ›Intra- 
aktion‹ umschreibt. Der Begriff ›Intra-aktion‹ dient ihr dabei als Differenzierung zur ›Inter- 
aktion‹, bei der davon ausgegangen wird, dass unabhängige ›Relata‹ bereits vorab existieren. 
Denn Entitäten gehen laut Barad aus Relationen hervor, aus dem Prozess der ›Intra-aktion‹. 
Dieser Denkweise liegt nicht mehr eine Einteilung in aktive Subjekte und passive Objekte 
zugrunde, sondern sie geht von geteilter Handlungsmacht aus, die sich in sog. Kollektiven 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

wurfsprozess, auch als »Denken-mit-dem-Körper« (Schmitz 2022: 24) verstehen 
und die verschiedenartigen Dinge als Manifestationen dessen auffassen: 

»Das Machen beim Entwerfen wäre demnach ein wiederholtes, versuchsweises 
Probieren an Dingen, die uns als Artefakte des Handelns so ›gegenübertreten‹, 
dass wir mit ihnen dialogisch interagieren. Sie erweisen sich als Bilder, wenn wir 
einen Sinn in ihnen erkennen. Wir können sie wortwörtlich begreifen, bearbei
ten, als Wissensspeicher lagern und als Komplementärakt zum Entwerfen ›ver
werfen‹.« (Schmitz 2022: 31) 

Für die Wunderkammer von Williams und Tsien bedeutet das, die Dinge als aktiven 
Teil des Produktionsprozesses der Architekt:innen und Künstler:innen aufzufassen. 
Die, aufgrund ihrer agency, zentrale Rolle von Dingen innerhalb des Entwurfspro
zesses von Architektur wird auch in dem beschreibenden Text auf der Homepage 
des Architekturbüros Allied Works augenscheinlich. In seinem Katalogtext zur Wun
derkammer knüpft Brad Cloepfil, der Gründer von Allied Works, daran an und findet 
folgende Worte: »Architects and artists often draw inspiration from the most unli
kely or mundane items. These things often provide a clue as to how they think and 
what moves their work.« (Cabofwonder 2014: o. S.) Cloepfil betont hier die Indivi
dualität und Spezifität jeder Intra-Aktion sowie die unterschiedlichen Möglichkei
ten, Arbeitsprozesse zu gestalten, kreativ zu werden, mit Dingen in Kontakt zu tre
ten und sie wahrzunehmen, ähnlich wie es Matthew Baird formuliert. 

Cloepfil gründete das Architekturbüro Allied Works im Jahr 1994 in Portland, 
Oregon. Seitdem gestaltet er mit seinem Team unterschiedliche Museumsprojekte, 
Bildungseinrichtungen, Wohnhäuser und Arbeitsräume. Den Standort von Allied 
Works in Oregon nahm Cloepfil zum Anlass, sich für seinen Kisteninhalt von der 
dortigen Landschaft des pazifischen Nordwestens inspirieren zu lassen. Die Kis
te bzw. der Kisteninhalt ist somit auch eine topografische Lokalisierung seines Ar
beitsorts. In seiner Kiste sind Holz, Basalt und Obsidian als natürliche Rohstoffe zu 
finden, die eng mit Oregon verbunden und dort omnipräsent sind. Die mit Spie
geln ausgekleidete Kiste beinhaltet zudem vierundzwanzig auf einer Drehbank ge
drechselte Lorbeerholzstöcke, Gesteine und Mineralien. Die teilweise gefundenen 
und teilweise von Hand bearbeiteten Dinge versinnbildlichen die Konnexion zwis
chen Material, Ort, Handwerk und Cloepfils architektonischer Praxis, was er wie 
folgt erklärt: »Lined with mirrors, the box is filled with a field of found and collected 
raw materials from across Oregon; each has been shaped or altered by hand to re
veal new aspects, and lay bare the dialogue between material, place, craft and inten

oder Assemblagen materialisiert. Subjekte und Objekte stabilisieren sich demzufolge erst 
im Prozess des Werdens (vgl. Barad 2012: 19) – oder ›Machens‹ im Sinne Tim Ingolds. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 133 

tion that is at the heart of architectural practice.«104 Cloepfils Kiste verweist mittels 
der Materialien auf die lokale Topografie, gleichwohl steht sie aber auch sinnbild
lich für seinen Arbeitsprozess, seine Auseinandersetzung mit organischem Materi
al, das Zusammenspiel von Natur und Kultur und die Wichtigkeit des Intra-Agie
rens. 

2.3.3 Terrestrisch-Werden in Williams’ und Tsiens Wunderkammer 

Durch das (Ver-)Sammeln der Kisten mit ihren individuellen Dingen und Verwei
sen entsteht in jeder Kiste ein individueller, radikal subjektiver Mikrokosmos, der 
multiple, plurale, netzwerkartige und im Werden begriffene Dinge vereint, wie am 
Beispiel von Brad Cloepfil erläutert wurde. In Tod Williams’ und Billie Tsiens Wun
derkammer werden so die komplexen Verstrickungen und individuellen Intra-Akti
onsräume von Arbeits- und Produktionsprozessen deutlich, die in der Critical Zo
ne ein Zusammenarbeiten der verschiedensten menschlichen und nicht-menschli
chen Akteure bedeutet und erfordert. Die am kreativen Schaffensprozess beteiligten 
Dinge stellen zudem den idealisierten Geniekult in Frage, der (kunst-)historisch eng 
mit dem Entwerfen von Architektur verbunden ist. Ihnen setzen Williams und Tsien 
die komplexen Verstrickungen und Intra-Aktionsräume von Arbeits- und Produkti
onsprozessen ihrer Kolleg:innen, Freund:innen, Mentor:innen anhand der ›aktiven‹ 
Dinge in ihren Kisten entgegen. 

Williams und Tsien verknüpfen in ihrer Wunderkammer so nicht nur verschie
dene Personen – ihr eigenes soziales Netzwerk – miteinander, sondern auch die 
verschiedenen Orte, an denen diese jeweils leben und mit denen sie sich in ihrer 
architektonischen Arbeit auseinandersetzen. Dadurch entsteht ein Spannungsfeld 
zwischen lokalen, spezifischen Lebens- und Arbeitsrealitäten und globalen Dimen
sionen und Produktionen. Sie sammeln somit nicht nur Erfahrungen, die in Intra- 
Aktionen mit dem Material an verschiedenen Orten und innerhalb spezifischer Le
bens- und Arbeitsmodalitäten gemacht wurden, sondern setzen auch das Lokale mit 
dem Globalen in Beziehung. Diese relationale Ästhetik zwischen Lokalem und Glo
balem konstatieren Williams und Tsien auch in ihrem Ausstellungskatalog mit fol
genden Worten: »Interspersed with these objects that speak of other lives and other 
places are objects that speak of other times.« (Williams/Tsien 2013: 10) Sie werden 
damit der Forderung von Bruno Latour gerecht, »kontinuierliche Verbindungen [zu] 
erstellen, die von einer lokalen Interaktion zu jenen anderen Orten, Zeiten und Ak
tanten führen« (Latour 2007: 299), um dem Minus-Lokalen und dem Minus-Glo
balen entgegenzuwirken, und das Terrestrisch-Werden zu fokussieren. Dazu zählt 
vor allem auch die Reaktivierung und die Besinnung auf verdrängte und vergessene 

104 Dieses Zitat ist der Homepage von Allied Works Architecture entnommen: https://alliedwor 
ks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer (Zugriff: 14.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer
https://alliedworks.com/projects/venice-biennale-wunderkammer


134 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Wissenspraktiken, unter anderem auch indigenes Kulturwissen und handwerkli
che Traditionen, die durch die Industrialisierungen und Technisierung der Moder
ne verdrängt wurden. Das impliziert vor allem ein architektonisches Bauen, das sich 
den topografischen und sozialen Gegebenheiten vor Ort anpasst und sich an lokalen 
Ressourcen ausrichtet. 

2.4 wunderkammern als Terrestrisch-Werden 

Was lässt sich nach der Untersuchung von modernen Sammelpraktiken (Archiv) und 
vormodernen Sammelpraktiken (frühneuzeitliche Wunderkammern) und den bei
den Arbeiten L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le thé
âtre du monde …! von Georges Adéagbo und Wunderkammer von Tod Williams und 
Billie Tsien nun abschließend in Bezug auf das wunderkammernde Sammeln festhal
ten? Das moderne Sammeln und sein Anspruch auf Universalität und Vollständig
keit, der mit dem »für die Moderne prägenden empirisch-rationalistischen Wis
senschaftsbegriff« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 7) zusammenhängt, ist eng mit 
der Institution des modernen Archivs verknüpft. Das vormoderne Sammeln, wie 
es sich in Wunderkammern des 16. und 17. Jahrhunderts materialisierte, fokussier
te dagegen vor allem Heterogenitäten, Ambiguitäten und Subjektivitäten. In ihnen 
stand nicht das Sammeln von Normativitäten, sondern das Sammeln von Singu
laritäten – unerklärlichen, exzentrischen, eigentümlichen und ambigen Dingen – 
im Vordergrund. Das hängt eng mit dem frühneuzeitlichen Wissenschaftsverständ
nis und der damit zusammenhängenden Konstitution der Neugierde zusammen. 
Durch das Zusammentragen von heterogenen und singulären Dingen in Wunder
kammern sollte der Kosmos im Kleinen dargestellt werden, um verborgene Mecha
nismen der Welt zu ergründen. In Dingen der Wunderkammer schwang somit im
mer auch das Latente – etwas über sie Hinausweisende – mit. In Abgrenzung zur 
modernen Institution des Archivs lässt sich das wunderkammernde Sammeln als ra
dikal subjektiv beschreiben, auch wenn es kollektiv praktiziert wird, wie in der Ar
beit von Williams und Tsien. So lässt sich das Sammeln anknüpfend an historische 
Wunderkammern insbesondere als subjektiver Prozess beschreiben, der individu
elle Sammlungen hervorbringt, die eng an die sammelnde Person geknüpft sind. 
Während die modernen Archive durch eine Institution oder eine Vielzahl an Perso
nen entstanden – und oftmals Sammlungen ohne spezifische:n Sammler:in waren 
und vielmehr aus einem anonymen Kollektiv hervorgingen –, war es in den früh
neuzeitlichen Sammlungen eine spezifische Person, die entweder dem fürstlichen 
oder bürgerlichen Milieu entstammte und ihre eigenen Sammelinteressen verfolg
te. Die historischen Sammlungen waren somit eng mit der sammelnden Person ver
knüpft, die sich oftmals selbst in bildlicher Form in der Sammlung einschrieb. Das 
(moderne) Archiv ist dem entgegengesetzt stets mit einer Institution, einer Stadt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Sammeln 135 

oder einem Staat verbunden und besaß unter anderem die Funktion der staatlichen 
Machtbeglaubigung und politischen Legitimation. Es war demnach nicht für die 
Präsentation von Dingen gedacht, sondern dient(e) vor allem ihrer Verwahrung. 

Wie in den Arbeiten L’explorateur et les explorateurs von Adéagbo und Wunderkam
mer von Williams und Tsien sind auch in frühneuzeitlichen Sammlungen Dinge zu 
finden, die auf lokale und globale Dimensionen verweisen. Sie deuten zum einen 
auf den Standort der Sammlung hin, wie im Falle der Ambraser Kunst- und Wun
derkammer, auf die lokale handwerkliche Tradition oder die topografischen Eigen
heiten der Landschaft in Tirol. Zum anderen auf außereuropäische Kontexte, wie 
die Koralle als typisches Wunderkammer-Ding. In L’explorateur et les explorateurs lässt 
sich der lokale Bezug – zu den Ausstellungsorten Kassel und Köln – anhand diver
ser Dinge ablesen, was anhand der textbasierten Medien aufgezeigt wurde. Bei der 
Betrachtung der Dinge erschließt sich der Bezug zum jeweiligen Ausstellungsort je
doch nicht immer vollends, wodurch Adéagbo die Erwartung an die Ortsreferentia
lität der Dinge immer wieder unerfüllt lässt. Das ist auch der Fall, wenn es um die 
Dinge aus seiner Heimat Cotonou in Benin geht. Die Suche des westlich gepräg
ten Rezipient:innen-Blicks nach vermeintlich ›afrikanischen‹ Formensprachen und 
Motiven wird teilweise ›befriedigt‹, an vielen Stellen werden jedoch Referenzen – 
durch kulturell unterschiedliches Dingwissen – auch nicht entschlüsselt. Die Din
ge in Adéagbos Arbeit tragen daher auch unerklärliche, exzentrische, eigentümli
che und ambige Momente in sich, genauso wie es in Williams’ und Tsiens Wunder
kammer zu beobachten ist. Durch ihre partizipative Bitte, die sie an 35 Kolleg:innen, 
Freund:innen, Mentor:innen übermittelten, für sie wichtige Dinge in einer grauen 
Holzkiste zu versammeln und miteinander zu arrangieren, entsteht eine relationale 
Ästhetik zwischen lokalen, spezifischen Lebensrealitäten und globaler Vernetzung. 
Dadurch werden vor allem die Erwartungen an den Entwurfs- und Kreativprozess 
von Architekt:innen, die oftmals von stereotypisierten und kunsthistorischen Nar
rativen des Geniekults geprägt sind, infrage gestellt, indem die Arbeitsformen im 
Kollektiv und die agency von Dingen am Arbeits- und Kreativprozess im Vorder
grund stehen. Die Dinge, die relevant für den architektonischen Entwurfsprozess 
in Williams’ und Tsiens Wunderkammer sind, weichen somit von tradierten, teilwei
se idealisierten und klischeehaften Bildern des architektonischen Schaffensprozes
ses ab. Ihnen setzen Williams und Tsien die komplexen Verstrickungen und indi
viduellen Intraaktionsräume von Arbeits- und Produktionsprozessen anhand der 
heterogenen Dinge der komplexen Gegenwart im Anthropozän entgegen. Die Ar
beiten von Adéagbo sowie Williams und Tsien bringen komplexe Zusammenhänge 
in Form der heterogenen Dinge zusammen und setzen sie dadurch miteinander in 
Beziehung. Mithilfe der Dinge werden künstlerisch Räume erschlossen, wodurch 
ihre Agentialität und ihr weltkonstituierendes Potenzial offenbart wird. Durch die 
Aktualisierung und das Weiterdenken vormoderner Sammelpraktiken für die Ge
genwart lassen sich diese mit Fragen von Dingen im Kontext von Lokalität und Glo

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

balität in Verbindung bringen. Sammeln zeigt sich hier auch als ein Durch-Dinge- 
mit-Orten-Verbinden – als Terrestrisch-Werden. In der Verbalform ›werden‹ ist be
reits begrifflich das Prozessuale und Performative verankert. Diese grundlegenden 
Eigenschaften kennzeichnen das wunderkammernde Sammeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002 - am 14.02.2026, 17:47:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

