
Ein Anfang vor dem Anfang:

Bruchstücke und Buchstaben

Dieses Vorhaben ist für mich ein neues und ein wiederholtes. Das

Wiederholte ist das Zusammenfügen von Essays ihrer Ähnlichkeit

und Verschiedenheit, ihrer Passung einem Rahmen nach. Der Rah-

men: Ein aus Buchstaben gefertigtes Bruchstück versetzt mit den

theoretischen Stücken anderer Autor*innen – darin dem ganzen

Buch Vorbild. Sicher ist, dass das nicht das Neue ist. Eher eineWie-

derholung des oft unternommenen Versuchs, einen Kontext zu stel-

len. Also eine Grundlage zu bereiten, um das Verstehen der Einzel-

nen, aber auch des Zusammenhangs zu bereiten, ihn zu kommu-

nizieren. Wie aber bereitet man einen Kontext? Und kann er über-

haupt erfüllen, was man sich von ihm verspricht?

Selbst diese Fragen sind nur eineWiederholung. DieWiederho-

lung von Gedanken, die sich unter anderen in Jacques Derridas Si-

gnaturEreignisKontext finden,wenn er fragt: »Aber sind denn die An-

forderungen eines Kontextes jemals absolut bestimmbar? […] Gibt

es einen strengen und wissenschaftlichen Kontextbegriff?«1 Wenn

Derrida also nach einem Kontext fragt, der mehr ist als eine bestän-

dige Wiederholung, ein Kreisen um und mit den Sachen, bei dem

man mal mehr und mal weniger von der Bahn abweicht, der ein

Verbürgen von Sinn sein soll, dann bildet dieser hier geschriebene

Anfang vor dem Anfang eine Wiederholung dieses Fragens. Denn

ich bin versucht, einen Begriff von Kontext zu erfragen, durch den

umfänglich verstanden wird, was der Kontext für dieses oder jenes

1 Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext«, in ders. (Hg.): Limited Inc.,

Wien: Passagen Verlag 2001, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Aus der Nacht in den Tag

ist, damit es selbst wiederum verstanden wird, wenn man eben nur

den richtigen Kontext angibt. Um einen Begriff von Kontext ginge

es damit, an dem nicht nur das Verstehen, sondern die unmissver-

ständliche, immer gelingende Kommunikation hinge: Was gesagt

wurde, in welcher Absicht, auf welche Art und Weise, wann und

wo, wäre dann ein Puzzle, das nur richtig zusammengesetzt wer-

den müsste, um den einen Sinn zu kommunizieren, der beabsich-

tigt war. Den einen Sinn … Darauf werde ich noch zurückkommen.

Aber zuerst zum Kontextpuzzle: Wie viel Beschreibung des Wo,

Wie, Wann, Warum, Wer braucht es, um den Kontext als richtigen

Kontext zu sichern, um letztlich das Verständnis zu sichern? Was

muss in der Beschreibung wiederholt werden, damit der Kontext

die Kommunikation verständlich macht, das Anliegen übermittelt

wird? Was wäre das Notwendige eines Kontextes, das benannt wer-

den muss, ohne das es kein Verständnis der jeweiligen Sache geben

könnte? Oder eben in DerridasWorten: »Gibt es einen strengen und

wissenschaftlichen Kontextbegriff?«2 So erfreulich es wohl wäre,mit

dem Kontext so etwas wie einen Schlüssel zu besitzen – genau die-

se Vorstellung ist eine Versuchung, zumindest für mich –, mit dem

man das Verständnis der Anderen erreichen könnte, so deutlich ist

aber der Kontext nicht dieser eine Schlüssel. Er ist selbst nicht nur

an das Wie, Wo, Wer, Warum und Wann einer Person gebunden,

sondern auch daran, an wen man sich richtet, welche Anderen es

zu erreichen gilt. Damit potenziert sich der Kontext, da auch die

Anderen ihr Wie, Wo, Wer, Wann und Warum haben, die zum Ver-

ständnis einer Sache in einer bestimmten Situation beitragen. Kurz

gesagt: Der Kontext bleibt eine Variable, genau wie das, was ver-

standen wird, und das Wie. – Heißt streng wissenschaftlich, also

eindeutig und eindeutig reproduzierbar, so erreicht dies der Kon-

text nie. Er verbleibt in Variabilität, ist aber nicht unvorhersehbar.

Wiederholt, aber nicht gleich. Immer mit einer Spannung behaftet,

einer Ungewissheit, den Abstand wahrend, den es braucht, um der

Vielseitigkeit Raum zu geben.

Der Kontext – und damit zurück zu dem einen Sinn, zurück zu

meiner Versuchung – kann niemals gänzlich verbürgen, dass was

2 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Anfang vor dem Anfang 13

und wie etwas ausgesagt werden soll, auch so ankommt, wie es soll-

te. Der Kontext verbürgt weder den Sinn noch die Eindeutigkeit. Er

verbürgt die Sinnhaftigkeit, also jene unbestimmte Menge an Sinn,

die zusammengeflochten ist, deren unterschiedliche Stränge in un-

terschiedlicher Länge und Verbindung mit anderen Strängen ver-

standen werden können, da sie so immer wieder das Umfeld für

viele Sinne bieten. Den einen Sinn reproduktiv zu ermöglichen, wä-

re deshalb mehr als nur zu viel verlangt. Es würde, gäbe man sich

dem Trugbild und der Versuchung völliger Reproduktion von Sinn

durch die Wiederholung des genau richtigen Kontextes hin, das Er-

leben und Leben von Sinn genau dann sinnlos machen. Warum?

Einfach deshalb, weil es hieße, den Kontext völlig zu bestimmen,

ihm alles zu nehmen, was nicht gelenkt, geführt, begriffen, was

nicht beherrscht werden kann. Aus seiner Pluralität, die die Sinn-

haftigkeit stützt, würde Totalität werden, die nur Zwanghaftigkeit

kennt. Denn in ihr, der Totalität, gibt es kein Bemühen um Ande-

re und kein Sich-einlassen-Wollen auf Andere. Sind diese doch die

Quelle von Unbeherrschbarkeit. Ohne das Sich-Einlassen und ohne

das Bemühen umdie Anderen und ihre Unbeherrschbarkeit braucht

es Zwang, nämlich den, aus dem eigenen Kontext denKontext über-

haupt zu machen. Dies stellt in meinen Augen eine verbrecherische

Anmaßung dar, die es wiederum bräuchte, um die Konstruktion ei-

nes wiederholbaren Kontextes als Gleiches zu ermöglichen – was

noch zu nett klingt, denn es geht um das Töten des Sinns der An-

deren, was zumeist mit der Tötung oder Folter der Anderen einher-

geht. Soll der Sinn als Gleiches zurückkommen, muss er ge- und

erzwungen werden, muss ihm alles Andere immer und immer wie-

der mit den Mitteln der Gewalt genommen werden.

Doch: Das Wiederholte sträubt sich selbst gegen den Zwang,

ist immer auch – egal wie minimal – anders, drängt zur Plurali-

tät. Ich meine damit nicht es selbst als irgendeine Entität, sondern

als Andere durch Andere, für Andere, von Anderen. Und damit ist

es etwas, um das wir uns bemühen müssen, wenn es verständlich

kommuniziert werden soll. Nur im Bemühen und Sich-Einlassen

wird der Sinn übermittelt, wenn der Kontext wiederholt und wie-

derholt wird, verändert wiederholt wird, um auf Andere einzuge-

hen und so selbst ein wenig anderer Sinn wird, der aber im Bemü-

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Aus der Nacht in den Tag

hen für Andere und von Anderen durch sie gemeinsamer Sinn wird.

So wiederhole ich, worauf Derrida in Auseinandersetzung mit Se-

arle verwies: »Vergessen wir nicht, daß ›Iterabilität‹ nicht einfach

[…] Wiederholbarkeit des Gleichen bedeutet, sondern Veränderbar-

keit dieses idealisierten Gleichen in der Singularität des Ereignis-

ses, zum Beispiel dieses oder jenes speech act.«3 In der wiederholten

Mitteilung desselben oder desgleichen ist deren Veränderung schon

inbegriffen.

Und genauso wiederhole ich, was Sören Kierkegaard in DieWie-

derholung versuchte zu fassen:

Als sich dies einige Tage wiederholt hatte, wurde ich so verbit-

tert, derWiederholung so überdrüssig, daß ichwieder nachHause

zu reisen beschloß. Meine Entdeckung war nicht bedeutend und

doch war sie sonderbar; denn ich hatte entdeckt, daß es die Wie-

derholung überhaupt nicht gab, und dessen hatte ich mich ver-

gewissert, indem ich es mir auf alle mögliche Weise wiederholen

ließ.4

Die Wiederholung ist kein geschlossenes System, das einen immer

wieder genau gleichen Ablauf, die immer gleiche Art und Weise be-

deutet, sondern in der Wiederholung wiederholt sich das Wieder-

holte immer auf eine andere Art und Weise, verändert durch die

Kontexte, zu denen es selbst wird, von Anderen, die in der Wieder-

holung (er)leben.

Die Bezugnahme auf Andere, und gerade die sich einlassende

und sich bemühende Bezugnahme um den Sinn und dessen Ver-

mittlung, hängt – wer hätte es gedacht – an den Anderen. Denn

so wie ich mich um sie bemühen muss, soll mein Sinn kommuni-

ziert werden, so müssen sie sich um eine*n bemühen, soll ihr Sinn

verstanden werden. Wir stehen vor einem Bemühen unter Ande-

ren. In diesem Bemühen beanspruchen wir notwendig Andere, ihre

3 Jacques Derrida: »Nachwort. Unterwegs zu einer Ethik der Diskussion«, in

ders. (Hg.): Limited Inc., Wien: Passagen Verlag 2001, S. 183.

4 Sören Kierkegaard: »Die Wiederholung« in ders. Die Krankheit zum Tode,

Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff der Angst, München: DTV

2005, S. 379.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Anfang vor dem Anfang 15

Zeit und ihr Wann, ihre Orte und ihr Wo, ihre Gründe und Begrün-

dungen, ihr Warum und dadurch natürlich immer sie selbst. Wir

beanspruchen ihren Kontext als Bezugnahme für die Vermittlung

unseres Sinns und sind damit schon immer auch von ihnen bean-

sprucht.

Besonders deutlich wird diese Beanspruchung innerhalb der

Frage nach dem Geschlecht. Will jemand einen bestimmten Sinn

vermitteln,wie bspw. dies ist ein zu Kaufendes, dannwird nicht sel-

ten das Gender und auch die Sexualität der Menschen beansprucht,

die es kaufen sollen. DieWerbetafel für Lippenstift beansprucht ein

weibliches Geschlecht, eine weibliche Sozialisation, um als Kontext

den Sinn, diesen Lippenstift zu kaufen, zu kommunizieren. Sie

ist von jemandem darauf ausgerichtet, bestimmte Kontexte zu

beanspruchen, und verliert ihren Sinn als Kaufanregung in ande-

ren Kontexten, erzeugt womöglich das Gegenteil oder etwas völlig

anderes. Und diese Möglichkeit, Kaufanregung für ein Geschlecht

zu sein, also bestimmte Vorlieben und Eigenschaften zu haben,

ist selbst wiederum ein Kontext, der nur und durch den man nur

beansprucht werden kann, da der Kontext des Geschlechts eine*n

schon beansprucht, weil das Geschlecht in der momentanen Gesell-

schaft schon von Geburt an von Anderen als Kontext unseres Sinns

beansprucht wird. Die Beanspruchung selbst beginnt sogar schon

pränatal, bspw. durch Ultraschall gegebene Geschlechtsbestim-

mung, und verweist ab diesem Moment im Patriarchat auf einen

Sinn, der fortgeschrieben werden soll: weiblich oder männlich.

Und so kann man an dieser Form der beanspruchenden Kon-

textualisierung in Richtung Judith Butlers blicken und mit s*ih-

ren Worten aus Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des

Menschlichen sehen, wie die einer*m vorausgehende Kontextualisie-

rung den Rahmen weiterspannt, immer schon die Anderen – wie

auch hier angemerkt – auf dem Plan sein lässt, nicht erst ruft. But-

ler schreibt Folgendes zur politischen Dimension, dem Anspruch,

das Geschlecht (Gender) in Abgrenzung zum schon beanspruch-

ten Kontext freier zu benennen, es aus diesem Kontext in einen

anderen, einen queeren zu überführen, in dem es mehr als weib-

lich und männlich gibt, hin zu einem Kontext also, in dem LGBT-

QIA*-Personen einen lebenswerten Sinn präsentieren: »Wenn ich

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Aus der Nacht in den Tag

von anderen beansprucht werde, sobald ich meinen Anspruch er-

hebe, wenn Gender für jemand anderen und von jemand anderem

ist, bevor es mein Gender wird, wenn Sexualität eine gewisse Ent-

eignung des ›Ichs‹ mit sich bringt, dann bedeutet das nicht das En-

de für meine politischen Forderungen. Es bedeutet nur, dass man,

wenn man solche Forderungen erhebt, diese für weit mehr als nur

sich selbst erhebt.«5

Die Forderung selbst – hier im Speziellen die nach Geschlech-

tergerechtigkeit – steht so immer schon in einem Kontext, den An-

dere beanspruchen, durch den man selbst beansprucht wird, was

heißt, in einer bestimmten Art undWeise erwartet zu werden. Und

nur von diesem aus kann man einen neuen Kontext schaffen, muss

man einen anderen Kontext kreieren, wenn man etwas fordert. So

paradox und wenig klärend es klingen mag: Ein Kontext kann sich

somit wieder nur im Kontext verstehen lassen, sich nur von einem

anderen aus sinnhaft zeigen. Es ist an dieser Stelle die Wieder-

holung der Kontextualität schon als Veränderung zu sehen, da der

Kontext beansprucht werden und dennoch einen anderen Kontext

eröffnen kann.

Man reist von einem Kontext durch einen Kontext zu einem

Kontext und bei dieser Reise durch die Kontexte verändert man sich

und die Kontexte; wird selbst verändert. Das eine kann ohne das an-

dere nicht geschehen. Denn es ist eine Reise, die nicht ein Urlaub

oder eine Pause des eigenen Lebens ist, sondern es ist eine Reise,

bei der man notgedrungen an einem anderen Ort, zu einer ande-

ren Zeit, als eine andere Person, mit anderer Art und Weise sich

zu verhalten und anderen Gründen und somit bei einem anderen

Kontext ankommt. Selbst dann, wenn man den Kontext, den man

sich vornimmt, nicht erreicht, entsteht ein neuer, in dem der Sinn

bedeutet, es versucht zu haben und in einer gewissen Art und Wei-

se gescheitert zu sein. Deswegen ist der Aufbruch zu einem neu-

en Kontext eine Entscheidung zu gehen, wie sie Masha Gessen mit

Blick auf das Hinter-sich-Lassen eines Landes oder eines bestimm-

ten Körpers benennt: »Die Entscheidung zu gehen, fühlt sich selten

5 Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschli-

chen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Anfang vor dem Anfang 17

frei an, aber die Entscheidung, neue Weltgegenden (oder veränder-

te Körper) zu bewohnen, erfordert Vorstellungskraft.«6

Was ist also das Neue? Ich muss diese Frage wiederholen, da sie

von Beginn an immer gestellt ist, ob implizit oder – wie zu Beginn

dieses Textes – explizit. Die Antwort ist vermutlich die Folgende:

Nicht viel. Außer vielleicht der Versuch, andere auf die Reise mitzu-

nehmen, um beim Heraustreten aus der Nacht das Einfallen in den

Tag als revolutionären Akt anzusehen. Oder etwas weniger meta-

phorisch: Das Normalwerden des Außenseitigen, der Anderen, des

Versteckten, diese kleinen Brüche in der Normalität, die eher wie

das Verfüllen der Brüche durch neue Sedimente wirken, als die ra-

dikale Praxis anzusehen, die das Normalwerden ist. Es ist der be-

ständige Weg der Veränderung durch Andere. Wenn es also etwas

Neues in diesem Text gibt, dann ist es der Weg, der, wie zuvor er-

wähnt, in den folgenden Texten immer wieder beschritten wird: die

Reise von der Nacht in den Tag.

Die Reise, die aus demKontext des Verborgenen, der Räume au-

ßerhalb der Norm, des Verstecks, aus der Nacht in die Offenheit, die

Norm, den Alltag, in den Tag drängt, ist, wenn es in diesen Texten

und im Rahmen etwas Neues gibt, dieses Neue: die erneute Wie-

derholung dieses Versuchs, durch andere Gedanken und Lebens-

formen, durch die Gedanken Anderer und deren Lebensformen in

einen neuen Morgen zu treten.

6 Masha Gessen: »Geschichten eines Lebens«, in dies.: Leben mit Exil. Über Mi-

gration sprechen, Berlin: Suhrkamp 2020, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

