Ein Anfang vor dem Anfang:
Bruchstiicke und Buchstaben

Dieses Vorhaben ist fiir mich ein neues und ein wiederholtes. Das
Wiederholte ist das Zusammenfiigen von Essays ihrer Ahnlichkeit
und Verschiedenheit, ihrer Passung einem Rahmen nach. Der Rah-
men: Ein aus Buchstaben gefertigtes Bruchstiick versetzt mit den
theoretischen Stiicken anderer Autor®innen - darin dem ganzen
Buch Vorbild. Sicher ist, dass das nicht das Neue ist. Eher eine Wie-
derholung des oft unternommenen Versuchs, einen Kontext zu stel-
len. Also eine Grundlage zu bereiten, um das Verstehen der Einzel-
nen, aber auch des Zusammenhangs zu bereiten, ihn zu kommu-
nizieren. Wie aber bereitet man einen Kontext? Und kann er iiber-
haupt erfiillen, was man sich von ihm verspricht?

Selbst diese Fragen sind nur eine Wiederholung. Die Wiederho-
lung von Gedanken, die sich unter anderen in Jacques Derridas Si-
gnatur Ereignis Kontext finden, wenn er fragt: »Aber sind denn die An-
forderungen eines Kontextes jemals absolut bestimmbar? [...] Gibt
es einen strengen und wissenschaftlichen Kontextbegriff2«! Wenn
Derrida also nach einem Kontext fragt, der mehr ist als eine bestin-
dige Wiederholung, ein Kreisen um und mit den Sachen, bei dem
man mal mehr und mal weniger von der Bahn abweicht, der ein
Verbiirgen von Sinn sein soll, dann bildet dieser hier geschriebene
Anfang vor dem Anfang eine Wiederholung dieses Fragens. Denn
ich bin versucht, einen Begriff von Kontext zu erfragen, durch den
umfinglich verstanden wird, was der Kontext fiir dieses oder jenes

1 Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext, in ders. (Hg.): Limited Inc.,

Wien: Passagen Verlag 2001, S.17.

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus der Nacht in den Tag

ist, damit es selbst wiederum verstanden wird, wenn man eben nur
den richtigen Kontext angibt. Um einen Begriff von Kontext ginge
es damit, an dem nicht nur das Verstehen, sondern die unmissver-
standliche, immer gelingende Kommunikation hinge: Was gesagt
wurde, in welcher Absicht, auf welche Art und Weise, wann und
wo, wire dann ein Puzzle, das nur richtig zusammengesetzt wer-
den miisste, um den einen Sinn zu kommunizieren, der beabsich-
tigt war. Den einen Sinn ... Darauf werde ich noch zuriickkommen.

Aber zuerst zum Kontextpuzzle: Wie viel Beschreibung des Wo,
Wie, Wann, Warum, Wer braucht es, um den Kontext als richtigen
Kontext zu sichern, um letztlich das Verstindnis zu sichern? Was
muss in der Beschreibung wiederholt werden, damit der Kontext
die Kommunikation verstindlich macht, das Anliegen iibermittelt
wird? Was wire das Notwendige eines Kontextes, das benannt wer-
den muss, ohne das es kein Verstindnis der jeweiligen Sache geben
konnte? Oder eben in Derridas Worten: »Gibt es einen strengen und
wissenschaftlichen Kontextbegriff?«* So erfreulich es wohl wire, mit
dem Kontext so etwas wie einen Schliissel zu besitzen — genau die-
se Vorstellung ist eine Versuchung, zumindest fiir mich —, mit dem
man das Verstindnis der Anderen erreichen konnte, so deutlich ist
aber der Kontext nicht dieser eine Schliissel. Er ist selbst nicht nur
an das Wie, Wo, Wer, Warum und Wann einer Person gebunden,
sondern auch daran, an wen man sich richtet, welche Anderen es
zu erreichen gilt. Damit potenziert sich der Kontext, da auch die
Anderen ihr Wie, Wo, Wer, Wann und Warum haben, die zum Ver-
stindnis einer Sache in einer bestimmten Situation beitragen. Kurz
gesagt: Der Kontext bleibt eine Variable, genau wie das, was ver-
standen wird, und das Wie. — Heif3t streng wissenschaftlich, also
eindeutig und eindeutig reproduzierbar, so erreicht dies der Kon-
text nie. Er verbleibt in Variabilitit, ist aber nicht unvorhersehbar.
Wiederholt, aber nicht gleich. Immer mit einer Spannung behaftet,
einer Ungewissheit, den Abstand wahrend, den es braucht, um der
Vielseitigkeit Raum zu geben.

Der Kontext — und damit zuriick zu dem einen Sinn, zuriick zu
meiner Versuchung — kann niemals ginzlich verbiirgen, dass was

2 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Anfang vor dem Anfang

und wie etwas ausgesagt werden soll, auch so ankommt, wie es soll-
te. Der Kontext verbiirgt weder den Sinn noch die Eindeutigkeit. Ex
verbiirgt die Sinnhaftigkeit, also jene unbestimmte Menge an Sinn,
die zusammengeflochten ist, deren unterschiedliche Stringe in un-
terschiedlicher Linge und Verbindung mit anderen Stringen ver-
standen werden koénnen, da sie so immer wieder das Umfeld fiir
viele Sinne bieten. Den einen Sinn reproduktiv zu ermdglichen, wi-
re deshalb mehr als nur zu viel verlangt. Es wiirde, gibe man sich
dem Trugbild und der Versuchung vélliger Reproduktion von Sinn
durch die Wiederholung des genau richtigen Kontextes hin, das Er-
leben und Leben von Sinn genau dann sinnlos machen. Warum?
Einfach deshalb, weil es hiefRe, den Kontext véllig zu bestimmen,
ihm alles zu nehmen, was nicht gelenkt, gefiihrt, begriffen, was
nicht beherrscht werden kann. Aus seiner Pluralitit, die die Sinn-
haftigkeit stiitzt, wiirde Totalitit werden, die nur Zwanghaftigkeit
kennt. Denn in ihr, der Totalitit, gibt es kein Bemithen um Ande-
re und kein Sich-einlassen-Wollen auf Andere. Sind diese doch die
Quelle von Unbeherrschbarkeit. Ohne das Sich-Einlassen und ohne
das Bemithen um die Anderen und ihre Unbeherrschbarkeit braucht
es Zwang, namlich den, aus dem eigenen Kontext den Kontext iiber-
haupt zu machen. Dies stellt in meinen Augen eine verbrecherische
Anmaflung dar, die es wiederum brauchte, um die Konstruktion ei-
nes wiederholbaren Kontextes als Gleiches zu ermdglichen — was
noch zu nett klingt, denn es geht um das Téten des Sinns der An-
deren, was zumeist mit der Tétung oder Folter der Anderen einher-
geht. Soll der Sinn als Gleiches zuriickkommen, muss er ge- und
erzwungen werden, muss ihm alles Andere immer und immer wie-
der mit den Mitteln der Gewalt genommen werden.

Doch: Das Wiederholte striubt sich selbst gegen den Zwang,
ist immer auch - egal wie minimal - anders, dringt zur Plurali-
tit. Ich meine damit nicht es selbst als irgendeine Entitit, sondern
als Andere durch Andere, fiir Andere, von Anderen. Und damit ist
es etwas, um das wir uns bemiihen miissen, wenn es verstindlich
kommuniziert werden soll. Nur im Bemithen und Sich-Einlassen
wird der Sinn tibermittelt, wenn der Kontext wiederholt und wie-
derholt wird, verindert wiederholt wird, um auf Andere einzuge-
hen und so selbst ein wenig anderer Sinn wird, der aber im Bemii-

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus der Nacht in den Tag

hen fiir Andere und von Anderen durch sie gemeinsamer Sinn wird.
So wiederhole ich, worauf Derrida in Auseinandersetzung mit Se-
arle verwies: »Vergessen wir nicht, dafd >Iterabilitit« nicht einfach
[..] Wiederholbarkeit des Gleichen bedeutet, sondern Verinderbar-
keit dieses idealisierten Gleichen in der Singularitit des Ereignis-
ses, zum Beispiel dieses oder jenes speech act.«* In der wiederholten
Mitteilung desselben oder desgleichen ist deren Verinderung schon
inbegriffen.

Und genauso wiederhole ich, was Soren Kierkegaard in Die Wie-
derholung versuchte zu fassen:

Als sich dies einige Tage wiederholt hatte, wurde ich so verbit-
tert, der Wiederholung so iiberdriissig, daf ich wieder nach Hause
zu reisen beschlofR. Meine Entdeckung war nicht bedeutend und
doch war sie sonderbar; denn ich hatte entdeckt, da es die Wie-
derholung tberhaupt nicht gab, und dessen hatte ich mich ver-
gewissert, indem ich es mir auf alle mogliche Weise wiederholen
lief.*

Die Wiederholung ist kein geschlossenes System, das einen immer
wieder genau gleichen Ablauf, die immer gleiche Art und Weise be-
deutet, sondern in der Wiederholung wiederholt sich das Wieder-
holte immer auf eine andere Art und Weise, verindert durch die
Kontexte, zu denen es selbst wird, von Anderen, die in der Wieder-
holung (er)leben.

Die Bezugnahme auf Andere, und gerade die sich einlassende
und sich bemithende Bezugnahme um den Sinn und dessen Ver-
mittlung, hingt — wer hitte es gedacht — an den Anderen. Denn
so wie ich mich um sie bemiithen muss, soll mein Sinn kommuni-
ziert werden, so miissen sie sich um eine*n bemiihen, soll ihr Sinn
verstanden werden. Wir stehen vor einem Bemiithen unter Ande-
ren. In diesem Bemithen beanspruchen wir notwendig Andere, ihre

3 Jacques Derrida: »Nachwort. Unterwegs zu einer Ethik der Diskussion, in
ders. (Hg.): Limited Inc., Wien: Passagen Verlag 2001, S. 183.

4 Soren Kierkegaard: »Die Wiederholung« in ders. Die Krankheit zum Tode,
Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff der Angst, Miinchen: DTV
2005, S. 379.

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Anfang vor dem Anfang

Zeit und ihr Wann, ihre Orte und ihr Wo, ihre Griinde und Begriin-
dungen, ihr Warum und dadurch natiirlich immer sie selbst. Wir
beanspruchen ihren Kontext als Bezugnahme fiir die Vermittlung
unseres Sinns und sind damit schon immer auch von ihnen bean-
sprucht.

Besonders deutlich wird diese Beanspruchung innerhalb der
Frage nach dem Geschlecht. Will jemand einen bestimmten Sinn
vermitteln, wie bspw. dies ist ein zu Kaufendes, dann wird nicht sel-
ten das Gender und auch die Sexualitit der Menschen beansprucht,
die es kaufen sollen. Die Werbetafel fiir Lippenstift beansprucht ein
weibliches Geschlecht, eine weibliche Sozialisation, um als Kontext
den Sinn, diesen Lippenstift zu kaufen, zu kommunizieren. Sie
ist von jemandem darauf ausgerichtet, bestimmte Kontexte zu
beanspruchen, und verliert ihren Sinn als Kaufanregung in ande-
ren Kontexten, erzeugt womdglich das Gegenteil oder etwas vollig
anderes. Und diese Moglichkeit, Kaufanregung fiir ein Geschlecht
zu sein, also bestimmte Vorlieben und Eigenschaften zu haben,
ist selbst wiederum ein Kontext, der nur und durch den man nur
beansprucht werden kann, da der Kontext des Geschlechts eine*n
schon beansprucht, weil das Geschlecht in der momentanen Gesell-
schaft schon von Geburt an von Anderen als Kontext unseres Sinns
beansprucht wird. Die Beanspruchung selbst beginnt sogar schon
pranatal, bspw. durch Ultraschall gegebene Geschlechtsbestim-
mung, und verweist ab diesem Moment im Patriarchat auf einen
Sinn, der fortgeschrieben werden soll: weiblich oder minnlich.

Und so kann man an dieser Form der beanspruchenden Kon-
textualisierung in Richtung Judith Butlers blicken und mit s*ih-
ren Worten aus Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des
Menschlichen sehen, wie die einer*m vorausgehende Kontextualisie-
rung den Rahmen weiterspannt, immer schon die Anderen - wie
auch hier angemerkt — auf dem Plan sein lisst, nicht erst ruft. But-
ler schreibt Folgendes zur politischen Dimension, dem Anspruch,
das Geschlecht (Gender) in Abgrenzung zum schon beanspruch-
ten Kontext freier zu benennen, es aus diesem Kontext in einen
anderen, einen queeren zu iberfithren, in dem es mehr als weib-
lich und ménnlich gibt, hin zu einem Kontext also, in dem LGBT-
QIA*-Personen einen lebenswerten Sinn prisentieren: »Wenn ich

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus der Nacht in den Tag

von anderen beansprucht werde, sobald ich meinen Anspruch er-
hebe, wenn Gender fiir jemand anderen und von jemand anderem
ist, bevor es mein Gender wird, wenn Sexualitit eine gewisse Ent-
eignung des >Ichs« mit sich bringt, dann bedeutet das nicht das En-
de fir meine politischen Forderungen. Es bedeutet nur, dass man,
wenn man solche Forderungen erhebt, diese fiir weit mehr als nur
sich selbst erhebt.«

Die Forderung selbst — hier im Speziellen die nach Geschlech-
tergerechtigkeit — steht so immer schon in einem Kontext, den An-
dere beanspruchen, durch den man selbst beansprucht wird, was
heifst, in einer bestimmten Art und Weise erwartet zu werden. Und
nur von diesem aus kann man einen neuen Kontext schaffen, muss
man einen anderen Kontext kreieren, wenn man etwas fordert. So
paradox und wenig klirend es klingen mag: Ein Kontext kann sich
somit wieder nur im Kontext verstehen lassen, sich nur von einem
anderen aus sinnhaft zeigen. Es ist an dieser Stelle die Wieder-
holung der Kontextualitit schon als Verinderung zu sehen, da der
Kontext beansprucht werden und dennoch einen anderen Kontext
erdffnen kann.

Man reist von einem Kontext durch einen Kontext zu einem
Kontext und bei dieser Reise durch die Kontexte verindert man sich
und die Kontexte; wird selbst veriandert. Das eine kann ohne das an-
dere nicht geschehen. Denn es ist eine Reise, die nicht ein Urlaub
oder eine Pause des eigenen Lebens ist, sondern es ist eine Reise,
bei der man notgedrungen an einem anderen Ort, zu einer ande-
ren Zeit, als eine andere Person, mit anderer Art und Weise sich
zu verhalten und anderen Griinden und somit bei einem anderen
Kontext ankommt. Selbst dann, wenn man den Kontext, den man
sich vornimmt, nicht erreicht, entsteht ein neuer, in dem der Sinn
bedeutet, es versucht zu haben und in einer gewissen Art und Wei-
se gescheitert zu sein. Deswegen ist der Aufbruch zu einem neu-
en Kontext eine Entscheidung zu gehen, wie sie Masha Gessen mit
Blick auf das Hinter-sich-Lassen eines Landes oder eines bestimm-
ten Korpers benennt: »Die Entscheidung zu gehen, fithlt sich selten

5 Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschli-

chen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011, S. 33.

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Anfang vor dem Anfang

frei an, aber die Entscheidung, neue Weltgegenden (oder verinder-
te Korper) zu bewohnen, erfordert Vorstellungskraft.«®

Was ist also das Neue? Ich muss diese Frage wiederholen, da sie
von Beginn an immer gestellt ist, ob implizit oder — wie zu Beginn
dieses Textes — explizit. Die Antwort ist vermutlich die Folgende:
Nicht viel. AufRer vielleicht der Versuch, andere auf die Reise mitzu-
nehmen, um beim Heraustreten aus der Nacht das Einfallen in den
Tag als revolutiondren Akt anzusehen. Oder etwas weniger meta-
phorisch: Das Normalwerden des Auflenseitigen, der Anderen, des
Versteckten, diese kleinen Briiche in der Normalitit, die eher wie
das Verfiillen der Briiche durch neue Sedimente wirken, als die ra-
dikale Praxis anzusehen, die das Normalwerden ist. Es ist der be-
stindige Weg der Verinderung durch Andere. Wenn es also etwas
Neues in diesem Text gibt, dann ist es der Weg, der, wie zuvor er-
wihnt, in den folgenden Texten immer wieder beschritten wird: die
Reise von der Nacht in den Tag.

Die Reise, die aus dem Kontext des Verborgenen, der Riume au-
Rerhalb der Norm, des Verstecks, aus der Nacht in die Offenheit, die
Norm, den Alltag, in den Tag dringt, ist, wenn es in diesen Texten
und im Rahmen etwas Neues gibt, dieses Neue: die erneute Wie-
derholung dieses Versuchs, durch andere Gedanken und Lebens-
formen, durch die Gedanken Anderer und deren Lebensformen in
einen neuen Morgen zu treten.

6 Masha Gessen: »Geschichten eines Lebensc, in dies.: Leben mit Exil. Uber Mi-

gration sprechen, Berlin: Suhrkamp 2020, S. 97.

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42. A



https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838461433-003 - am 14.02.2026, 07:53:42.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839461433-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

