3 Theoretischer Abriss
Bildung und Epistemische Gewalt

»Malcolm X bezeichnete Bildung als >Rei-
sepass in die Zukunft¢, Nelson Mandela
als >starkste aller Waffen<. Doch so em-
powernd Bildung sein mag, sie kann auch
als Barriere und Filter fungieren, die die
sozialen Hierarchien und systemische
Ausschlussmechanismen aufrechterhal-
ten. [..] Wissen wird innerhalb dieses
Bildungssystems zumeist als universell
und objektiv dargestellt, als eine objektive
Realitdt, die die sozialen Ungleichheiten
verfestigt, eine objektive Realitit, die dis-
kriminiert. Der angebliche Universalismus
und die angebliche Objektivitit kdnnen
nur entstehen, wenn man all jene Perspek-
tiven, Wissensquellen und -formen |6scht,
die dem dominanten, eindimensionalen
Narrativ nicht entsprechen.« (Roig 2021,
S.77-78)

Bildungsprozesse sind nicht neutral und wertfrei abseits von Macht verortet. Sie
sind in gesellschaftliche Kontexte eingebettet und von geltenden Hierarchien und
Hegemonien geprigt. In dieser Arbeit im Allgemeinen wird untersucht, wer in Dis-
kursen zu Migration und Integration im Zeitraum von 2015 bis 2018 in Online-Nach-
richtenmedien als gebildet anerkannt wird und was dabei als Bildung gilt. Dieser
Abschnitt schaut dafiir auf gréfere historische und theoretische Uberlegungen, die
ein Hintergrundbild zu Verflechtungen von Bildung, Bildungszuschreibungen und
gesellschaftlichen Mustern zeichnen. Es ist ein theoretisches Geriist aus wissen-
schaftlichen Diskursen, welche nicht Teil des Analysematerials, sondern der hier
vertretenen Forschungsperspektive sind. Dieses kann spiter mit den empirischen
Ergebnissen der Diskursanalyse in Verbindung gebracht werden, um Verhiltnisse
von Mustern und dabei auch Kontinuititen und Wandel zu betrachten.

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Wihrend einseitig positive Konnotationen von Bildung — im Sinne der dominie-
renden Bildung als unhinterfragte Norm —vorherrschen, sind kritische Stimmen zu
diesem Bild keineswegs neu. So beschreibt Maria do Mar Castro Varela mit Bezug
auf 1977 veréflentlichte Gedanken von Louis Althusser die systemaufrechterhalten-
den Funktionen von Bildung:

»Schule befahigt nicht nurzum Lesen und Schreiben, sondern gewéhnt daran, den
vorgesehenen Platz innerhalb der Gesellschaft als den wahren und mithin allein
richtigen Platz wahrzunehmen und schliefilich auch einzunehmen. Fiir einige be-
deutet dies, die Unterwerfung zu akzeptieren und soziale Ungleichheit als natir-
lich gegeben anzunehmen.« (Castro Varela 2016, S. 45)

Megan Boler spricht davon, Macht zu fithlen, indem wir lernen unsere Rollen zu
verinnerlichen und sie anzunehmen, wobei gelernte emotionale Reaktionen eine
wichtige Rolle in der Einsortierung in Systeme der Unter- und Uberordnung spie-
len (Boler 1999, xvii). Die Allokationsfunktion von Schule findet nicht im luftlee-
ren Raum Anwendung, sondern innerhalb eines Systems, das unter anderem durch
Rassismus, Antisemitismus, (cis-, allo-, hetero-normativem und misogynem) Se-
xismus, Ableismus und Klassismus gepragt ist. Da diese Arbeit primir rassismus-
kritisch ausgerichtet ist, wird hier schwerpunktmif3ig erliutert, wie epistemische
Gewalt mit Blick auf Rassismus gedacht werden kann. Hierfiir wird zunichst epis-
temische Gewalt als Begriff definiert. Es folgt eine historische Betrachtung von Wir-
kungslinien mit Relevanz fiir das Thema. Schliefilich wird das Fortwirken machtvol-
ler Bildungsvorstellungen und Strukturen betrachtet und Definitionen von Bildung
werden erliutert. Da allerdings auch diese Arbeit innerhalb der Verwobenheit von
Macht und Wissen entstanden ist, gibt es zunichst einen Abschnitt, welcher in der
ersten Person Singular den eigenen Forschungsprozess reflektiert.

Forschung zu Bildung/Wissen/Macht im Kontext
von Bildung/Wissen/Macht

Forschung ist standortgebunden, héchstens kontrolliert subjektiv, aber niemals
vollends objektiv. Meine eigene Bildung, mein eigenes Wissen beeinflusst, wie ich
Wissen aufnehme, anordne, weitergebe und erschaffe. Um etwas zu herauszufin-
den, ist es hiufig notwendig, danach zu suchen und somit auch zu wissen, dass
dort etwas sein konnte, was sich suchen lisst. Im Prozess wurde ich mir immer
stirker bewusst, wie sehr auch der Teil meiner Bildung, den ich als machtkritisch
reflektiert wahrnehme, durch vorherrschende Machtungleichgewichte geprigt ist.
Postkoloniale und dekoloniale Theorien verstehen sich selbst als wissenschaftli-
che Strémungen, die dominierende Vorstellungen dekonstruieren, sich kritisch

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

mit Machtstrukturen auseinandersetzen und Forschung gegen bestehende, aus
historisch gewachsenen Strukturen hervorgegangene, Ungerechtigkeiten her-
vorbringen. Wenn man mich zu Beginn meiner Recherche gefragt hitte, welche
Autor*innen zentral fiir die Beschiftigung mit epistemischer Gewalt — der Gewal,
die sich auf Wissen(ssysteme) bezieht — sind, hitte ich vermutlich geantwortet:
Letztendlich sind simtliche (post)kolonialen Theorien relevant, wenn es um episte-
mische Gewalt geht. Gayatri Chakravorty Spivaks Texte setzen sich unter anderem
mit den Bedingungen von Wissensproduktion und Verbreitung, der Verteilung
von Sprechendenpositionen und der Universalisierung von »westlichen« Normen
(Righting Wrongs) sowie alternativen Formen des Lernens (An Aethetic Education?)
auseinander. Edward Saids Orientalismus (1979) dekonstruiert Vorstellungen des
Orients, als, mitunter auch wissenschaftliche, Wissenspraxen, die von kolonialen
Machtstrukturen geprigt sind. Die Aufzihlung lisst sich fortfithren. Wenn es aber
um die explizite Beschiftigung mit epistemischer Gewalt geht, hitte ich auf fol-
gende Personen aus dem Bereich der dekolonialen Theorien verwiesen: Boaventura
de Sausa Santos, Walter Mignolo, Anibal Quijano. In der Mitte meiner Recherche
wiren diese Namen immer noch zentral gewesen, nun aber erginzt durch viele
andere, mitunter auch deutschsprachige Werke von Claudia Brunner, Maria do Mar
Castro Varela und weiteren. Erst gegen Ende las ich in einem Sammelband, der von
Boaventura de Sousa Santos und Maria Paula Meneses herausgegeben wurde, weit
am Ende des Buches, einen Text von Ramén Grosfoguel (von dem ich zuvor bereits
zweti hilfreiche Artikel gelesen hatte), in dem Kritik an epistemischer Gewalt in de-
kolonialen Ansitzen geiibt wurde (Grosfoguel 2020). Der Text erliuterte, wie durch
eben die Theorien, welche fir sich beanspruchen, koloniale und kapitalistische
Strukturen sichtbar zu machen, ebendiese reproduziert werden (ebd.). Ich las diese
Kritik, wie gesagt, in einem Text von Grosfoguel, ohne den ich eventuell keinen Zu-
gang zu diesen Aussagen gehabt hitte. Aber die Erkenntnisse waren dort zu einem
grofen Teil in Form von Zitaten und Paraphrasierungen von Leanne Betasamosake
Simpson — unabhingige Mississauga Nishnaabeg Wissenschaftlerin und Aktivis-
tin — und Silvia Rivera Cusicanqui — Aymara/Bolivianische Wissenschaftlerin und
Aktivistin — aufgefiihrt. Ich lernte den Begriff Extraktivismus von Betasamosake
Simpson (ebd., S.208; Klein — Interview mit Betasamosake Simpson 2013) und
kritische Einschitzungen zu den Machtdynamiken in den Arbeiten von Walter
Mignolo und Anibal Quijano von Rivera Cusicanqui (Grosfoguel 2020, S. 209-211).
Beide hatte ich zuvor noch als zentral fiir meine Arbeit angesehen. Doch in dem
Text von Grosfoguel las ich nun:

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

45


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

»Moreover, as Silvia Rivera Cusicanqui warns, there are even perverse forms of
epistemic extractivism dedicated to colonizing the knowledge of the South in
the name of epistemic decolonization. She observes, with reference to Walter
Mignolo:

Mignolo and company have built a small empire within an empire, strategi-
cally appropriating the contributions of the school of subaltern studies in India
and the many Latin American variants of critical reflection on colonization and
decolonization. (Rivera Cusicanqui 2010: 58)« (Grosfoguel 2020, S. 209).

»At one point, Dr. Mignolo got the urge to praise me, perhaps putting into prac-
tice a saying we have in the south of Bolivia: >Praise the fool if you want to see
[her] work more.< Taking up my ideas about internal colonialism and the episte-
mology of oral history, he regurgitated them entangled in a discourse on alter-
ity that was profoundly depoliticized. (Rivera Cusicanqui 2010: 64)« (Grosfoguel
2020, S. 209-210)

Wenn wir machtkritische Forschung betreiben, bewegen wir uns innerhalb von
Machtstrukturen und sind Teil von ihnen. Das ist ein Sachverhalt, der in kritischen
Forschungsstromungen eigentlich bekannt ist. Dennoch kann es manchmal auf-
rittelnd sein, konkret zu Fillen der starken Reproduktion von Hierarchien zu lesen.
Zur Veranschaulichung:

»Referring to an experience with an Anglo-Saxon journal which obliged her to cite
Quijano and Mignolo on theories which she herself and other Latin American au-
thors had produced decades earlier, Silvia Rivera Cusicanqui states:

Through the game of who cites whom, hierarchies are structured, and we end
up having to consume, in a regurgitated form, the very ideas regarding decolo-
nization that we indigenous people and intellectuals of Bolivia, Peru, and Ecuador
have produced independently. And this process began in the 1970s — the rarely
quoted work of Pablo Conzalez Casanovas onsinternal colonialism<was published
in1969 —when Mignolo and Quijano were still advocating a positivist Marxism and
a linear vision of history. (Rivera Cusicanqui 2010: 66)« (Grosfoguel 2020, S. 210)

Ramén Grosfoguel untermauert Rivera Cusicanquis Kritik mit einer Betrachtung
von Anibal Quijanos eigener Zitationspraxis.

»In fact, of the 20 bibliographical citations in the article by Anibal Quijano on Buen
Vivir, 17 refer to the author himself, one to a British historian who is a specialistin
ancient history, and the other two to two of his mestizo disciples. Not one indige-
nous thinkeris mentioned in the article, yet if there is one subject to which indige-
nous Andean intellectuals have made a significant contribution, it is precisely the
theme of Buen Vivir. Once again, a concept produced by the indigenous world and
developed by its intellectuals has been extracted, without any acknowledgment.

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

Moreover, Javier Lajo, the famous indigenous Amazonian intellectual from Peru
who has written extensively on the subject of Buen Vivir, is not even mentioned
in the article by the mestizo Peruvian intellectual Anibal Quijano, thus reproduc-
ing the highly damaging practices in epistemic extractivism.« (Grosfoguel 2020,
S.211)

Beinahe hitte ich beim Schreiben iiber epistemische Gewalt hinsichtlich der Fra-
ge, wen ich zitiere, epistemische Gewalt reproduziert (natirlich ist es méglich und
tiberaus wahrscheinlich, dass ich das, ohne es zu beabsichtigen, in irgendeiner Hin-
sicht immer noch tue). Die Werke von Betasamosake Simpson und Rivera Cusican-
qui sind nicht in den Bibliotheken in meiner Nihe zu finden. Beide sind 6ftentlich-
keitswirksam aktiv, es gibt Interviews, die online frei zuginglich sind. Thre wissen-
schaftlichen Texte sind jedoch schwerer zu finden als die Texte der dominierenden
Vertretenden der Modernity/Coloniality Gruppe und sie werden teilweise von die-
ser iiberschattet. Im deutschsprachigen Raum sind innerhalb meines Forschungs-
zeitraums Werke von Claudia Brunner und Phillip D. Th. Knobloch erschienen, wel-
che schnell auffindbar sind. Dagegen bedarf es Ressourcen wie Zeit, Geld und Ener-
gie, um die Texte marginalisierter Forschender zu finden und zu nutzen. Viele Texte
indigener Wissenschaftler*innen sind nicht von den Lizenzen der deutschen Uni-
versititsbibliotheken abgedeckt, wahrend es teilweise von westlich positionierten
Wissenschaftler*innen Publikationen zu den gleichen Themen in print und digital
gibt. Es bedarf meist weifler, westlicher Zugangstore, um marginalisiertes Wissen zu-
ginglich zu machen. Manche Forschende mit einem gewissen Grad an Gehor nutzen
diese Position, um die Sichtbarkeit indigener Wissenschaftler*innen zu erhéhen.
Andere nutzen deren Wissen, ohne dies kenntlich zu machen und reproduzieren
so die epistemischen Ausbeutungsverhiltnisse, die Betasamosake Simpson als Ex-
traktivismus benennt (Klein — Interview mit Betasamosake Simpson 2013). Gleich-
zeitig stellt sich die Frage, wer wiederum noch weniger oder auch gar nicht sichtbar
ist. Es handelt sich um bekannte indigene Aktivist*innen und Wissenschaftler*in-
nen, die ihre Stimme auch nutzen, um auf die Wissenden ihrer Gemeinschaften
zu verweisen. Wer sind diejenigen, deren Sprechen keinen Platz in internationa-
len Diskursen zu ihren eigenen Themen findet? Gayatri Chakravorty Spivaks Frage
nach dem Sprechen der Subalternen (Spivak 1988, S. 283), denjenigen, die den An-
deren untergeordnet sind, stellt sich erneut. Sie stellt sich auch im Kontext der Er-
forschung ebendieser Ungerechtigkeit. Ihr Sprechen wird tiberdeckt von horbaren
Stimmen, die beanspruchen, fiir sie zu sprechen. Aber es fehlt auch an Zugingen
zum Diskurs, an der Sprache, der er es bedarf, um daran teilzunehmen, sowie an
hérbaren Sprechendenpositionen. Sprache ist hierbei zum einen wissenschaftliche
Ausdrucksweise, aber auch Englisch als horbare Sprache und im deutschen Sprach-
raum Deutsch. Die Texte der indigenen Wissenschaftler*innen, die ich weiter un-
ten zu Anerkennung zitieren werde, habe ich auf Englisch gelesen. Viele Stid- und

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

47


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Mittelamerikanische Akademiker*innen schreiben auf Spanisch, eine Sprache, die
ebenso wie Englisch, Deutsch und weitere Sprachen durch Kolonialismus Verbrei-
tung gefunden hat. Spanisch hatte ich in der Schule, aber wissenschaftliche Texte
kann ich kaum auf Spanisch lesen und wenn es gelingt, dann nur mit hohem Zeit-
aufwand. Texte, die in lokalen, marginalisierten Sprachen verfasst wurden, sind mir
dagegen gar nicht zuginglich. Das Lernen marginalisierter Sprachen ist wichtig,
um von denjenigen, die iiber weniger Macht verfiigen als man selbst, lernen zu kon-
nen. Dieses Lernen von Anderen/Veranderten ist zentral fiir die Dekonstruktion do-
minierender Macht- und Wissensstrukturen, wie Spivak und Maria Cristina Lugo-
nes argumentieren (Bhambra 2014, S. 119). Hier habe ich noch einen Weg vor mir.
Es ist ein Weg des Lernens und Verlernens, des Zuhorens und Reflektierens, wel-
cher niemals abgeschlossen sein wird.

Epistemische Gewalt

»The relationship between the ideas produced in the North and the South is not
about the truth; itis about unjust and uneven power relations.« (Baghidoost 2017,
S.268)

»Das global durchgesetzte kapitalistische Weltsystem basiert dieser Lesart zufol-
geaufeinerinternationalen Arbeitsteilung und Ressourcenallokation, die entlang
dieser rassifizierten und, wie feministische Autorinnen stets vertieft haben, auch
heteronormativ sexualisierten Klassifizierung organisiert sei (Anzaldda 1987; Lu-
gones 2007, 2010), also auf der Basis einer ganz spezifischen Wissensformation
(Quintero/Garbe 2013a:10) [...].« (Brunner 2020, S. 42)

Als epistemische Gewalt lassen sich simtliche Auswirkungen von in einem gege-
benen Kontext wirkenden hegemonialen/hierarchischen/ungleich verteilten/unge-
rechten Machtstrukturen auf Wissens- und Bildungssysteme bezeichnen. Hierbei
ist zu beriicksichtigen, dass Macht und Wissen nach Foucault untrennbar mitein-
ander verwoben sind (Foucault 2017a, S. 100), wie im Methodenteil bereits deutlich
wurde. Macht und Wissen ist als Gefuige nicht komplett stabil, aber auch nicht frei
fluide:

»Die >Machtverteilungen< und die >Wissensaneignungen« bilden immer nur mo-
mentane Querschnitte durch Prozesse wie die zunehmende Verstiarkung des
stirksten Elements, die Umkehrung des Verhiltnisses oder das gleichzeitige
Anwachsen beider Pole. Die Beziehungen des Macht-Wissens sind nicht feste
Verteilungsformen, sondernsTransformationsmatrizen«.« (ebd., S. 99)

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

Das Wirken von Macht und Wissen, miteinander, ineinander, ist nicht dasselbe, wie
wihrend der offiziellen Kolonialzeit oder auch so wie wihrend der Zeit der Anwer-
beabkommen fiir sog. »Gastarbeitende«. Aber verschiedene historisch gewachsene
Strukturen wirken fort. Sie beeinflussen das heutige Geschehen. Machtstrukturen,
welche sich auf Wissens- und Bildungssysteme auswirken, sind immer bereits von
diesen beeinflusst und (mit-)konstituiert. Macht (in ihrer Verkniipfung mit Wissen)
beeinflusst, bringt hervor, beseitigt, ordnet usw. das Sein. Brunner beschreibt eine
Triade, welche in dekolonialen Theorien starke Prisenz zeigt:

»Zahlreiche dekoloniale Theoretiker_innen greifen die epistemische Dimension
der kolonialen Matrix auf und unterscheiden sie analytisch in drei weitere Dimen-
sionen: die Kolonialitat der Macht, die Kolonialitat des Wissens und die Kolonia-
litat des Seins.« (Brunner 2020, S. 42)

Die Triade von Macht, Wissen und Sein hinter dem Begriff der Epistemischen
Gewalt kann nicht als Verbindung getrennter Elemente, sondern verwobener Wir-
kungsinstanzen gesehen werden. Im Diskurs zu Migration und Bildung wirken
Macht und Wissen miteinander, um Personen als gebildete Subjekte, ungebildete
Subjekte, bildende Subjekte, passiv entgegennehmende Subjekte und vieles mehr
hervorzubringen. Neben dem Sein von Personen wird auch das Sein von Bildung
bestimmt. Welchen Inhalten und Kompetenzen, welchen Prozessen und Zustin-
den erlauben Wissen/Macht, als Bildung zu gelten? Dieses Sein ist Wirkung und
Ausformung von Macht/Wissen, ebenso aber auch eine Verkérperung und ein
Ausgangspunkt, von dem Macht/Wissen ausgehen kann.

Wenn dieses Verhiltnis von Macht, Wissen und Sein gewaltvoll ist, handelt es
sich um epistemische Gewalt. Brunner schreibt:

»Der Begriff epistemische Gewalt stellt die[...] Trennung von Wissen(schaft) und
Gewalt infrage. Er bezeichnet jenen Beitrag zu Ungleichheits-, Macht- und Herr-
schaftsverhiltnissen, der im Wissen selbst angelegt und zugleich fiir deren Ana-
lyse unsichtbar geworden ist. Damit stellt er auch zur Diskussion, welche Funktio-
neninsbesondere wissenschaftliches Wissen in seinem»Herrschaftsdienst« (Pap-
pe 2011) hinsichtlich der Etablierung und Aufrechterhaltung von Gewaltverhilt-
nissen erfiillt.« (ebd., S.13)

Die Ausformungen von epistemischer Gewalt sind vielfiltig. Es kann sich um die
bildungsbezogene Abwertung von Menschen(gruppen), mangelnden Zugang zu Bil-
dung, Druck dominierendes Wissen und dominierende Kultur zu erlernen (Quija-
no 1993: 209f. zitiert nach Brunner 2020, S. 42), fehlende Anerkennung von Prakti-
ken, Zustinden und Inhalten als Wissen/Bildung, die Vernichtung von Wissen, die
Ermordung von Wissenstriger*innen, das Verhindern der Weitergabe von Bildung

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

49


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

und vieles mehr handeln. Rassismus selbst lisst sich als System epistemischer Ge-
walt begreifen. Rassismus wirke als vermeintliches Wissen, das Menschen kategori-
siert, abwertet und vieles mehr. Aufgrund der vielen verschiedenen Formen episte-
mischer Gewalt gibt es auch verschiedene Analysen und Gegenmafinahmen. Diese
lassen sich wiederum im Trilemma der Inklusion (Boger 2017) ordnen. Epistemizide
sind die Extremformen epistemischer Gewalt:

»Epistemizid wird generell als sWissens-Mord« (De Sousa Santos 2014: 92) bzw.
systematisches>Ausldschen allen alternativen Wissens<definiert, was>die Zersto-
rung aller sozialen Praktiken und die Disqualifikation der sozialen Akteure, die
nach solchen Kenntnissen handeln<(ebd.: 153), beinhaltet. Die ersten mir bekann-
ten Autoren, die diesen Begriff verwendet haben, sind Mogobe Ramose (2004:
1562) und Teboho Lebakeng (2004;3 siehe auch Lebakeng et al. 2006).« (Horst-
hemke 2022, S. 94)

Analysen epistemischer Gewalt funktionieren hiufig anhand der Reproduktion ei-
ner Dichotomie, um Ungerechtigkeiten aufzeigen zu konnen (EN oder DE, nicht
ND). Es gibt aber auch Positionen, in denen die Vielfalt von Wissensformen betont
und Zuschreibungen von Andersheit dekonstruiert werden (ND, kein E). Jede Positi-
on im Trilemma hat ihre Berechtigung. Ein gewisses Wissen und bestimmte Wis-
sende werden als Norm gesetzt und davon abweichendes Wissen und Wissende er-
fahren Veranderung. Es finden Verallgemeinerungen und dichotome Gegeniiber-
stellungen, Abwertungen von veranderter Bildung und Ausgrenzung vom Zugang
zu normalisierter Bildung statt. Daher braucht es sowohl Dekonstruktion als auch
Empowerment und Normalisierung, um epistemischer Gewalt etwas entgegenzu-
setzen.

1. Empowerment und Normalisierung (EN, kein D) Marginalisierten/Veranderten Men-
schen wird der Zugang zu normalisierter Bildung erschwert oder verweigert. Auch
wenn Zugang moglich ist, finden innerhalb der normalisierten und dominierenden
Bildungsinstitutionen bzw. dem westlichen Bildungssystem insgesamt, Benachteili-
gungen veranderter Personen statt. Wenn trotz dieser diskriminierenden Hiirden
Bildungserfolge erreicht werden, finden sie nicht die gleiche Anerkennung wie die
Bildungserfolge unsichtbar normalisierter Personen. In Bezug auf Bildungsinhal-
te, Kompetenzen und Methoden ist es dhnlich. Veranderte Bildung hat es schwer,
in die Curricula einbezogen zu werden, als Qualifikation anerkannt zu werden und
den gleichen Wert beigemessen zu bekommen. Daher ist es wichtig, marginalisier-
te Personen und marginalisierte Bildung zur Teilhabe an der Norm zu empowern.
Hierftir miissen Nachteile ausgeglichen, Zuginge geschaffen und es muss Anerken-
nung gegeben werden.

Beispiele Kolonialismus, Postkoloniale Verhiltnisse, Migration

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

Mimikry Sowohl bei EN als auch bei DE spielt der Druck oder das Begehren, sich an
die Norm anzupassen, eine Rolle. Bei EN wird nach diesem Begehren gehandelt. Es
wird versucht, Wege zu finden, um die Teilhabe an der Norm zu erméglichen. Bei
DE wird genau dieses Begehren dekonstruiert und stattdessen die eigene/verand-
erte Position gestirkt. Das Begehren, die dominierende Position bzw. den Westen
zu imitieren, wurde in dekolonialen Kontexten vielfiltig untersucht (deSouza 2020,
S.185). Es gibt jedoch noch eine Form der widerstindigen Praxis, die sich zwar auf
der EN-Linie befindet, aber Momente der Dekonstruktion aufweist. Es handelt
sich um widerstindige Mimikry (Castro Varela und Dhawan 2015, S. 229-230;
Bhabha 1994, S. 81-92). Bhabha beschreibt Mimikry als Anpassungsprozess, der
auf hegemonialen oder hierarchischen Anpassungsdruck hin passieren, aber auch
widerstindig sein kann (ebd.). Das Potenzial des Widerstands liegt in der Nuance
der Differenz. Zum einen kann Abweichung zur Nichteinlosung des Zugehorig-
keitsversprechens fithren, wie oben beschrieben. Zum anderen kann sie aber auch
einen Spiegel vorhalten und die dominierende Instanz verspotten (ebd.). Wenn
sich die Unterdriickten der Machtdynamik zu einem gewissen Grad bewusst sind,
die Dichotomie zwar zu dekonstruieren, aber gleichzeitig auch zu nutzen, kann
mit der Angleichung an die Norm eine Erschiitterung derselben einhergehen. 1.
Dem Druck, sich anzupassen, wird nachgegeben, aber es liegt Handlungsmacht
in der Moglichkeit der Variation (Butler 2007, S. 198). 2. Wenn keine inhaltlichen
Abweichungen wahrgenommen werden, bleibt die Abweichung in der Sprechen-
denposition: Das unterdriickte Subjekt handelt/spricht wie die Unterdriickenden
und zerstort somit die Illusion, welche die Hierarchie legitimiert: die der Inferiori-
tit der Unterdriickten und Uberlegenheit der Unterdriickenden (Castro Varela und
Dhawan 2015, S. 229—-231). Wenn die Unterdriickten zeigen, dass sie genauso wis-
sen, agieren und auftreten konnen wie die Dominierenden, lisst sich die Hierarchie
nicht mehr durch behauptete Uberlegenheit zweiterer legitimieren (ebd.).

Normalisierung und Dekonstruktion (ND, kein E) Wissen ist immer bereits hybrid statt
dichotom. Homi K. Bhabhas Gedanken zu Hybriditit (Bhabha 1990, S. 211) treffen
auf Personen ebenso wie auf Bildung zu. Es gibt nicht die eine Bildung, sondern
eine Vielfalt an Bildung. Sausa Santos spricht von der Notwendigkeit, in Okologien
von Wissen(ssystemen) zu denken (Santos 2016, S. 188). Es geht um ein gerechtes
Miteinander von Wissenssystemen, die miteinander in Verbindung stehen, stetig
miteinander ausgehandelt werden miissen und nicht vorbestimmt einander iiber
oder untergeordnet sind. Es gibt dabei nicht die eine, universelle Bildung, sondern
es muss kontextgebunden von den betroffenen Personen oder mindestens unter
Einbindung der betroffenen Personen ausgehandelt werden, welche Ansitze je-
weils hilfreich sind, um mit einer Situation umzugehen. Sausa Santos Konzept der
»Ecologies of knowledges«/Okologien von Wissen(ssystemen) bewegt sich aller-

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

dings teilweise auch auf der EN-Linie, da die bisher noch bestehende Ungleichheit
benannt und nach Wegen gesucht wird, um diese zu beheben.

Dekonstruktion und Empowerment (DE, kein N) Es gibt Druck, normalisierte Bildung
und den Status als gebildete Person nach dominierenden Standards anzustreben.
Diese Positionen sind mit sozio-okonomischem Status verkniipft. Die Position
als gebildete Person nach diesen Mafistiben verspricht Zugehorigkeit, Teilhabe,
Gleichheit. Aber auch wenn sich Personen diesen scheinbaren Idealen annihern,
konnen Migrationsmarkierungen oder andere Veranderungen bestehen bleiben.
Das, was Bhabha als »Almost the same but not quite« (Bhabha 1994, S. 86) oder
eben auch »Almost the same but not white« (Bhabha 1994, S. 89) beschreibt, be-
tont den Illusionscharakter hinter Versprechen der Bildungsintegration. Bis zu
einem gewissen Grad ist Teilhabe maglich, aber Rassismus verschwindet nicht.
Egal, wie sehr sich eine Person nach dominierenden Standards bildet. Es gab in
der Vergangenheit und gibt in der Gegenwart gruppenbezogene Abwertungen als
ungebildet, unintelligent, faul, unwissend, naiv, leichtgliubig und weiteres. Somit
gibt es historische und bestehende Ungerechtigkeiten, die es zu benennen und
auszugleichen gilt. Um Privilegien und Benachteiligungen zu benennen, braucht
es Kategorien, weshalb diese hier nicht dekonstruiert werden kénnen. Auf der
EN-Linie werden Ungerechtigkeiten ebenfalls benannt, jedoch mit dem Ziel der
Zugehorigkeit der Norm. Diese wird auf der DE-Linie jedoch in ihrer Situiertheit
als scheinbares Ideal dekonstruiert. Um die Hierarchie zu durchbrechen, in der
marginalisierte Personen zur Norm aufschauen und sich versuchen, dieser anzu-
passen, braucht es einen gegenliufigen Prozess. Es braucht die Moglichkeit, sich
gegen diesen Anpassungsprozess zu entscheiden, sich von der Norm ab- und der
eigenen Gruppe zuzuwenden. Diejenigen, die bisher abgewertet wurden, werden
auf dieser Linie des Widerstands aufgewertet. Gleiches gilt fiir das Wissen. Wissen,
welches bisher vernichtet, negiert, vergessen, abgewertet und verkannt wurde,
erfihrt hier Wertschitzung und Verbreitung. Dies ist der Fall, wenn Boaventura
de Sausa Santos von den Epistemologien des Sidens als widerstindiges Wissen
spricht. Es geht um Wissenssysteme von Gruppen, Kollektiven und Individuen
des globalen Siidens bzw. (ehemals) kolonialisierter Gebiete, die Widerstand gegen
(postkoloniale, kapitalistische und patriarchale Verhiltnisse leisten (Santos 2018,
S. 38). Wissen, das bisher abgewertet wurde, wird hierbei aufgewertet und neues
Wissen, welches fir den Widerstand hilfreich ist, geschaffen. Das Verhiltnis der
Bildung zu dem System, das sie hervorbringt, kann ebenfalls widerstindig sein.
Judith Butler befiirwortet vor allem, solches Wissen wertzuschitzen, welches eine
kritische Haltung beziiglich der institutionellen Voraussetzungen von Bildung
beinhaltet (Butler 2012, S. 18). Zur DE-Linie gehort auch das Aufzeigen von Wissen,
das bisher nicht betrachtet wurde und iiberwiegend in Vergessenheit geraten ist.
Hierbei kann es sich auch um Wissen handeln, das vor dem Kolonialismus bestand

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

und der These der »Geschichtslosigkeit« kolonialisierter Gebiete entgegensteht,
wihrend Geschichte immer mehr zu den Taten des Westens wurde, deren Objekt
veranderte Menschen und Gruppen waren (Bhambra 2014, S. 116). So haben zum
Beispiel May Ayim, Katharina Oguntoye und Dagmar Schultz mit Farbe bekennen:
Afro Deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte in den 1980ern die Liicke ihrer
Geschichten gefillt. Dabei macht May Ayim in einem von ihr geschriebenen Ab-
schnitt auch auf die Widerspriichlichkeit der Wissensstinde in den als unzivilisiert
dargestellten ehemaligen Kolonien und dem proklamierten Bildungsauftrag der
Kolonialmacht aufmerksam:

»Der Eroberungseifer der Auswanderer duflerte sich in einem entsprechend
deutsch-nationalen Sendungsbewusstsein, das sich die Erziehung der >Einge-
borenen< zu deutschen Untertanen zur Pflicht setzte. Der Erziehungsauftrag
hief: die >niedere Rasse< auf eine >hohere Kulturstufe« emporzuheben. Dies,
obwohl Vasco da Gama und seine Leute bereits 1497 feststellten, dass die Be-
wohner/innen im Cebiet des heutigen Tanzania >die dstlichen Meere befuhren
und bessere navigatorische Kenntnisse hatten als sie selbst, und sie fanden dort
Stadtstaaten und Regierungen vor, die ebenso wohlhabend und differenziert
waren wie alles, was ihnen auf diesem Gebiet von Europa her bekannt war.«
(Ayim 2016, S. 49)

Die Konstruktion deutscher Uberlegenheit und der damit einhergehende Er-
ziehungs- bzw. Bildungsauftrag steht hier im Widerspruch zu der Beobachtung
vorhandener Kenntnisse. Aber auch in diesem Beispiel des Aufzeigens von Aspekten
der Historie, die bis dahin und gr6ftenteils auch jetzt noch meistens unterschlagen
werden, besteht eine Angewiesenheit auf horbare Stimmen. In diesem Fall ist es
die von Vasco da Gama von 1497, die den spiteren, dichotomen Konstruktionen
deutscher Kolonialbestrebungen gegeniibergestellt werden. May Ayim nutzt also
die Aussagen eines Kolonialisten, um die Argumentation weiterer Kolonialisten
zu dekonstruieren. Das sind die Quellen, die iberliefert und zuginglich sind. In
manchen Fillen ist es moglich, die Perspektiven der unterdriickten Gruppen zu
erschliefen, aber epistemische Gewalt besteht eben auch genau darin, diese schwe-
rer hérbar zu machen, ihre Uberlieferung zu verhindern oder zu vernichten. Es
lasst sich nicht erschlieflen, was es an Wissen geben wiirde, wenn (Europiischer)
Kolonialismus nicht stattgefunden hitte. Die Frage nach dem »Was wire, wenn«
bleibt unméglich zu beantworten. Dennoch kann uns die Frage selbst helfen, sich
der Tragweite epistemischer Gewalt bewusst zu werden. Was hitte global gese-
hen in mehr als 500 Jahren in kolonisierten Gebieten ohne Unterdriickung und
mit gerechtem Zugang zu Ressourcen entstehen konnen? Was gibe es heute an
Wissen, wenn die aktive Zerstdrung von Wissen nicht stattgefunden hitte und die
Weitergabe von Wissen nicht direkt und indirekt verhindert worden wire?

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

53


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Wie andere Aspekte von Unterdriickung ging auch epistemische Gewalt immer
mit Widerstand einher. Die Situation in (ehemals) kolonisierten Gebieten ist eine
andere als in den Regionen, von denen der Europiische Kolonialismus ausging. Mi-
grantisierte Personen in den Metropolen sind anders situiert und ihre Geschichte ist
eine andere als die von Indigenen Gruppen in (ehemaligen) Siedlungskolonien bzw.
die von Subalternen in Orten, die iiber Generationen ausgebeutet wurden (Castro
Varela 2016, S. 53 mit Verweis auf Spivak). Die konkrete, erlebte Erfahrung der Un-
terdriickung unterscheidet sich ebenso wie Handlungsmaéglichkeiten und die Ge-
schichte. Aber es handelt sich in all diesen Fillen um Machtgefille, die mit rassis-
tischen Markierungen einhergehen. Zudem wird immer auch Widerstand geleistet
und dieser trigt Friichte. Leider wird hiufig nur gesehen, was sich veridndert hat,
aber nicht, welche Wege und wessen Anstrengungen dorthin gefiihrt haben.

Wandel findet statt, die Verhiltnisse sind nicht starr, aber hinter den Verinde-
rungen stehen Kimpfe von Betroffenen — mit Worten, Petitionen, Protesten und
vielem mehr.

Daindieser Arbeit deutsche Nachrichten-Artikel betrachtet werden, richtet sich
der Blick auch primir auf die Gegebenheiten in Deutschland.

»Durch das politische Engagement Schwarzer Deutscher, Organisationen der
Herero und Nama, die Black-Lives-Matter-Bewegung und zivilgesellschaftliche
Initiativen wie Hamburg Postkolonial oder Berlin Postkolonial wurde der blinde
Fleck des deutschen Kolonialismus nach und nach ins 6ffentliche Bewusstsein
geriickt. Auch im Geschichtsunterricht zeigen sich Aushandlungsprozesse beziig-
lich der Darstellung von und Auseinandersetzung mit Kolonialgeschichte(n).«
(Georgi und Freund 2022, S. 334)

Verschiedene wissenschaftliche Disziplinen haben Verinderungen durchlaufen und
damit auch der Kanon, der in westlicher Dominanzkultur als Wissen gilt. Gurminder
K. Bhambra beschreibt, wie in der Soziologie neben einigen anderen Wissenschaf-
ten eine Erweiterung des Blicks unter dem Titel »global turn« stattgefunden hat
(Bhambra 2020, S. 3). Hier werden hiufig zusitzliche Perspektiven, Quellen und Ge-
schehnisse in bestehende Darstellungen eingefiigt, wobei jedoch eine machtkriti-
sche Auseinandersetzung mit der sozialen Konstruktion globaler Zusammenhinge
meist fehlt (ebd., S. 3—4). Die Kontexte und Machtdynamiken, aus denen Ereignisse
hervorgegangen sind, miissten mitbetrachtet werden (Bhambra 2020). Als Beispiel
nennt Bhambra die Haitische Revolution, die von dhnlicher Bedeutung wie die ame-
rikanische und die Franzdsische Revolution sei und in ihrer kolonialgeschichtlichen
Verstrickung und Bedeutung fiir den Widerstand gegen rassistische Ungerechtig-
keiten betrachtet werden miisse (ebd.).

Ein Wandel der Bildung bedarf allerdings auch eines Wandels der Begehrens-
strukturen, da Begehren durch Machtstrukturen beeinflusst wird — im Sinne der

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

Triade von Macht, Wissen und Sein. Zudem beeinflusst Bildung Begehren, wie
Spivak herausstellt und Castro Varela ausfiihrt:

»Spivak zufolge liegt das zentrale Moment von Bildung im Re-Arrangement von
Begehrensstrukturen. Die zugrunde liegenden Fragen sind etwa: Was wiinscht
sich wer? Und wie wurde dieses Begehren begiinstigt? Begehren wird selbstre-
dend nicht als eine natiirliche Kategorie behandelt, sondern als sozial hergestellt
bestimmt. Womit klar wird, dass spezifische Vergesellschaftungsprozesse Sub-
jekte mit spezifischen Begehren hervorbringen. Wenn beispielsweise behauptet
wird, dass bildungsferne Gruppen kein Interesse an Bildung hitten und damit
ihr Versagen in den Schulen erklart wird, so liegt dieser Aussage die implizite
Annahme zugrunde, dass es ein natiirliches Begehren gidbe, dumm zu bleiben.
Eine Ansicht, die rassistischen Vorstellungen gefihrlich nahe kommt. Begehren
ist jedoch nicht schicksalhaft, sondern wird im Feld des Sozialen hergestellt.
Fiir Jacques Deleuze und Félix Guattari (Deleuze, Guattari 1977) wird Begehren
nicht nurimmer erzeugt, sondern ist auch produktiv innerhalb von so genannten
Cefligen/Assemblagen, die durch Vielfiltigkeit charakterisiert sind. Begehren
ist iberdeterminiert, es lasst sich nicht auf eine einzige Quelle, auf einen einzi-
gen Grund zurlickfithren. Dabei steht das Begehren nicht selten dem Interesse
diametral entgegen.« (Castro Varela 2016, S. 51)

Welche Bildung wird begehrt und von wem begehren Subjekte zu lernen? Wer be-
gehrt iiberhaupt, in welchem Umfang, sich zu bilden? Was bewirkt das Begehren,
sich zu bilden und als gebildet anerkannt zu werden?

Es lisst sich festhalten, dass epistemischer Wandel kontinuierlich existiert und
darin Bestrebungen zu gerechteren epistemischen Verhiltnissen inbegriffen sind.
Manche Verinderungen sind allerdings nur oberflichlich, anstatt tiefgreifend die
Triade von Macht, Wissen und Sein differenzgerechter zu gestalten. Zudem passie-
ren Veranderungen nicht einfach so, sondern werden meist unter Entbehrungen und
Anstrengungen von Betroffenen und jenen, die mit ihnen in Solidaritit stehen, vor-
angetrieben.

Silencing-Praktiken Menschen als Individuen oder Gruppen zum Schweigen zu brin-
gen, ihre Horbarkeit einzuschranken, ihnen Sprechendenpositionen zu nehmen, ist
eine Form epistemischer Gewalt. Hier wird das englische Wort »Silencing« verwen-
det, da es kein angemessenes deutsches Wort als Ubersetzung gibt. Zum Verstum-
men oder zum Schweigen bringen, sind die Ausdriicke, die Silencing am nichs-
ten kommen. Stereotype konnen Menschen zum Verstummen bringen. Es funktio-
niert ebenso wie das Sprechen aus dominierenden Positionen, welches so horbar
ist, dass es die Moglichkeit der davon abweichenden Selbstpositionierung der Un-
terdriickten, tiber die gesprochen wird, unmdglich macht: Immer bleibt die Frage,
wann es legitime Vertretung der Betroffenen in ihrem Sinne ist oder paternalisti-

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

55


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

sche Fiirsprache und Selbstdarstellung iiber die Darstellung eines Anderen (Spivak
1988, S. 288-289). Sprechende sind auf Zuhérende angewiesen und auf deren Mog-
lichkeiten und Bereitschaft, sie als solche anzuerkennen und das Gesagte entgegen-
zunehmen (Dotson 2011, S. 238 mit Verweis auf Jennifer Hornsby).

Kristie Dotson unterscheidet zwei Formen von Silencing: »testimonial quieting
and testimonial smothering.« (Dotson 2011, S. 237) Sie werden durch »Pernicious
ignorance« (ebd., S. 238) hervorgebracht. Zuhérende kénnen sowohl bewusst und
intentional, als auch unbewusst und ungewollt schidlich ignorant sein (ebd.). Jedes
Wissen geht auch mit einem Nicht-Wissen einher, etwas bleibt unbedacht, igno-
riert. Somit ist Ignoranz immer gegeben, es ist nur die Frage, in Bezug auf was
und ob es sich um schidliche Ignoranz handelt. Dies muss je nach Kontext ent-
schieden werden. Damit Ignoranz zu epistemischer Gewalt fithrt, miisse es sich
laut Dotson um schidliche sowie zuverlissige/wiederkehrende/reliable (»reliable«)
Ignoranz handeln (ebd., S. 241). Es geht also nicht um einmalige Akte, sondern um
systemische bzw. strukturelle Prozesse und die Ereignisse, die aus ihnen hervor-
gehen. Die erste Form, »testimonial quieting« besteht, wenn die Zuhérenden die
Sprechende Person nicht als wissend anerkennen (Dotson 2011, S. 242 mit Verweis
auf Patricia Hill Collin). Dotson verweist auf Patricia Hill Collins Analysen der Posi-
tion Schwarzer Frauen in den USA (ebd.). Hill erklirt die Verkennung Schwarzer
Frauen mit »controlling images« — Stereotypen, die den Zugang zur Position der
wissenden Sprechenden Person versperren (Collins 2000, zitiert nach Dotson 2011,
S. 242). Somit geht mit einer gesellschaftlichen Position/»Identitit« ein epistemi-
scher Nachteil einher (ebd., S. 243). Beim »testimonial quieting« kann es zwar sein,
dassdie Sprechende Person tatsichlich das sagt, was sie sagen mochte, aber ihr Wis-
sen nicht als Wissen gehért wird, da von vorneherein ausgeschlossen wird, dass die
Sprechende Person iiber Wissen verfiigen konnte. In vielen Situationen sind die-
se kontrollierenden Bilder keine unerschiitterlichen Mauern. Es ist durchaus mog-
lich, trotzdem die eigene Stimme durchzusetzen. Allerdings ist es beschwerlicher.
Die kontrollierenden Bilder sind Hiirden, wihrend epistemisch privilegierte Perso-
nen in dieser Hinsicht mit Jokern ausgestattet sind'. Das »testimonial smothering«
ist dagegen eine Art Zwang, der Personen dazu bringt, sich selbst zum Schweigen
zu bringen. Somit handelt es sich um verinnerlichte Gewalt — die betroffene Per-
son tragt erzwungenermafien selbst dazu bei, sich zum Schweigen zu bringen. Die
Ursache liegt aber aufen, in den Verhiltnissen der Gesellschaft, den Zuhérenden,
dem Publikum. Es kommt zu »testimonial smothering«, wenn 1. der Inhalt (im ge-
gebenen Kontext) Schaden anrichten kénnte, wenn er ausgesprochen wird und die
sprechende Person sich dessen bewusst ist, 2. das Publikum nicht iiber die Kom-
petenz verfiigt, die Aussagen entgegenzunehmen, da es ihrem eigenen Unwissen

1 Emilia Roig vergleicht Privilegien mit Jokern zur Veranschaulichung ungleicher Vorausset-
zungen (Roig 2021, S. 88).

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

gegeniiber ignorant ist und 3. diese Ignoranz eine reliable und schidliche ist (ebd.,
S. 244). Um den ersten Punkt, die Befiirchtung, dass das Aussprechen des Inhalts
negative Auswirkungen haben kénnte, zu veranschaulichen, nutzt Dotson folgen-
des Beispiel:

»Domestic violence within, for example, African American communities is often
shrouded in silence given the possibility that testimony about domestic violence
can be understood to corroborate stereotypes concerning the imagined >violent«
black male.« (ebd., S. 244—245)

In dem Bewusstsein, dass es rassistische Stereotype gibt, die Schwarze Minner be-
treffen, wird Gewalt von Schwarzen Minnern an Schwarzen Frauen laut Dotson oft
verschwiegen, um diese Vorstellungen nicht zu stirken.

Der zweite Punkt besteht darin, dass die Zuhérenden den Inhalt nicht nur ver-
stehen konnen, sondern auch nicht die Kompetenz haben, die Grenzen ihres ei-
genen Verstehens zu erkennen (ebd., S. 245-247). Dotson erklirt am Beispiel von
Kernphysik, dass sie als Zuhorende bei diesem Thema nicht alles verstehen wiirde.
Aber sie wiirde das Nicht-Verstehen-Kénnen erkennen und als ihre eigene (in die-
sem Kontext) unzureichende Kenntnis verorten konnen. Im Fall von Rassismus als
Thema ist es dagegen so, dass weifle Zuhérende, die nicht ausreichend fiir die The-
matik sensibilisiert sind, hiufig die Grenzen ihrer eigenen Verstehensmaoglichkei-
ten nicht erkennen. Anstatt diese zu bemerken, gehen sie hiufig davon aus, dass
sie das notige Wissen hitten. Daher besteht keine Offenheit gegeniiber neuen Ein-
sichten und das, was die sprechende Person zu sagen hat, kann nicht ankommen.
Im Fall der Kernphysik ist Lernzuwachs durch weiteres Zuhéren und Nachfragen
gut moglich. Im zweiten Fall ist es schwieriger, weil das eigene Unverstindnis erst
einmal als Hiirde, die bei einem selbst liegt (nicht individuell, sondern durch Ge-
sellschaft produziert), wahrgenommen werden muss, um sie beseitigen zu konnen.
Diese Unkenntnis des eigenen Unwissens und die damit einhergehende Einschrin-
kung des Empfangens neuen Wissens bezeichnet Dotson als »testimonial incompe-
tence« (ebd., S. 244). Die dritte Voraussetzung fiir testimonial smothering besteht
darin, dass die testimonial incompetence durch schidliche, reliable Ignoranz her-
vorgerufen wird (ebd., S. 248). Dies ist beispielsweise bei rassistischen Mikroag-
gressionen der Fall (ebd., S. 247). Es ist nicht einfach, Silencing als Form epistemi-
scher Gewalt empirisch nachzuweisen (ebd., S. 251). Mithilfe von Dotsons theoreti-
schen Ausfithrungen zu testimonial quieting und testimonial smothering konnen
diese Ausformungen von Gewalt sichtbar machen:

»The understanding of epistemic violence in testimony | have outlined here can

aid in identifying practices of silencing by dispersing the burden of proof for prov-
ing the existence of practices of silencing between a speaker and an audience as

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

57


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

opposed to the sole burden being placed on the speaker who has been silenced.
The activity required for locating a practice of silencing becomes less about the
victim of the practice and more about the socio-epistemic circumstances of the
silencing.« (ebd.)

Innerhalb einer Diskursanalyse kann testimonial smothering nicht endgiiltig nach-
gewiesen werden, da nicht alle dafiir notwendigen Daten zur Verfiigung stehen.
Aber die Aussagengefiige konnen Auskunft iiber die Bedingungen des Sprechens
geben und somit Hypothesen zu Silencing-Praktiken ermdglichen.

Verinnerlichte Unterdriickung kann dazu fithren, dass die eigenen Bedingun-
gen/Verhiltnisse nicht gesehen werden kénnen, sondern Betroffene aus den Augen
der Privilegierten auf ihre eigene Situation blicken. Ohne das Bewusstsein fiir die
Bedingungen kénnen diese auch nicht artikuliert werden. Aber selbst wenn die ver-
innerlichte Unterdriickung iiberwunden wird, kann die Erkenntnis, welche Auswir-
kungen das Sprechen haben kann und welche Inkompetenz und Ignoranz bei den
vorliegenden vorherrscht, zu testimonial smothering fithren.

Silencing muss kein komplettes zum Schweigen bringen sein. Es kann sein, dass
bestimmte Inhalte vorsichtiger formuliert, auf bestimmte Weise ausgedriickt wer-
den oder nur teilweise gesagt werden. Wenn das Resultat aber tatsichlich ein voll-
stindiges Schweigen sein sollte, geht auch dieses mit Konnotationen einher, die fiir
die Anerkennung/Verkennung als gebildet relevant sind:

»Dem Schweigen haftet die unaufgeklarte Schwiche der Ungebildeten und der
Ignorant_innen an, der Renitenten, der Suspekten und derer, fiir die es aus un-
terschiedlichen Griinden ohnehin besser zu sein scheint, wenn andere fiir sie das
Wort ergreifen (Brunner 2017b: 34).« (Brunner 2020, S.119)

Wie Dotson deutlich gemacht hat, ist es wichtig, diese Zuschreibungen zu de-
konstruieren und die Verantwortung bei den Verhiltnissen zu suchen, die dieses
Schweigen bedingen.

Kognitiver Extraktivismus Kognitiver Extraktivismus (cognitive Extractivism),
manchmal auch einfach als Aneignung/Appropriation bezeichnet, bedeutet Wis-
sensausbeutung (Klein — Interview mit Betasamosake Simpson 2013). Betasamosa-
ke Simpson beschreibt, wie in kolonialen und postkolonialen Verhiltnissen nicht
nur Rohstoffe ausgebeutet werden, sondern auch Wissensbestinde, Praktiken und
Erfindungen (ebd.). Dabei greifen Assimilation und Aneignung aus machtvoller
Position heraus ineinander (ebd.). Aus kapitalistisch-kolonialistischer Sicht niitzli-
ches Wissen wird den Kontexten, in denen es entstanden ist, und den Menschen,
die es hervorgebracht haben, entrissen und losgeldst von vielen Bedeutungen,
die es zuvor hatte, in Profit umgewandelt (ebd.). Diejenigen, denen das Wissen

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

genommen wurde, profitieren dabei jedoch genauso wenig wie die Erde von der
Rohstoffentnahme (ebd.). Es handelt sich um Diebstahl, da es ein Prozess ohne
Konsens ist. Der Schutz geistigen Eigentums, die Regulation durch Copyrights
und Patente stehen dabei nur manchen Menschen zur Verfugung, andere bzw.
veranderte Personen werden dagegen als Ressource behandelt (ebd.). Die globale
Arbeitsteilung mit ungleicher Wertbeimessung existiert nicht blof in Bezug auf
materielle Giiter, sondern ebenso in Bezug auf Gedanken, Ideen, Theorien, Wissen.

Zentrum-Peripherie Vorstellung Entgegen der eben betrachteten Richtung des Ex-
traktivismus besteht hiufig die Vorstellung, Wissen wiirde vom Zentrum in die Peri-
pherie verlaufen. Beim Extraktivismus wird ehemals kolonisierten Gebieten Wissen
entnommen, gestohlen, ohne dass die Wissenden gerecht am Profit teilhaben. Ko-
lonialismus und Postkoloniale Verhiltnisse haben jedoch mit dem Eurozentrismus
Europa bzw. ehemalige Kolonialmichte epistemisch zentriert. Diese konstruierten
Zentren werden als Ausgangspunkte fiir Wissen und Kompetenzen gesehen, wel-
ches von dort in ehemalig kolonialisierte Gebiete wandere:

»This narrative of diffusion is a common one. From the work of Marx and Weber
onwards, the modern world has been presented as coming into being as a con-
sequence of the diffusion of ideas and practices whose origins are identified in
Europe and the West.« (Bhambra 2020, S. 8)

Letztendlich ist dieses Narrativ Teil des Extraktivismus insofern, dass der Prozess
der Ausbeutung durch ein Narrativ des Gebens, des Zivilisierens, des White Saviou-
rism iiberdeckt wird. Sara Ahmed beschreibt, wie Ideen als Besitz des scheinbaren
Zentrums produziert werden und ihr Weg dorthin unsichtbar gemacht wird (Ahmed
2019, S. 110). Gleichzeitig muss bedacht werden, dass iiber Jahrhunderte bestehende
Machtungleichgewichte fiir die (ehemals) kolonialisierenden, also dominierenden
Linder und die dort privilegierteren Menschen bessere Voraussetzungen geschaf-
fen haben, um sich Wissen anzueignen, neues Wissen zu produzieren und dieses
zu verbreiten. Somit wird ein sichtbarer Fluss des Wissens von Dominierenden zu
Unterdriickten ebenso durch Machtstrukturen hervorgebracht wie der unsichtbare
des Extraktivismus.

Bildungsbegriff(e)

»Wannistjemand gebildet? Ist ein Professor fiir Philosophie, der sich mit den exis-
tenziellen Fragen der Welt auf hohem Abstraktionsgrad intensiv beschéaftigt [...],
sich aber bei seiner Steuererklarung oder mit dem Smartphone véllig Gberfor-
dert fithlt, besonders gebildet? Oder ist eine Informatikerin, die in der digitalen

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.

59


https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Welt wie ein Fisch im Wasser schwimmt und dabei Tschaikowsky hort, gleichzei-
tig aber fast jeder Verschworungstheorie glauben schenkt, gebildet? Ist hingegen
ein Handwerksmeister, der erfolgreich seinen Betrieb fithrt und dabei die tradi-
tionelle Handwerkskunst pflegt, weniger gebildet als der Philosoph und die In-
formatikerin?« (El-Mafaalani 2020, S. 21-22)

Wenn Wissen und Kompetenzen als solche sozial hergestellt sind und permanent
ausgehandelt werden, was bedeutet dann Bildung? Und kann Bildung eindeutig
normativ eingeordnet werden, angesichts der Verkniipfungen von Wissen(ssys-
temen) mit Gewalt, die nun deutlich wurden? Dieser Abschnitt wird weder einen
Uberblick itber die Geschichte des Bildungsbegriffs, noch ein umfassendes Abbild
der aktuell wissenschaftlich diskutierten Definitionen von Bildung bereitstellen.
Vielmehr ergriinden die folgenden Seiten, welche Art, Bildung zu betrachten, fir
diese Arbeit sinnvoll sein kann. Um offen analysieren zu kénnen, welche Verstind-
nisse von Bildung im Diskurs genutzt oder auch hergestellt werden, ist es wichtig,
hier keine enge Vordefinition vorzunehmen. Stattdessen schaffen grobe Uberle-
gungen einen Hintergrund, vor dem das Bildungsverstindnis des Diskurses im
empirischen Teil ausgearbeitet werden kann.

Es ergibt sich ein ambivalentes Bild. Erstens gilt Bildung als Gut, welches
scheinbar Ungerechtigkeiten bekimpfen kann und zweitens kann Bildung un-
gerechte Strukturen aufrechterhalten (Bergold-Caldwell und Georg 2018, S. 69).
Bildung erscheint zwar hiufig als einseitig positiv, aber kann durchaus problema-
tische Aspekte beinhalten. Dies gilt selbst fiir sozialkritisch ausgerichtete Bildung,
wie Denise Bergold-Caldwell und Eva Georg mit Verweis auf Spivak festhalten:

»Gayatri Chakravorty Spivak hilt fest, dass emanzipatorische Bildung, d.h. eine
kritisch-reflektierte Bildung, die auch Handlungsmacht neu verteilt, zwar haufig
gefordert, aberinihrerderzeitigen Ausprigung —globale Macht- und Herrschafts-
verhiltnisse nicht reflektierend — meist nur dazu beitrage, weitere lokale und glo-
bale Ungleichheiten zu reproduzieren und aufrecht zu erhalten (vgl. 2015, 0.5.).«
(Bergold-Caldwell und Georg 2018, S. 70)

Im Bildungssystem wird laut Aladin El-Mafaalani Gleichbehandlung postuliert,
aber Gleichbehandlung verhindert den Ausgleich bestehender Ungleichheiten (EI-
Mafaalani 2020, S. 14). Es fehlt hiufig an der Anerkennung vorhandener Nachteile
und Benachteiligungen sowie deren Ausgleich. Diese Kritik von Aladin El-Mafaalani
lasst sich als Kritik an der ND-Linie, welche Andersheit nicht mehr als signifikanten
Faktor lesen kann und somit der Mdglichkeit des Empowerments beraubt ist, lesen.
In Kontexten der Inklusion spielt die ND-Linie hiufig eine zentrale Rolle, allerdings
auf Kosten der iibrigen Positionen im Trilemma.

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretischer Abriss

Schule legitimiert Ungleichheit (ebd.), wenn angenommen wird, dass sie ihrer
Allokationsfunktion anhand von Leistungsbemessung nachkommt und diese indi-
viduell méglich sei. Die Bewertung durch die Schule, in Form von Noten und Ab-
schliissen, rechtfertigt soziale Stellungen und dementsprechend auch soziale Un-
terschiede (ebd.).

Eine Form der Bildung, die in den letzten Jahrzehnten und teilweise noch immer
als Gegenmittel fiir Ungerechtigkeiten in Kontexten der Migration und Integration
angepriesen wird, ist die Interkulturelle Bildung. Darin ist ein Lernen iiber als an-
ders gesehene und somit auch als anders hergestellte Personen inbegriffen: Es perp-
etuiert die Veranderung iiber Fremdzuschreibungen (Bergold-Caldwell und Georg
2018, S. 80) und ist kein Lernen mit, sondern ein objektifizierendes Lernen iiber dieje-
nigen, die zu Bildungsinhalten werden.

Trotz dieser und vieler moglicher weiterer Einwinde gegen Bildung als Gut,
lasst sich Bildung auch widerstindig und diskriminierungskritisch denken. Das
Bildungssystem bleibt ein wichtiger Ansatzpunkt fiir Verinderungen, mitunter
auch, weil die Schule eine hohe Reichweite besitzt:

»es [gibt] keinen anderen gesellschaftlichen Bereich, in dem dieser Kreislauf
durchbrochen werden kénnte. Das Bildungssystem ist der einzige >Ort¢, an dem
Kompetenzen und Leistungsfahigkeit systematisch entwickelt— und nicht nur
bewertet— werden. Nur durch das Bildungssystem, insbesondere die Schulen,
konnen alle Menschen gleichermafien erreicht werden. Daher ist die Forderung
an das Bildungssystem, systematisch auf Ungleichheit einzuwirken und sozialer
Benachteiligung entgegenzuwirken, berechtigt. Hier werden die Weichen fiir alle
anderen gesellschaftlichen Bereiche gelegt.« (EI-Mafaalani 2020, S. 14-15)

Welches Verstindnis von Bildung kann dieser Ambivalenz gerecht werden? Bil-
dung ist vielschichtig und nicht grundsitzlich positiv oder negativ im Sinne der
Férderung von Differenzgerechtigkeit. Dafiir braucht es einen weiten Bildungsbe-
griff. Dieser ldsst sich in einer Definition finden, die mittlerweile in verschiedenen
Varianten eine weite Verbreitung in wissenschaftlichen Diskursen gefunden hat:
Bildung wird als Prozess der Transformation des Welt- und Selbstverhiltnisses
des Subjekts beschrieben (Koller 2016, S. 149 mit Verweis auf Marotzki). Winfried
Marotzki veroffentlichte bereits 1990 zu dieser Auffassung von Bildung und seither
wurde sie ausgiebig diskutiert und erweitert (ebd.). Hans-Christoph Koller fasst
zentrale Merkmale von Bildung nach Marotzki und einigen seiner Rezipieren-
den zusammen. Demnach geht Bildung tiber einzelne Elemente des Wissens und
Konnens eines Individuums hinaus. Bildung beziehe sich auf das Welt- und Selbst-
verhiltnis insgesamt. Zudem werden Bildungsprozesse nicht (ausschliefilich) von
einem inneren Impuls ausgelost, sondern stehen in Verkniipfung mit dufieren,
gesellschaftlichen Verhiltnissen. Es geht darum, »auf soziokulturelle Herausforde-

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

rungen [zu] reagieren« (ebd., S. 149-150). Zudem handelt es sich bei Bildungspro-
zessen nicht nur um eine Umwandlung, sondern auch um die Entstehung von etwas
Neuem: »neue Muster oder Figuren des Welt- und Selbstverhiltnisses entstehen.«
(ebd.)

Eine Kritik an diesem Verstindnis lautet, dass hierbei die normative Setzung
von Bildung vernachlissigt wird (ebd.).

Wie die obigen Ausfithrungen gezeigt haben, bedarf es jedoch eines genau sol-
chen Bildungsverstindnisses. Bildung bedarf einer Definition, die normativ nicht
festgelegt ist, um die Ambivalenzen von Bildung unter dem Begriff Bildung auf-
schliisseln zu koénnen. Bildung ist damit nicht per se positiv oder per se negativ.
Etwas, das als Bildung definiert wird, kann in einem zweiten Schritt normativ be-
wertet werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839472810-005 - am 13.02.2028, 21:54:22.



https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

