
3 Theoretischer Abriss

Bildung und Epistemische Gewalt

»Malcolm X bezeichnete Bildung als ›Rei-

sepass in die Zukunft‹, Nelson Mandela

als ›stärkste aller Waffen‹. Doch so em-

powernd Bildung sein mag, sie kann auch

als Barriere und Filter fungieren, die die

sozialen Hierarchien und systemische

Ausschlussmechanismen aufrechterhal-

ten. […] Wissen wird innerhalb dieses

Bildungssystems zumeist als universell

und objektiv dargestellt, als eine objektive

Realität, die die sozialen Ungleichheiten

verfestigt, eine objektive Realität, die dis-

kriminiert. Der angebliche Universalismus

und die angebliche Objektivität können

nur entstehen, wennman all jene Perspek-

tiven, Wissensquellen und -formen löscht,

die dem dominanten, eindimensionalen

Narrativ nicht entsprechen.« (Roig 2021,

S. 77–78)

Bildungsprozesse sind nicht neutral und wertfrei abseits von Macht verortet. Sie

sind in gesellschaftliche Kontexte eingebettet und von geltenden Hierarchien und

Hegemonien geprägt. In dieser Arbeit im Allgemeinenwird untersucht, wer in Dis-

kursenzuMigrationund Integration imZeitraumvon2015bis 2018 inOnline-Nach-

richtenmedien als gebildet anerkannt wird und was dabei als Bildung gilt. Dieser

Abschnitt schaut dafür auf größere historische und theoretische Überlegungen, die

ein Hintergrundbild zu Verflechtungen von Bildung, Bildungszuschreibungen und

gesellschaftlichen Mustern zeichnen. Es ist ein theoretisches Gerüst aus wissen-

schaftlichen Diskursen, welche nicht Teil des Analysematerials, sondern der hier

vertretenen Forschungsperspektive sind. Dieses kann später mit den empirischen

Ergebnissen der Diskursanalyse in Verbindung gebracht werden, um Verhältnisse

vonMustern und dabei auch Kontinuitäten undWandel zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Währendeinseitig positiveKonnotationenvonBildung – imSinnederdominie-

rendenBildungalsunhinterfragteNorm –vorherrschen,sindkritischeStimmenzu

diesem Bild keineswegs neu. So beschreibt María do Mar Castro Varela mit Bezug

auf 1977 veröffentlichte Gedanken von Louis Althusser die systemaufrechterhalten-

den Funktionen von Bildung:

»Schule befähigt nicht nur zumLesen und Schreiben, sondern gewöhnt daran, den

vorgesehenen Platz innerhalb der Gesellschaft als den wahren und mithin allein

richtigen Platz wahrzunehmen und schließlich auch einzunehmen. Für einige be-

deutet dies, die Unterwerfung zu akzeptieren und soziale Ungleichheit als natür-

lich gegeben anzunehmen.« (Castro Varela 2016, S. 45)

Megan Boler spricht davon, Macht zu fühlen, indem wir lernen unsere Rollen zu

verinnerlichen und sie anzunehmen, wobei gelernte emotionale Reaktionen eine

wichtige Rolle in der Einsortierung in Systeme der Unter- und Überordnung spie-

len (Boler 1999, xvii). Die Allokationsfunktion von Schule findet nicht im luftlee-

ren RaumAnwendung, sondern innerhalb eines Systems, das unter anderem durch

Rassismus, Antisemitismus, (cis-, allo-, hetero-normativem und misogynem) Se-

xismus, Ableismus und Klassismus geprägt ist. Da diese Arbeit primär rassismus-

kritisch ausgerichtet ist, wird hier schwerpunktmäßig erläutert, wie epistemische

Gewalt mit Blick auf Rassismus gedacht werden kann. Hierfür wird zunächst epis-

temischeGewalt als Begriff definiert.Es folgt eine historischeBetrachtung vonWir-

kungslinienmit Relevanz für dasThema.Schließlichwirddas Fortwirkenmachtvol-

ler Bildungsvorstellungen und Strukturen betrachtet undDefinitionen von Bildung

werden erläutert. Da allerdings auch diese Arbeit innerhalb der Verwobenheit von

Macht undWissen entstanden ist, gibt es zunächst einen Abschnitt, welcher in der

ersten Person Singular den eigenen Forschungsprozess reflektiert.

Forschung zu Bildung/Wissen/Macht im Kontext
von Bildung/Wissen/Macht

Forschung ist standortgebunden, höchstens kontrolliert subjektiv, aber niemals

vollends objektiv. Meine eigene Bildung, mein eigenes Wissen beeinflusst, wie ich

Wissen aufnehme, anordne, weitergebe und erschaffe. Um etwas zu herauszufin-

den, ist es häufig notwendig, danach zu suchen und somit auch zu wissen, dass

dort etwas sein könnte, was sich suchen lässt. Im Prozess wurde ich mir immer

stärker bewusst, wie sehr auch der Teil meiner Bildung, den ich als machtkritisch

reflektiert wahrnehme, durch vorherrschende Machtungleichgewichte geprägt ist.

Postkoloniale und dekoloniale Theorien verstehen sich selbst als wissenschaftli-

che Strömungen, die dominierende Vorstellungen dekonstruieren, sich kritisch

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 45

mit Machtstrukturen auseinandersetzen und Forschung gegen bestehende, aus

historisch gewachsenen Strukturen hervorgegangene, Ungerechtigkeiten her-

vorbringen. Wenn man mich zu Beginn meiner Recherche gefragt hätte, welche

Autor*innen zentral für die Beschäftigung mit epistemischer Gewalt – der Gewalt,

die sich auf Wissen(ssysteme) bezieht – sind, hätte ich vermutlich geantwortet:

Letztendlich sind sämtliche (post)kolonialenTheorien relevant, wenn es um episte-

mische Gewalt geht. Gayatri Chakravorty Spivaks Texte setzen sich unter anderem

mit den Bedingungen von Wissensproduktion und Verbreitung, der Verteilung

von Sprechendenpositionen und der Universalisierung von »westlichen« Normen

(RightingWrongs) sowie alternativen Formen des Lernens (An Aethetic Education?)

auseinander. Edward Saids Orientalismus (1979) dekonstruiert Vorstellungen des

Orients, als, mitunter auch wissenschaftliche, Wissenspraxen, die von kolonialen

Machtstrukturen geprägt sind. Die Aufzählung lässt sich fortführen.Wenn es aber

um die explizite Beschäftigung mit epistemischer Gewalt geht, hätte ich auf fol-

gende Personen aus dem Bereich der dekolonialenTheorien verwiesen: Boaventura

de Sausa Santos, Walter Mignolo, Aníbal Quijano. In der Mitte meiner Recherche

wären diese Namen immer noch zentral gewesen, nun aber ergänzt durch viele

andere,mitunter auch deutschsprachigeWerke vonClaudia Brunner,María doMar

Castro Varela und weiteren. Erst gegen Ende las ich in einem Sammelband, der von

Boaventura de Sousa Santos und Maria Paula Meneses herausgegeben wurde, weit

am Ende des Buches, einen Text von Ramón Grosfoguel (von dem ich zuvor bereits

zwei hilfreiche Artikel gelesen hatte), in dem Kritik an epistemischer Gewalt in de-

kolonialen Ansätzen geübt wurde (Grosfoguel 2020). Der Text erläuterte, wie durch

eben die Theorien, welche für sich beanspruchen, koloniale und kapitalistische

Strukturen sichtbar zumachen, ebendiese reproduziert werden (ebd.). Ich las diese

Kritik, wie gesagt, in einem Text von Grosfoguel, ohne den ich eventuell keinen Zu-

gang zu diesen Aussagen gehabt hätte. Aber die Erkenntnisse waren dort zu einem

großen Teil in Form von Zitaten und Paraphrasierungen von Leanne Betasamosake

Simpson – unabhängige Mississauga Nishnaabeg Wissenschaftlerin und Aktivis-

tin – und Silvia Rivera Cusicanqui – Aymara/Bolivianische Wissenschaftlerin und

Aktivistin – aufgeführt. Ich lernte den Begriff Extraktivismus von Betasamosake

Simpson (ebd., S. 208; Klein – Interview mit Betasamosake Simpson 2013) und

kritische Einschätzungen zu den Machtdynamiken in den Arbeiten von Walter

Mignolo und Aníbal Quijano von Rivera Cusicanqui (Grosfoguel 2020, S. 209–211).

Beide hatte ich zuvor noch als zentral für meine Arbeit angesehen. Doch in dem

Text von Grosfoguel las ich nun:

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

»Moreover, as Silvia Rivera Cusicanqui warns, there are even perverse forms of

epistemic extractivism dedicated to colonizing the knowledge of the South in

the name of epistemic decolonization. She observes, with reference to Walter

Mignolo:

Mignolo and company have built a small empire within an empire, strategi-

cally appropriating the contributions of the school of subaltern studies in India

and the many Latin American variants of critical reflection on colonization and

decolonization. (Rivera Cusicanqui 2010: 58)« (Grosfoguel 2020, S. 209).

»At one point, Dr. Mignolo got the urge to praise me, perhaps putting into prac-

tice a saying we have in the south of Bolivia: ›Praise the fool if you want to see

[her] work more.‹ Taking up my ideas about internal colonialism and the episte-

mology of oral history, he regurgitated them entangled in a discourse on alter-

ity that was profoundly depoliticized. (Rivera Cusicanqui 2010: 64)« (Grosfoguel

2020, S. 209–210)

Wenn wir machtkritische Forschung betreiben, bewegen wir uns innerhalb von

Machtstrukturen und sind Teil von ihnen. Das ist ein Sachverhalt, der in kritischen

Forschungsströmungen eigentlich bekannt ist. Dennoch kann es manchmal auf-

rüttelnd sein, konkret zu Fällen der starkenReproduktion vonHierarchien zu lesen.

Zur Veranschaulichung:

»Referring to an experience with an Anglo-Saxon journal which obliged her to cite

Quijano and Mignolo on theories which she herself and other Latin American au-

thors had produced decades earlier, Silvia Rivera Cusicanqui states:

Through the game of who cites whom, hierarchies are structured, and we end

up having to consume, in a regurgitated form, the very ideas regarding decolo-

nization that we indigenous people and intellectuals of Bolivia, Peru, and Ecuador

have produced independently. And this process began in the 1970s – the rarely

quotedwork of Pablo González Casanovas on ›internal colonialism‹ was published

in 1969 –whenMignolo andQuijanowere still advocating apositivistMarxismand

a linear vision of history. (Rivera Cusicanqui 2010: 66)« (Grosfoguel 2020, S. 210)

Ramón Grosfoguel untermauert Rivera Cusicanquis Kritik mit einer Betrachtung

von Aníbal Quijanos eigener Zitationspraxis.

»In fact, of the 20 bibliographical citations in the article by Aníbal Quijano on Buen

Vivir, 17 refer to the author himself, one to a British historian who is a specialist in

ancient history, and the other two to two of his mestizo disciples. Not one indige-

nous thinker ismentioned in the article, yet if there is one subject towhich indige-

nous Andean intellectuals have made a significant contribution, it is precisely the

theme of Buen Vivir. Once again, a concept produced by the indigenous world and

developed by its intellectuals has been extracted, without any acknowledgment.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 47

Moreover, Javier Lajo, the famous indigenous Amazonian intellectual from Peru

who has written extensively on the subject of Buen Vivir, is not even mentioned

in the article by the mestizo Peruvian intellectual Aníbal Quijano, thus reproduc-

ing the highly damaging practices in epistemic extractivism.« (Grosfoguel 2020,

S. 211)

Beinahe hätte ich beim Schreiben über epistemische Gewalt hinsichtlich der Fra-

ge, wen ich zitiere, epistemische Gewalt reproduziert (natürlich ist es möglich und

überauswahrscheinlich,dass ich das, ohne es zu beabsichtigen, in irgendeinerHin-

sicht immer noch tue). DieWerke von Betasamosake Simpson und Rivera Cusican-

qui sind nicht in den Bibliotheken in meiner Nähe zu finden. Beide sind öffentlich-

keitswirksam aktiv, es gibt Interviews, die online frei zugänglich sind. Ihre wissen-

schaftlichen Texte sind jedoch schwerer zu finden als die Texte der dominierenden

Vertretenden der Modernity/Coloniality Gruppe und sie werden teilweise von die-

ser überschattet. Im deutschsprachigen Raum sind innerhalb meines Forschungs-

zeitraumsWerke vonClaudia Brunner und Phillip D.Th.Knobloch erschienen,wel-

che schnell auffindbar sind.Dagegen bedarf es Ressourcenwie Zeit, Geld und Ener-

gie, umdie Textemarginalisierter Forschender zufinden und zu nutzen.Viele Texte

indigener Wissenschaftler*innen sind nicht von den Lizenzen der deutschen Uni-

versitätsbibliotheken abgedeckt, während es teilweise von westlich positionierten

Wissenschaftler*innen Publikationen zu den gleichen Themen in print und digital

gibt. Es bedarf meist weißer, westlicher Zugangstore, um marginalisiertes Wissen zu-

gänglichzumachen.MancheForschendemit einemgewissenGradanGehörnutzen

diese Position, um die Sichtbarkeit indigener Wissenschaftler*innen zu erhöhen.

Andere nutzen deren Wissen, ohne dies kenntlich zu machen und reproduzieren

so die epistemischen Ausbeutungsverhältnisse, die Betasamosake Simpson als Ex-

traktivismus benennt (Klein – Interview mit Betasamosake Simpson 2013). Gleich-

zeitig stellt sich die Frage,werwiederumnochweniger oder auch gar nicht sichtbar

ist. Es handelt sich um bekannte indigene Aktivist*innen und Wissenschaftler*in-

nen, die ihre Stimme auch nutzen, um auf die Wissenden ihrer Gemeinschaften

zu verweisen. Wer sind diejenigen, deren Sprechen keinen Platz in internationa-

len Diskursen zu ihren eigenenThemen findet? Gayatri Chakravorty Spivaks Frage

nach dem Sprechen der Subalternen (Spivak 1988, S. 283), denjenigen, die den An-

deren untergeordnet sind, stellt sich erneut. Sie stellt sich auch im Kontext der Er-

forschung ebendieser Ungerechtigkeit. Ihr Sprechen wird überdeckt von hörbaren

Stimmen, die beanspruchen, für sie zu sprechen. Aber es fehlt auch an Zugängen

zum Diskurs, an der Sprache, der er es bedarf, um daran teilzunehmen, sowie an

hörbaren Sprechendenpositionen. Sprache ist hierbei zum einen wissenschaftliche

Ausdrucksweise, aber auch Englisch als hörbare Sprache und imdeutschen Sprach-

raum Deutsch. Die Texte der indigenen Wissenschaftler*innen, die ich weiter un-

ten zu Anerkennung zitieren werde, habe ich auf Englisch gelesen. Viele Süd- und

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Mittelamerikanische Akademiker*innen schreiben auf Spanisch, eine Sprache, die

ebenso wie Englisch, Deutsch und weitere Sprachen durch Kolonialismus Verbrei-

tung gefunden hat. Spanisch hatte ich in der Schule, aber wissenschaftliche Texte

kann ich kaum auf Spanisch lesen und wenn es gelingt, dann nur mit hohem Zeit-

aufwand.Texte,die in lokalen,marginalisiertenSprachen verfasstwurden, sindmir

dagegen gar nicht zugänglich. Das Lernen marginalisierter Sprachen ist wichtig,

um von denjenigen, die überwenigerMacht verfügen alsman selbst, lernen zu kön-

nen. Dieses Lernen von Anderen/Veranderten ist zentral für die Dekonstruktion do-

minierender Macht- undWissensstrukturen, wie Spivak und María Cristina Lugo-

nes argumentieren (Bhambra 2014, S. 119). Hier habe ich noch einen Weg vor mir.

Es ist ein Weg des Lernens und Verlernens, des Zuhörens und Reflektierens, wel-

cher niemals abgeschlossen sein wird.

Epistemische Gewalt

»The relationship between the ideas produced in the North and the South is not

about the truth; it is about unjust and uneven power relations.« (Baghidoost 2017,

S. 268)

»Das global durchgesetzte kapitalistischeWeltsystem basiert dieser Lesart zufol-

ge auf einer internationalenArbeitsteilungundRessourcenallokation, die entlang

dieser rassifizierten und, wie feministische Autorinnen stets vertieft haben, auch

heteronormativ sexualisierten Klassifizierung organisiert sei (Anzaldúa 1987; Lu-

gones 2007, 2010), also auf der Basis einer ganz spezifischen Wissensformation

(Quintero/Garbe 2013a: 10) […].« (Brunner 2020, S. 42)

Als epistemische Gewalt lassen sich sämtliche Auswirkungen von in einem gege-

benen Kontext wirkenden hegemonialen/hierarchischen/ungleich verteilten/unge-

rechten Machtstrukturen auf Wissens- und Bildungssysteme bezeichnen. Hierbei

ist zu berücksichtigen, dass Macht und Wissen nach Foucault untrennbar mitein-

ander verwoben sind (Foucault 2017a, S. 100), wie imMethodenteil bereits deutlich

wurde. Macht und Wissen ist als Gefüge nicht komplett stabil, aber auch nicht frei

fluide:

»Die ›Machtverteilungen‹ und die ›Wissensaneignungen‹ bilden immer nur mo-

mentane Querschnitte durch Prozesse wie die zunehmende Verstärkung des

stärksten Elements, die Umkehrung des Verhältnisses oder das gleichzeitige

Anwachsen beider Pole. Die Beziehungen des Macht-Wissens sind nicht feste

Verteilungsformen, sondern ›Transformationsmatrizen‹.« (ebd., S. 99)

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 49

DasWirken vonMacht undWissen,miteinander, ineinander, ist nicht dasselbe,wie

während der offiziellen Kolonialzeit oder auch so wie während der Zeit der Anwer-

beabkommen für sog. »Gastarbeitende«. Aber verschiedene historisch gewachsene

Strukturen wirken fort. Sie beeinflussen das heutige Geschehen.Machtstrukturen,

welche sich auf Wissens- und Bildungssysteme auswirken, sind immer bereits von

diesen beeinflusst und (mit-)konstituiert.Macht (in ihrer VerknüpfungmitWissen)

beeinflusst, bringt hervor, beseitigt, ordnet usw. das Sein. Brunner beschreibt eine

Triade, welche in dekolonialenTheorien starke Präsenz zeigt:

»Zahlreiche dekoloniale Theoretiker_innen greifen die epistemische Dimension

der kolonialenMatrix auf und unterscheiden sie analytisch in drei weitere Dimen-

sionen: die Kolonialität der Macht, die Kolonialität des Wissens und die Kolonia-

lität des Seins.« (Brunner 2020, S. 42)

Die Triade von Macht, Wissen und Sein hinter dem Begriff der Epistemischen

Gewalt kann nicht als Verbindung getrennter Elemente, sondern verwobener Wir-

kungsinstanzen gesehen werden. Im Diskurs zu Migration und Bildung wirken

Macht und Wissen miteinander, um Personen als gebildete Subjekte, ungebildete

Subjekte, bildende Subjekte, passiv entgegennehmende Subjekte und vieles mehr

hervorzubringen. Neben dem Sein von Personen wird auch das Sein von Bildung

bestimmt. Welchen Inhalten und Kompetenzen, welchen Prozessen und Zustän-

den erlauben Wissen/Macht, als Bildung zu gelten? Dieses Sein ist Wirkung und

Ausformung von Macht/Wissen, ebenso aber auch eine Verkörperung und ein

Ausgangspunkt, von demMacht/Wissen ausgehen kann.

Wenn dieses Verhältnis von Macht, Wissen und Sein gewaltvoll ist, handelt es

sich um epistemische Gewalt. Brunner schreibt:

»Der Begriff epistemische Gewalt stellt die[…] Trennung von Wissen(schaft) und

Gewalt infrage. Er bezeichnet jenen Beitrag zu Ungleichheits-, Macht- und Herr-

schaftsverhältnissen, der im Wissen selbst angelegt und zugleich für deren Ana-

lyse unsichtbar geworden ist. Damit stellt er auch zur Diskussion, welche Funktio-

nen insbesonderewissenschaftlichesWissen in seinem »Herrschaftsdienst« (Pap-

pe 2011) hinsichtlich der Etablierung und Aufrechterhaltung von Gewaltverhält-

nissen erfüllt.« (ebd., S. 13)

Die Ausformungen von epistemischer Gewalt sind vielfältig. Es kann sich um die

bildungsbezogeneAbwertungvonMenschen(gruppen),mangelndenZugangzuBil-

dung, Druck dominierendes Wissen und dominierende Kultur zu erlernen (Quija-

no 1993: 209f. zitiert nach Brunner 2020, S. 42), fehlende Anerkennung von Prakti-

ken, Zuständen und Inhalten als Wissen/Bildung, die Vernichtung vonWissen, die

Ermordung vonWissensträger*innen, das Verhindern derWeitergabe von Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

und vieles mehr handeln. Rassismus selbst lässt sich als System epistemischer Ge-

walt begreifen.Rassismuswirkt als vermeintlichesWissen, dasMenschen kategori-

siert, abwertet und vieles mehr. Aufgrund der vielen verschiedenen Formen episte-

mischer Gewalt gibt es auch verschiedene Analysen und Gegenmaßnahmen. Diese

lassen sichwiederum imTrilemmader Inklusion (Boger 2017) ordnen.Epistemizide

sind die Extremformen epistemischer Gewalt:

»Epistemizid wird generell als ›Wissens-Mord‹ (De Sousa Santos 2014: 92) bzw.

systematisches ›Auslöschen allen alternativenWissens‹ definiert, was ›die Zerstö-

rung aller sozialen Praktiken und die Disqualifikation der sozialen Akteure, die

nach solchen Kenntnissen handeln‹ (ebd.: 153), beinhaltet. Die erstenmir bekann-

ten Autoren, die diesen Begriff verwendet haben, sind Mogobe Ramose (2004:

1562) und Teboho Lebakeng (2004;3 siehe auch Lebakeng et al. 2006).« (Horst-

hemke 2022, S. 94)

Analysen epistemischer Gewalt funktionieren häufig anhand der Reproduktion ei-

ner Dichotomie, um Ungerechtigkeiten aufzeigen zu können (EN oder DE, nicht

ND). Es gibt aber auch Positionen, in denen die Vielfalt vonWissensformen betont

und Zuschreibungen von Andersheit dekonstruiert werden (ND, kein E). Jede Positi-

on im Trilemma hat ihre Berechtigung. Ein gewisses Wissen und bestimmte Wis-

sende werden als Norm gesetzt und davon abweichendesWissen undWissende er-

fahren Veranderung. Es finden Verallgemeinerungen und dichotome Gegenüber-

stellungen, Abwertungen von veranderter Bildung und Ausgrenzung vom Zugang

zu normalisierter Bildung statt. Daher braucht es sowohl Dekonstruktion als auch

Empowerment und Normalisierung, um epistemischer Gewalt etwas entgegenzu-

setzen.

1. Empowerment und Normalisierung (EN, kein D) Marginalisierten/Veranderten Men-

schen wird der Zugang zu normalisierter Bildung erschwert oder verweigert. Auch

wenn Zugangmöglich ist, finden innerhalb der normalisierten und dominierenden

Bildungsinstitutionen bzw. demwestlichenBildungssystem insgesamt, Benachteili-

gungen veranderter Personen statt. Wenn trotz dieser diskriminierenden Hürden

Bildungserfolge erreicht werden, finden sie nicht die gleiche Anerkennung wie die

Bildungserfolge unsichtbar normalisierter Personen. In Bezug auf Bildungsinhal-

te, Kompetenzen und Methoden ist es ähnlich. Veranderte Bildung hat es schwer,

in die Curricula einbezogen zu werden, als Qualifikation anerkannt zu werden und

den gleichenWert beigemessen zu bekommen.Daher ist es wichtig,marginalisier-

te Personen und marginalisierte Bildung zur Teilhabe an der Norm zu empowern.

HierfürmüssenNachteile ausgeglichen,Zugänge geschaffen und esmuss Anerken-

nung gegeben werden.

Beispiele Kolonialismus, Postkoloniale Verhältnisse,Migration

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 51

Mimikry Sowohl bei EN als auch bei DE spielt der Druck oder das Begehren, sich an

die Norm anzupassen, eine Rolle. Bei ENwird nach diesemBegehren gehandelt. Es

wird versucht, Wege zu finden, um die Teilhabe an der Norm zu ermöglichen. Bei

DE wird genau dieses Begehren dekonstruiert und stattdessen die eigene/verand-

erte Position gestärkt. Das Begehren, die dominierende Position bzw. den Westen

zu imitieren,wurde in dekolonialen Kontexten vielfältig untersucht (deSouza 2020,

S. 185). Es gibt jedoch noch eine Form der widerständigen Praxis, die sich zwar auf

der EN-Linie befindet, aber Momente der Dekonstruktion aufweist. Es handelt

sich um widerständige Mimikry (Castro Varela und Dhawan 2015, S. 229–230;

Bhabha 1994, S. 81–92). Bhabha beschreibt Mimikry als Anpassungsprozess, der

auf hegemonialen oder hierarchischen Anpassungsdruck hin passieren, aber auch

widerständig sein kann (ebd.). Das Potenzial des Widerstands liegt in der Nuance

der Differenz. Zum einen kann Abweichung zur Nichteinlösung des Zugehörig-

keitsversprechens führen, wie oben beschrieben. Zum anderen kann sie aber auch

einen Spiegel vorhalten und die dominierende Instanz verspotten (ebd.). Wenn

sich die Unterdrückten der Machtdynamik zu einem gewissen Grad bewusst sind,

die Dichotomie zwar zu dekonstruieren, aber gleichzeitig auch zu nutzen, kann

mit der Angleichung an die Norm eine Erschütterung derselben einhergehen. 1.

Dem Druck, sich anzupassen, wird nachgegeben, aber es liegt Handlungsmacht

in der Möglichkeit der Variation (Butler 2007, S. 198). 2. Wenn keine inhaltlichen

Abweichungen wahrgenommen werden, bleibt die Abweichung in der Sprechen-

denposition: Das unterdrückte Subjekt handelt/spricht wie die Unterdrückenden

und zerstört somit die Illusion, welche die Hierarchie legitimiert: die der Inferiori-

tät der Unterdrückten und Überlegenheit der Unterdrückenden (Castro Varela und

Dhawan 2015, S. 229–231). Wenn die Unterdrückten zeigen, dass sie genauso wis-

sen, agieren und auftreten könnenwie dieDominierenden, lässt sich dieHierarchie

nicht mehr durch behauptete Überlegenheit zweiterer legitimieren (ebd.).

Normalisierung und Dekonstruktion (ND, kein E) Wissen ist immer bereits hybrid statt

dichotom. Homi K. Bhabhas Gedanken zu Hybridität (Bhabha 1990, S. 211) treffen

auf Personen ebenso wie auf Bildung zu. Es gibt nicht die eine Bildung, sondern

eine Vielfalt an Bildung. Sausa Santos spricht von der Notwendigkeit, in Ökologien

von Wissen(ssystemen) zu denken (Santos 2016, S. 188). Es geht um ein gerechtes

Miteinander von Wissenssystemen, die miteinander in Verbindung stehen, stetig

miteinander ausgehandelt werden müssen und nicht vorbestimmt einander über

oder untergeordnet sind. Es gibt dabei nicht die eine, universelle Bildung, sondern

es muss kontextgebunden von den betroffenen Personen oder mindestens unter

Einbindung der betroffenen Personen ausgehandelt werden, welche Ansätze je-

weils hilfreich sind, ummit einer Situation umzugehen. Sausa Santos Konzept der

»Ecologies of knowledges«/Ökologien von Wissen(ssystemen) bewegt sich aller-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

dings teilweise auch auf der EN-Linie, da die bisher noch bestehende Ungleichheit

benannt und nachWegen gesucht wird, um diese zu beheben.

Dekonstruktion und Empowerment (DE, kein N) Es gibt Druck, normalisierte Bildung

und den Status als gebildete Person nach dominierenden Standards anzustreben.

Diese Positionen sind mit sozio-ökonomischem Status verknüpft. Die Position

als gebildete Person nach diesen Maßstäben verspricht Zugehörigkeit, Teilhabe,

Gleichheit. Aber auch wenn sich Personen diesen scheinbaren Idealen annähern,

können Migrationsmarkierungen oder andere Veranderungen bestehen bleiben.

Das, was Bhabha als »Almost the same but not quite« (Bhabha 1994, S. 86) oder

eben auch »Almost the same but not white« (Bhabha 1994, S. 89) beschreibt, be-

tont den Illusionscharakter hinter Versprechen der Bildungsintegration. Bis zu

einem gewissen Grad ist Teilhabe möglich, aber Rassismus verschwindet nicht.

Egal, wie sehr sich eine Person nach dominierenden Standards bildet. Es gab in

der Vergangenheit und gibt in der Gegenwart gruppenbezogene Abwertungen als

ungebildet, unintelligent, faul, unwissend, naiv, leichtgläubig und weiteres. Somit

gibt es historische und bestehende Ungerechtigkeiten, die es zu benennen und

auszugleichen gilt. Um Privilegien und Benachteiligungen zu benennen, braucht

es Kategorien, weshalb diese hier nicht dekonstruiert werden können. Auf der

EN-Linie werden Ungerechtigkeiten ebenfalls benannt, jedoch mit dem Ziel der

Zugehörigkeit der Norm. Diese wird auf der DE-Linie jedoch in ihrer Situiertheit

als scheinbares Ideal dekonstruiert. Um die Hierarchie zu durchbrechen, in der

marginalisierte Personen zur Norm aufschauen und sich versuchen, dieser anzu-

passen, braucht es einen gegenläufigen Prozess. Es braucht die Möglichkeit, sich

gegen diesen Anpassungsprozess zu entscheiden, sich von der Norm ab- und der

eigenen Gruppe zuzuwenden. Diejenigen, die bisher abgewertet wurden, werden

auf dieser Linie desWiderstands aufgewertet. Gleiches gilt für dasWissen.Wissen,

welches bisher vernichtet, negiert, vergessen, abgewertet und verkannt wurde,

erfährt hier Wertschätzung und Verbreitung. Dies ist der Fall, wenn Boaventura

de Sausa Santos von den Epistemologien des Südens als widerständiges Wissen

spricht. Es geht um Wissenssysteme von Gruppen, Kollektiven und Individuen

des globalen Südens bzw. (ehemals) kolonialisierter Gebiete, die Widerstand gegen

(post)koloniale, kapitalistische und patriarchale Verhältnisse leisten (Santos 2018,

S. 38). Wissen, das bisher abgewertet wurde, wird hierbei aufgewertet und neues

Wissen, welches für den Widerstand hilfreich ist, geschaffen. Das Verhältnis der

Bildung zu dem System, das sie hervorbringt, kann ebenfalls widerständig sein.

Judith Butler befürwortet vor allem, solches Wissen wertzuschätzen, welches eine

kritische Haltung bezüglich der institutionellen Voraussetzungen von Bildung

beinhaltet (Butler 2012, S. 18). Zur DE-Linie gehört auch das Aufzeigen vonWissen,

das bisher nicht betrachtet wurde und überwiegend in Vergessenheit geraten ist.

Hierbei kann es sich auch umWissen handeln, das vor dem Kolonialismus bestand

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 53

und der These der »Geschichtslosigkeit« kolonialisierter Gebiete entgegensteht,

während Geschichte immer mehr zu den Taten des Westens wurde, deren Objekt

veranderte Menschen und Gruppen waren (Bhambra 2014, S. 116). So haben zum

Beispiel May Ayim, Katharina Oguntoye und Dagmar Schultz mit Farbe bekennen:

Afro Deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte in den 1980ern die Lücke ihrer

Geschichten gefüllt. Dabei macht May Ayim in einem von ihr geschriebenen Ab-

schnitt auch auf dieWidersprüchlichkeit derWissensstände in den als unzivilisiert

dargestellten ehemaligen Kolonien und dem proklamierten Bildungsauftrag der

Kolonialmacht aufmerksam:

»Der Eroberungseifer der Auswanderer äußerte sich in einem entsprechend

deutsch-nationalen Sendungsbewusstsein, das sich die Erziehung der ›Einge-

borenen‹ zu deutschen Untertanen zur Pflicht setzte. Der Erziehungsauftrag

hieß: die ›niedere Rasse‹ auf eine ›höhere Kulturstufe‹ emporzuheben. Dies,

obwohl Vasco da Gama und seine Leute bereits 1497 feststellten, dass die Be-

wohner/innen im Gebiet des heutigen Tanzania ›die östlichen Meere befuhren

und bessere navigatorische Kenntnisse hatten als sie selbst, und sie fanden dort

Stadtstaaten und Regierungen vor, die ebenso wohlhabend und differenziert

waren wie alles, was ihnen auf diesem Gebiet von Europa her bekannt war.‹«

(Ayim 2016, S. 49)

Die Konstruktion deutscher Überlegenheit und der damit einhergehende Er-

ziehungs- bzw. Bildungsauftrag steht hier im Widerspruch zu der Beobachtung

vorhandenerKenntnisse.Aber auch in diesemBeispiel des Aufzeigens vonAspekten

derHistorie, die bis dahin und größtenteils auch jetzt nochmeistens unterschlagen

werden, besteht eine Angewiesenheit auf hörbare Stimmen. In diesem Fall ist es

die von Vasco da Gama von 1497, die den späteren, dichotomen Konstruktionen

deutscher Kolonialbestrebungen gegenübergestellt werden. May Ayim nutzt also

die Aussagen eines Kolonialisten, um die Argumentation weiterer Kolonialisten

zu dekonstruieren. Das sind die Quellen, die überliefert und zugänglich sind. In

manchen Fällen ist es möglich, die Perspektiven der unterdrückten Gruppen zu

erschließen, aber epistemischeGewalt besteht eben auch genau darin, diese schwe-

rer hörbar zu machen, ihre Überlieferung zu verhindern oder zu vernichten. Es

lässt sich nicht erschließen, was es an Wissen geben würde, wenn (Europäischer)

Kolonialismus nicht stattgefunden hätte. Die Frage nach dem »Was wäre, wenn«

bleibt unmöglich zu beantworten. Dennoch kann uns die Frage selbst helfen, sich

der Tragweite epistemischer Gewalt bewusst zu werden. Was hätte global gese-

hen in mehr als 500 Jahren in kolonisierten Gebieten ohne Unterdrückung und

mit gerechtem Zugang zu Ressourcen entstehen können? Was gäbe es heute an

Wissen, wenn die aktive Zerstörung von Wissen nicht stattgefunden hätte und die

Weitergabe vonWissen nicht direkt und indirekt verhindert worden wäre?

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Wie andere Aspekte von Unterdrückung ging auch epistemische Gewalt immer

mit Widerstand einher. Die Situation in (ehemals) kolonisierten Gebieten ist eine

andere als in den Regionen, von denen der Europäische Kolonialismus ausging.Mi-

grantisierte Personen indenMetropolen sind anders situiert und ihreGeschichte ist

eine andere als die von IndigenenGruppen in (ehemaligen) Siedlungskolonien bzw.

die von Subalternen in Orten, die über Generationen ausgebeutet wurden (Castro

Varela 2016, S. 53 mit Verweis auf Spivak). Die konkrete, erlebte Erfahrung der Un-

terdrückung unterscheidet sich ebenso wie Handlungsmöglichkeiten und die Ge-

schichte. Aber es handelt sich in all diesen Fällen um Machtgefälle, die mit rassis-

tischenMarkierungen einhergehen. Zudemwird immer auchWiderstand geleistet

und dieser trägt Früchte. Leider wird häufig nur gesehen, was sich verändert hat,

aber nicht, welcheWege und wessen Anstrengungen dorthin geführt haben.

Wandel findet statt, die Verhältnisse sind nicht starr, aber hinter den Verände-

rungen stehen Kämpfe von Betroffenen – mit Worten, Petitionen, Protesten und

vielemmehr.

Da indieserArbeit deutscheNachrichten-Artikel betrachtetwerden, richtet sich

der Blick auch primär auf die Gegebenheiten in Deutschland.

»Durch das politische Engagement Schwarzer Deutscher, Organisationen der

Herero und Nama, die Black-Lives-Matter-Bewegung und zivilgesellschaftliche

Initiativen wie Hamburg Postkolonial oder Berlin Postkolonial wurde der blinde

Fleck des deutschen Kolonialismus nach und nach ins öffentliche Bewusstsein

gerückt. Auch im Geschichtsunterricht zeigen sich Aushandlungsprozesse bezüg-

lich der Darstellung von und Auseinandersetzung mit Kolonialgeschichte(n).«

(Georgi und Freund 2022, S. 334)

VerschiedenewissenschaftlicheDisziplinenhabenVeränderungendurchlaufenund

damit auch der Kanon,der inwestlicherDominanzkultur alsWissen gilt.Gurminder

K. Bhambra beschreibt, wie in der Soziologie neben einigen anderenWissenschaf-

ten eine Erweiterung des Blicks unter dem Titel »global turn« stattgefunden hat

(Bhambra2020,S. 3).HierwerdenhäufigzusätzlichePerspektiven,QuellenundGe-

schehnisse in bestehende Darstellungen eingefügt, wobei jedoch eine machtkriti-

sche Auseinandersetzungmit der sozialen Konstruktion globaler Zusammenhänge

meist fehlt (ebd., S. 3–4).Die Kontexte undMachtdynamiken, aus denen Ereignisse

hervorgegangen sind, müssten mitbetrachtet werden (Bhambra 2020). Als Beispiel

nenntBhambradieHaitischeRevolution,die von ähnlicherBedeutungwie die ame-

rikanische und die Französische Revolution sei und in ihrer kolonialgeschichtlichen

Verstrickung und Bedeutung für den Widerstand gegen rassistische Ungerechtig-

keiten betrachtet werdenmüsse (ebd.).

Ein Wandel der Bildung bedarf allerdings auch eines Wandels der Begehrens-

strukturen, da Begehren durch Machtstrukturen beeinflusst wird – im Sinne der

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 55

Triade von Macht, Wissen und Sein. Zudem beeinflusst Bildung Begehren, wie

Spivak herausstellt und Castro Varela ausführt:

»Spivak zufolge liegt das zentrale Moment von Bildung im Re-Arrangement von

Begehrensstrukturen. Die zugrunde liegenden Fragen sind etwa: Was wünscht

sich wer? Und wie wurde dieses Begehren begünstigt? Begehren wird selbstre-

dend nicht als eine natürliche Kategorie behandelt, sondern als sozial hergestellt

bestimmt. Womit klar wird, dass spezifische Vergesellschaftungsprozesse Sub-

jekte mit spezifischen Begehren hervorbringen. Wenn beispielsweise behauptet

wird, dass bildungsferne Gruppen kein Interesse an Bildung hätten und damit

ihr Versagen in den Schulen erklärt wird, so liegt dieser Aussage die implizite

Annahme zugrunde, dass es ein natürliches Begehren gäbe, dumm zu bleiben.

Eine Ansicht, die rassistischen Vorstellungen gefährlich nahe kommt. Begehren

ist jedoch nicht schicksalhaft, sondern wird im Feld des Sozialen hergestellt.

Für Jacques Deleuze und Félix Guattari (Deleuze, Guattari 1977) wird Begehren

nicht nur immer erzeugt, sondern ist auch produktiv innerhalb von so genannten

Gefügen/Assemblagen, die durch Vielfältigkeit charakterisiert sind. Begehren

ist überdeterminiert, es lässt sich nicht auf eine einzige Quelle, auf einen einzi-

gen Grund zurückführen. Dabei steht das Begehren nicht selten dem Interesse

diametral entgegen.« (Castro Varela 2016, S. 51)

Welche Bildung wird begehrt und von wem begehren Subjekte zu lernen? Wer be-

gehrt überhaupt, in welchem Umfang, sich zu bilden? Was bewirkt das Begehren,

sich zu bilden und als gebildet anerkannt zu werden?

Es lässt sich festhalten, dass epistemischerWandel kontinuierlich existiert und

darin Bestrebungen zu gerechteren epistemischen Verhältnissen inbegriffen sind.

Manche Veränderungen sind allerdings nur oberflächlich, anstatt tiefgreifend die

Triade vonMacht,Wissen und Sein differenzgerechter zu gestalten. Zudem passie-

ren Veränderungen nicht einfach so, sondernwerdenmeist unter Entbehrungen und

Anstrengungen von Betroffenen und jenen, diemit ihnen in Solidarität stehen, vor-

angetrieben.

Silencing-Praktiken Menschenals IndividuenoderGruppenzumSchweigenzubrin-

gen, ihreHörbarkeit einzuschränken, ihnenSprechendenpositionenzunehmen, ist

eine Form epistemischer Gewalt.Hier wird das englischeWort »Silencing« verwen-

det, da es kein angemessenes deutsches Wort als Übersetzung gibt. Zum Verstum-

men oder zum Schweigen bringen, sind die Ausdrücke, die Silencing am nächs-

ten kommen. Stereotype könnenMenschen zumVerstummen bringen. Es funktio-

niert ebenso wie das Sprechen aus dominierenden Positionen, welches so hörbar

ist, dass es die Möglichkeit der davon abweichenden Selbstpositionierung der Un-

terdrückten, über die gesprochen wird, unmöglich macht: Immer bleibt die Frage,

wann es legitime Vertretung der Betroffenen in ihrem Sinne ist oder paternalisti-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

sche Fürsprache und Selbstdarstellung über die Darstellung eines Anderen (Spivak

1988, S. 288–289). Sprechende sind auf Zuhörende angewiesen und auf derenMög-

lichkeiten undBereitschaft, sie als solche anzuerkennen und dasGesagte entgegen-

zunehmen (Dotson 2011, S. 238 mit Verweis auf Jennifer Hornsby).

Kristie Dotson unterscheidet zwei Formen von Silencing: »testimonial quieting

and testimonial smothering.« (Dotson 2011, S. 237) Sie werden durch »Pernicious

ignorance« (ebd., S. 238) hervorgebracht. Zuhörende können sowohl bewusst und

intentional, als auch unbewusst und ungewollt schädlich ignorant sein (ebd.). Jedes

Wissen geht auch mit einem Nicht-Wissen einher, etwas bleibt unbedacht, igno-

riert. Somit ist Ignoranz immer gegeben, es ist nur die Frage, in Bezug auf was

und ob es sich um schädliche Ignoranz handelt. Dies muss je nach Kontext ent-

schieden werden. Damit Ignoranz zu epistemischer Gewalt führt, müsse es sich

laut Dotson um schädliche sowie zuverlässige/wiederkehrende/reliable (»reliable«)

Ignoranz handeln (ebd., S. 241). Es geht also nicht um einmalige Akte, sondern um

systemische bzw. strukturelle Prozesse und die Ereignisse, die aus ihnen hervor-

gehen. Die erste Form, »testimonial quieting« besteht, wenn die Zuhörenden die

Sprechende Person nicht als wissend anerkennen (Dotson 2011, S. 242 mit Verweis

auf Patricia Hill Collin). Dotson verweist auf Patricia Hill Collins Analysen der Posi-

tion Schwarzer Frauen in den USA (ebd.). Hill erklärt die Verkennung Schwarzer

Frauen mit »controlling images« – Stereotypen, die den Zugang zur Position der

wissenden Sprechenden Person versperren (Collins 2000, zitiert nach Dotson 2011,

S. 242). Somit geht mit einer gesellschaftlichen Position/»Identität« ein epistemi-

scher Nachteil einher (ebd., S. 243). Beim »testimonial quieting« kann es zwar sein,

dassdieSprechendePerson tatsächlichdas sagt,was sie sagenmöchte,aber ihrWis-

sen nicht alsWissen gehört wird, da von vorneherein ausgeschlossen wird, dass die

Sprechende Person über Wissen verfügen könnte. In vielen Situationen sind die-

se kontrollierenden Bilder keine unerschütterlichen Mauern. Es ist durchaus mög-

lich, trotzdem die eigene Stimme durchzusetzen. Allerdings ist es beschwerlicher.

Die kontrollierenden Bilder sindHürden,während epistemisch privilegierte Perso-

nen in dieser Hinsicht mit Jokern ausgestattet sind1. Das »testimonial smothering«

ist dagegen eine Art Zwang, der Personen dazu bringt, sich selbst zum Schweigen

zu bringen. Somit handelt es sich um verinnerlichte Gewalt – die betroffene Per-

son trägt erzwungenermaßen selbst dazu bei, sich zum Schweigen zu bringen. Die

Ursache liegt aber außen, in den Verhältnissen der Gesellschaft, den Zuhörenden,

dem Publikum. Es kommt zu »testimonial smothering«, wenn 1. der Inhalt (im ge-

gebenen Kontext) Schaden anrichten könnte, wenn er ausgesprochen wird und die

sprechende Person sich dessen bewusst ist, 2. das Publikum nicht über die Kom-

petenz verfügt, die Aussagen entgegenzunehmen, da es ihrem eigenen Unwissen

1 Emilia Roig vergleicht Privilegien mit Jokern zur Veranschaulichung ungleicher Vorausset-

zungen (Roig 2021, S. 88).

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 57

gegenüber ignorant ist und 3. diese Ignoranz eine reliable und schädliche ist (ebd.,

S. 244). Um den ersten Punkt, die Befürchtung, dass das Aussprechen des Inhalts

negative Auswirkungen haben könnte, zu veranschaulichen, nutzt Dotson folgen-

des Beispiel:

»Domestic violence within, for example, African American communities is often

shrouded in silence given the possibility that testimony about domestic violence

can be understood to corroborate stereotypes concerning the imagined ›violent‹

black male.« (ebd., S. 244–245)

In dem Bewusstsein, dass es rassistische Stereotype gibt, die SchwarzeMänner be-

treffen, wird Gewalt von SchwarzenMännern an Schwarzen Frauen laut Dotson oft

verschwiegen, um diese Vorstellungen nicht zu stärken.

Der zweite Punkt besteht darin, dass die Zuhörenden den Inhalt nicht nur ver-

stehen können, sondern auch nicht die Kompetenz haben, die Grenzen ihres ei-

genen Verstehens zu erkennen (ebd., S. 245–247). Dotson erklärt am Beispiel von

Kernphysik, dass sie als Zuhörende bei diesemThema nicht alles verstehen würde.

Aber sie würde das Nicht-Verstehen-Können erkennen und als ihre eigene (in die-

sem Kontext) unzureichende Kenntnis verorten können. Im Fall von Rassismus als

Thema ist es dagegen so, dass weiße Zuhörende, die nicht ausreichend für dieThe-

matik sensibilisiert sind, häufig die Grenzen ihrer eigenen Verstehensmöglichkei-

ten nicht erkennen. Anstatt diese zu bemerken, gehen sie häufig davon aus, dass

sie das nötige Wissen hätten. Daher besteht keine Offenheit gegenüber neuen Ein-

sichten und das, was die sprechende Person zu sagen hat, kann nicht ankommen.

Im Fall der Kernphysik ist Lernzuwachs durch weiteres Zuhören und Nachfragen

gut möglich. Im zweiten Fall ist es schwieriger, weil das eigene Unverständnis erst

einmal als Hürde, die bei einem selbst liegt (nicht individuell, sondern durch Ge-

sellschaft produziert), wahrgenommenwerdenmuss, um sie beseitigen zu können.

Diese Unkenntnis des eigenenUnwissens und die damit einhergehende Einschrän-

kung des Empfangens neuenWissens bezeichnet Dotson als »testimonial incompe-

tence« (ebd., S. 244). Die dritte Voraussetzung für testimonial smothering besteht

darin, dass die testimonial incompetence durch schädliche, reliable Ignoranz her-

vorgerufen wird (ebd., S. 248). Dies ist beispielsweise bei rassistischen Mikroag-

gressionen der Fall (ebd., S. 247). Es ist nicht einfach, Silencing als Form epistemi-

scher Gewalt empirisch nachzuweisen (ebd., S. 251). Mithilfe von Dotsons theoreti-

schen Ausführungen zu testimonial quieting und testimonial smothering können

diese Ausformungen von Gewalt sichtbar machen:

»The understanding of epistemic violence in testimony I have outlined here can

aid in identifying practices of silencing by dispersing the burden of proof for prov-

ing the existence of practices of silencing between a speaker and an audience as

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

opposed to the sole burden being placed on the speaker who has been silenced.

The activity required for locating a practice of silencing becomes less about the

victim of the practice and more about the socio-epistemic circumstances of the

silencing.« (ebd.)

Innerhalb einer Diskursanalyse kann testimonial smothering nicht endgültig nach-

gewiesen werden, da nicht alle dafür notwendigen Daten zur Verfügung stehen.

Aber die Aussagengefüge können Auskunft über die Bedingungen des Sprechens

geben und somit Hypothesen zu Silencing-Praktiken ermöglichen.

Verinnerlichte Unterdrückung kann dazu führen, dass die eigenen Bedingun-

gen/Verhältnisse nicht gesehen werden können, sondern Betroffene aus den Augen

der Privilegierten auf ihre eigene Situation blicken. Ohne das Bewusstsein für die

Bedingungen können diese auch nicht artikuliert werden. Aber selbst wenn die ver-

innerlichteUnterdrückung überwundenwird, kanndie Erkenntnis,welche Auswir-

kungen das Sprechen haben kann und welche Inkompetenz und Ignoranz bei den

vorliegenden vorherrscht, zu testimonial smothering führen.

Silencingmuss kein komplettes zumSchweigenbringen sein.Es kann sein,dass

bestimmte Inhalte vorsichtiger formuliert, auf bestimmteWeise ausgedrückt wer-

den oder nur teilweise gesagt werden. Wenn das Resultat aber tatsächlich ein voll-

ständiges Schweigen sein sollte, geht auch diesesmit Konnotationen einher, die für

die Anerkennung/Verkennung als gebildet relevant sind:

»Dem Schweigen haftet die unaufgeklärte Schwäche der Ungebildeten und der

Ignorant_innen an, der Renitenten, der Suspekten und derer, für die es aus un-

terschiedlichen Gründen ohnehin besser zu sein scheint, wenn andere für sie das

Wort ergreifen (Brunner 2017b: 34).« (Brunner 2020, S. 119)

Wie Dotson deutlich gemacht hat, ist es wichtig, diese Zuschreibungen zu de-

konstruieren und die Verantwortung bei den Verhältnissen zu suchen, die dieses

Schweigen bedingen.

Kognitiver Extraktivismus Kognitiver Extraktivismus (cognitive Extractivism),

manchmal auch einfach als Aneignung/Appropriation bezeichnet, bedeutet Wis-

sensausbeutung (Klein – Interviewmit Betasamosake Simpson 2013). Betasamosa-

ke Simpson beschreibt, wie in kolonialen und postkolonialen Verhältnissen nicht

nur Rohstoffe ausgebeutet werden, sondern auchWissensbestände, Praktiken und

Erfindungen (ebd.). Dabei greifen Assimilation und Aneignung aus machtvoller

Position heraus ineinander (ebd.). Aus kapitalistisch-kolonialistischer Sicht nützli-

ches Wissen wird den Kontexten, in denen es entstanden ist, und den Menschen,

die es hervorgebracht haben, entrissen und losgelöst von vielen Bedeutungen,

die es zuvor hatte, in Profit umgewandelt (ebd.). Diejenigen, denen das Wissen

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 59

genommen wurde, profitieren dabei jedoch genauso wenig wie die Erde von der

Rohstoffentnahme (ebd.). Es handelt sich um Diebstahl, da es ein Prozess ohne

Konsens ist. Der Schutz geistigen Eigentums, die Regulation durch Copyrights

und Patente stehen dabei nur manchen Menschen zur Verfügung, andere bzw.

veranderte Personen werden dagegen als Ressource behandelt (ebd.). Die globale

Arbeitsteilung mit ungleicher Wertbeimessung existiert nicht bloß in Bezug auf

materielle Güter, sondern ebenso in Bezug auf Gedanken, Ideen,Theorien,Wissen.

Zentrum-Peripherie Vorstellung Entgegen der eben betrachteten Richtung des Ex-

traktivismusbestehthäufigdieVorstellung,WissenwürdevomZentrumindiePeri-

pherie verlaufen.BeimExtraktivismuswird ehemals kolonisiertenGebietenWissen

entnommen, gestohlen, ohne dass die Wissenden gerecht am Profit teilhaben. Ko-

lonialismus und Postkoloniale Verhältnisse haben jedoch mit dem Eurozentrismus

Europa bzw. ehemalige Kolonialmächte epistemisch zentriert. Diese konstruierten

Zentren werden als Ausgangspunkte für Wissen und Kompetenzen gesehen, wel-

ches von dort in ehemalig kolonialisierte Gebiete wandere:

»This narrative of diffusion is a common one. From the work of Marx and Weber

onwards, the modern world has been presented as coming into being as a con-

sequence of the diffusion of ideas and practices whose origins are identified in

Europe and the West.« (Bhambra 2020, S. 8)

Letztendlich ist dieses Narrativ Teil des Extraktivismus insofern, dass der Prozess

der Ausbeutung durch einNarrativ des Gebens, des Zivilisierens, desWhite Saviou-

rism überdeckt wird. Sara Ahmed beschreibt, wie Ideen als Besitz des scheinbaren

Zentrumsproduziertwerdenund ihrWegdorthinunsichtbargemachtwird (Ahmed

2019,S. 110).Gleichzeitigmuss bedachtwerden,dass über Jahrhunderte bestehende

Machtungleichgewichte für die (ehemals) kolonialisierenden, also dominierenden

Länder und die dort privilegierteren Menschen bessere Voraussetzungen geschaf-

fen haben, um sich Wissen anzueignen, neues Wissen zu produzieren und dieses

zu verbreiten. Somit wird ein sichtbarer Fluss des Wissens von Dominierenden zu

Unterdrückten ebenso durchMachtstrukturen hervorgebracht wie der unsichtbare

des Extraktivismus.

Bildungsbegriff(e)

»Wann ist jemandgebildet? Ist ein Professor für Philosophie, der sichmit den exis-

tenziellen Fragen der Welt auf hohem Abstraktionsgrad intensiv beschäftigt […],

sich aber bei seiner Steuererklärung oder mit dem Smartphone völlig überfor-

dert fühlt, besonders gebildet? Oder ist eine Informatikerin, die in der digitalen

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

Welt wie ein Fisch im Wasser schwimmt und dabei Tschaikowsky hört, gleichzei-

tig aber fast jeder Verschwörungstheorie glauben schenkt, gebildet? Ist hingegen

ein Handwerksmeister, der erfolgreich seinen Betrieb führt und dabei die tradi-

tionelle Handwerkskunst pflegt, weniger gebildet als der Philosoph und die In-

formatikerin?« (El-Mafaalani 2020, S. 21–22)

Wenn Wissen und Kompetenzen als solche sozial hergestellt sind und permanent

ausgehandelt werden, was bedeutet dann Bildung? Und kann Bildung eindeutig

normativ eingeordnet werden, angesichts der Verknüpfungen von Wissen(ssys-

temen) mit Gewalt, die nun deutlich wurden? Dieser Abschnitt wird weder einen

Überblick über die Geschichte des Bildungsbegriffs, noch ein umfassendes Abbild

der aktuell wissenschaftlich diskutierten Definitionen von Bildung bereitstellen.

Vielmehr ergründen die folgenden Seiten, welche Art, Bildung zu betrachten, für

diese Arbeit sinnvoll sein kann. Um offen analysieren zu können, welche Verständ-

nisse von Bildung im Diskurs genutzt oder auch hergestellt werden, ist es wichtig,

hier keine enge Vordefinition vorzunehmen. Stattdessen schaffen grobe Überle-

gungen einen Hintergrund, vor dem das Bildungsverständnis des Diskurses im

empirischen Teil ausgearbeitet werden kann.

Es ergibt sich ein ambivalentes Bild. Erstens gilt Bildung als Gut, welches

scheinbar Ungerechtigkeiten bekämpfen kann und zweitens kann Bildung un-

gerechte Strukturen aufrechterhalten (Bergold-Caldwell und Georg 2018, S. 69).

Bildung erscheint zwar häufig als einseitig positiv, aber kann durchaus problema-

tische Aspekte beinhalten. Dies gilt selbst für sozialkritisch ausgerichtete Bildung,

wie Denise Bergold-Caldwell und Eva Georg mit Verweis auf Spivak festhalten:

»Gayatri Chakravorty Spivak hält fest, dass emanzipatorische Bildung, d.h. eine

kritisch-reflektierte Bildung, die auch Handlungsmacht neu verteilt, zwar häufig

gefordert, aber in ihrer derzeitigenAusprägung – globaleMacht- undHerrschafts-

verhältnisse nicht reflektierend –meist nur dazu beitrage, weitere lokale und glo-

bale Ungleichheiten zu reproduzieren und aufrecht zu erhalten (vgl. 2015, o.S.).«

(Bergold-Caldwell und Georg 2018, S. 70)

Im Bildungssystem wird laut Aladin El-Mafaalani Gleichbehandlung postuliert,

aber Gleichbehandlung verhindert den Ausgleich bestehender Ungleichheiten (El-

Mafaalani 2020, S. 14). Es fehlt häufig an der Anerkennung vorhandener Nachteile

undBenachteiligungen sowiederenAusgleich.DieseKritik vonAladinEl-Mafaalani

lässt sich als Kritik an der ND-Linie, welche Andersheit nicht mehr als signifikanten

Faktor lesen kann und somit derMöglichkeit des Empowerments beraubt ist, lesen.

In Kontexten der Inklusion spielt die ND-Linie häufig eine zentrale Rolle, allerdings

auf Kosten der übrigen Positionen im Trilemma.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretischer Abriss 61

Schule legitimiert Ungleichheit (ebd.), wenn angenommen wird, dass sie ihrer

Allokationsfunktion anhand von Leistungsbemessung nachkommt und diese indi-

viduell möglich sei. Die Bewertung durch die Schule, in Form von Noten und Ab-

schlüssen, rechtfertigt soziale Stellungen und dementsprechend auch soziale Un-

terschiede (ebd.).

EineFormderBildung,die inden letzten Jahrzehntenund teilweisenoch immer

als Gegenmittel für Ungerechtigkeiten in Kontexten der Migration und Integration

angepriesen wird, ist die Interkulturelle Bildung. Darin ist ein Lernen über als an-

ders gesehene und somit auch als anders hergestellte Personen inbegriffen: Es perp-

etuiert die Veranderung über Fremdzuschreibungen (Bergold-Caldwell und Georg

2018, S. 80) und ist kein Lernenmit, sondern ein objektifizierendes Lernen über dieje-

nigen, die zu Bildungsinhalten werden.

Trotz dieser und vieler möglicher weiterer Einwände gegen Bildung als Gut,

lässt sich Bildung auch widerständig und diskriminierungskritisch denken. Das

Bildungssystem bleibt ein wichtiger Ansatzpunkt für Veränderungen, mitunter

auch, weil die Schule eine hohe Reichweite besitzt:

»es [gibt] keinen anderen gesellschaftlichen Bereich, in dem dieser Kreislauf

durchbrochen werden könnte. Das Bildungssystem ist der einzige ›Ort‹, an dem

Kompetenzen und Leistungsfähigkeit systematisch entwickelt – und nicht nur

bewertet – werden. Nur durch das Bildungssystem, insbesondere die Schulen,

können alle Menschen gleichermaßen erreicht werden. Daher ist die Forderung

an das Bildungssystem, systematisch auf Ungleichheit einzuwirken und sozialer

Benachteiligung entgegenzuwirken, berechtigt. Hier werden dieWeichen für alle

anderen gesellschaftlichen Bereiche gelegt.« (El-Mafaalani 2020, S. 14–15)

Welches Verständnis von Bildung kann dieser Ambivalenz gerecht werden? Bil-

dung ist vielschichtig und nicht grundsätzlich positiv oder negativ im Sinne der

Förderung von Differenzgerechtigkeit. Dafür braucht es einen weiten Bildungsbe-

griff. Dieser lässt sich in einer Definition finden, die mittlerweile in verschiedenen

Varianten eine weite Verbreitung in wissenschaftlichen Diskursen gefunden hat:

Bildung wird als Prozess der Transformation des Welt- und Selbstverhältnisses

des Subjekts beschrieben (Koller 2016, S. 149 mit Verweis auf Marotzki). Winfried

Marotzki veröffentlichte bereits 1990 zu dieser Auffassung von Bildung und seither

wurde sie ausgiebig diskutiert und erweitert (ebd.). Hans-Christoph Koller fasst

zentrale Merkmale von Bildung nach Marotzki und einigen seiner Rezipieren-

den zusammen. Demnach geht Bildung über einzelne Elemente des Wissens und

Könnens eines Individuums hinaus. Bildung beziehe sich auf dasWelt- und Selbst-

verhältnis insgesamt. Zudem werden Bildungsprozesse nicht (ausschließlich) von

einem inneren Impuls ausgelöst, sondern stehen in Verknüpfung mit äußeren,

gesellschaftlichen Verhältnissen. Es geht darum, »auf soziokulturelle Herausforde-

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Sina Isabel Freund: Anerkennung, Bildung und Migration

rungen [zu] reagieren« (ebd., S. 149–150). Zudem handelt es sich bei Bildungspro-

zessennicht nur umeineUmwandlung, sondern auchumdieEntstehung von etwas

Neuem: »neue Muster oder Figuren des Welt- und Selbstverhältnisses entstehen.«

(ebd.)

Eine Kritik an diesem Verständnis lautet, dass hierbei die normative Setzung

von Bildung vernachlässigt wird (ebd.).

Wie die obigen Ausführungen gezeigt haben, bedarf es jedoch eines genau sol-

chen Bildungsverständnisses. Bildung bedarf einer Definition, die normativ nicht

festgelegt ist, um die Ambivalenzen von Bildung unter dem Begriff Bildung auf-

schlüsseln zu können. Bildung ist damit nicht per se positiv oder per se negativ.

Etwas, das als Bildung definiert wird, kann in einem zweiten Schritt normativ be-

wertet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005 - am 13.02.2026, 21:54:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472910-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

