
144 Der agentielle Realismus Karen Barads

Arbeiten nicht behaupten. Auch der agentielle Realismus, wie er in vorliegender Arbeit

ausgesponnen wird, ist der agentielle Realismus Barads, er bringt lediglich stärker zum

Ausdruck, was Barad vor der Verschiebung hin zu Diffraktion mit Bohr ausgearbeitet

hat.

Bevor allerdings Barads Theorie unter Wiederaufnahme und Umarbeitung der im

ersten Abschnitt dieser Arbeit zu Bohrs Philosophie-Physik in Barads Verständnis ge-

sponnenen Fäden adressiert werden kann, soll herausgearbeitet werden, wie Barad die

in diesem Kapitel 2.1 eingeführte diffraktive Methodologie anwendet, um Donna Hara-

ways, Michel Foucaults und Judith Butlers Einflüsse in ihrer Theoriebildung und Theo-

rie zu entfalten. Dabei wird sich konkretisieren, dass Barads Verschiebung hin zu Dif-

fraktion Teil einer umfassenden Bewegung ist, wie sie sich als charakteristisch für den

agentiellen Realismus kennzeichnen lässt.

2.2 Die Relevanz Haraways für die theoretischen Überlegungen Barads

And according to agential realism, scientific knowledges are situated knowledges de-

scribing agential reality.234

Barads Ausführungen in Meeting the Universe Halfway erwecken den Eindruck, als seien

die Arbeiten Donna Haraways im Wesentlichen nur im Zusammenhang mit Diffrakti-

on von Bedeutung. Haraways Einfluss scheint vor allem darin zu bestehen, dass ihre

Metapher der Diffraktion die diffraktive Methodologie inspiriert hat, mittels derer Barad

die verschiedenen Einflüsse in der Theoriebildung des agentiellen Realismus durch-

einander-hindurch liest.235

Zwar hieße eine solche Begrenzung der Relevanz Haraways auf den topos der

Diffraktion nicht zwingenderweise, dass deren Überlegungen nur für die methodolo-

gischen Aspekte des baradschen Programms Geltung verlangen könnten: So stellte sich

Barads Quantenverständnis von Diffraktion in Meeting the Universe Halfway als ebenfalls

ontologisch impliziert und als äquivalent zur dort verhandelten agentiell-realistischen

Theorie selbst heraus.236 Entsprechend ließe sich ein Faden von Haraways Vorschlag,

Diffraktion als Metapher zu übernehmen,237 bis zur Ontologisierung derselben in

Barads Arbeiten spinnen und so die Relevanz der harawayschen Überlegungen zu Dif-

fraktion auch für die theoretischen Aspekte des agentiellen Realismus behaupten. Das

Spinnen eines solchen argumentativen Fadens wird allerdings erst möglich vor dem

Hintergrund der durch Diffraktion implizierten Verschiebung innerhalb der Arbeiten

Barads fort von einer stärkeren Gewichtung der Frage nach der Konstitution von

bestimmten Grenzen mit Bohr hin zur Betonung der grundsätzlichen Unbestimmtheit

solcher Grenzen mit Richard Feynmans Auffassung von Diffraktion.238 Allgemein hatte

234 Barad (1996): ›Meeting the Universe Halfway‹, S. 185.

235 Vgl. hierzu noch einmal die Auseinandersetzung mit Diffraktion und diffraktiver Methodologie

im zurückliegenden Kapitel 2.1 und besonders Kapitel 2.1.1.

236 Vgl. Kapitel 2.1.3 zu Barads Quantenverständnis von Diffraktion.

237 Vgl. hierfür Kapitel 2.1.1 zur Diffraktion als Metapher bei Haraway.

238 Vgl. besonders Kapitel 2.1.5.2 zu Diffraktion und demWandel von Unbestimmtheit bei Barad.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 145

sich gezeigt, dass Diffraktion zumindest historisch-biografisch erst nachträglich mit

der bereits ausgefalteten Theorie des agentiellen Realismus verflochten wurde, so dass

auch Haraways Einfluss – wenn er denn auf Diffraktion beschränkt werden sollte –

ebenfalls erst später für Barads Programm relevant geworden sein müsste.239 Dass

dem aber nicht so ist und dass Haraways Überlegungen vielmehr auch historisch-

biografisch begriffen und abseits des topos der Diffraktion von Anfang an eine kaum zu

überschätzende Größe für Barads Theorie und Theoriebildung gebildet haben, macht

sich bereits in einigen Details und Spuren in eben diesen vor Meeting the Universe

Halfway erschienenen Artikeln bemerkbar:

So führt Barad die Arbeiten Haraways in ›A Feminist Approach to Teaching Quan-

tumPhysics‹ von 1995 und im companion paper ›Meeting the UniverseHalfway‹ von 1996 –

neben anderen Autor*innen wie Sandra Harding, Evelyn Fox Keller und Helen Longino

– als Referenz nicht fürmethodologische Fragen, sondern für feministischeWissenschafts-

kritik an.240 Diese Referenzierung von Vertreter*innen feministischer Wissenschafts-

theorie im Allgemeinen undHaraway und deren Objektivitätsbegriff im Speziellen wird

in diesen frühen Artikeln241 zentral mit der Theoriebildung des agentiellen Realismus

verbunden, wenn Barad beispielsweise schreibt: »[…] I will indicate how this theoretical

analysis of measurement can be understood as the literal embodiment of objectivity in

the sense of Haraway’s theory of situated knowledges […].«242 Dass Barad derart die

situierten Wissen Haraways explizit mit der theoretischen Analyse von Messungen – und

damit mit den im ersten Abschnitt dieser Arbeit als wesentlich für Barads Verständnis

der Philosophie-Physik Bohrs und deren grundlegende Umwälzung der in der klassi-

schen Physik in Bezug aufMessungen postulierten Annahmen aufgearbeiteten Schluss-

folgerungen243 – in Verbindung bringt, erweckt den Eindruck, als ginge es es hier – vor

Meeting the Universe Halfway von 2007 – noch um eine diffraktive Lektüre der Arbeiten

Bohrs und Haraways durch-einander-hindurch. So finden sich in diesen früheren Ar-

tikeln noch Bezugnahmen auf Haraway, die deren situierte Wissen für die Suche nach

einer agentiell-realistischen Objektivität mit einzubeziehen gedenken, wenn Barad –

wie angemerkt vor jeder Nennung von Diffraktion in ihren Arbeiten – schreibt: »In

other words, objectivity is literally embodied. According to agential realism, knowledge is

always a view from somewhere – objective knowledge is situated knowledge.«244 Und

239 Vgl. dazu Kapitel 2.1.5.1 zu den feinen Details bezüglich Einführung und Ontologisierung von Dif-

fraktion.

240 Vgl. Barad (1995): ›A Feminist Approach to Teaching Quantum Physics‹, S. 44 und Barad (1996):

›Meeting the Universe Halfway‹, S. 165.

241 Strenggenommenwird dieser Bezug auf Haraway nur in Barad (1996): ›Meeting the Universe Half-

way‹ ganz eindeutig expliziert, während Barad (1995): ›A Feminist Approach to Teaching Quantum

Physics‹ den Bezug auf Haraway und feministische Wissenschaftskritik zwar unverkennbar in sei-

ner Argumentation mitverhandelt, diesen aber nicht im selben Maße kenntlich macht.

242 Barad (1996): ›Meeting the Universe Halfway‹, S. 166.

243 Vgl. hierzu besonders das dritte Kapitel ›Measurement Matters‹ (ebd., S. 168-173) in dem zitierten

Artikel, in dem die entsprechenden Überlegungen Bohrs zur Darstellung kommen.

244 Ebd., S. 180. Im selben Artikel fügt Barad in Bezug auf die erst in Kapitel 3.1.4 eingeführten Intra-

aktionen hinzu: »Intra-acting is an activity that theorizes themechanics of an embodied objectivi-

ty.« (Ebd., S. 189)

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 Der agentielle Realismus Karen Barads

eventuell noch bestehende Zweifel daran, ob solche Aussagen sich denn auch auf Hara-

ways situierte, verkörperte Objektivität beziehen, zerstreut Barad durch den expliziten

Verweis auf deren Arbeiten, wenn sie schreibt: »Agential realism involves located or si-

tuated knowledges (Haraway, 1988), knowledges that reject transcendental, universal,

unifying master theories in favor of understandings that are embodied and contextu-

al.«245

Diese Art von expliziter Referenzierung Haraways abseits von Diffraktion und in

Bezug auf Objektivität aber findet sich in Meeting the Universe Halfway von 2007 kaum

noch – eine Verschiebung in den baradschen Darstellungen, wie sie erneut Resonanz in

deren Rezeption zu erzeugen scheint: So lassen sich zahlreiche Schriften dieser Rezep-

tion zumindest lose einem Strang von Arbeiten zu Barad zuordnen, in denen Haraway

gar nicht, nur am Rande oder als für Barad lediglich von methodologischer Relevanz

gekennzeichnet wird und in denen neben Bohr nicht Haraway, sondern die in vorlie-

gender Arbeit noch zu adressierenden poststrukturalistischen Theorien Judith Butlers

und Michel Foucaults246 als für den agentiellen Realismus relevante Einflüsse genannt

werden.247 Ebenso aber können auch Schriften angegeben werden, wie sie einem dazu

kontrastierenden Strang der Barad-Rezeption zugeordnet werden könnten, dem zu-

folge die Relevanz der Arbeiten Haraways für Barads Theorie durchaus als wesentlich

konstatiert werden muss.248

245 Barad auf ebd., S. 187.

246 Vgl. hierzu das folgende Kapitel 2.3.

247 So nimmt beispielsweise Andreas Folkers in seinen soziologisch geprägten Evaluierungen des

agentiellen Realismus im Speziellen und der neuen Materialismen im Allgemeinen keinerlei Be-

zug auf Haraway als Einflussgröße für Barads Theoriebildung, während Butler als Bezugspunkt

des agentiellen Realismus hervorgehoben wird (vgl. Folkers (2013): ›Was ist neu am neuen Ma-

terialismus?‹, S. 19-20; Folkers (2015): ›Paradigma oder Parasit?‹, S. 1762-1763). Auch in Thomas

Lemkes Einführung zu den Neuen Materialismen werden neben Bohr nur Butler und Foucault –

und Lévinas – als zentrale Einflüsse für den agentiellen Realismus genannt (vgl. Lemke (2017):

›Einführung‹, S. 566), während Haraway lediglich am Rande Erwähnung findet (vgl. ebd., S. 569).

Selbst Sigrid Schmitz betont vor allem die Bedeutung Haraways für Barads Begriff der Diffraktion

(Schmitz (2014): ›Karen Barad‹). Rick Dolphjin und Iris van der Tuin wiederum kehren im Inter-

view mit Barad zwar die Theorien Bohrs und Haraways als besondere Schwerpunkte der Arbeiten

Barads hervor, schlagen Haraway allerdings der methodologischen Seite zu (vgl. Barad/van der

Tuin/Dolphijn (2012): ›»Matter Feels, Converses, Suffers, Desires, Yearns and Remembers«‹, S. 57).

In ausgeglichenerer Weise nennen Malou Juelskjær und Nete Schwennesen Bohr auf der einen,

auf der anderen Seite aber neben Foucault und Butler eben auch Haraway (vgl. Barad/Juelskjær/

Schwennesen (2012): ›Intra-active Entanglements‹, S. 10) und auch Josef Barla nimmt wesentlich

Bezug auf Barad und Haraway und stellt die poststrukturalistischen Theorien als gleichberechtigt

neben die Philosophie-Physik Bohrs und feministische Epistemologien (vgl. Barla (2019): The Tech-

no-Apparatus of Bodily Production, S. 14, S. 124, S. 127 oder auch S. 132).

248 Zudieser Rezeption der Theorie Barads, die den EinflussHaraways auf dieselbe für zentral und kei-

nesfalls als auf methodologische Fragen beschränkt erachten, zählen insbesondere – wenn auch

nicht nur – feministische Texte: So hebt Bath (2009): ›De-Gendering informatischer Artefakte‹ die

enge Verbundenheit der Ansätze Haraways und Barads explizit hervor, beispielsweise auf S. 64:

»Barads Konzept des agentialen bzw. akteurzentrierten Realismus lässt deutliche Auseinander-

setzungen und Übereinstimmungen mit Haraways Ansatz erkennen.« Vgl. dazu auch Bath (2011):

›Wie lässt sich die Vergeschlechtlichung informatischer Artefakte theoretisch fassen?‹, S. 96, Bath

(2014): ›Diffractive Design‹, S. 5-7 (auch wenn Bath hier die Verbindung zwischen Haraway und

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 147

Dass die Gründe für diese Unterschiede in der Rezeption Barads nicht zuletzt in

Barads eigenen Darstellungen zu ihrer diffraktiven Lektüre der poststrukturalistischen

ArbeitenMichel Foucaults und Judith Butlers zu finden sind,wird zu Beginn des folgen-

den Kapitels 2.3 noch herausgearbeitet werden. Dass Barads und Haraways Programm

sich allerdings nahe stehen, drückt sich nicht nur in zahlreichen Übereinstimmungen –

und auch Differenzen – zwischen derenTheorieangeboten aus,249 sondern auch in ent-

Barad in Bezug auf die im vorigen Kapitel 2.1 thematisierte Diffraktion stark macht, geht es ihr an

dieser Stelle eben nicht nur um rein methodologische Zuschreibungen) sowie Buchmüller (2016):

Geschlecht Macht Gestaltung, hier besonders S. 140, S. 150 und S. 154. Seier (2014): ›Die Macht der

Materie‹ hebt gar nur die Bezüge zwischen Haraway und Barad hervor und verzichtet auf einen

Einbezug von Butler oder Foucault. Steinfeldt-Mehrtens (2019): ›Posthumanistischer Feminismus‹

hebt ebenfalls die Verflochtenheit zwischen den queer-feministischen Ansätzen Haraways und

Barads hervor, wie sie von differenz-feministischen Programmen – wie dem Rosi Braidottis – ab-

zugrenzen seien. Auch Thomas Lemke, dessen Einführung zu den NeuenMaterialismen zuvor be-

reits als Beispiel für den Rezeptionsstrang angeführt wurde, der Haraways Arbeiten wenig Re-

levanz für Barads theoretische Schlussfolgerungen zumisst, spricht – zusammen mit Katharina

Hoppe – in Hoppe/Lemke (2015): ›Die Macht der Materie‹ Barads Auseinandersetzung mit Hara-

way durchaus größere Bedeutung zu – was auch zeigt, dass die Zuordnung von Autor*innen zu

den beiden hier aufgemachten Rezezptionsträngen nur eine heuristische sein kann zum Zwecke

der Kenntlichmachung des Umstands, dass Haraways Einfluss auf Barad innerhalb der Rezeption

verschieden gewichtet wird. Wie diese wenigen Beispiele zeigen, kann die Tendenz, Haraway als

Einfluss auf Barad nicht hervorzuheben, zwar nicht als paradigmatisch für die deutschsprachige

Rezeption aufgefasst werden. Dennoch scheint für diesen Kontext eine Bevorzugung kontinental-

philosophischer poststrukturalistischer Theorien zumindest in gewissem Maße spürbar zu sein.

Vgl. hierzu im Kontrast Lykke (2010): ›The Timeliness of Post-Constructionism‹ im folgenden Ka-

pitel 2.2.1.

249 Die gemeinsame Verortung von Haraway und Barad im Feld des (feministischen) kritischen Posthu-

manismus (vgl. hierzu und zur Abgrenzung desselben vom populären und technologischen Post-

humanismus Loh (2018): Trans- und Posthumanismus zur Einführung; Steinfeldt-Mehrtens (2019):

›Posthumanistischer Feminismus‹ bzw. die Fußnote 309 in diesem Kapitel 2.2) scheint die Kon-

statierung einer theoretischen Nähe zwischen den Programmen beider Autor*innen bereits vor-

zuzeichnen. Entsprechend dieser gemeinsamen Verortung kehrt auch Loh Übereinstimmungen

zwischen den Theorien Haraways und Barads heraus, die sie in dem Arbeiten über disziplinäre

Grenzen hinweg, in einer Skepsis gegenüber den Status von inWissenschaftspraktiken verhandel-

ten Tatsachen (vgl. Loh (2018): Trans- und Posthumanismus zur Einführung, S. 152-154) sowie in dem

Anspruch, an der »Zuschreibung und Wahrnehmung von Verantwortung« (ebd., S. 178) festhal-

ten zu wollen, ausmacht. Darüber hinaus glichen sich Barad und Haraway in ihren oft ironischen,

bissigen Stilen (vgl. ebd., S. 162 und die Fußnote 305 in diesem Kapitel 2.2). Als zu diesen Verflech-

tungen zwischen Haraway und Barad über den Begriff der Diffraktion hinaus gehörend ließe sich

ebenso auch Barads Übernahme von Begriffen wie »naturecultures (a phrase that I am borrowing

from my friend and colleague Donna Haraway)« (Barad/Kleinmann (2012): ›Intra-actions‹, S. 80)

oder des in Kapitel 3.1.6 behandelten agentiell-realistischen Begriffs des Materiell-Diskursiven als

einer Weiterentwicklung des harawayschen Begriffs des Materiell-Semiotischen (vgl. Barad (1996):

›Meeting the Universe Halfway‹, S. 181-182 und auch Dolphijn/van der Tuin (Hg.) (2012): New Ma-

terialism, S. 90) angeben. Letzterer Begriff markiert eine Entwicklungslinie der agentiell-realisti-

schen Auffassung von Apparaten, wie vorliegende Arbeit sie zugunsten der stärkeren Gewichtung

des baradschenVerständnisses der Philosophie-Physik Bohrs ausspart. Zugleich aber lässt sichmit

Loh ebenso konstatieren, dass Haraway demkritischen Posthumanismus zwar nahe steht (vgl. Loh

(2018): Trans- undPosthumanismus zur Einführung, S. 138), sich jedoch von diesem Label auch distan-

ziert (vgl. ebd., S. 147): So wendet sich Haraway (2015): ›Anthropocene, Capitalocene, Plantationo-

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 Der agentielle Realismus Karen Barads

sprechenden Bekundungen Barads, wie sie sich ebenso in späteren Texten finden.250

Auch wenn Barad an keiner Stelle ihres Œuvres explizit davon spricht, dass der agen-

tielle Realismus als das Ergebnis einer diffraktiven Lektüre der Arbeiten Haraways und

Bohrs zu verstehen sein könnte,251 kann an der grundlegenden Bedeutung der Arbeiten

Haraways für Barads Theorie also dennoch kein Zweifel bestehen.

cene, Chthulucene‹, S. 161 gegen die Kennzeichnung des eigenen Programms als »posthuman-ist«

und markiert sich selbst vielmehr als »compost-ist […]: we are all compost, not posthuman« – und

Haraway (2018): Unruhig bleiben, S. 24 fügt dem hinzu: »Die Kategorie Art-Genosse (companion spe-

cies) hilft mir dabei, den menschlichen Exzeptionalismus zurückzuweisen, ohne gleich den Post-

humanismus aufzurufen.« (Vgl. dazu insbesondere auch ebd. S. 50) Barad dagegenmarkiert – wie

sich im folgenden Kapitel 2.2.2 noch deutlicher zeigen wird – ihren agentiell-realistischen Ansatz

– auchwenn sie Labeln ebensowieHaraway und überhaupt die allermeisten kritischen Posthuma-

nist*innen (vgl. Loh (2018): Trans- und Posthumanismus zur Einführung, S. 133) skeptisch gegenüber-

steht (vgl. Barad/Theodor (2015): ›Verschränkungen und Politik‹, S. 195) und solche Etikettierun-

gen als einen politischen Akt versteht (vgl. Loh (2018): Trans- und Posthumanismus zur Einführung,

S. 157) – im Unterschied zu Haraway explizit als einen posthumanistischen. Barad zählt somit auch

laut Lohs Aussage auf ebd., S. 132 explizit zu den kritischen Posthumanist*innen, die »vorzugs-

weise bei Michel Foucaults […] Ordnung der Dinge« anfangen (vgl. zu dieser Feststellung allerdings

die kritischen Darstellungen zu Beginn des folgenden Kapitels 2.3). Entsprechend attestiert auch

Bath (2009): ›De-Gendering informatischer Artefakte‹, S. 65 als Unterschied zwischen Haraway

und Barad innerhalb des Felds des kritischen Posthumanismus unter anderem Barads »Verschie-

bungen zu den Queer Studies und den Theorien der Macht- und Wissensproduktion von Michel

Foucault […].« Die Verbindung von Barads Posthumanismus zu Haraways Überlegungen markiert

ebenso Josef Barla (vgl. Barla (2019): The Techno-Apparatus of Bodily Production, S. 132), stellt aber

auch fest, dass Haraways Begriff des Apparats im Vergleich zu der in Kapitel 3.1.2 noch zu expli-

zierenden agentiell-realistischen Auffassung von Apparaten ein wenig lose bleibt (vgl. ebd., S. 14).

Weitere Gemeinsamkeiten und Unterschiede wurden bereits im Kapitel 2.1 in Bezug auf Diffrakti-

on thematisiert undwerden in der noch folgenden Auseinandersetzungmit Haraways und Barads

Objektivitätsbegriffen – vgl. das folgende Kapitel 2.2.1 sowie die Kapitel 3.1.8 und 3.2.1 – und auch

in Kapitel 2.2.2 eine Rolle spielen.

250 So spricht Barad beispielsweise in Barad/Juelskjær/Schwennesen (2012): ›Intra-active Entangle-

ments‹, S. 12 von ihrer »indebtedness to feminist science studies, and the work of my dear friend

and colleague Donna Haraway, most especially. Donna and I have been in conversation with one

another for decades and I have learned an enormous amount from her.« In noch deutlicherem Ton

heißt es auf Barad (2007): Meeting the Universe Halfway, S. xii: »I am especially grateful to Joseph

Rouse and Donna Haraway for the inspiration of their respective works, for the special joys of in-

tra-acting about matters of mutual concern, and for the friendship, generous support, encourage-

ment, and astute and helpful feedback each has offered over the years. These cherished friends

have been an indispensable part of my thinking and writing apparatuses; their contributions are

beyond measure.«

251 Wie das Kapitel 2.1.5.1 bereits vorbrachte, spricht Barad (2003): ›Posthumanist Performativity‹,

S. 808 Fn. 10 zwar davon,Haraway undButler einer gemeinsamendiffraktiven Lektüre unterziehen

zuwollen.DeneinzigenHinweis darauf, dass Barad so etwaswie einediffraktive LektüreBohrs und

Haraways in der Theoriebildung des agentiellen Realismus betriebe, gibt die folgende Interview-

Passage, in der Barad – angesprochen auf ihre Biografie und die Entwicklung ihrer gedanklichen

Verbindungen (vgl. Barad/Juelskjær/Schwennesen (2012): ›Intra-active Entanglements‹, S. 10) – ihr

Vorgehen in der Rückschau als bereits diffraktiv beschreibt: »So I looked to social and political

theory for a thicker sense of the social to diffractively read through Bohr’s insights.« (Ebd., S. 11)

Vgl. dazu auch die Fußnote 109 in Kapitel 2.1.5.1.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 149

Dieses Kapitel 2.2 wird daher versuchen, diejenigen Merkmale der harawayschen

Überlegungen zu umreißen, wie sie für Barads Theoriebildung und Theorie sowie de-

ren Nachvollzug instruktiv sind. Insbesondere wird diese Aktualisierung der Relevanz

Haraways die zumindest in früheren Arbeiten zentrale Bedeutung der Neufundierung

von Objektivität – wie Bohr sie bereits auf anthropozentrischem Grunde vorzunehmen

versucht252 und Barad sie dann in agentiell-realistische Umlaufbahnen überführt253 –

für den agentiellen Realismus kennzeichnen können und so die in den Kapiteln 3.1 und

3.2 mit Barad vollzogenen und über Barad hinaus zielenden Überlegungen vorbereiten.

Entsprechend wird es im folgenden Kapitel 2.2.1 um diejenigen Züge des haraway-

schen verkörperten Objektivitätsbegriffs gehen, wie sie sich für die noch folgenden Ausein-

andersetzungen mit Barads agentiellem Realismus als bedeutsam erweisen werden.

Dazu wird eine kurze Vorzeichnung der Resonanzen zwischen den Objektivitätsbegrif-

fen Haraways und Bohrs – von dem Letzterer in Kapitel 1.4.2 angesponnen wurde254 –

gehören, wie auch eine vorgreifende Kennzeichnung der Relevanz der feministischen

Neufundierung von Objektivität durch Haraway für Barad, die in den Kapiteln 3.1.8

und 3.2.1 erneut aufgegriffen werden wird. Diese Auseinandersetzung wird zugleich

vermitteln können, dass der Versuch einer kritischen Neufundierung von Objektivität

bereits bei Haraway in einer Weise an Technologien und an Apparate geknüpft ist, wie

sie sich bei Barad weiter entfaltet und umgearbeitet werden wird.255

Weiter verdeutlicht werden die Verflechtungen zwischen Barad und Haraway dann

in Kapitel 2.2.2, in dem Barads Posthumanismus adressiert wird, um diesen zentralen

Zug des agentiellen Realismus als einer posthumanistischenTheorie für kommende Aus-

führungen – besonders in Kapitel 2.3 zur diffraktiven Lektüre Foucaults und Butlers –

vorgreifend kenntlich zu machen.

2.2.1 Haraways verkörperte Objektivität

It is often forgotten that Haraway’s famous article on the epistemology of situated

knowledges is also about objectivity […].256

Der hier im Motto dieses Kapitels 2.2.1 zitierte Text ›The Timeliness of Post-

Constructionism‹ vonNina Lykke kann dem Strang in der Rezeption Barads zugeordnet

werden, der die Relevanz Haraways für Barads Programm als wesentlich kennzeichnet.

Wie diese als Motto gesetzte Passage bereits andeutet, arbeitet dieser Artikel Lykkes

die Verflechtungen zwischen Haraway und Barad gerade in Bezug auf die Frage nach

Objektivität heraus:

252 Vgl. Kapitel 1.4.2.

253 Vgl. Kapitel 3.1.8.

254 Wobei die Limitierungen dieses anthropozentrischen Objektivitätsbegriffs Bohrs in Kapitel 1.5

thematisiert wurden.

255 Vgl. Kapitel 3.1.8 zur agentiell-realistischen Objektivität.

256 Lykke (2010): ›The Timeliness of Post-Constructionism‹, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 Der agentielle Realismus Karen Barads

So widerspricht Lykke der Auffassung Sandra Hardings, der zufolge die Arbeiten

Haraways zu den postmodernen feministischen Theorien zu zählen seien.257 Haraways

Programm sei – so Lykkes Einwand – mit diesem Etikett des Postmodernen nur un-

zureichend erfasst: Haraways Denken sei zwar durchaus geprägt von postmodernen

Theorien, gehe aber dennoch auf grundlegende Weise über die Auflösung von Kate-

gorien hinaus, wie sie für postmoderne Ansätze als charakteristisch geltend gemacht

werden darf und dies schon allein deswegen, da es Haraways explizites Bestreben sei,

Objektivität neu zu sichern.258

Vor allem die früheren Arbeiten Haraways stehen im Zeichen des Bestrebens, Ob-

jektivität neu und feministisch zu fundieren, wobei die in wissenschaftlichen Prakti-

ken verwendeten Technologien bzw. Apparate259 einen wesentlichen Ansatzpunkt ihrer

Überlegungen bilden: Wie Karin Harrasser schreibt, sind es die technofeministischen

Arbeiten aus den 80er- und 90er Jahren – und zentral Haraway (1985): ›Manifesto for

Cyborgs‹260 –, die der Erkenntnis Vorschub leisteten, dass »menschlichesWahrnehmen

und Handeln immer technisch ›marmoriert‹ ist: Es sind Techniken – Kulturtechniken,

Medientechniken –, die uns sehen lassen, die Kommunikation ermöglichen und jegli-

che Expression mitstrukturieren.«261

In diesem Sinne sind es für Haraway die in Kapitel 2.1 bereits thematisierten, als

reflexiv262 verstandenen Visualisierungstechnologien bzw. Visualisierungsapparate –

wie eben auch Mikroskope und Teleskope263 –, die das humanistische Subjekt mit der

257 Vgl. ebd. Harding trifft diese Zuweisung der Arbeiten Haraways zu den postmodernen Theorien

auf Basis ihrer einflussreichen dreifachen Klassifizierung feministischer Theorien in »feminist em-

piricism, feminist standpoint epistemology, and feminist post-modernism« (wiedergegeben nach

Lykke von ebd., S. 133).

258 Vgl. ebd., S. 133-134. Vgl. hierzu auch Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 73-80.

259 Haraways Auffassung von Apparat ist für den baradschen Apparatbegriff sicherlich ebenso zen-

tral wie Bohrs Ausführungen zu diesem Begriff. Dass dies in vorliegender Arbeit nicht deutlicher

herausgearbeitet wird, hat seine Ursache zum einen in der hier vorgenommenen stärkeren Ge-

wichtung der Bedeutung Bohrs für Barad und liegt zum anderen in der engen Orientierung an

Barads Schriften begründet, wenn diese selbst die Bezüge des agentiellen Realismus zu Hara-

way – abgesehen von den frühen Artikeln – weniger klar herausstellen als die Bezüge zu Bohrs

Philosophie-Physik (vgl. hierzu besonders die Ausführungen zu Beginn dieses Kapitels 2.2 zur Re-

levanz Haraways für die theoretischen Überlegungen Barads). Vgl. zu Haraways Apparatbegriff

auch die folgende Fußnote 263 diesem Kapitel 2.2.1.

260 Vgl. Harrasser (2016): ›Einleitung‹, S. 215 Fn. 1. Ebd., S. 218 fügt dem hinzu: »Das Cyborg-Manifesto

ist nicht das Passepartout feministischer Forschung zu Technowissenschaften, aber es setzte den

vanishing point, den Fluchtpunkt einer kritischen Nähe zur Technik.«

261 Ebd., S. 215. Dazu ergänzt Harrasser (2013): ›Treue zum Problem‹, S. 248-249 in Bezug auf Haraway

(1988): ›Situated Knowledges‹: »Der Aufsatz [Situiertes Wissen] bleibt aber nicht beim Nachweis

der Interessiertheit und Situiertheit vorgeblich objektivenWissens stehen, sondern versucht eine

Perspektive zu gewinnen, die es erlaubt, skeptisch und kompetentmitzureden,wenn es umFragen

nach Wissenschaft und Technik geht.«

262 Vgl. Kapitel 2.1 zur Diffraktion als Abgrenzung von Reflexion bei Haraway und Barad.

263 Allerdings schließenHaraways Begriff von Technologie und der von ihr unter Bezug auf Katie King

geprägte Begriff des Apparats der körperlichen Produktion (vgl. Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹,

S. 91) nicht nur solche technischen Apparaturen mit ein. So heißt es in ebd., S. 87: »Diese Techno-

logien sind Lebensweisen, soziale Ordnungen und Visualisierungspraktiken. Technologien sind

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 151

scheinbaren Fähigkeit ausstatten, »alles von nirgendwo aus sehen zu können«264 – so

dass ein derart technologisch gerüsteter Blick vorgibt, von seiner »›vollständigen‹ und

absoluten Position«265 aus exakt das wiederzugeben, »was einfach da ist«266. Dieser

göttliche Trick ist Haraway zufolge allerdings reine Illusion,267 denn diemit diesem Trick

einhergehende reflexive Logik der Selbstidentität bringt es mit sich, dass »Wissen vom

Standpunkt des Unmarkierten […] wahrhaft phantastisch, verzerrt, und deshalb irra-

tional«268 ausfallen muss.

Allerdings sind die Standpunkte der Nicht-Herrschenden, der Unterdrückten – und

hier setzt sich Haraway von den stärker marxistisch geprägten, feministischen Stand-

punktheorien ab269 –keineswegs selbst per se objektiv: Zum einen nämlich können Sub-

jekte laut Haraway eine marginalisierte Position verlassen und in die unmarkierte Po-

sition aufsteigen, »um dann außer Sicht zu geraten.«270 Vor allem aber ist auch der

erkennende Blick vom Standpunkt unterworfener Subjekte stets durch visuelle Instru-

mente bzw.Apparate vermittelt,271 so dass auch diese Subjekte keine absolute Sicht und

keine Ursprünglichkeit oder Unschuld für sich reklamieren können.272 Dass die Stand-

punkte der Unterworfenen dennoch zu bevorzugen sind, gerade wenn es umObjektivi-

tät geht, findet seine Begründung darin, dass unterdrückte Standpunkte nichtsdesto-

weniger »prinzipiell weniger anfällig sind für eine Leugnung des kritischen und inter-

pretativen Kern allen Wissens.«273 Unterworfene Subjekte haben eine sehr viel größere

Chance, »dem göttlichen Trick mit seinen blendenden – und deshalb blindmachenden

spezifisch ausgebildete Praktiken.« Eine Feststellung, wie sie Barads agentiell-realistische Gleich-

setzung von Apparaten mit grenzziehenden Praktiken auf gewisse Weise vorwegnimmt.

264 Ebd., S. 81.

265 Ebd., S. 86.

266 Ebd., S. 81.

267 Vgl. ebd., S. 82 und S. 84. Bezeichnenderweise spricht auch Barad unter Bezugnahme auf Bohr von

der Illusion des cartesianischen Schnitts, beispielsweise auf Barad (1996): ›Meeting the Universe

Halfway‹, S. 188: »The Cartesian split between the agencies of observation and the object is a clas-

sical illusion.«

268 Haraway (1995): ›SituiertesWissen‹, S. 87. Diese Selbstidentität reflexiven Arbeitens und Denkens

wurde bereits in Kapitel 2.1 thematisiert. Haraway schreibt diesbezüglich auf ebd.: »Nur diejeni-

gen, die die Positionen der Herrschenden einnehmen, sind selbstidentisch, unmarkiert, entkör-

pert, unvermittelt, transzendent und wiedergeboren. […] Der göttliche Trick ist selbstidentisch,

und wir haben dies fälschlicherweise für Kreativität und Wissen, sogar für Allwissenheit gehal-

ten.«

269 Vgl. insbesondere die 1983 vonHartsock unternommeneUm- undAusarbeitung dermarxistischen

Standpunktheorie in Hartsock (2004): ›The Feminist Standpoint‹.

270 Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 87. Die Trennung zwischen herrschenden und unterworfe-

nen Subjekten ist daher keine absolute, selbst zu reifizierende oder zu naturalisierende (vgl. ebd.,

S. 85).

271 In den Worten Mona Singers in Singer (2008): ›Feministische Wissenschaftskritik und Epistemo-

logie‹, S. 286: »Wissenschaften werden von konkreten, empirischen Subjekten produziert, deren

Wahrnehmung keine unvermittelte sein kann. […] Dementsprechend ist auch das produzierte wis-

senschaftliche Wissen als situiert und kontextabhängig zu verstehen.«

272 Vgl. Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 86-87.

273 Ebd., S. 84. Vgl. dazu auch Singer (2008): ›Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie‹,

S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 Der agentielle Realismus Karen Barads

– Illuminationen auf die Schliche zu kommen«274, als die fälschlicherweise als objektiv

unterstellte »Sicht einer unendlichen Vision«275, denn »[s]ie haben die Techniken des

Leugnens durch Unterdrückung, Vergessen und Verschwindenlassen kapiert und mit

ihnen die Mittel, nirgendwo zu sein und zugleich den Anspruch auf umfassende Sicht

aufrechtzuerhalten.«276

Laut Haraway ist es nun mittels einer tiefergehenden Analyse der mit dem gött-

lichen Trick verknüpften Visualisierungstechnologien und Apparate möglich, eine

grundlegende Neufassung des Verständnisses solcher Technologien und der mit diesen

verbundenen Metapher der Vision277 auszuarbeiten. In ihren Worten:

Die ›Augen‹ der modernen technologischenWissenschaften erschüttern jede Vorstel-

lung einer passiven Vision. […] In wissenschaftlichen Darstellungen von Körpern und

Maschinen gibt es keine unvermittelten Fotografien und keine passive Camera obscu-

ra, es gibt lediglich hochspezifische Möglichkeiten der Visualisierung, die auf ihre je

eigene wunderbar detaillierte, aktive, partiale Weise Welten organisieren.278

Eine entsprechend dieser Überlegungen umgearbeitete Visionsmetapher evoziert laut

Haraway ein Umdenken in Bezug auf die in solchen Wissenspraktiken eingebundenen

Subjekte, auf dessen Grundlage überhaupt erst wieder an eine brauchbare279 Objekti-

vität abseits der Illusionen des göttlichen Tricks gedacht werden kann.280 Im selben

Maße nämlich, in dem Visualisierungstechnologien Erkenntnisse stets nur auf partiale

Weise, in Abhängigkeit von ihren jeweils partikularen und spezifischenMerkmalen bzw.

ihrer spezifischen Verkörperung vermitteln, können auch diemittels dieser Technologi-

en erst erkennenden Subjekte nicht als in sich abgeschlossen, als im Voraus bereits vor-

handen bzw. ursprünglich281 und selbstidentisch282 vorausgesetzt werden. Vielmehr

ist jedes Subjekt grundsätzlich »in allen seinen Gestalten partial und […] immer kon-

struiert und unvollständig zusammengeflickt«283.

Diese Partialität und Unabgeschlossenheit des Subjekts aber ist laut Haraway kein

Mangel des Subjekts, sondern begründet überhaupt erst die Möglichkeit von Objektivi-

tät: Nur auf Grundlage ihrer Unabgeschlossenheit und Uneinheitlichkeit nämlich kön-

274 Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 84.

275 Ebd., S. 82.

276 Ebd., S. 84.

277 Vgl. ebd., S. 80 und S. 98-91.

278 Ebd., S. 83.

279 Vgl. ebd., S. 80 und S. 82.

280 So ebd., S. 89: »Die [Visions-]Metapher lädt uns zur Erforschung der verschiedenen Apparate der

visuellen Produktion ein, zu denen auch die prothetischen Technologien an der Schnittstelle zu

unseren biologischen Augen und Gehirnen gehören. Hier finden wir hochspezifische Instrumen-

tarien, die Bereiche des elektromagnetischen Spektrums zu unseren Bildern von der Welt aufbe-

reiten. Und gerade hier, in den Feinheiten dieser Visualisierungstechnologien, in die wir einge-

bettet sind, werden wir Metaphern und Mittel für das Verständnis von und die Intervention in die

vorhandenen Objektivierungsmuster finden, also für diejenigen Realitätsmuster, für die wir die

Verantwortung übernehmen müssen.«

281 Vgl. ebd., S. 86.

282 Vgl. ebd., S. 87.

283 Ebd., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 153

nen Subjekte untereinander Verbindungen eingehen, anstatt sich bloß im Sinne der

Selbstidentität überallhin zu projizieren.284 Erst das »gespaltene und widersprüchli-

che Selbst kann Positionierungen in Frage stellen und zur Rechenschaft gezogen wer-

den.«285 Wird die sich in Technologien offenbarende »Körperlichkeit aller Vision«286

nämlich unterschlagen, dann »ist Rationalität einfach unmöglich und nichts als eine

aus dem Nirgendwo überallhin projizierte optische Täuschung.«287 Objektivität ist nur

aus einer partialen, verkörperten Perspektive umsetzbar,288 in der erhobene Erkenntnis-

se nicht länger als universal und als unabhängig von den Beobachter*innen geltend,

sondern als situierte Wissen begriffen werden:289

Die Wissenschaftsfrage im Feminismus zielt auf Objektivität als positionierter Ratio-

nalität. Ihre Bilder sind kein Produkt einer Flucht vor und der Transzendenz von Gren-

zen, d.h. eines Blicks von oben herab, sondern der Verknüpfung partialer Sichtweisen

und innehaltender Stimmen zu einer kollektiven Subjektposition, die eine Vision der

Möglichkeiten einer fortgesetzten, endlichen Verkörperung und von einem Leben in

Grenzen und in Widersprüchen verspricht, das heißt von Sichtweisen, die einen Ort

haben.290

Statt der fundamentalen Distanzierung durch den göttlichen Trick291 schlägt Haraway

eine verkörperte Objektivität der Verbindungen, des Engagements, der Verantwortlich-

284 Vgl. ebd. Wobei dies nicht bedeutet, dass jede partiale Perspektive gleich brauchbar ist (vgl. ebd.,

S. 85).

285 Ebd., S. 86. Vgl. auch die Verbindungen dieser Erkenntnis Haraways in die Partialität und Unab-

geschlossenheit von Subjekten zu postkolonialen Ansätzen, wie sie in Kapitel 2.1.1 in Fußnote 14

in Bezug auf die für Haraway wesentlichen Arbeiten Trinh Minh-has angesprochen wurden – da-

zu schreibt beispielsweise Meißner (2013): ›Feministische Gesellschaftskritik als onto-epistemo-

logisches Projekt‹, S. 163: »Insbesondere die Auseinandersetzung mit Texten postkolonialer Kritik

macht allerdings deutlich, wie wichtig es ist, zu berücksichtigen, dass dieses Subjekt keine stabile,

in sich abgeschlossene Entität darstellt […].« Vgl. auch ebd., S. 165.

286 Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 80.

287 Ebd., S. 87.

288 Vgl. ebd., S. 82.

289 Entsprechend fasst auch Harrasser (2013): ›Treue zum Problem‹, S. 241 die wesentlichen Züge die-

ses Ansatzes Haraways als »[…] Partialität der Perspektive, mittlere Reichweite von Wissen und

Selbstbeschränkung im Anspruch auf Objektivität […].«

290 Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 91. Vgl. dazu auch Harrasser (2013): ›Treue zum Problem‹,

S. 242: »Sie [Haraway] entwickelte diese Erkenntnishaltung in einer Absetzbewegung zur ›gött-

lichen Perspektive‹ abendländischer Wissenschaft, die abstrahiert, objektiviert und universali-

siert und machte stattdessen Multiperspektivität, Interessiertheit, Positioniertheit, ja Parteilich-

keit, stark. Situiertes Wissen und Partialität der Perspektive heißt also zuallererst, sich über die

eigenen Verstrickungen mit abendländischen Ordnungen des Wissens Klarheit zu verschaffen.«

Haraway (1995): ›Situiertes Wissen‹, S. 90 formuliert entsprechend: »Vor allem beansprucht ratio-

nales Wissen nicht, frei von Engagement zu sein, etwa von überall und folglich von nirgendwo

herzukommen, frei von Interpretation zu sein und davon, repräsentiert zu werden, vollkommen

distanziert oder vollständig formalisierbar zu sein. RationalesWissen ist ein Prozeß fortlaufender

kritischer Interpretation zwischen ›Feldern‹ von Interpretierenden und Dekodierenden. Rationa-

les Wissen ist machtempfindliche Konversation […].«

291 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 Der agentielle Realismus Karen Barads

keit für die in wissenschaftlichen Praktiken untersuchten Objekte und die Ergebnisse

dieser Praktiken vor, da nur die explizite eigene Positionierung die Widersprüchlich-

keiten und Unabgeschlossenheit jeder Positionierung spürbar werden lässt und so als

»der einzige Weg zu einer umfangreicheren Vision«292 erscheinen muss, wie er nicht

zwangsläufig in die Fallstricke der reflexiven (Vor-)Täuschungen von Selbstidentität ge-

rät.

Diese Merkmale des verkörperten Objektivitätsbegriff Haraways, wie sie bis hier-

hin unter direkter Bezugnahme auf die Arbeiten Haraways gekennzeichnet wurden,

lassen bereits Resonanzen und Differenzen zu den im ersten Abschnitt dieser Arbeit

zur Philosophie-Physik Bohrs – und speziell zur semantischen Bedeutsamkeit dersel-

ben293 – gezogenen Feststellungen erkennen: Auch für Haraway ist Wissen nicht von

seiner Verkörperung zu trennen – es kann ebensowenig wie bei Bohr als universal gültig

verstanden werden und darf keinen Anspruch auf Objektivität geltendmachen, solange

die Apparate zu seiner Produktion nicht mit einbezogen werden. Barad selbst zieht –

zumindest in den Arbeiten vorMeeting the UniverseHalfway –direkte Verbindungen zum

feministischen Objektivitätsbegriff Haraways und deren eigener Kritik an der newton-

schen Physik, wenn sie beispielsweise schreibt:

Haraway’s theory of situated knowledges presents a direct challenge to the objectivist

›view from nowhere‹, the ›godtrick‹ of infinite passive vision, and the equally irrespon-

sible relativist ›view from everywhere‹, posing embodied sight – the view from some-

where, along with the responsibility that that entails – as the key to feminist objectiv-

ity.294

Allerdings zeichnen sich gerade in Bezug auf die Rolle von menschlichen Subjekten

im Rahmen der Neufundierung von Objektivität auch tiefgehende Differenzen zwi-

schen den Haltungen Bohrs und Haraways ab: So sind diese menschlichen Subjekte

bei Bohr noch unhinterfragte Ankerpunkte zur Sicherung von Objektivität und werden

stillschweigend als liberal-humanistische Subjekte in einer Sonderrolle in die Theorie

zementiert.295 Haraway dagegen bezieht diese menschlichen Subjekte mit in die Theo-

rie ein und fragmentiert das liberal-humanistische Subjekt durch die Herausarbeitung

seiner inneren Widersprüchlichkeit und Unabschließbarkeit.

Damit scheint der posthumanistische Zug, wie Barad ihn auf Bohrs anthropozen-

trisch verankerten Objektivitätsbegriff ausübt,296 bereits in den Überlegungen Hara-

ways angelegt zu sein und es muss umso eigenartiger wirken, dass spätere Arbeiten

Barads gegenüber dieser Verbindung keine Rechenschaft mehr ablegen und sich nir-

gendwo ein Hinweis dafür findet, dass der agentielle Realismus in einer Lektüre von

Bohr und Haraway die Entfaltung wesentlicher Grundzüge erfahren haben könnte.

292 Ebd., S. 91.

293 Vgl. besonders Kapitel 1.3.2.2.

294 Barad (1996): ›Meeting the Universe Halfway‹, S. 180.

295 Vgl. besonders Kapitel 1.4.2 zu Bohrs Objektivitätsbegriff und die Kritik Barads an diesem in Kapi-

tel 1.5.

296 Vgl. Kapitel 1.5.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 155

Was Lykke nämlich in der als Motto dieses Kapitels 2.2.1 gegebenen Passage in Be-

zug auf Haraway feststellt, muss ihr zufolge – und dies macht Lykkes Ausführungen

im Kontext des vorliegenden Kapitels so bedeutsam –, umso stärker noch in Bezug auf

Barad konstatiert werden.297 So argumentiere Barad – indem sie zwar an der Kon-

struiertheit zentraler Kategorien festhalte, zugleich aber die in Bedrängnis geratene

Objektivität ganz wie Haraway auf neueWeise zu fundieren suche298 – »elaborately for

a new kind of scientific realism[,] […] which very obviously is both informed by post-

modern and social constructionist views of science and going beyond them […].«299

Gerade in diesem Insistieren auf der Notwendigkeit der Neufundierung von Ob-

jektivität und dem Festhalten an einer Form von Realismus also macht sich die Rele-

vanz der Überlegungen Haraways für Barads Theorie und Theoriebildung abseits von

Diffraktion am Deutlichsten bemerkbar.300 Das nun anschließende Kapitel 2.2.2 soll

daher Barads Auffassung von Posthumanismus zumindest in einigen wesentlichen Zü-

gen herausarbeiten, da dies nicht nur entscheidende Züge der selbst posthumanistisch

ausgerichteten diffraktiven Lektüre der poststrukturalistischen Theorien Judith But-

lers und Michel Foucaults in Kapitel 2.3 vorbereiten wird, sondern auch die Resonan-

zen zwischen Haraway und Barad noch einmal zum Schwingen bringt, wie sie sich in

der posthumanistisch orientierten Suche nach einer brauchbaren Objektivität und der

Dezentrierung menschlicher Subjekte durch beide Autor*innen auf besondere Weise

ausdrücken.

297 Vgl. Lykke (2010): ›The Timeliness of Post-Constructionism‹, S. 134. Dieses gemeinsame Merk-

mal des Strebens nach einer Reformulierung von Objektivität in Bezug auf Barad und Haraway

bringt auch Meißner (2013): ›Feministische Gesellschaftskritik als onto-epistemo-logisches Pro-

jekt‹, S. 189 vor.

298 Vgl. Lykke (2010): ›The Timeliness of Post-Constructionism‹, S. 134: »By insisting on constructed-

ness and objectivity at one and the same time, and on the linkage between epistemology, ontology,

and ethics, Karen Barad gives an elaborate example of what ›post-constructionist‹ may mean.«

299 Ebd. Daneben verweist Lykke auch darauf, dass die Arbeiten zahlreicher anderer feministischer

Forscher*innen in größerem Kontrast zu den Programmen Haraways und Barads stünden, als de-

ren beide Untersuchungen untereinander (vgl. ebd., S. 135).

300 Im Rahmen der Konstatierung dieser Verflechtungen zwischen Haraway und Barad derart auf Ob-

jektivität zu verweisen, bedeutet nicht, Barads in früheren Arbeiten noch explizitere Bezugnahme

auf Autor*innen der feministischenWissenschaftskritik wie Haraway, Sandra Harding, Evelyn Fox

Keller und Helen Longino schließe »accounts of the role of gender, race, sexuality, and class ideo-

logies in the production of scientific knowledge« (Barad (1995): ›A Feminist Approach to Teaching

Quantum Physics‹, S. 44) aus. Ganz im Gegenteil haben feministische Wissenschaftskritik und

Epistemologie laut Singer (2008): ›Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie‹, S. 285

»[s]eit den 1980er Jahren systematisch das dominante wissenschaftlicheWissen – von den Sozial-

und Geisteswissenschaften bis hin zu den Naturwissenschaften – auf seine Geschlechtsblindheit

hin überprüft und seine Mängel zu korrigieren versucht.« Barads »feminist reading of Niels Bohr’s

philosophy of physics« (Barad (1995): ›A Feminist Approach to Teaching Quantum Physics‹, S. 45),

wie sie die Theoriebildung des agentiellen Realismus in diesem frühen Artikel noch herauskehrt,

bildet also den Versuch einer Neufundierung von Objektivität, die von Kategorien wie Geschlecht

nicht fortführt, sondern deren Einbezug erst mit Haraway als wesentliche Notwendigkeit für die

Etablierung von Objektivität zu kennzeichnen sucht – vgl. dazu besonders die Ausführungen zum

Stern-Gerlach Experiment in Kapitel 3.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 Der agentielle Realismus Karen Barads

2.2.2 Barads Posthumanismus

Posthumanism, as I intend it here, is not calibrated to the human; on the contrary, it is

about taking issuewith human exceptionalismwhile being accountable for the rolewe

play in the differential constitution and differential positioning of the human among

other creatures (both living and nonliving).301

Wie die noch folgenden Kapitel des zweiten und dritten Abschnitts dieser Arbeit zeigen

werden, lässt sich nicht nur gegenüber der Philosophie-Physik Bohrs, sondern für alle

in Meeting the Universe Halfway zentral herangezogenen und diffraktiv durch-einander-

hindurch gelesenen Theorien eine Wendung ins Posthumanistische konstatieren.302

Dennoch schätzt Barad die Erfolgschancen ihres agentiell-realistischen Vorhabens,

gewohnte humanistische Umlaufbahnen erfolgreich zu verlassen, durchaus kritisch ein

und behauptet nicht, ihr Ansatz hätte in Bezug auf seine posthumanistischen Bestre-

bungen zwangsläufig mehr erreicht als die in der Theoriebildung des agentiellen Rea-

lismus referenzierten philosophisch-physikalischen, feministischen und poststruktura-

listischen Theorien: »It would be surprising if my own attempt at making a successful

ionizing ›quantum leap‹ out of the humanist-representationalist orbit doesn’t fall prey

to the same pull, snagged by some component or another, so great is this force.«303

Wie im ersten Abschnitt dieser Arbeit angesponnenwurde, beinhaltet Barads Auflö-

sung der den Überlegungen Bohrs attestierten Inkonsistenzen eine Loslösung von den

humanistischen Elementen, die Bohrs Theorie und seinen Objektivitätsbegriff als an-

thropozentrisch kennzeichnen.304 Für Barad nämlich ist – ganz wie für Haraway – die

Figur des liberal-humanistischen Subjekts, das bei Bohr als Ankerpunkt für die episte-

misch fundierte Objektivität herangezogen werden soll, per se und in höchstem Maße

problematisch geworden. Die Art und Weise, in der sich Barad von dieser Figur des

humanistischen Subjekts und den mit dieser verbundenen Ansprüchen distanziert legt

noch einmal Zeugnis von den engen Verbindungen ihrer diesbezüglichen Überlegungen

zu Haraways Arbeiten ab:

Gazing out into the night sky or deep down into the structure of matter, with telescope

ormicroscope in hand, Man reconfirms his ability to negotiate immense differences in

301 Barad (2007):Meeting the Universe Halfway, S. 136.

302 Vgl. dazu auch ebd., S. 135.

303 Ebd., S. 428 Fn. 3. Diese Passage steht damit auch Äußerungen entgegen, die – zumindest in der

deutschsprachigen Rezeption – unterbreiten, Barad würde die Ergebnisse ihres Ansatzes im Ver-

gleich zu denen vorhergehender post- und humanistischer Programme fälschlich bzw. übertrie-

ben bewerten. So unterstellt beispielsweise Folkers dem Ansatz Barads, dass dieser – entgegen

ihrer Versuche – grundsätzlich in humanistischen Umlaufbahnen verbleibe, einfach, da er genea-

logisch aus humanistischen Programmen hervorgegangen sei – was Barad nicht wahrhaben wol-

le: »Damit versperrt sich Barad einer zusätzlichen Reflexionsebene, die es ihr erlauben würde zu

erkennen, dass sie sich selbst in humanistischen Umlaufbahnen bewegt.« (Folkers (2015): ›Para-

digma oder Parasit?‹, S. 1763) In diesem Kommentar scheint sich allerdings eher eine allgemeine

Kritik an der Möglichkeit bzw. Relevanz posthumanistischer Programme auszudrücken, als dass

hier ein Problem speziell des baradschen Ansatzes adressiert würde.

304 Vgl. dazu besonders die Kapitel 1.4.2 und 1.5 sowie auch noch einmal Barad (2007): Meeting the

Universe Halfway, S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 157

scale in the blink of an eye. Designed specifically for our visual apparatus, telescopes

and microscopes are the stuff of mirrors, reflecting what is out there. Nothing is too

vast or toominute. Though amere speck, a blip on the radar screen of all that is, Man is

the center around which the world turns. Man is the sun, the nucleus, the fulcrum, the

unifying force, the glue that holds it all together. Man is an individual apart from all

the rest. And it is this very distinction that bestows on him the inheritance of distance,

a place from which to reflect – on the world, his fellow man, and himself. A distinct

individual, the unit of all measure, finitude made flesh, his separateness is the key.305

Barad geht es damit um eine produktive Abgrenzung von dem in dieser Passage iro-

nisch adressierten Humanexzeptionalismus306 und sie gibt nur zwei Seiten weiter in

Meeting the Universe Halfway einen positiv formulierten, groben Umriss ihrer entspre-

chend entgegensätzlichen posthumanistischen Haltung:

Posthumanism does not presume that man is the measure of all things. It is not held

captive to the distance scale of the human but rather is attentive to the practices by

which scale is produced. Posthumanism has no patience for principled claims presum-

ing the banishment or death of metaphysics, especially when such haughty assertions

305 Ebd., S. 134. Diese Passage ruft nicht nur die im vorhergehenden Kapitel 2.2.1 im Rahmen der

Darstellung der verkörpertenObjektivitätHaraways adressierten Visualisierungstechnologien auf

und die von Haraway kritisierte Distanzierung und Individualität des Beobachters [sic!], sondern

auch den ironisierenden Ton, wie er für Haraways Texte an vielen Stellen charakteristisch ist (vgl.

dazu auch Fußnote 249 in diesemKapitel 2.2). So findet diese Passage Barads ihre Entsprechung in

Haraways Darstellung der technologisch erst vermittelbaren Abbilder des Riesenhaften undWin-

zigen,wie die vonweit entfernten Planeten undT-Zellen immenschlichenOrganismus inHaraway

(1995): ›SituiertesWissen‹, S. 81-82. Vgl. zu der oben zitierten Passage Barads auch ihre Darstellun-

gen zur newtonschen Physik in Kapitel 1.2.1, besonders die dort als Motto gegebene Passage.

306 Auch wenn Haraway selbst die zentrale Bezugnahme auf Technologie – wie sie beispielsweise für

Haraway (1988): ›Situated Knowledges‹ und Haraway (1985): ›Manifesto for Cyborgs‹ zu verzeich-

nen ist; denn auch wenn Technologie dort im Sinne der von Foucault geprägten Technologien des

Selbst impliziert ist (vgl. im Kontext von Haraway und Barad hierzu besonders Lemke (2014): ›New

Materialisms‹), ist mit diesem Begriff ebenso Maschinentechnologie adressiert – in späteren Ar-

beiten nicht weiter verfolgt hat (vgl. Haug (2017): ›Riskante Verbindungen‹, S. 15), kommt diese

Art von Kritik am liberal-humanistischen Subjekt und dem Repräsentationalismus überall in ih-

ren Arbeiten zum Ausdruck: So wenden sich auch die jüngeren Arbeiten Haraways, wenn auch

unter geänderten Vorzeichen – so geht es Haraway in diesen jüngeren Arbeiten nicht mehr um

die Figur der Cyborgs, sondern um companion species – nach wie vor gegen die Figur des liberal-

humanistischen Subjekts, gegen die Figur des anthropos. Entsprechend schreibt Haraway (2018):

Unruhig bleiben, S. 59: »Das ist das fleischgewordene Wort als Abbild des Himmelsgottes; das ist

der Anthropos. Das ist eine tragische Geschichte mit nur einem wirklichen Akteur, mit nur einem

wirklichen Weltenmacher, dem Helden; das ist die maskulin menschenmachende Erzählung des

Jägers, der aufbricht, um zu töten und die schreckliche Beute zurückzubringen. Es ist die mes-

serscharfe, kampfbereite Fabel der Aktion, die das Leiden klebriger, im Boden rottender Passivität

über das Erträgliche hinaus stundet. Alle anderen in dieser dummen, phallischenGeschichte (prick

tale) sind Requisiten, Gelände, Raum der Spielhandlung oder Opfer. Sie sind egal; es ist ihre Auf-

gabe, im Weg zu sein oder der Weg zu sein, der Kanal zu sein oder überwunden zu werden, aber

sie sind selbst keine Reisenden und auch nicht der Erzeuger.«

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 Der agentielle Realismus Karen Barads

turn out to be decoys for the covert resurrection of Man as the unspoken measure of

what is and isn’t observable or intelligible.307

Barads Bestreben, Inkonsistenzen in der Theorie Bohrs aufzulösen, erscheint also als

nicht zu trennen von einer durch die Arbeiten Haraways geprägten, generellen und

technologisch fundierten posthumanistischen Kritik an der Figur des liberal-humanis-

tischen Subjekts.308 Diese posthumanistische Auflösung der exzeptionellen Stellung

des menschlichen Subjekts im Zuge der baradschenTheoriebildung bedeutet allerdings

nicht, dass die menschlichen Subjekte vollständig verabschiedet werden müssten: We-

der geht es bei Barad um die Ersetzung des Menschen durch einen diesem überlege-

nen Nachfolger, noch um seinen Tod oder sein Ende.309 Die Vorsilbe post kennzeich-

net bei Barad vielmehr ein Überschreiten des Humanismus, das eine Einbeziehung

des Menschlichen befördert, anstatt sie zu konterkarieren.310 Barads posthumanisti-

sche Bestrebungen stehen also nicht gegen die Figuren des Menschen in ihrer Vielfalt,

sondern interessieren sich für die Konstitution dieser Figuren und deren Bedeutungen,

Grenzen und Eigenschaften.311 Dazu gehört als wesentlichesMerkmal die Anerkennung

der Bedeutung des Nichtmenschlichen:

By ›posthumanism‹ I mean to signal the crucial recognition that nonhumans play an

important role in naturalcultural practices, including everyday social practices, scien-

tific practices, and practices that do not include humans. But also, beyond this, my use

307 Barad (2007):Meeting the Universe Halfway, S. 136.

308 So schreibt Barad in Bezug auf ihre Umarbeitung der Überlegungen Bohrs: »Humanism takes the

human to be exceptional. My posthumanist elaboration of Bohr’s account understands the human

not as a supplemental system aroundwhich the theory revolves but as a natural phenomenon that

needs to be accounted for within the terms of this relational ontology. This conception honors

Bohr’s deeply naturalist insight that quantum physics requires us to take account of the fact that

we are part of that nature which we seek to understand.« (Ebd., S. 352)

309 Barad ist laut ebd., S. 136 nicht interessiert an »postmodernist celebrations (or demonizations) of

the posthuman as living testimonies to the death of the human, nor as the next stage of Man.«

Entsprechend schreibt sie auf ebd., S. 414 Fn. 47: »I distinguish my specific invocation of ›posthu-

manist‹ fromother uses aswell, such as the notion that the posthumandesignates an era following

the ›end of man.‹ […] Furthermore, I am not drawing a contrast between some posthuman entity

and its human predecessor.« Vgl. hierzu auch die Fußnote 249 in diesem Kapitel 2.2.

310 So schreibt ebd., S. 428 Fn. 6: »I have chosen ›posthumanism‹ because I am interested in contest-

ing this most widely used term, especially as it engages questions of technoscience. Also, I want to

make clear that my interest is in thinking about the limits of humanism, and hence I use the term

›posthumanism‹ to indicate this critical engagement […].« Eine ganz ähnliche Verwendungsweise

der Vorsilbe post bringt Lykke (2010): ›The Timeliness of Post-Constructionism‹, S. 133 in Bezug auf

den Terminus des Post-Constructionism vor: Wie Lykke ausführt, impliziert die Vorsilbe post keines-

falls eine »linear temporality« (ebd.) im Sinne dessen, was nach etwas anderem komme.

311 Barad schreibt hierzu auf Barad (2007):Meeting the Universe Halfway, S. 66: »My posthumanist ac-

count calls into question the givenness of the differential categories of human and nonhuman,

examining the practices through which these differential boundaries are stabilized and destabi-

lized.« Und auf ebd., S. 32 fügt sie hinzu: »Any such hardwiring precludes a genealogical investiga-

tion into the practices throughwhich ›humans‹ and ›nonhumans‹ are delienated and differentially

constituted.«

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 159

of ›posthumanism‹ marks a refusal to take the distinction between ›human‹ and ›non-

human‹ for granted, and to found analyses on this presumably fixed and inherent set

of categories.312

Die von Barad hier referenzierten Praktiken müssen also keinesfalls zwingend mit

menschlichen Subjekten zusammenhängen – entscheidend ist vielmehr, dass solche

Praktiken menschliche Subjekte gegebenenfalls einbeziehen bzw. erst mit hervorbrin-

gen.

Diese Infragestellung einer imVoraus fixiertenGrenze zwischenMenschlichemund

Nichtmenschlichem bildet bei Barad den wesentlichen Teil eines umfassenderen Be-

strebens, gewohnte Dualismen und Grenzziehungen in Frage zu stellen, wie sie zwi-

schenNatur und Kultur, zwischen dem Sozialen und demWissenschaftlichen313 promi-

nent und unhinterfragt gesetzt werden314 und stattdessen die genealogische Konstitu-

312 Ebd.

313 Vgl. ebd., S. 131. An anderer Stelle – in Barad/Kleinmann (2012): ›Intra-actions‹, S. 80 – nennt

Barad als Beispiele die Dichotomien von »female/male, animal/human, primitive/modern, nat-

ural/unnatural, real/constructed, substance/form, matter/spirit, physical/mental, stuff/meaning,

innate/learned, given/made«.

314 Auch dieses produktive Herausfordern und Befragen etablierter Grenzziehungen stellt Barads

Posthumanismus in die Tradition Haraways (vgl. für das Konstatieren dieses Durchquerens von

Grenzen bei Haraway beispielsweise Haug (2017): ›Riskante Verbindungen‹, S. 15 und für das Ver-

wischen tradierter Grenzen als einer lustvollen Angelegenheit in Haraways Arbeiten Loh (2018):

Trans- und Posthumanismus zur Einführung, S. 159). Ebenso sei für diesen topos der Grenzüberschrei-

tung bei Haraway gerade im Kontext der Figur der Cyborgs beispielhaft für zahlreiche andere Zu-

sammenfassungen Singer (2008): ›Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie‹, S. 292

angeführt,woMonika Singer schreibt: »Cyborgs stehen für die radikale Infragestelltung [sic!] tradi-

tioneller Grenzziehungen zwischen Subjekt und Objekt, Mensch undMaschine, Kultur und Natur.

Sie sind dieMetapher für eine partiale, fluide, situierte, fragmentierte, verunreinigte Subjektposi-

tion. Mit der Figur der Cyborg wird die Vorstellung von einer Ganzheit des Körpers ebenso wie von

einheitlichen Identitäten grundlegend erschüttert. Cyborg-Identitäten können sich auf keine Un-

schuld, keineUrsprungsgeschichtenberufen. Sie sindunwiderruflich in vielschichtigeGeschichten

verstrickt, die im Kontext technowissenschaftlicher Grenzüberschreitungen neu zu interpretieren

und auf den Begriff zu bringen sind.«

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 Der agentielle Realismus Karen Barads

tion der in diesen Dualismen als Gegensätze aufgestellten Begriffe zu untersuchen,315

denn:

To presume a given distinction between humans and nonhumans is to cement and

recirculate the nature-culture dualism into the foundations of feminist theory, fore-

closing a genealogy of how nature and culture, human and nonhuman, are formed.

Hence any performative account worth its salt would be ill advised to incorporate such

anthropocentric values in its foundations.316

In Barads Arbeiten finden sich zudem instruktive Abgrenzungen von anderen, ebenfalls

unter dem Begriff des Posthumanismus – oder verwandten Begriffen – firmierenden

Ansätzen.317 So bekundet Barad, dass Transhumanismus und auch Antihumanismus viel-

leicht besser geeignete Begriffe für ihr Ansinnen hätten sein können, als es der Begriff

des Posthumanismus am Ende gewesen ist.318Während der Begriff des Transhumanis-

mus aber bereits in Beschlag genommen wurde von Ansätzen, die damit die technolo-

gische Erweiterung der menschlichen Subjekte und deren Transzendierungmarkieren,

315 Diese Zusammenhänge zwischen der Auflösung der exzeptionellen Stellung des menschlichen

Subjekts und der Infragestellung der genannten anderen, ebenso wirkmächtigen Grenzen zeich-

nen sich deutlich in Barads ambivalenter Haltung gegenüber dem Begriff desNaturalismus ab: An

einigen Stellen grenzt Barad ihren Ansatz klar von diesem Begriff ab, da dieser ähnlich dem im

Folgenden noch thematisierten Antihumanismus den Dualismus von Natur und Kultur in Kraft

halte, anstatt ihn zu hinterfragen. So heißt es in Barad (2007):Meeting the Universe Halfway, S. 429

Fn. 11: »I have labeled this approach ›posthumanist‹ rather than ›naturalist‹ because the consider-

ations that go by the former term are also interested in troubling the nature-culture distinction

(though it is important to recognize that there aremany different posthumanisms), whereas ›nat-

uralism‹ (which also designates multiple stances) generally holds the nature-culture dualism in

place. Rather than presuming an inherent distinction between nature and culture, I am interested

in accounting for how this distinction is made and remade.« (Vgl. dazu auch die bis auf ein paar

Anführungszeichen buchstaben- und satzgetreue Wiederholung in ebd., S. 463 Fn. 104) Wie an-

dere Stellen belegen, lässt sich Barads Posthumanismus allerdings sehr wohl als ein kritischer

Naturalismus verstehen in dem Sinne, dass es kein Außerhalb der Natur geben kann, denn we-

der kann den menschlichen Subjekten eine derart exzeptionelle Stellung außerhalb der Natur

zugesprochen werden, noch den Praktiken, mittels derer die menschlichen Subjekte auf die Na-

tur zugreifen (vgl. hierzu auch ebd., S. 368). So schreibt Barad in Kontrast zu der zuvor gegebenen

Passage auf ebd., S. 331-332: »Posthumanism, in my account, can be understood as a thorough-

going critical naturalism, an approach that understands humans as part of nature and practices

of knowing as natural processes of engagement with and as part of the world. In particular, the

acknowledgment that humans are part of nature entails the simultaneous recognition that our

understanding of nature as that which is disclosed through scientific practices entails an appre-

ciation of the fact that scientific practices are natural processes rather than external impositions

on the natural world. Such a naturalist understanding would be grounded in our best scientific

theories rather than in philosophical preconceptions and would have us conceive of science as a

natural activity conducted within or by nature, not an investigation of nature from the outside.«

316 Ebd., S. 183. Barads Verweis auf performative Theorien stellt an dieser Stelle einen Vorgriff dar auf

die in Kapitel 2.3.2 behandelte diffraktive Lektüre der poststrukturalistischen Theorie Judith But-

lers und deren Begriff der Performativität.

317 Vgl. hierzu auch noch einmal die Fußnoten 249 und 309 in diesem Kapitel 2.2.

318 Ebd., S. 428 Fn. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


2. Weitere Verflechtungen der Theorie Barads 161

nehmen Programme unter dem Schlagwort des Antihumanismus wiederum die Gren-

zen zwischen Natur und Kultur, Menschlichem und Nichtmenschlichem, wie Barad sie

in der Folge Haraways befragbarmacht, als gegeben hin.319 Unter solchen Titeln laufen-

de Ansätze würden allein dem sozialem Raum der menschlichen Interaktionen Geltung

zusprechen, so dass Antihumanismus und Humanismus für Barad lediglich die zwei

Seiten ein und derselben anthropozentrischen Medaille320 und eine unzulässige Ver-

einseitigung darstellen.321

Wie sich zeigen wird, fallen insbesondere Butlers und Foucaults poststrukturalis-

tische Theorien – trotz ihrer für den agentiellen Realismus bedeutsamen Merkmale –

unter dieses durch die Auseinandersetzungmit Haraways Gedankenmaßgeblich beein-

flusste Verdikt Barads undmüssen von Barad in der diffraktiven Lektüremit den Arbei-

ten Bohrs umgearbeitet werden, um als Einflüsse auf die Theoriebildung und Theorie

des agentiellen Realismus zur Geltung kommen zu können.

2.3 Barads diffraktive Lektüre Foucaults und Butlers

Poststructuralist theorists such asMichel Foucault and Judith Butler blast the tenets of

humanismand representationalism in anattempt toharness the force of this explosion

to garner sufficient momentum against the threshold escape velocity. Each of these

powerful attempts rockets our cultural imaginary out of a well-worn stable orbit. But

ultimately the power of these vigorous interventions is insufficient to fully extricate

these theories from the seductive nucleus that binds them, and it becomes clear that

each has once again been caught in some other orbit around the same nucleus.322

Die Bedeutung der poststrukturalistischen Arbeiten Judith Butlers und Michel Fou-

caults für Barads agentiell-realistische Theorie kam im Kapitel 2.1 zu Diffraktion und

diffraktiver Methodologie und Kapitel 2.2 zur Relevanz Haraways für die agentiell-rea-

listische Theorie bereits zur Sprache. Doch auch wenn es diese beiden Denker*innen

sind, an denen Barad nicht nur in Meeting the Universe Halfway entscheidende Stränge

ihrer Argumentation und der diffraktiven Erweiterung der Philosophie-Physik Bohrs

expliziert und festmacht, lässt sich herausarbeiten, dass das Verhältnis zwischen der

Theorie Bohrs auf der einen Seite und den Theorien Foucaults und Butlers auf der an-

deren Seite in Barads Darstellungen nicht von Anfang an gegeben ist – ein argumenta-

319 Vgl. ebd., S. 171.

320 Vgl. ebd., S. 136. Entsprechend schreibt Barad auch auf ebd., S. 414 Fn. 47: »My use of posthuman-

ism is also to be contrasted with (anti)humanism and its attendant anthropocentrisms.«

321 Vgl. erneut ebd., S. 428 Fn. 6. Barads agentieller Realismus wird sich ebensowenig auf den Raum

des Sozialen, wie auf Fragen bezüglich der menschlichen Akteur*innen beschränken: »[…] in my

agential realist account, […] the forces at work in the materialization of bodies are not only so-

cial, and the materialized bodies are not all human.« (Ebd., S. 235. Vgl. dazu den beinahe identi-

schen Wortlaut auf ebd., S. 33-34 und die dazu wortgetreue Wiederholung auf ebd., S. 225.) Vgl.

dazu auch die Darstellung der durch Barad attestierten Limitierungen der bohrschen Philosophie-

Physik und speziell des darin verhandelten Objektivitätsbegriffs in den Kapiteln 1.4.2 und 1.5.

322 Ebd., S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010 - am 14.02.2026, 18:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465585-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

