
3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 75

Die Kritik kann dabei an den »inneren Hiatus [der Subjekte anknüpfen], der sich

zwischen den gesellschaftlichen Normierungen der Subjektivität und dem Bereich

des Heterogenen, des Spontanen, dem Bereich des Nichtidentischen also, auftut«

(ebd.). Eine

»in der Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Bedingungen zu entwickeln-

de Kritikfähigkeit auf Seiten des Subjekts stellt die grundlegende Bedingung ei-

ner funktionierenden Demokratie dar. Entsprechend stellt sich die Frage, inwie-

fern moderne Gesellschaften durch ihre Institutionen einen Einbezug jedes Ein-

zelnen ermöglichenoder erschweren, beziehungsweisewelchegesellschaftlichen

Bedingungen zur Demokratisierung respektive Entdemokratisierung beitragen.«

(Eigenmann und Studer 2015: 86-87)

Vor dem Hintergrund der skizzierten Elemente Kritischer Theorie lässt sich der

diskurstheoretische Blick von postkolonialen und poststrukturalistische Perspek-

tiven auf die Frage, warum Ungleichheit politisch häufig unsichtbar bleibt, um

eine gesellschaftstheoretische Perspektive ergänzen. Die Erfahrung, politisch ge-

staltend in die Gesellschaft eingreifen zu können, ist in einer kapitalistischen Ge-

sellschaft, deren Dynamiken und Bewegungsgesetze sich zu einem weiten Grad

als gegenüber den Menschen verselbstständigt haben, grundlegend und systema-

tisch verstellt. Die bestehendenMacht- und Herrschaftsverhältnisse entwickeln ei-

ne überwältigende Kraft, die kaum oder keine bewussten Erfahrungen zulässt, die

über sie hinausweisen. In der Folge werden Wünsche und Zielvorstellungen (ge-

waltsam vom Subjekt gegen sich selbst) an das angepasst, was innerhalb der be-

stehenden Ordnung realisierbar erscheint. Was individuell jeweils realisierbar er-

scheint – ließe sich hier die Kritische Theorie ungleichheitstheoretisch ergänzen –

ist eine Frage der sozialen Position innerhalb einer von Ungleichheit durchzoge-

nen Gesellschaft. Auch wenn die Totalität der kapitalistischen Vergesellschaftung

alle in ihr Lebenden in ihrer politischen Mündigkeit blockiert, sind die Freiheits-

grade, die sie gleichzeitig ermöglicht, durchaus unterschiedlich (z.B. entlang von

Klassenverhältnissen).

3.3 Internalisierte Verhältnisse, angepasste Subjekte.
Reproduktionstheoretische Perspektiven im Anschluss
an Pierre Bourdieu und John H. Goldthorpe

Die bestehenden Macht- und Herrschaftsverhältnisse, die in der Erfahrung einer

Übermacht gesellschaftlicher Dynamiken ebenso Ausdruck finden wie in verworfe-

nen Erfahrungen, bleiben den Individuen nicht äußerlich, sie schreiben sich in ei-

nem iterativen Erfahrungsprozess in deren subjektive Präferenzen, Begierden und

Ziele ein. Einen theoretischen Zugang, um entsprechende Subjektivierungspro-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ohnmacht in der Demokratie

Grafik 9: Blockierte Erfahrungen, beschädigte Subjekte

Quelle: Eigene Darstellung

zesse zu verstehen, bieten reproduktionstheoretische Perspektiven, wie sie etwa

von Pierre Bourdieu und John H. Goldthorpe entwickelt wurden. In ihrer alltägli-

chen Praxis, so die im Folgenden im Anschluss an diese Ansätze entwickelte Prä-

misse, machen Individuen immer wieder – entlang gesellschaftlicher Macht- und

Herrschaftsverhältnisse –die Erfahrung, dass bestimmte Strategien erfolgverspre-

chend und lohnend sind, andere hingegen nicht. Welche Erfahrungen sie machen,

hängt dabei von ihrer sozialen Position innerhalb der Gesellschaft ab. Um inner-

halb der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen erfolgreich handeln zu können,

orientieren die Einzelnen nicht nur ihre Strategien, sondern auch ihre Zielsetzun-

gen an den jeweiligen gesellschaftlichen Realisierungschancen. Politische Teilhabe

bietet dadurch je nach sozialer Positionmehr oder weniger weitreichende Artikula-

tionsmöglichkeiten. Bedürfnisse und Forderungen, die als grundlegend nicht reali-

sierbar erfahren werden, werden von den Individuen selbst verworfen und bleiben

dadurch systematisch desartikuliert.

Reproduktionstheoretische Perspektiven, wie sie etwa von Pierre Bourdieu mit

dem Habituskonzept oder von John H. Goldthorpe in seinen Arbeiten zu einer

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 77

klassenspezifischen bounded rationality entwickelt wurden, heben die Strukturbe-

stimmtheit individuellen Handelns hervor. Sie fragen »nach den Folgen ungleicher

Lebenslagen für die Lebensgestaltung und Handlungschancen der Gesellschafts-

mitglieder« (Mogge-Grotjahn 2018: 60). Sie zeigen auf,wie Subjekte ihre Position in

Verhältnissen internalisieren und sich dementsprechend verhalten. Die bestehen-

den Macht- und Herrschaftsverhältnisse werden dadurch im Handeln (z.B. wenn

politische Forderungen formuliert werden) bereits antizipiert. Die Ansätze rekon-

struieren damit, wie Klassenverhältnisse und mit ihnen einhergehende Lebens-

lagen die »Spielräume bzw. Handlungs-Gesamtchancen von Menschen [prägen]«

(ebd.: 68). Die Ansätze zeigen auf, wie »Akteure Strukturen sozialer Ungleichheit

und Machtbeziehungen hervorbringen, ohne dass ihnen dieses Werk als solches

bewusst und Inhalt ihrer Absichten wäre« (Weiß 2009: 33). Ungleichheitsstruktu-

ren in hierarchisch gegliederten Gesellschaften werden dadurch alltäglich prak-

tisch reproduziert (ebd.: 32). Die Ansätze bieten darüber die Möglichkeit, die »Ver-

festigung sozialer Ausgrenzungen« (Groh-Samberg und Lohmann 2014: 190) durch

»antizipierte […] gesellschaftliche Einflußlosigkeit« (Gronemeyer 1976: 29) theore-

tisch nachzuvollziehen.

Im Zentrum der Theorie Pierre Bourdieus steht das Konzept des Habitus. Der

Habitus ist »vor allem durch die spezifische gesellschaftliche Position geprägt,

die Angehörige einer sozialen Gruppe innerhalb einer Sozialstruktur einnehmen«

(Lenger et al. 2013: 14). Das Konzept verknüpft die »ökonomische[…] Klassenpo-

sition von Menschen mit ihren inkorporierten Verhaltensweisen, kulturellen und

politischen Präferenzen« (Mogge-Grotjahn 2018: 69). Es lässt sich jedoch auch

in intersektionaler Perspektive erweitern, indem Geschlechterverhältnisse und

Rassismus als gesellschaftliches Strukturprinzip mitgedacht werden (Zander 2013:

349). Der Habitus umfasst »Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata ver-

gesellschafteter Individuen gleichermaßen« (Göbel 2004: 204) und drückt sich in

»Sprachstilen, Identitätskonzepten, Lebensentwürfen, ästhetischen Präferenzen,

Verhaltensstandards und Körperpraktiken aus[…]. Auf diese Weise verkörpern

[Menschen] […] ihre soziale Position und bringen das vorhandene Ungleichheits-

gefüge immer wieder unbewusst hervor« (Mogge-Grotjahn 2018: 70). Menschen

folgen dadurch quasi-automatisch dem für sie sozial vorherbestimmten Schicksal:

»Individuals automatically live out an objective social destiny as a result of the

habitus« (King 2000: 423).

Der Habitus ist dabei für Bourdieu keine »mechanische Widerspiegelung der

ökonomischen Stellung im sozialen Bewusstsein« (Vester 2009: 34), er stellt sich in

und durch Praktiken her. Individuen handeln innerhalb der gesellschaftlichen Ver-

hältnisse durchaus strategisch (Edgerton und Roberts 2014: 200). Ihre Kalküle fin-

den jedoch nicht im luftleeren Raum statt, sondern werden von biographisch kon-

ditionierten, tiefsitzenden Wahrnehmungs- und Handlungsmustern beeinflusst

(ebd.: 201). Dabei ist das Wissen der Individuen in ihren Entscheidungen stets un-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Ohnmacht in der Demokratie

vollständig und lückenhaft (ebd.: 200). Bourdieus Theorie ist dadurch ein »Gegen-

entwurf zu allen Handlungstheorien, die Nutzenkalküle und utilitaristische Vor-

teilsabwägungen ins Zentrum individuellen oder kollektiven Handelns von Gesell-

schaftsmitgliedern stellen« (Raphael 2004: 266).

Strategische Entscheidungen – und die mit ihnen verbundenen Erfahrungen

– hängen für Bourdieu »von den Kräften oder Machtmitteln ab, die ein Akteur da-

für mobilisieren kann, und von den Spielregeln des gesellschaftlichen Kräftefelds«

(Vester 2009: 45). Zwischen gesellschaftlichen Ungleichheitsstrukturen und habi-

tuellen Praktiken besteht dadurch eine nicht-deterministische Wechselwirkung.

Die Ungleichheitsstrukturen der Gesellschaft manifestieren sich in spezifischen,

immer wiederholten Erfahrungen, wodurch der Habitus mehr ist als eine ober-

flächliche, leicht änderbare Orientierung (ebd.: 22). Er verfestigt sich zu einem er-

lernten Set an Präferenzen und Dispositionen, die dem Individuum eine soziale

Orientierung in der Welt ermöglichen. Im Habitus ist das praktische Wissen dar-

über kondensiert, welche Ziele und Strategien für das Individuum aufgrund seiner

jeweiligen Position in einer stratifizierten Gesellschaft als vernünftig und realis-

tisch erscheinen (Edgerton und Roberts 2014: 196; Knoblauch 2003: 4). Was jeweils

als realistisch erscheint, hängt von Macht- und Herrschaftsverhältnissen ab. Wel-

che Lebensstile gesellschaftlich als anerkannt gelten und welche nicht, ist ebenfalls

durch die Verhältnisse geprägt. Marginalisierte und von Ungleichheit negativ be-

troffene Gruppen werden darüber in der Öffentlichkeit marginalisiert (Fraser 1990:

64). Dem Habitus ist somit eine regulative Gewalt inhärent, die Positionen in der

sozialen Ordnung zuweist (Weiß 2009: 31).

Erfahrungen und Handlungen sedimentieren sich im Bewusstsein in typisier-

ter Form (Knoblauch 2003: 9).DerHabitus archiviert »sämtliche […] früheren sozia-

len Erfahrungen« (Lenger et al. 2013: 19). Individuelle Handlungsvollzüge werden

dadurch zu einem »Gewohnheitswissen« (Knoblauch 2003: 8), was eine routinier-

te und unreflektierte Bewältigung des Alltags ermöglicht (Raphael 2004: 268). Der

Habitus speichert »quasi automatisch zur Verfügung stehendes Vorwissen über die

soziale Welt, ihre Notwendigkeiten und ihre Möglichkeiten« (ebd.: 269). Er bietet

dadurch rasche Orientierung in der alltäglichen Praxis, die »unter dem Vorrang

der Dringlichkeit, des Akuten, des Befristeten [steht]« (Göbel 2004: 204; vgl. auch

Lenger et al. 2013: 20). Auch unbekannte Situationen können häufig durch die im

Habitus abgelagerten Spielregeln der stratifizierten Gesellschaft bewältigt werden

(King 2000: 419; Lenger et al. 2013: 19). Die Internalisierung der Verhältnisse ist da-

durch zu einem gewissen Grad (zweck-)rational, weil sie ressourcenschonendere

und berechenbarere Strategien ermöglicht (Zander 2013: 356). Der Habitus gene-

riert darüber eine unbewusste und damit auch entpolitisierte Praxis, »deren Logik

die Subjekte ausführen, ohne über sie zu verfügen« (Weiß 2009: 33). Indem er ge-

sellschaftliche Verhältnisse internalisiert, hegt der Habitus offene soziale Konflikte

ein. Der persönliche Handlungssinn verschmilzt mit der sozialen Umgebung, die

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 79

darüber gleichsam naturalisiert wird (Raphael 2004: 269). Der Habitus »konturiert

und begrenzt [darüber] […] mehr oder weniger dauerhaft die Handlungsmöglich-

keiten von Individuen und Gruppen« (Zander 2013: 349). Er etabliert eine durch

gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse geregelte Praxis, ohne dass

dazu explizit und bewusst Regeln eingehalten werden müssen (Weiß 2009: 37). Je-

ne Praxis, die notwendig ist, um bestehende Ungleichheitsstrukturen aufrecht zu

erhalten, erscheint als persönliche Präferenz (ebd.: 33). Ihre real erfahrene und in

die Zukunft verlängerte Ohnmacht bringt die Subjekte gewissermaßen ›auf Linie‹

und bewirkt, dass sie sich an der Reproduktion einer von Ungleichheit durchzoge-

nen Gesellschaft beteiligen. Die »Macht der Gewohnheit und des Üblichen« (Meyer

2005: 5) durchzieht die Alltagspraxis.

Neue Erfahrungen werden vor dem Hintergrund des im Habitus verinnerlich-

ten Reservoirs des Vorherigen eingeordnet und bedingen dessen kontinuierliche

iterative Verschiebung (Edgerton und Roberts 2014: 202). Der Habitus befähigt,

»seine soziale Umwelt in sich aufzunehmen und gleichzeitig verändernd in ihr zu

wirken« (Raphael 2004: 266). Die mit dem Habitus verbundenen »sozialen Stel-

lungen und Mentalitäten [sind nicht] ›deterministisch geprägt‹ und unveränder-

lich […]. Sie wandeln und differenzieren sich durchaus, aber in gewissen Grenzen«

(Vester 2009: 38). Der Habitus ist in der Regel unbewusst, kann jedoch – insbeson-

dere in Situationen, in denen Brüche auftreten – bewusst reflektiert und verändert

werden (Edgerton und Roberts 2014: 200) (Weiß 2009: 37). Wenn »Gewohnheiten

[…] nicht mehr als Lösung aktueller Probleme greifen, müssen AkteurInnen alter-

native Projekte entwerfen oder Vorstellungen an die konkrete Situation anpassen«

(Geiger 2016: 53).

Ursachen der Brüche können unter anderem gesellschaftliche Transformati-

onsprozesse sein, in deren Folge die »Neusortierung der objektiven Strukturen […]

keine Entsprechung in den Dispositionen der Subjekte [mehr findet], da ihr – auf

die Ausbildung persistenter Muster ausgelegter – Habitus Praktiken erzeugt, die

[…] nicht kompatibel sind« (Lange und Liebig 2019: 144). Brucherfahrungen, in de-

nen der Habitus einer Reflexion zugänglich wird, treten zudem im Wechsel zwi-

schen sozialenMilieus auf.Die erweisen sich für Betroffene häufig als belastend, da

durch habituelle Konflikte kontinuierlich Gefühle der Fremdheit produziert wer-

den, deren Bewältigung eine zusätzliche Kraftanstrengung mit sich bringt (Kuhl-

mann 2018: 438). Folglich kann etwa soziale Mobilität, die mit einem Bruch mit

dem Herkunftsmilieu einhergeht, unter bestimmten Umständen (z.B. Klassismus

im durch den Aufstieg erreichten Milieu) Stress und psychische Belastungen ver-

stärken (Simpson 1970: 1002; Eribon 2016):

»Bildungsaufstiege führen zu einer – mehr oder weniger starken, angestrebten

oder unabsichtlichen – sozialen Distanz von der Herkunftsfamilie und den weite-

ren sozialen Herkunftskontexten. Damit ist Bildungsaufsteiger/inne/n […] die zu-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ohnmacht in der Demokratie

sätzliche, über die Bewältigung schulischer Anforderungen hinausgehende Leis-

tung abverlangt, soziale Distanzierungsprozesse sozial und emotional zu bewälti-

gen, die sich zu Trennungen zuspitzen können.« (Scherr 2014: 298-299)

Die internalisierten Erfahrungen sich bewusst und reflexiv sichtbar zu machen

erweist sich jedoch selbst in solchen Fällen für die Individuen als herausfordernd

(Knoblauch 2003: 5).

Die durch denHabitus generierten Praktiken unterscheiden sich je nach gesell-

schaftlichem Feld, das durch seine jeweilige Eigenlogik einen spezifischen Hand-

lungskontext mit sich bringt:

»Es ist nicht das ökonomische Nutzenkalkül, das in den Feldern der sozialenWelt

universelle Gültigkeit besitzt, sondern eineWettbewerbssituation um die jeweils

feldspezifischen Einsätze undWerte, die dem sozialen Handlungssinn der Akteu-

re zu konkreten Handlungsabsichten und zu quasi strategisch gerichtetem Han-

deln verhelfen.« (Raphael 2004: 272)

Felder bezeichnen »durch Ausdifferenzierung entstandene und von Machtstruktu-

ren durchzogene gesellschaftliche Teilbereiche« (Lenger et al. 2013: 21). Sie struktu-

rieren durch ihre Regelhaftigkeit die vom Habitus generierten Praktiken. In ihnen

sind jeweils unterschiedliche Ressourcen (z.B. Geld, Bildung, Beziehungen)4 be-

sonders relevant (Weiß 2009: 35). Die Felder konstituieren

»Arenen der kulturellen und politischen Teilhabe […], in denen die Angehörigen

unterschiedlicher sozialer Klassen […] ihr […] Kapital inWert setzen. Sie sind dem-

entsprechendbestrebt, die relativenAbstände zu anderen sozialenGruppenmög-

lichst groß oder stabil zu halten.« (Groh-Samberg und Lohmann 2014: 179)

Typisch für marginalisierte Gruppen ist, dass ihnen nur begrenzt Handlungsres-

sourcen – im Sinne sozialen, kulturellen oder ökonomischen Kapitals – zur Verfü-

gung stehen. Ihre marginalisierte gesellschaftliche Position schränkt ihren Zugang

in den Arbeitsmarkt und ihre Chancen auf sozialen Aufstieg stark ein, wodurch

sie kaum ökonomische Kapital akkumulieren können. Durch soziale Segregation

haben sie nur begrenzt Kontakte zu Menschen, die gesellschaftlich relativ privi-

legiert sind und über mehr Kapital verfügen. Ihre sozialen Kontakte lassen sich

daher kaum in kulturelles oder ökonomisches Kapital konvertieren. Die soziale Se-

lektivität von Bildungssystemen verhindert, dass sie ihr kulturelles Kapital vermeh-

ren können. Ihr Habitus wird gesellschaftlich abgewertet und zur Grundlage und

Legitimation von Ausschlussmechanismen. Subalternität entsteht in besonderem

4 Der Kapitalbegriff Bourdieus umfasst ökonomisches, soziales und kulturelles ebenso wie

symbolisches Kapital, die jeweils – unter bestimmten Voraussetzungen – ineinander um-

wandelbar sind (Weiß 2009: 35; Geiger 2016: 45).

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 81

Maße in der Intersektionalität von verschiedenen Achsen der Differenz. Klassen-

verhältnisse, Rassismus oder Geschlechterverhältnisse überlappen sich und konsti-

tuieren gesellschaftliche Gruppen, die in besonderem Maße von Marginalisierung

und Ausschluss betroffen sind (z.B. Schwarze Frauenmit einem geringen sozialen,

kulturellen und ökonomischen Kapital).

Das politische Feld begreift Bourdieu als »eine Art Mikrokosmos mit eigenen

Regeln, einer spezifischen Sprache und einer eigenen Kultur« (Lösch 2013: 129; vgl.

auch Geiling 2013: 362). Teil des Regelsets ist es, Alltagsprobleme in politischen Be-

griffen auszudrücken (Bourdieu 1987: 631). Der Zugang zum politischen Feld, wird

unter anderem von einem »gebilligten und geförderten Gefühl berechtigt zu sein,

sich mit Politik zu beschäftigen, politisch zu argumentieren, über die Autorität

zu verfügen, um über Politisches in politischen Begriffen zu sprechen [reguliert]«

(Lösch 2013: 129; vgl. auch Vester 2009: 21; Bourdieu 1987: 640). Die »Überzeugung,

zum Mitreden und Mitwirken legitimiert zu sein« (Vester 2009: 21) hängt eng mit

dem Klassenhabitus zusammen. Da im politischen Feld »eigene Regeln des Macht-

kampfes, der institutionellen Organisation und des intellektuellen Diskurses [gel-

ten]« (ebd.: 48), die »Laien häufig nicht vertraut [sind]« (ebd.), hängen politische

Erfolgschancen stark mit dem Zugang zu »Spezialisten der Machtpolitik, der ju-

ristischen und ideologischen Legitimation und des intellektuellen Diskurses [zu-

sammen], die wiederum in den oberen sozialen Klassen häufiger zu finden sind«

(ebd.). Zudem hat ein »höherer Bildungsgrad […] zur Folge, dass Individuen ihre

Einflussmöglichkeiten auf politische Prozesse weitaus positiver beurteilen« (Böde-

ker 2012: 9). Zwischen sozialer Lage und den Möglichkeiten politischer Teilhabe

besteht in der Folge ein enger Zusammenhang:

»In Anbetracht sozialer Ungleichheits- und Ausbeutungsverhältnisse sind die de-

mokratischen Beteiligungsmöglichkeiten nicht für alle gleich. Je besser die Res-

sourcen – ökonomisches Kapital wie Einkommen, Vermögen, aber auch soziales

und kulturelles Kapital wie Bildung und damit verbundenen Arbeitsmarktchan-

cen, soziale Kontakte etc. – desto größer dieMöglichkeiten und das Selbstvertrau-

en, sich politisch zu beteiligen und vor allempolitisch Einfluss zu nehmen.« (Lösch

2013: 112)

Das politische Feld impliziert dadurch starke Momente von Exklusion:

»Den Angehörigen der unterprivilegierten Milieus fehlen nicht nur die Ressourcen

der Selbstvertretung in den Diskursen und Einflussnahmen der großen Politik.

Sie haben auch wenig Zugang zu den Kanälen der lokal- und betriebspolitischen

Beziehungsnetzwerke der Repräsentation in der kleinen Politik. […] Dies begrün-

det eine relativ lückenlose Ausschließung der unterprivilegierten Milieus von den

›legitimen‹ Mechanismen und Kanälen formeller und informeller Partizipation.«

(Vester 2009: 44-45)

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ohnmacht in der Demokratie

Marginalisierten Bevölkerungsgruppen »wird der Eindruck vermittelt, dass sie die

Eintrittskarte zu diesem Spiel nicht haben: ›Politik, das ist nichts für mich‹, ›mit

Politik kenne ich mich nicht aus‹. Es kommt zu einer Selbstexklusion, durch ei-

ne vorweggenommene Fremdexklusion« (Lösch 2013: 130; vgl. auch Geiling 2013).

Jene, die am stärksten daran interessiert sein müssten, gesellschaftliche Ungleich-

heit zu ihren Gunsten politisch zu verändern, fühlen sich »dazu gesellschaftlich

am wenigsten legitimiert« (Lösch 2013: 130). Vor diesem Hintergrund münden et-

wa »Unzufriedenheit und nachhaltig enttäuschte Erwartungen […] selten in ein

kollektives Aufbegehren der Armen, sondern forcieren üblicherweise noch die po-

litische Entfremdung, die das Verhältnis Erwerbsloser und Armer zur Politik oh-

nehin prägt« (Voigtländer 2015: 50). Ähnlich reagieren neben Menschen aus sozial

marginalisierten Milieus auch Jugendliche oder Frauen, »die seit langem mit dem

Stigma des vermeintlichen Unpolitisch-Seins behaftet sind, […] [auf die Struktur

des politischen Felds] mit Selbstausschluss und Rückzug aus dem Feld des Politi-

schen« (Lösch 2013: 128). Der Rückzug aus politischen Prozessen und die »beson-

ders bei Frauen und unteren sozialen Klassen feststellbare Gleichgültigkeit gegen-

über der Politik […] [ist dabei für Bourdieu] nur ›ein anderer Ausdruck der Ohn-

macht‹« (Vester 2009: 21).Das politische Bewusstsein ist über denHabitus untrenn-

bar verknüpft mit »der übrigen lebens- und arbeitsweltlichen Erfahrung« (Geiling

et al. 2011: 17). Vor dem Hintergrund der Exklusionsmechanismen des politischen

Felds, erscheint die implizit oder explizit in Studien zu sozial ungleicher politischer

Teilhabe in der Demokratie geäußerte These, dass Interessen marginalisierter, ar-

mutsbetroffener oder exkludierter Gruppen politisch automatisch stärker berück-

sichtigt würden, wenn sie sich stärker politisch beteiligen würden, als zumindest

fragwürdig.

John H. Goldthorpe gelangt vom Ausgangspunkt zweckrationalen Handeln in

stratifizierten sozialen Verhältnissen von Klassengesellschaften zu teilweise ähn-

lichen Schlussfolgerungen wie Bourdieu in seiner Theorie des Habitus.5 Er geht

5 Differenzen zwischen den beiden Ansätzen sollten nicht überbetont werden. Zwischen

zweckrationalem Handeln in sozialen Verhältnissen und dem Habitus, der entsprechendes

Verhalten auf Dauer stellt, besteht eine Wechselwirkung. Der Habitus basiert auf prakti-

schen Entscheidungen und Erfahrungen, zweckrationale Strategien rechtfertigen sich durch

kondensierte Erfahrungen. Ähnlich wie bei Bourdieu geht Goldthorpe etwa auch davon aus,

dass sich mit der Zeit klassenspezifische Normen herausbilden können, die Handlung struk-

turieren: »[W]e could recognize them [class-specific norms] as serving as guides to rational

action that have evolved over time out of distinctive class experience and that may substi-

tute for detailed calculation when educational choices arise« (Breen und Goldthorpe 1997:

299). Wie Groh-Samberg (2009: 211) argumentiert, sind »Rationalität der Entscheidungen

und klassenspezifische kulturelle Normen und Prägungen […] kein sinnvoller theoretischer

Gegensatz. Unter den Bedingungen klassenspezifischer Handlungsrestriktionen ist es ›ra-

tional‹, diese Restriktionen ernst zu nehmen und sich in seinen Ansprüchen, Zielsetzungen

und Entscheidungen,mithin in der klassenspezifischenKultur, an ihnen zu orientieren. Bour-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 83

davon aus, dass Handlungen von einer subjektiven Rationalität geprägt sind, Ak-

teure sich also auf der Grundlage eigener Überzeugungen sowie begrenztem (Er-

fahrungs-)Wissen für oder gegen bestimmte Optionen und Strategien entscheiden

(Goldthorpe 1998: 171). Ein zentralesMotiv ist dabei für Goldthorpe »das des Status-

erhalts, bzw. der Vermeidung eines sozialen Abstiegs« (Groh-Samberg 2009: 210).

Je nach sozialer Lage, so seine These, kommen Individuen zu unterschiedlichen

Kosten-/Nutzeneinschätzungen, die sich in ihren Entscheidungen und Handlun-

gen niederschlagen (Goldthorpe 1996: 494):

»I assume that actors have goals, have usually alternativemeans of pursuing these

goals and, in choosing their courses of action, tend in some degree to assess pro-

bable costs and benefits rather than, say, unthinkingly following social norms or

giving unreflecting expression to cultural values. I also assume that actors are to a

degree knowledgeable about their society and their situations within it – in par-

ticular, about opportunities and constraints relative to their goals – rather than,

say, being quite uninformed or ideologically deluded. In sum, I take it that actors

have both some possibility and some capacity for acting autonomously and for

seeking their goals in ways that are more or less appropriate to the situations in

which they find themselves. At the same time, though, I would recognize that de-

partures from the standard of ›perfect‹ rationality are very frequent. I make no as-

sumption that actors are always entirely dear about their goals, are always aware

of the optimal means of pursuing them, or in the end do always follow the course

of action that they know to be rational.« (Goldthorpe 1996: 485)

Breen und Goldthorpe (1997) zeigen mithilfe dieser theoretischen Grundannahmen

unter anderem, dass zweckrationales Handeln im Bildungssystem (z.B. die Kalku-

lation derWahrscheinlichkeit von Bildungserfolgen) dazu führt, dass Entscheidun-

gen, weiterführende Schulen zu besuchen, von der Klassenposition abhängen:

»In deciding whether to continue in education or leave, parents and their child-

ren, we suppose, take into account three factors. The first of these is the cost of

remaining at school. Continuing in full-time education will impose costs on a fa-

mily which they would not have to meet were their child to leave school: these

include the direct costs of education and earnings forgone. […]. The second factor

dieu beschreibt das als Ergebnis der Inkorporation von Opportunitäten in die handlungslei-

tenden Präferenzen, Goldthorpe als Ergebnis gebundener rationaler Entscheidungen. Trotz

ihrer gegensätzlichenMetaphorik beschreiben sie vielfach denselben Sachverhalt. Bourdieu

verwendet eine Metaphorik der Körperlichkeit und Unbewusstheit strategischer Klassenkal-

küle, um den verschleierten rationalen Charakter von Kultur zu beschreiben, während Gold-

thorpe zwar von der Metaphorik des homo oeconomicus ausgeht, diese aber im Sinne einer

›als-ob‹-Rationalität an die restringierten Handlungs- und Planungshorizonte sozialer Klas-

sen zurückbindet« (Groh-Samberg 2009: 211).

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ohnmacht in der Demokratie

is the likelihood of success if a pupil continues in education […]. The third factor is

then the value or utility that children and their families attach to […] educational

outcomes […].« (Breen und Goldthorpe 1997: 279-281)

Je nach Klassenposition, so ihre These, erscheinen unterschiedliche Bildungsent-

scheidungen als rational, um vorhandene Ressourcen möglichst erfolgreich einzu-

setzen. Kosten und Risiken für soziale Auf- oder Abstiege sind ungleich verteilt:

»Wenn der Statuserhalt auch mit einer jetzt schon erreichten Bildung relativ si-

cher gewahrt werden kann, dann verringern sich die marginalen Erträge einer

weiteren Fortsetzung der (Aus-)Bildung rapide. Für die höheren Klassen ist es da-

gegen im Sinne der Abstiegsvermeidung fast unerlässlich, einen maximalen Bil-

dungsabschluss anzustreben.« (Groh-Samberg 2009: 210)

Strategisches Kalkül innerhalb der bestehenden Macht- und Herrschaftsverhält-

nisse geht, so zeigt dieses Beispiel, vielfach mit einer pragmatischen Akzeptanz

gesellschaftlicher Ungleichheit einher. Die Verhältnisse werden als Rahmen akzep-

tiert, da dieMöglichkeit, sie zu verändern, unrealistisch erscheint (Mann 1970: 425):

»[S]tructural relations of social oppressionmaybe internalized, becoming embed-

ded in the organization of people’s identities and in their immediate personal re-

lationships […]. Peoplemay take on the attributions of inferiority that are imposed

onto them by dominant groups, lacking sufficient support or social resources with

which to contest these. Theymay learn to lower their aspirations in line with their

position within the structuring of society.« (Tew 2006: 37)

So erfahren etwa Angehörige der Arbeiter*innenklasse ihre Chancen, den eige-

nen Lebensweg durch Leistung und Bildungserfolge aktiv zu gestalten, als sehr

begrenzt (Mann 1970: 427). Lebensziele werden in der Folge an die engen Schran-

ken der gesellschaftlichen Aufstiegsmöglichkeiten angepasst (ebd.). Eine Ursache

ist dabei auch, dass die Erfahrung der unmittelbaren Realität als unveränderbar

und extern definiert nur begrenzt durch reflexive Erfahrungen möglicher Verän-

derungen (z.B. im Bildungssystem erlernter) durchbrochen wird (Grabb 1981: 363).

Wenn sich

»Arbeiterklassen […] mit dem Erhalt ihres eigenen Status zufrieden geben und

Bildungslaufbahnen vorzeitig abbrechen, weil ihnen die Risiken einer ungewis-

sen Zukunft zu groß sind, dann gehen in diese ›Rationalität‹ bereits alle Erfahrun-

gen der sozialen Benachteiligung und kulturellen Diskriminierung ein.« (Groh-

Samberg 2009: 211)

Zweckrationales Handeln impliziert dadurch »für die einen die Verteidigung ihrer

Privilegien und für die anderen die Verarbeitung ihrer Benachteiligungen« (Groh-

Samberg 2009: 211-212). Mit Mann (1970: 435) prägt diese pragmatische Akzeptanz

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 85

der eigenen Rolle in der Gesellschaft auch die Beziehung zu den staatlichen Insti-

tutionen der liberalen Demokratie.

Die reproduktionstheoretischen Ansätze von Bourdieu und Goldthorpe lassen

jedwedes Versprechen politischer Gleichheit in einer von Ungleichheit durchzo-

genen Gesellschaft fragwürdig erscheinen. Forderungen und Handlungsstrategien

erweisen sich als untrennbar mit den sedimentierten Erfahrungen und strukturel-

len Restriktionen im Alltag erlebter Ungleichheit verquickt. Eine offene und gleich-

berechtigte Deliberation über die Ungleichheit in der Gesellschaft scheitert vor

dem Hintergrund ihrer Analysen daran, dass die Ungleichheit in Forderungen be-

reits vorweggenommen und – vermittelt durch praktische Reproduktion – gleich-

sam naturalisiert wird. Die Macht- und Herrschaftsverhältnisse der Gesellschaft

sind damit einem bewussten demokratischen Zugriff weitgehend entzogen, die

Strukturen der Gesellschaft scheinen sich in (funktionale) individuelle Präferen-

zen aufzulösen. Die Anerkennungsprinzipien der Gesellschaft folgen gleichzeitig

bestehendenMacht- undHerrschaftsverhältnissen: Der Habitus der Herrschenden

dominiert, weil diese herrschen – und umgekehrt. Da auch die Strukturen des po-

litischen Felds von Macht- und Herrschaft durchzogen sind – sowohl in Bezug auf

feldspezifische Logiken als auch in Bezug auf die im Habitus verinnerlichte Mög-

lichkeit überhaupt eigene Erfahrungen politisch artikulieren zu können (und welche

(nicht)) –, muss Demokratie als notwendig und unentrinnbar in Ungleichheit ver-

strickt gedacht werden. Politische Ohnmacht, so zeigen die reproduktionstheore-

tischen Ansätze, stellt sich nicht erst im politischen Feld her, sondern ist die Folge

der immer wieder von Neuem inkorporierten alltäglichen Erfahrung, durch gesell-

schaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse derart systematisch eingeschränkt

zu sein, dass es nicht (zweck-)rational erscheint, (ohnehin begrenzte) Ressourcen

für die Arbeit an – ohnehin wenig aussichtsreichen – politischen Veränderungen

zu verschwenden.

Ungleichheit, so zeigen die reproduktionstheoretischen Perspektiven, wird all-

täglich durch Praktiken und Entscheidungen reproduziert. Die eigene soziale Posi-

tion und das verfügbare Kapital liegen – bewussten oder unbewussten – Entschei-

dungen zugrunde. Macht- und Herrschaftsverhältnisse werden antizipiert und im

eigenen Handeln vorweggenommen, um eine im Rahmen der Verhältnisse zweck-

dienliche Praxis zu ermöglichen.Mit diesem angepassten Verhalten geht eine prag-

matische Akzeptanz von Ungleichheit einher, die die bestehenden Ungleichheits-

verhältnisse de-politisiert und präventiv internalisiert. Entsprechende Muster las-

sen sich auch auf politische Sichtbarkeit übertragen, da auch hier die Ressourcen,

die eine Selbstvertretung ermöglichen ebenso ungleich verteilt sind wie der Zu-

gang zu Einfluss- und Artikulationskanälen. Ungleichheit erscheint in der Folge

als normaler und zumeist unbewusster Rahmen der Alltagspraxis.

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Ohnmacht in der Demokratie

Grafik 10: Internalisierte Verhältnisse, angepasste Subjekte

Quelle: Eigene Darstellung

3.4 Fehlendes Bewusstsein, desorganisierte Subjekte.
Subalternität bei Antonio Gramsci

Die Art undWeise, in der Menschen die Erfahrungen verarbeiten, die sie alltäglich

in der Gesellschaft machen, ist jedoch durch ihre soziale Position nicht determi-

niert. Sie hängt auch davon ab, inwiefern es ihnen möglich ist, in einem reflexiven

Prozess jene Macht- und Herrschaftsverhältnisse, die ihre eigene Existenz prägen,

zu identifizieren und darüber kritisierbar zu machen. Reflexive Bewusstseinsbil-

dung, so lässt sich im Anschluss an Antonio Gramsci zeigen, setzt kollektive Erfah-

rungsräume voraus, in denen die Individuen ihre individuellen Problemlagen als

Effekt sozialer Verhältnisse begreifen können. Ein geteiltes Bewusstsein zu entwi-

ckeln ist insbesondere in Lebenswelten schwierig, in denenMenschen stark verein-

zelt und auf sich selbst zurückgeworfen sind – die wiederum eng mit einer margi-

nalisierten Position innerhalb der Gesellschaft zusammenhängen. In der Folge sind

es diejenigen, die gesellschaftlich ausgeschlossen,marginalisiert und diskriminiert

werden, denen durch ihre Lebensbedingungen eine kollektive politische Artikula-

tion ihrer alltäglichen Erfahrungen erschwert wird. Politische Teilhabechancen, so

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011 - am 13.02.2026, 00:36:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

