
36 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

Der Protagonist kann diesem panischen Ausbruch nur mit betroffener Miene

beiwohnen,warten,bis sich die heulend auf- und ablaufende Frau »ausgetobt«

hat undwieder zur Vernunft kommt.Mehr ist da nicht zu tun. Ihr Verhalten fällt

außerhalb des Rahmens des noch Akzeptierbaren und man kann nur abwar-

ten, bis sie wieder von selbst in die normale Gefühlskultur der Moderne fin-

det. Weder er noch sie werden aufhören mit dem Auto und auf dieser Straße

zu fahren und also potentiell weitere Rehe zu töten. Das wissen sie beide. Die

ökonomische, aber auch kulturelle und sozialeNormalität lässt alles andere als

unmöglich erscheinen.Nach einiger Zeit beruhigt sich die Frauwieder, klappt

ihre beschädigte Motorhaube zu und fährt ab. Beim Einsteigen ruft sie laut

heulend aus »BUT I LOVE DEER!«

Es ist diese Vernunft, die jegliche gefühlsmäßige, körperliche Reaktion ge-

genüber Umweltzerstörung als unvernünftig oder gar wahnsinnig erscheinen

lässt, welche die Matrix unserer katastrophalen Normalität bildet. Sicherlich

hat sich die Frau geschämt, eine so »unvernünftige« Szene in Reaktion auf ei-

nen alltäglichen Kollateralschaden der Moderne abzuliefern. Sie wird ja auch

wieder töten. Deswegen läuft sie auch alsbald weg – zurück in den Schutz des

Autos (Kapitel 8). Der einzige affektive Platz für Gefühle gegenüber der soge-

nannten Natur ist jener der sublimierenden, romantisierenden und abstrak-

ten Liebe: Man liebt die Rehe, die unberührten Wälder, die wunderschönen

Ozeane, diemannurmit demAuto erreicht (sieheweiter unten),weilman kei-

ne anderen Gefühle zu ihnen zulassen kann. Es ist kein Platz in dieser Norma-

lität für eine Kultivierung der affektiven Basis von Umweltzerstörung: statt-

dessen lässt sich diese nur in immer krasseren Zahlen ausdrücken.Wir rech-

nenweiter,wie katastrophal die Lage ist. Panik, Angst,Horror oder Schrecken

vor der Umweltkrise aber werden innerhalb dieser gesellschaftlichen Affekt-

ordnung nie aufkommen können.Es hängt zu viel vom eigenen Selbstmit ihm

Spiel,umdarüber inPanik zuverfallen.Manmüsstedie eigenenepistemologi-

schen Fundamente hinter sich lassen, die dieses bestimmte Umweltverhältnis

bedingen – und diese Nabelschau ist mit keinem normalen Alltag vereinbar.

Gefühle aus dem Wurmloch

Wir kennen alle diese Vernunft, wenn wir den Tierkadavern kaum Beachtung

schenken,währendwir eine »normale«Landstraße entlangfahren oder gehen.

Wenn wir uns freuen, dass weniger Insekten an der Windschutzscheibe kle-

ben.Wennwir weiterreden,während die lärmenden Autos an uns vorbeibrau-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 37

sen. Wenn wir den Gestank auf einer viel befahrenen Straße lieber nicht be-

achten. Wenn wir die Gefahr, die ein Auto im Stadtbild darstellt, nicht mal

mehrwahrnehmen.WennwirKinder anschreien,wennsie zugedankenlos auf

der Straße herumtollen.Wennwir vor einer rotenAmpel stehen bleiben, selbst

wenn weit und breit kein Auto in der Nähe ist.

Dieses Wir adressiert an dieser Stelle des Textes alle, die die Mittel und

Zeitressourcen haben, diesen Text zu lesen.Wir haben alle Teil an dieser Nor-

malität.Genaudeswegenwird esunsauchals trivial undmoralinsauer erschei-

nen, sich über ein paar tote Hasen am Wegesrand zu echauffieren. Sterben

nicht tausendeMenschen am Tag an Hunger, Krieg undMisshandlung?

Tatsächlich ist es die Schwierigkeit einer Analyse der Normalität als Kata-

strophe, diese den Teilhabenden – und das sind wir alle – an dieser Normali-

tät ihre Katastrophalität näher zu bringen, außer in abstrakten Zahlenreihen, die

niemanden (affektiv) berühren. Zu zahlreich und eng mit unseren Wertvor-

stellungen und psychosozialen Funktionsweisen verzahnt sind die Normali-

sierungs-undalsoTrivialisierungstendenzen.AufdieNormalität alsKatastro-

phe können wir begrifflich und affektiv kaum vorbereitet sein.

Wie gesagt, ist die Katastrophe üblicherweise das, was die Normalität

der Dinge unterbricht und einen Ausnahmezustand, eine heftige Reakti-

on oder Zäsur hervorbringt. Unzählige Hollywoodfilme handeln von dieser

Art der Katastrophe, in der ein (zumeist männlicher) Held seine (zumeist)

heterosexuelle Kernfamilie vor dem Vulkanausbruch/Meteoriteneinschlag/

Terroranschlag/feindlichen Angriff etc. in Sicherheit bringt (zumeist mit ei-

nem Auto). Auf diese Katastrophe sind wir kulturell vorbereitet. Wir können

sowohl körperliche wie geistige Trainings gegen diese Art der Katastrophe

absolvieren, uns bei humanitären Freiwilligenverbänden einschreiben oder

Spendenaufrufen folgen.

Um sich also einen kulturellen Rahmen zu erschließen, der diese nor-

male und alltägliche Katastrophe als solche nicht nur erkennen, sondern

auch fühlen kann, bedarf es eines spekulativen Außen unserer beinahe alles

umfassenden modernen Kultur. Wir werden hierfür die fiktionale Material-

sammlung Always Coming Home der kalifornischen Schriftstellerin Ursula Le

Guin heranziehen. Le Guin bezeichnet dieses 1985 erschienene Werk als eine

»Archäologie der Zukunft« und in ihr versammelt sie in ethnographischem

Stil Lieder, Mythen und Geschichten einer fiktiven, wahrhaft nach-modernen

Gesellschaft, welche in einigen Jahrtausenden die kalifornische Küste bewoh-

nen wird. In dieserWelt hat diemoderne Kultur bereits vor langer, langer Zeit

ihr Weltenende erlebt und es sind nur mehr sehr wenige Überreste von dieser

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

geblieben.Zwar gibt es noch diverse radioaktiv und anders verseuchteNo-Go-

Zonen, oder einen allein vor sich hinsummenden, autarken Serverpark, der

manchmal von sinnsuchenden Menschen als Orakel aufgesucht wird, das

normale Leben der humanen Bewohner*innen dieses nordamerikanischen

Kontinents in ferner Zukunft ist jedoch kaum mehr von modernen Begrif-

fen und Institutionen geprägt und hat sich stattdessen Formen angenähert,

welche den indigenen Kulturen aus vor-kolumbianischer Zeit ähneln. Die

moderne Konsumkultur erscheint aus dieser Perspektive einer longue durée

als metaphysischer Ausreißer und pathologischer Einzelfall, der schon längst

wieder von den zyklischen Katastrophen der planetaren Biosphäre reguliert

wurde.3

Die kurze Erzählung »A Hole in the Sky« stellt innerhalb von Le Guins

Materialsammlung eine der wenigen Verbindungen zu unserer gegenwärti-

gen Moderne her und dient uns hier als spekulatives Außen, von dem wir die

moderne Normalität erfühlen werden. In ihr fällt ein namenlos bleibender

Protagonist durch etwas, das wir in unseren Begriffen vielleicht als ein spon-

tanes Wurmloch im Raum-Zeit-Gefüge nennen könnten, und befindet sich

plötzlich in einerWelt, in der die Topographie der kalifornischen Küstenland-

schaft zwar noch dieselbe ist, die Luft jedoch ganz anders riecht, die Bäume

ungesünder wirken und ihm vor allem eins auffällt: Im Tal, wo in seiner Welt

das Meer beginnt, befindet sich eine ungeheuerlich anmutende Aufreihung

von: »Mauern, Dächer, Straßen, Mauern, Dächer, Straßen, Mauern, Dächer,

Straßen, Mauern, Dächer, Straßen, so weit er sehen konnte« (Le Guin 2016,

154).

Nach dieser für ihn verblüffendenErstbewertung der Lagemöchte er diese

Welt, in die er sich unerwarteterweise geworfen findet, erkunden. Doch nach

nur ein klein wenig Bewegung wird er sofort getötet. Aber er gibt diese Séan-

ce nicht auf, sondern kehrt zurück und wird auch beim zweiten und dritten

Erkundungsversuch sofort getötet.

Erst beim vierten Sprung in das Wurmloch bemerkt er, dass auf der gro-

ßen Straße rußendeMotoren so schnell hin und her sausen, dass er sie bisher

übersehenhatte.Nunhört er ihr ununterbrochenes Lärmenundbetrachtet die

Straße: »Die Straße warmit verfaultem Blut und Fett und Fleisch und Fell und

3 Diese Beobachtung deckt sich mit gegenwärtiger anthropologischer Forschung, wie

u.a. jene von Descola & Charbonnier 2017 oder Graeber & Wengrow 2021, welche die

europäischeModerne als kosmologischen Ausreißer in der langen und vielfältigen Ge-

schichte der Menschheit begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 39

Federn bedeckt.Es stank. In denKiefern amStraßenrand saßenBussarde und

warteten darauf, dass dieMotoren aufhörten vorbei zu fahren, damit sie essen

konnten, was getötet wurde. Aber die Motoren hörten nie auf, auf und abzu-

fahren, auf und ab,mit lautem Getöse auf und ab zu sausen.« (Ibid.)4

Endlich findet unser Besucher der Moderne einen Weg um diesen auto-

mobilen Todesstreifen in die naheliegende Siedlung. Dort ist er erstaunt über

die Verlassenheit der Häuserreihen sowie den stechenden Verwesungs- und

Verbrennungsgestank überall. Hier muss sich eine Katastrophe ereignet ha-

ben.Die wenigen Leute, die er auf der Straße antrifft, nehmen ihn nicht wahr.

Sie blicken »hintenrum«, zwischen ihre Schulterblätter. Er betritt ein Haus, in

dem eine GruppeMenschen bei Tisch sitzt und isst, ohne den Eintretenden zu

bemerken. Da er hungrig ist, geht er in die Küche, die »voller Boxen« ist und

»in denmit BoxengefülltenBoxen fand er endlichNahrung«.Doch alles,das er

probiert, ist vergiftet. Also geht er in den Garten und pflückt einen Apfel, doch

auch dieser schmeckt nachMessing und Kupfersulfat. Die Leute am Tisch un-

terhalten sich aufmechanischeWeise. Es klingt für ihnwie Gewehrsalben, die

sagen: »Kill people! Kill people!«.

NebendiesenpaarMenschenamKüchentischfindet er kaumandere »Leu-

te« [people] – nur ein paar Ameisen, Pflanzen und einen Bussard (die in der

Ontologie desBesuchers auchals »people«firmieren).Er zieht durchdie Stadt,

und die Luft ist so dick, dass er nach dem Waldbrand sucht, von dem all der

Rauch stammen muss. »Er lief zwischen den Mauern und Dächern, den Stra-

ßen und Häusern entlang, ging weiter und weiter und kam nicht an ihr Ende.

Er kam nie bis an ihr Ende.« (Ibid. 156).5 In all diesen Häusern leben dieselben

seltsamen Menschen, die elektrische Kabel im Ohr stecken haben und blind

und taub sind. Sie sehen nicht, was »inside the world«, in derWelt ist, sondern

starren gespenstisch in außerweltliche Fernen. »Sie rauchten Tag und Nacht

Tabak und führten ständig Krieg. Er versuchte, demKrieg zu entkommen, in-

dem er weiterzog, aber er war überall, wo sie lebten, und sie lebten überall.

Er sah, wie sie sich versteckten und sich gegenseitig umbrachten. Manchmal

4 Original: »The road was coated with rotten blood and grease and flesh and fur and

feathers. It stank. There were buzzards in the lodgepole pines along the roadside wait-

ing for the motors to stop going by so they could eat what got killed. But the motors

never stopped going up and down, up and down, whizzing with a loud noise up and

down.«

5 Original: »He went down among the walls and roofs, the roads and houses, walking

on, walking on, and did not come to the end of them. He never came to the end of

them.«

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

brannten die Häuser über Meilen und Meilen hinweg. Aber es waren so viele

von diesen Leuten, dass sie gar nicht mehr aufhörten.« (Ibid.)6

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Welt, die dem Protagonisten als

verstetigte Katastrophe erscheint und ihn zur Verzweiflung und schließlich

zum Selbstmord treibt, die unsere ist – also jene moderne Welt, in der der

Besitz eines Einfamilienhauses mit zwei, drei Autos davor geparkt das hege-

moniale Ideal des Guten Lebens darstellt und dieses konstant mehr Erden aus

demBoden saugt, als nachhaltigerweise dawären.Wodie an dieseNormalität

gewöhnten Menschen nichts von der Katastrophe um sie mitbekommen, er-

scheint es demfiktivenBesucherwie eineWelt,die sich amFuße eines einpaar

Jahrhunderte andauernden Vulkanausbruchs gemütlich gemacht hat und die

schwefelhaltige Atmosphäre zur ihrer Heimat verklärt. Er versteht nicht, war-

um sie nichts sehen, nichts fühlen und so gelassen in ihrerWelt von Schwefel-

dünsten und Gift leben können. Die Panik, die Greta Thunberg von den Mo-

dernen einfordert, ist diesem Zukunftsindigenen nicht fremd. Er hat eine Fä-

higkeit, die ökologischen Aktivist*innen heute mit zunehmender Dringlich-

keit von der Gesamtgesellschaft mit beeindruckend wenig Erfolg einfordern:

die Fähigkeit, vor der ökologischen Schädlichkeit der modernen Lebensweise

zu erschrecken und in Panik zu verfallen – sie als Katastrophe von ungeheurer

Dauer, Größe und Langsamkeit zu erkennen.

Was unterscheidet den Zukunftsindigenen von den Bewohnern unserer

verstetigten Katastrophe? Warum besitzt dieser eine Sinnlichkeit, die uns

Modernen abgeht? Sind nicht alle Menschen gleich?

Die Moderne ist geprägt von einem Bild der »Gleichheit aller Menschen«,

während sie die Ausbeutungsstrukturen zwischen unterschiedlichen Arten

Mensch zu sein immer weiter stratifiziert. Wie die sogenannte »posthumanis-

tische« Kritik der letzten Jahrzehnte nicht müde wurde zu betonen, verbirgt

sich hinter dem scheinbar »universellem Menschen« des Humanismus der

anthropos (Alt-Griechisch für »Mensch«) als weißer, privilegierter Mann. Die-

sem patriarchalen und imperialen Schema gehorchen die emanzipatorischen

Ideale der Moderne und es ist – hauptsächlich durch den Einsatz von fossilen

6 Original: »They smoked tobacco day and night, and were continually making war. He

tried to get away from the war by going on, but it was everywhere they lived, and they

lived everywhere. He saw them hiding and killing each other. Sometimes the houses

burned for miles and miles. But there were so many of those people that there was

no end to them.«

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 41

Die moderne Kultur bietet durch technische Prothesen wie dem Auto al-

so die Möglichkeit, ein paar wenigen ursprünglich nicht-privilegierten Men-

schen Zugang zum modernen Ideal des Guten Lebens zu verschaffen. Hierin

liegt der vielleichtwesentlicheReiz desmodernenVersprechens von »Entwick-

lung« und »Wachstum«,welches gegenwärtig hauptsächlich in nicht-europäi-

schen und nicht-weißen Ländern seine größten Absatzmärkte findet.Wie wir

in den nächsten Kapiteln genauer sehen werden, konnte und kann dies nur

aufgrund des Abschöpfens von über Jahrmillionen gespeicherter solarer Ener-

gie in Form von Kohle und Öl geschehen. Es ist allbekannt, dass diese im geo-

logischen Maßstab extrem kurze Phase bisherigen fossilen Wirtschaftens das

planetare Ökosystem aus dem Gleichgewicht gebracht hat und also auch das

Überleben derMenschheit bedroht.

Die Kurzgeschichte Ursula Le Guins kann uns hierbei allerdings ver-

deutlichen, dass diese Bedrohung des Überlebens von menschlichen Wesen

nicht nur eine in der Zukunft liegende ist, sondern für viele bereits vor Jahr-

hunderten eine sie auslöschende Realität war. Wie z.B. die brasilianischen

Anthropologen Eduardo Viveiros de Castro und Deborah Danowski in ihrem

BuchTheEnds of theWorld beschreiben, endet für viele indigene Völker [people]

der Amerikas die Welt seit 1492. Durch die Vertreibung, Verdrängung, ras-

sistische Abwertung, sowie auch das Einschleppen von davor unbekannten

Krankheitsstämmen und der teilweise genozidalen Auslöschung der indi-

genen Bevölkerung, hat für einen großen Teil der amerindischen Menschen

die Welt bereits geendet – und dies genau aufgrund der sogenannten »Ent-

deckung« Christopher Columbus’, welche nach der modernen Erzählung für

viele den Anfang aller modernen Errungenschaften darstellte. Eine ähnliches

Weltenende stellte die wachsende Dominanz der europäischenModerne auch

für viele schwarz gelesene Menschen dar, auf deren versklavten Rücken der

aufkommende Kolonialismus und Kapitalismus der Moderne erst entstehen

Brennstoffen – gelungen, diese Ideale in Form einer »imperialen Lebenswei-

se« (Brand & Wissen 2017) auch auf manche privilegierte nicht-männliche

und nicht-weiße Menschen auszudehnen: unter intensivierter Ausbeutung

von Natur und weiterhin ausgegrenzten Menschen. Das Auto, um wieder

zu unserer Kernmetapher zurückzukehren, ist heute nicht mehr nur wei-

ßen privilegierten Männern zugänglich, sondern kann auch von weiblich,

transgeschlechtlich, schwarz oder braun gelesenen Körpern gefahren werden:

Oftmals sind es sogar verstärkt diese Gruppen, die den Schutzraum eines Au-

tos brauchen, um sicher durch den normalen Alltag der Moderne zu kommen

(siehe Kapitel 8).

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

konnte (vgl. Yusoff 2018). Das »Ende der Welt« liegt für viele menschliche

Stimmen bereits hinter ihnen – und selbiges gilt ebenso für viele andere

Lebensformen, die in amerindischen Kosmologien zumeist auch als »people«

angesehen werden und nicht so scharf vom »Menschen« abgetrennt werden,

wie das im abendländischen Denken üblich ist: also diversen Tieren und

Pflanzen.

Der Zukunftsindigene aus Le Guins Geschichte findet auf seiner Wurm-

lochreise deswegen so wenige »people«, die nicht dem modernen Ideal des

Menschen als »anthropos« genügen, weil fast alle anderen aus dieser Umwelt

des verstetigten Krieges verdrängt wurden. In unserer toxischen und mo-

dern zugebauten Welt hat der zukunftsindigene Mensch keine Chance auf

bleibendes Überleben, ebenso wenig wie viele andere »people«, die wir als

Jaguare, Nilpferde oder Kolibris kategorisieren würden. Aus diesem Grund

ist es wichtig, das vielfach bemühte und auch kritisierte »Anthropozän« als

»Homogenozän« zu präzisieren, wie es der Historiker der Kolonialisierung

der amerikanischen Kontinente Charles C. Mann in seinem Buch Kolumbus

Erbe:WieMenschen, Tiere undPflanzen dieOzeane überquerten und dieWelt von heute

schufen tut.Mit »anthropos« ist eben nicht ein allgemeinerMenschheitsbegriff

gemeint, sondern eine ganz spezifischeWeise,Menschheit zu performen, die

strukturell nur möglich war, weil sie Weiblichkeit, Schwarzheit und Natur als

»Anderes« abwertete und dadurch zur Ausbeutung frei gab.Mit ihr verbunden

ist eine Weise, die Erde zu ordnen und umzubauen, die erst die Ausbeutung

von so viel Ressourcen, wie für die Aufrechterhaltung der gegenwärtigen

modernen Kultur nötig sind, möglich machte. Begonnen hat dies beim Plan-

tagenwesen der Amerikas, die nur durch Sklavenarbeit möglich waren, bis

fossile Brennstoffe erschlossen wurden. Seitdem hat diese Moderne ein tech-

nologisches Korsett in Form von Straßennetzen, Bergwerken, gigantischen

Monokulturfeldern, Lagerhallen, Häfen, Schlafstädten und Vertriebsknoten-

punkten geschaffen, die jene »imperiale Lebensweise« technisch auch auf

andere, nicht-europäische Wesen ausdehnen konnte, solange sie die techni-

schen Prothesen,mit denen sie dem »anthropos« genügen, konsumieren.Das

Anthropozän homogenisiert den Planeten nach dem Maßstab des modernen

»anthropos« und verdrängt die meisten anderen Lebensformen.

Dieser Verdrängungsprozess wird in wissenschaftlichen Begrifflichkei-

ten als Sechstes Massenaussterben bezeichnet. Derzeit sterben grob geschätzt

ca. 100-mal so viele Arten pro Jahr aus, wie es im Langzeitdurchschnitt der

letzten Jahrmillionen der Fall war. Allein im Zeitraum von 1970 bis 2010 ging

dem Living Planet Index zu Folge die biologische Vielfalt um 65 Prozent zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Normalität als Katastrophe 43

Eine Zeit, die vielleicht nicht ganz zufällig mit der rasanten Ausbreitung des

Autos als dem modernen Mobilitätsparadigma zusammenfällt. Damit reiht

sich unseremoderne Epoche in eine Kette von geologischenKatastrophen ein,

wie zuletzt jene der sogenannten Kreide-Paläogen-Grenze vor 66 Millionen

Jahren, die unter anderem das Ende der Dinosaurier besiegelte.

Dochwohingegen bei diesem FünftenMassenaussterbeneine singuläreKata-

strophe wie ein Meteoriteneinschlag als Auslöser angenommen wird, handelt

es sich beim Sechsten Massenaussterben um die katastrophale Ausbreitung

einer Lebensform auf diesem Planeten über ein paar hundert Jahre hinweg.

Diesmal ist es nicht ein planetar von Außen kommender Kataklysmus, son-

dern eine von innen entstandene Verdrängung. Die ökologische Katastrophe

des Sechsten Massenaussterbens hat daher nicht bloß rein biologischen Cha-

rakter, sondern auch zentrale ethologische Dimensionen: Es hat sich ein Nor-

malitätsrahmen so massiv auf diesem Planeten ausgebreitet, dass diverse an-

dere Lebensformen weichenmüssen. Dies betrifft nicht nur sogenannte »Tie-

re«, »Pflanzen« oder »Bakterien«. Selbst für viele Weisen, Mensch zu sein, ist

diemoderneWelt und ihre Art den Krieg zu verstetigen, eine sie auslöschende

Katastrophe.7Weder der fiktive Protagonist in Le Guins Kurzgeschichte noch

meine erdachte europäische Vorfahrin vor drei Jahrhunderten würde in heu-

tigenmodernenWelten wohl lange überleben können.

Mir war es wichtig, an den Anfang dieses Kapitels diese kleine und tri-

viale Straßenszene aus eigener Erfahrung zu stellen, um zu verdeutlichen,

dass auch wir diesem Horror und der Verzweiflung, die der Zukunftsin-

digene in Le Guins Erzählung angesichts der Alltäglichkeit der modernen

Welt erfährt, nachspüren können: In uns allen liegen diverse Formen und

historische Schichten von Menschlichkeit, Tierhaftigkeit, Pflanzenhaftigkeit,

Bakterienhaftigkeit etc. und ein wesentlicher Baustein zur Emanzipation

von modernen, ökologisch katastrophalen Lebensweisen ist das Abbauen und

»Hospicing« des Ideal des monolithischen anthropos und seinen Idealen von

Einförmigkeit, Ordnung und Konsistenz, die wir mit Vanessa Machado de

Oliveria im nächsten Abschnitt genauer erarbeiten werden.

7 Dem entgegengesetzt gibt es dafür ein paar wenige, dominante nicht-humane Arten,

die sehr gut mit und neben dem »Modern Way of Life« auskommen: Kakerlaken, Rat-

ten, Möwen, Katzen, Hunde, Quallen, die E-Coli-Bakterie, der Corona-Virus, die Rotal-

ge, das japanische Springkraut oder die Goldrute, um nur ein paar wenige zu nennen

…

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008 - am 12.02.2026, 20:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

