36

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

Der Protagonist kann diesem panischen Ausbruch nur mit betroffener Miene
beiwohnen, warten, bis sich die heulend auf- und ablaufende Frau »ausgetobt«
hat und wieder zur Vernunft kommt. Mehr ist da nicht zu tun. Ihr Verhalten fillc
auflerhalb des Rahmens des noch Akzeptierbaren und man kann nur abwar-
ten, bis sie wieder von selbst in die normale Gefithlskultur der Moderne fin-
det. Weder er noch sie werden authdren mit dem Auto und auf dieser Strafle
zu fahren und also potentiell weitere Rehe zu toten. Das wissen sie beide. Die
S6konomische, aber auch kulturelle und soziale Normalitit lisst alles andere als
unmoglich erscheinen. Nach einiger Zeit beruhigt sich die Frau wieder, klappt
ihre beschidigte Motorhaube zu und fihrt ab. Beim Einsteigen ruft sie laut
heulend aus »BUT I LOVE DEER!«

Esistdiese Vernunft, die jegliche gefithlsmifige, korperliche Reaktion ge-
geniiber Umweltzerstorung als unverniinftig oder gar wahnsinnig erscheinen
lasst, welche die Matrix unserer katastrophalen Normalitit bildet. Sicherlich
hat sich die Frau geschimt, eine so »unverniinftige« Szene in Reaktion auf ei-
nen alltiglichen Kollateralschaden der Moderne abzuliefern. Sie wird ja auch
wieder toten. Deswegen lduft sie auch alsbald weg — zuriick in den Schutz des
Autos (Kapitel 8). Der einzige affektive Platz fir Gefiihle gegentiber der soge-
nannten Natur ist jener der sublimierenden, romantisierenden und abstrak-
ten Liebe: Man liebt die Rehe, die unberithrten Wilder, die wunderschénen
Ozeane, die man nur mit dem Auto erreicht (siehe weiter unten), weil man kei-
ne anderen Gefiihle zu ihnen zulassen kann. Es ist kein Platz in dieser Norma-
litit fir eine Kultivierung der affektiven Basis von Umweltzerstorung: statt-
dessen lisst sich diese nur in immer krasseren Zahlen ausdriicken. Wir rech-
nen weiter, wie katastrophal die Lage ist. Panik, Angst, Horror oder Schrecken
vor der Umweltkrise aber werden innerhalb dieser gesellschaftlichen Affekt-
ordnung nie aufkommen kénnen. Es hingt zu viel vom eigenen Selbst mit ihm
Spiel, um dariiber in Panik zu verfallen. Man miisste die eigenen epistemologi-
schen Fundamente hinter sich lassen, die dieses bestimmte Umweltverhiltnis
bedingen — und diese Nabelschau ist mit keinem normalen Alltag vereinbar.

Gefiihle aus dem Wurmloch

Wir kennen alle diese Vernunft, wenn wir den Tierkadavern kaum Beachtung
schenken, wihrend wir eine »normale« Landstrafie entlangfahren oder gehen.
Wenn wir uns freuen, dass weniger Insekten an der Windschutzscheibe kle-
ben. Wenn wir weiterreden, wihrend die lirmenden Autos an uns vorbeibrau-

12.02.2026, 20:33:56. Access



https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

sen. Wenn wir den Gestank auf einer viel befahrenen StrafRe lieber nicht be-
achten. Wenn wir die Gefahr, die ein Auto im Stadtbild darstellt, nicht mal
mehrwahrnehmen. Wenn wir Kinder anschreien, wenn sie zu gedankenlos auf
der Strafe herumtollen. Wenn wir vor einer roten Ampel stehen bleiben, selbst
wenn weit und breit kein Auto in der Nahe ist.

Dieses Wir adressiert an dieser Stelle des Textes alle, die die Mittel und
Zeitressourcen haben, diesen Text zu lesen. Wir haben alle Teil an dieser Nor-
malitit. Genau deswegen wird es uns auch als trivial und moralinsauer erschei-
nen, sich iber ein paar tote Hasen am Wegesrand zu echauffieren. Sterben
nicht tausende Menschen am Tag an Hunger, Krieg und Misshandlung?

Tatsichlich ist es die Schwierigkeit einer Analyse der Normalitit als Kata-
strophe, diese den Teilhabenden — und das sind wir alle - an dieser Normali-
tit ihre Katastrophalitit ndher zu bringen, aufler in abstrakten Zahlenreihen, die
niemanden (affektiv) berithren. Zu zahlreich und eng mit unseren Wertvor-
stellungen und psychosozialen Funktionsweisen verzahnt sind die Normali-
sierungs- und also Trivialisierungstendenzen. Auf die Normalitit als Katastro-
phe kénnen wir begrifflich und affektiv kaum vorbereitet sein.

Wie gesagt, ist die Katastrophe iiblicherweise das, was die Normalitat
der Dinge unterbricht und einen Ausnahmezustand, eine heftige Reakti-
on oder Zisur hervorbringt. Unzahlige Hollywoodfilme handeln von dieser
Art der Katastrophe, in der ein (zumeist minnlicher) Held seine (zumeist)
heterosexuelle Kernfamilie vor dem Vulkanausbruch/Meteoriteneinschlag/
Terroranschlag/feindlichen Angriff etc. in Sicherheit bringt (zumeist mit ei-
nem Auto). Auf diese Katastrophe sind wir kulturell vorbereitet. Wir kénnen
sowohl korperliche wie geistige Trainings gegen diese Art der Katastrophe
absolvieren, uns bei humanitiren Freiwilligenverbinden einschreiben oder
Spendenaufrufen folgen.

Um sich also einen kulturellen Rahmen zu erschlieflen, der diese nor-
male und alltigliche Katastrophe als solche nicht nur erkennen, sondern
auch fithlen kann, bedarf es eines spekulativen Auflen unserer beinahe alles
umfassenden modernen Kultur. Wir werden hierfiir die fiktionale Material-
sammlung Always Coming Home der kalifornischen Schriftstellerin Ursula Le
Guin heranziehen. Le Guin bezeichnet dieses 1985 erschienene Werk als eine
»Archiologie der Zukunft« und in ihr versammelt sie in ethnographischem
Stil Lieder, Mythen und Geschichten einer fiktiven, wahrhaft nach-modernen
Gesellschaft, welche in einigen Jahrtausenden die kalifornische Kiiste bewoh-
nen wird. In dieser Welt hat die moderne Kultur bereits vor langer, langer Zeit
ihr Weltenende erlebt und es sind nur mehr sehr wenige Uberreste von dieser

12.02.2026, 20:33:56. Access

37


https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Kilian Jorg: Das Auto und die 6kologische Katastrophe

geblieben. Zwar gibt es noch diverse radioaktiv und anders verseuchte No-Go-
Zonen, oder einen allein vor sich hinsummenden, autarken Serverpark, der
manchmal von sinnsuchenden Menschen als Orakel aufgesucht wird, das
normale Leben der humanen Bewohner*innen dieses nordamerikanischen
Kontinents in ferner Zukunft ist jedoch kaum mehr von modernen Begrif-
fen und Institutionen geprigt und hat sich stattdessen Formen angenihert,
welche den indigenen Kulturen aus vor-kolumbianischer Zeit dhneln. Die
moderne Konsumkultur erscheint aus dieser Perspektive einer longue durée
als metaphysischer AusreifRer und pathologischer Einzelfall, der schon lingst
wieder von den zyklischen Katastrophen der planetaren Biosphire reguliert
wurde.?

Die kurze Erzihlung »A Hole in the Sky« stellt innerhalb von Le Guins
Materialsammlung eine der wenigen Verbindungen zu unserer gegenwarti-
gen Moderne her und dient uns hier als spekulatives AuRen, von dem wir die
moderne Normalitit erfithlen werden. In ihr fillt ein namenlos bleibender
Protagonist durch etwas, das wir in unseren Begriffen vielleicht als ein spon-
tanes Wurmloch im Raum-Zeit-Geftige nennen konnten, und befindet sich
plotzlich in einer Welt, in der die Topographie der kalifornischen Kiistenland-
schaft zwar noch dieselbe ist, die Luft jedoch ganz anders riecht, die Biume
ungesiinder wirken und ihm vor allem eins auffillt: Im Tal, wo in seiner Welt
das Meer beginnt, befindet sich eine ungeheuerlich anmutende Aufreihung
von: »Mauern, Dicher, Straflen, Mauern, Dicher, Strafen, Mauern, Dicher,
Straflen, Mauern, Dicher, Strafien, so weit er sehen konnte« (Le Guin 2016,
154).

Nach dieser fiir ihn verbliiffenden Erstbewertung der Lage méchte er diese
Welt, in die er sich unerwarteterweise geworfen findet, erkunden. Doch nach
nur ein klein wenig Bewegung wird er sofort getdtet. Aber er gibt diese Séan-
ce nicht auf, sondern kehrt zuriick und wird auch beim zweiten und dritten
Erkundungsversuch sofort getétet.

Erst beim vierten Sprung in das Wurmloch bemerkt er, dass auf der gro-
Ren Strafke ruflende Motoren so schnell hin und her sausen, dass er sie bisher
iibersehen hatte. Nun hért er ihr ununterbrochenes Lirmen und betrachtet die
Strafe: »Die Strafie war mit verfaultem Blut und Fett und Fleisch und Fell und

3 Diese Beobachtung deckt sich mit gegenwartiger anthropologischer Forschung, wie
u.a. jene von Descola & Charbonnier 2017 oder Graeber & Wengrow 2021, welche die
europdische Moderne als kosmologischen AusreifRer in der langen und vielfiltigen Ge-
schichte der Menschheit begreifen.

12.02.2026, 20:33:56. Access



https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

Federn bedeckt. Es stank. In den Kiefern am Strafienrand saflen Bussarde und
warteten darauf, dass die Motoren aufhorten vorbei zu fahren, damit sie essen
konnten, was getotet wurde. Aber die Motoren hérten nie auf, auf und abzu-
fahren, auf und ab, mit lautem Getdse auf und ab zu sausen.« (Ibid.)*

Endlich findet unser Besucher der Moderne einen Weg um diesen auto-
mobilen Todesstreifen in die naheliegende Siedlung. Dort ist er erstaunt iiber
die Verlassenheit der Hauserreihen sowie den stechenden Verwesungs- und
Verbrennungsgestank iiberall. Hier muss sich eine Katastrophe ereignet ha-
ben. Die wenigen Leute, die er auf der Strafe antrifft, nehmen ihn nicht wahr.
Sie blicken »hintenrume, zwischen ihre Schulterblitter. Er betritt ein Haus, in
dem eine Gruppe Menschen bei Tisch sitzt und isst, ohne den Eintretenden zu
bemerken. Da er hungrig ist, geht er in die Kiiche, die »voller Boxen« ist und
»in den mit Boxen gefiillten Boxen fand er endlich Nahrung«. Doch alles, das er
probiert, ist vergiftet. Also geht er in den Garten und pfliickt einen Apfel, doch
auch dieser schmeckt nach Messing und Kupfersulfat. Die Leute am Tisch un-
terhalten sich auf mechanische Weise. Es klingt fiir ihn wie Gewehrsalben, die
sagen: »Kill people! Kill people!«.

Neben diesen paar Menschen am Kiichentisch findet er kaum andere »Leu-
te« [people] — nur ein paar Ameisen, Pflanzen und einen Bussard (die in der
Ontologie des Besuchers auch als »people« firmieren). Er zieht durch die Stadt,
und die Luft ist so dick, dass er nach dem Waldbrand sucht, von dem all der
Rauch stammen muss. »Er lief zwischen den Mauern und Dichern, den Stra-
Ben und Hiusern entlang, ging weiter und weiter und kam nicht an ihr Ende.
Er kam nie bis an ihr Ende.« (Ibid. 156).° In all diesen Hiusern leben dieselben
seltsamen Menschen, die elektrische Kabel im Ohr stecken haben und blind
und taub sind. Sie sehen nicht, was »inside the worldx, in der Welt ist, sondern
starren gespenstisch in auflerweltliche Fernen. »Sie rauchten Tag und Nacht
Tabak und fihrten stindig Krieg. Er versuchte, dem Krieg zu entkommen, in-
dem er weiterzog, aber er war tiberall, wo sie lebten, und sie lebten tiberall.
Er sah, wie sie sich versteckten und sich gegenseitig umbrachten. Manchmal

4 Original: »The road was coated with rotten blood and grease and flesh and fur and
feathers. It stank. There were buzzards in the lodgepole pines along the roadside wait-
ing for the motors to stop going by so they could eat what got killed. But the motors
never stopped going up and down, up and down, whizzing with a loud noise up and
down.«

5 Original: »He went down among the walls and roofs, the roads and houses, walking
on, walking on, and did not come to the end of them. He never came to the end of
them.«

12.02.2026, 20:33:56. Access

39


https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

brannten die Hiuser iiber Meilen und Meilen hinweg. Aber es waren so viele
von diesen Leuten, dass sie gar nicht mehr aufhérten.« (Ibid.)

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Welt, die dem Protagonisten als
verstetigte Katastrophe erscheint und ihn zur Verzweiflung und schlieflich
zum Selbstmord treibt, die unsere ist — also jene moderne Welt, in der der
Besitz eines Einfamilienhauses mit zwei, drei Autos davor geparkt das hege-
moniale Ideal des Guten Lebens darstellt und dieses konstant mehr Erden aus
dem Boden saugt, als nachhaltigerweise da wiren. Wo die an diese Normalitit
gewohnten Menschen nichts von der Katastrophe um sie mitbekommen, er-
scheint es dem fiktiven Besucher wie eine Welt, die sich am Fuf3e eines ein paar
Jahrhunderte andauernden Vulkanausbruchs gemiitlich gemacht hat und die
schwefelhaltige Atmosphire zur ihrer Heimat verklirt. Er versteht nicht, war-
um sie nichts sehen, nichts fithlen und so gelassen in ihrer Welt von Schwefel-
diinsten und Gift leben kénnen. Die Panik, die Greta Thunberg von den Mo-
dernen einfordert, ist diesem Zukunftsindigenen nicht fremd. Er hat eine Fi-
higkeit, die 6kologischen Aktivist*innen heute mit zunehmender Dringlich-
keit von der Gesamtgesellschaft mit beeindruckend wenig Erfolg einfordern:
die Fihigkeit, vor der 6kologischen Schidlichkeit der modernen Lebensweise
zu erschrecken und in Panik zu verfallen — sie als Katastrophe von ungeheurer
Dauer, GréfRe und Langsambkeit zu erkennen.

Was unterscheidet den Zukunftsindigenen von den Bewohnern unserer
verstetigten Katastrophe? Warum besitzt dieser eine Sinnlichkeit, die uns
Modernen abgeht? Sind nicht alle Menschen gleich?

Die Moderne ist geprigt von einem Bild der »Gleichheit aller Menschen,
wihrend sie die Ausbeutungsstrukturen zwischen unterschiedlichen Arten
Mensch zu sein immer weiter stratifiziert. Wie die sogenannte »posthumanis-
tische« Kritik der letzten Jahrzehnte nicht miide wurde zu betonen, verbirgt
sich hinter dem scheinbar »universellem Menschen« des Humanismus der
anthropos (Alt-Griechisch fiir »Mensch«) als weif3er, privilegierter Mann. Die-
sem patriarchalen und imperialen Schema gehorchen die emanzipatorischen
Ideale der Moderne und es ist — hauptsichlich durch den Einsatz von fossilen

6 Original: »They smoked tobacco day and night, and were continually making war. He
tried to get away from the war by going on, but it was everywhere they lived, and they
lived everywhere. He saw them hiding and killing each other. Sometimes the houses
burned for miles and miles. But there were so many of those people that there was
no end to them.«

12.02.2026, 20:33:56. Access



https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

Brennstoffen — gelungen, diese Ideale in Form einer »imperialen Lebenswei-
se« (Brand & Wissen 2017) auch auf manche privilegierte nicht-mannliche
und nicht-weifle Menschen auszudehnen: unter intensivierter Ausbeutung
von Natur und weiterhin ausgegrenzten Menschen. Das Auto, um wieder
zu unserer Kernmetapher zuriickzukehren, ist heute nicht mehr nur wei-
Ben privilegierten Minnern zuginglich, sondern kann auch von weiblich,
transgeschlechtlich, schwarz oder braun gelesenen Kérpern gefahren werden:
Oftmals sind es sogar verstirkt diese Gruppen, die den Schutzraum eines Au-
tos brauchen, um sicher durch den normalen Alltag der Moderne zu kommen
(siehe Kapitel 8).

Die moderne Kultur bietet durch technische Prothesen wie dem Auto al-
so die Moglichkeit, ein paar wenigen urspriinglich nicht-privilegierten Men-
schen Zugang zum modernen Ideal des Guten Lebens zu verschaffen. Hierin
liegt der vielleicht wesentliche Reiz des modernen Versprechens von »Entwick-
lung« und »Wachstum«, welches gegenwirtig hauptsichlich in nicht-europii-
schen und nicht-weiflen Lindern seine grofiten Absatzmarkte findet. Wie wir
in den nichsten Kapiteln genauer sehen werden, konnte und kann dies nur
aufgrund des Abschépfens von iiber Jahrmillionen gespeicherter solarer Ener-
gie in Form von Kohle und Ol geschehen. Es ist allbekannt, dass diese im geo-
logischen Maf3stab extrem kurze Phase bisherigen fossilen Wirtschaftens das
planetare Okosystem aus dem Gleichgewicht gebracht hat und also auch das
Uberleben der Menschheit bedroht.

Die Kurzgeschichte Ursula Le Guins kann uns hierbei allerdings ver-
deutlichen, dass diese Bedrohung des Uberlebens von menschlichen Wesen
nicht nur eine in der Zukunft liegende ist, sondern fiir viele bereits vor Jahr-
hunderten eine sie ausléschende Realitit war. Wie z.B. die brasilianischen
Anthropologen Eduardo Viveiros de Castro und Deborah Danowski in ihrem
Buch The Ends of the World beschreiben, endet fiir viele indigene Volker [people]
der Amerikas die Welt seit 1492. Durch die Vertreibung, Verdringung, ras-
sistische Abwertung, sowie auch das Einschleppen von davor unbekannten
Krankheitsstimmen und der teilweise genozidalen Ausléschung der indi-
genen Bevolkerung, hat fiir einen grofRen Teil der amerindischen Menschen
die Welt bereits geendet — und dies genau aufgrund der sogenannten »Ent-
deckung« Christopher Columbus’, welche nach der modernen Erzihlung fiir
viele den Anfang aller modernen Errungenschaften darstellte. Eine dhnliches
Weltenende stellte die wachsende Dominanz der europiischen Moderne auch
fir viele schwarz gelesene Menschen dar, auf deren versklavten Riicken der
aufkommende Kolonialismus und Kapitalismus der Moderne erst entstehen

12.02.2026, 20:33:56. Access

4


https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

konnte (vgl. Yusoff 2018). Das »Ende der Welt« liegt fiir viele menschliche
Stimmen bereits hinter ihnen — und selbiges gilt ebenso fiir viele andere
Lebensformen, die in amerindischen Kosmologien zumeist auch als »people«
angesehen werden und nicht so scharf vom »Menschen« abgetrennt werden,
wie das im abendlindischen Denken tblich ist: also diversen Tieren und
Pflanzen.

Der Zukunftsindigene aus Le Guins Geschichte findet auf seiner Wurm-
lochreise deswegen so wenige »people, die nicht dem modernen Ideal des
Menschen als »anthropos« geniigen, weil fast alle anderen aus dieser Umwelt
des verstetigten Krieges verdringt wurden. In unserer toxischen und mo-
dern zugebauten Welt hat der zukunftsindigene Mensch keine Chance auf
bleibendes Uberleben, ebenso wenig wie viele andere »people«, die wir als
Jaguare, Nilpferde oder Kolibris kategorisieren wiirden. Aus diesem Grund
ist es wichtig, das vielfach bemiihte und auch kritisierte »Anthropozin« als
»Homogenozin« zu prizisieren, wie es der Historiker der Kolonialisierung
der amerikanischen Kontinente Charles C. Mann in seinem Buch Kolumbus
Erbe: Wie Menschen, Tiere und Pflanzen die Ozeane iiberquerten und die Welt von heute
schufen tut. Mit »anthropos« ist eben nicht ein allgemeiner Menschheitsbegriff
gemeint, sondern eine ganz spezifische Weise, Menschheit zu performen, die
strukturell nur moglich war, weil sie Weiblichkeit, Schwarzheit und Natur als
»Anderes« abwertete und dadurch zur Ausbeutung frei gab. Mit ihr verbunden
ist eine Weise, die Erde zu ordnen und umzubauen, die erst die Ausbeutung
von so viel Ressourcen, wie fiir die Aufrechterhaltung der gegenwirtigen
modernen Kultur nétig sind, moglich machte. Begonnen hat dies beim Plan-
tagenwesen der Amerikas, die nur durch Sklavenarbeit moglich waren, bis
fossile Brennstoffe erschlossen wurden. Seitdem hat diese Moderne ein tech-
nologisches Korsett in Form von Straflennetzen, Bergwerken, gigantischen
Monokulturfeldern, Lagerhallen, Hifen, Schlafstddten und Vertriebsknoten-
punkten geschaffen, die jene »imperiale Lebensweise« technisch auch auf
andere, nicht-europiische Wesen ausdehnen konnte, solange sie die techni-
schen Prothesen, mit denen sie dem »anthropos« geniigen, konsumieren. Das
Anthropozin homogenisiert den Planeten nach dem Maf3stab des modernen
»anthropos« und verdringt die meisten anderen Lebensformen.

Dieser Verdringungsprozess wird in wissenschaftlichen Begrifflichkei-
ten als Sechstes Massenaussterben bezeichnet. Derzeit sterben grob geschitzt
ca. 100-mal so viele Arten pro Jahr aus, wie es im Langzeitdurchschnitt der
letzten Jahrmillionen der Fall war. Allein im Zeitraum von 1970 bis 2010 ging
dem Living Planet Index zu Folge die biologische Vielfalt um 65 Prozent zuriick.

12.02.2026, 20:33:56. Access



https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Normalitat als Katastrophe

Eine Zeit, die vielleicht nicht ganz zufillig mit der rasanten Ausbreitung des
Autos als dem modernen Mobilititsparadigma zusammenfillt. Damit reiht
sich unsere moderne Epoche in eine Kette von geologischen Katastrophen ein,
wie zuletzt jene der sogenannten Kreide-Paliogen-Grenze vor 66 Millionen
Jahren, die unter anderem das Ende der Dinosaurier besiegelte.

Doch wohingegen bei diesem Fiinften Massenaussterben eine singulire Kata-
strophe wie ein Meteoriteneinschlag als Ausléser angenommen wird, handelt
es sich beim Sechsten Massenaussterben um die katastrophale Ausbreitung
einer Lebensform auf diesem Planeten iiber ein paar hundert Jahre hinweg.
Diesmal ist es nicht ein planetar von Aufien kommender Kataklysmus, son-
dern eine von innen entstandene Verdringung. Die okologische Katastrophe
des Sechsten Massenaussterbens hat daher nicht blof rein biologischen Cha-
rakter, sondern auch zentrale ethologische Dimensionen: Es hat sich ein Nor-
malititsrahmen so massiv auf diesem Planeten ausgebreitet, dass diverse an-
dere Lebensformen weichen miissen. Dies betrifft nicht nur sogenannte »Tie-
re«, »Pflanzen« oder »Bakterien. Selbst fiir viele Weisen, Mensch zu sein, ist
die moderne Welt und ihre Art den Krieg zu verstetigen, eine sie ausloschende
Katastrophe.” Weder der fiktive Protagonist in Le Guins Kurzgeschichte noch
meine erdachte europiische Vorfahrin vor drei Jahrhunderten wiirde in heu-
tigen modernen Welten wohl lange tiberleben konnen.

Mir war es wichtig, an den Anfang dieses Kapitels diese kleine und tri-
viale Straflenszene aus eigener Erfahrung zu stellen, um zu verdeutlichen,
dass auch wir diesem Horror und der Verzweiflung, die der Zukunftsin-
digene in Le Guins Erzihlung angesichts der Alltiglichkeit der modernen
Welt erfihrt, nachspiiren konnen: In uns allen liegen diverse Formen und
historische Schichten von Menschlichkeit, Tierhaftigkeit, Pflanzenhaftigkeit,
Bakterienhaftigkeit etc. und ein wesentlicher Baustein zur Emanzipation
von modernen, 6kologisch katastrophalen Lebensweisen ist das Abbauen und
»Hospicing« des Ideal des monolithischen anthropos und seinen Idealen von
Einformigkeit, Ordnung und Konsistenz, die wir mit Vanessa Machado de
Oliveria im nichsten Abschnitt genauer erarbeiten werden.

7 Dem entgegengesetzt gibt es dafiir ein paar wenige, dominante nicht-humane Arten,
die sehr gut mit und neben dem »Modern Way of Life« auskommen: Kakerlaken, Rat-
ten, Méwen, Katzen, Hunde, Quallen, die E-Coli-Bakterie, der Corona-Virus, die Rotal-
ge, das japanische Springkraut oder die Goldrute, um nur ein paar wenige zu nennen

12.02.2026, 20:33:56. Access

43


https://doi.org/10.14361/9783839474082-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

