
Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault

ImerstenBand seinerGeschichtederSexualität diagnostiziert Foucault die anNietzsche

stark orientierte Unterscheidung zwischen scientia sexualis und ars erotica. Das Abend-

land habe mit der Psychoanalyse einen wissenschaftlichen Diskurs über den Sex her-

vorgebracht; andere Kulturen wie der Orient hingegen brachten vielmehr eine Kunst

des Sexes hervor.1 Edward Saïd hat die verallgemeinernde Opposition vom rein theo-

retischen Abendland versus wollüstigenOrient als Erbe einer kolonialistischen Projekti-

on des Abendlandes aus dem 19. Jahrhundert decodiert. Mit Foucaults Zuordnung von

Nietzsches Unterschied zwischen rationaler Aufklärung vs. ästhetischem Schein zum

Unterschied von Westen und Osten wird gleichsam Nietzsches aufklärungskritisches

Bild gegenWissen selbst als Verstrickung mit dem Kolonialismus aus dem 19. Jahrhun-

dert kenntlich, das er 1961 mit der Rechtfertigung von Psychiatrie alsWissensform noch

nicht verfolgte, weil diese gerade nicht den Verrückten von jeder Norm menschlicher

Ordnungssuche ausschließt wie die Ästhetik des Narrenschiffs. Aber seit 1966 geht Fou-

cault noch stärker von Nietzsches radikaler Kritik anWissenschaft aus, welche ihre spe-

zifischePerspektiveaufdieWelt imAnspruchauf reineundseriöseObjektivität versteckt

und damit notwendig immer die Wahrnehmung der Realität im Rahmen eines herme-

neutischen Narzissmus desWissens verzerrt, während eine auf Schein getrimmte Lüge

der Ästhetik sich des diskontinuierlichen, nie auflösbaren Perspektivismus gegenüber

zentrierter Subjektivität bewusst ist. Die Verwandlung von Sex in denWissensausdruck

›Sexualität‹ ist laut seiner eigenhändigen Aussage am Anfang des zweiten Bandes (in

den achtziger Jahren veröffentlichten) Histoire de la sexualité ziemlich spät aufgetaucht,

also nach Foucault erst amAnfang des 19. Jahrhunderts,womit er nochmal international

wiederholt, was er schon in der allein deutschen Vorrede seines ersten Bandes 1977 be-

hauptet: Sex wird durch denWillen zumWissen zur Sexualität erst gemacht. Dass er im

zweiten Band dann eine Geschichte der Sexualität mit der Antike beginnt, geht auf die

1 Foucault, Sexualität und Wahrheit, Bd. 1, S. 61: »Auf der einen Seite die Gesellschaften – und ihrer

waren viele: China, Japan, Indien, Rom, die arabisch-islamischen Gesellschaften –, die sich eine

ars erotica gegeben haben.« Noch deutlicher: Ders., Die Macht ein großes Tier, in:Michel Foucault,

Dits et Écrits. Schriften, Bd. III, 1976 -1979, hg.v. Daniel Defert u. François Ewald, Frankfurt a.M. 2005,

S. 495.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Kritik vomHistoriker Paul Veyne zurück, der Foucault klarmachte, dass die monogame

Ehe nicht erst im Christentum erfunden wurde, sondern schon bei den unchristlichen

Patriziern der römischen Spätantike.Damit ändert sich sein Blick, indem er an der Ent-

stehungderEhealsAufstiegdesKapitalismuszwar festhält,abernunschonvondergrie-

chischenAntikeher verstandenwerdensoll. Jetzt ist dieHegemoniedesAbendlandesmit

der scientia sexualis nicht nur allein auf den Willen zumWissen zu verrechnen, sondern

schon durch eine ars erotica in der europäischen Antike vorgegeben. Daher setzt er die

Opposition von Kunst und Wissen nicht mehr mit, sondern gegen Nietzsche fort, bzw.

nun wird Nietzsche selbst der Reinigung ausgesetzt. Die existenzielle Verbindung der

ars eroticamit der scientia sexualisdesmodernen Existenzialismus eines Nietzschemacht

nur im hegemonialen Aufstieg des Abendlandes ein schon in der europäischen Ästhetik

antiken Begehrens angelegtes Wissen offenbar. Daher hat er versucht, mit dem zwei-

ten Band die Hegemonie des Abendlandes nicht nur anders und neu mit der Darlegung

der Antike zu erklären, sondern anders als Max Weber in einer Geschichte der Sexuali-

tät den Aufstieg des Abendlandes nicht auf die Disziplinierung zum rastlosen Arbeiter

als Auflösung des Klosters in der Renaissance zu verrechnen. Die Geschichte der Sexua-

lität als Auflösung des Klosters, das die Welt zum Kloster macht, wird nach wie vor bei

Foucault also durch Ehe im 17. Jahrhundert dargelegt, womit er schon im ersten Band

komplett das eigentliche Sexualitätsdispositiv des französischen Salons übergeht: »Das

Projekt einer ›Diskursivierung‹ des Sexes hatte sich lange zuvor in einer asketischen und

klösterlichen Tradition formiert. Das 17. Jahrhundert hat erst daraus eine Regel für alle

gemacht.«2 Was aber, wenn die Erfindung der Ehe nicht aus dem 17. Jahrhundert nach

Veyne hervorgeht?Mit demRückbezug zur Antike projiziert Foucault die zweifache Ver-

knappung einermodernen Gesellschaft zum einen durch Autorschaft imHandeln, nach

der die Verknappung noch nicht durch schriftlichenDiskurs der griechischen Polis, son-

dern durch ästhetisches Handeln stattfindet und zum anderen durch die Briefe schrei-

bende spätantike Stoa als andere Seite einer diskursiven Ästhetik der Existenz, die bei-

de im Aufstieg des Abendlandes als Verkettung von Praxis und Diskurs zusammenkom-

men. So entsteht im vierten posthum entstanden Band mit der ästhetischen Glorifizie-

rung der sexenthaltsamen Nonne im christlichen Mittelalter zwar eine Formalisierung,

die jegliche Ökonomie der Begehren durch Verzicht von Sex im Vorbild der Nonne zu-

sammenführt. Aber durch die Reformation der allgemeinen Lesekompetenz wird nicht

nur die Geheimgesellschaft des Klosters aufgelöst, sondern diese in ermäßigter Form

der Ehe fortgeführt. Die radikal kastrierende Askese des Sexes wurde damit ebenso als

elitäre Praxis einer Geheimgesellschaft des Klosters aufgelöst wie die damit zusammen-

hängende Formalisierung des Begehrens durch Ehe zugleich gelockert und erweitert.

Wir haben heute die Vorlesungen von Foucault am Collège de France aus der Zeit zwi-

schen dem ersten und zweiten Band, also zwischen 1976 und 1984. Deutlich zeigt sich

darin seine Auseinandersetzung mit Max Weber, dessen Dialektik zwischen Vernunft

und Irrationalität laut Foucault die gesamte Frankfurter Schule auf eine falsche Fährte ge-

führt habe, was sich bei Adorno noch im Ruf der Polizei zeige, als sein Institut von Stu-

2 Foucault, Sexualität undWahrheit, Bd. 1, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault 129

dierenden besetzt wurde.3 Im Gegensatz zu Adornos an Nietzsche orientierter Unter-

scheidung von Vernunft desWissens und Opposition einer irrationalen Kunst, radikali-

siert Foucault denWillen zur Reinheit gegen Nietzsche selbst, indem er dafür die Kritik

Heideggers an Nietzsche einarbeitet. Wie einst Benjamin versucht er zumindest, den

Konservatismus damit gegen den Strich zu bürsten.

Nach Heideggers Existenzialismus ist Nietzsche die Vollendung der abendländi-

schen Metphysik durch ihre Kritik, indem Nietzsche die theorielastige logozentrische

Überzeugung der sich seit Platon bildenden Trennung von Objekt und Subjekt zwar

zurecht als Illusion des Wissens kritisiert, die ihre kontextuelle Verklammerung mit

dem Objekt nicht sehen will, dann aber unter Erhaltung der Binarität wieder als Tren-

nung von Subjekt und Objekt nur in Namen eines ästhetischen gewendeten modernen

Subjektivismus auf den Kopf stellt. Das unverborgene subjektlose Denken der Antike

(ἀλήθεια) jedoch sei alles andere als eine binäre Wahrheit, die mit veritas nur die latei-

nische und vor allem genuin christliche Übersetzung eines Werkverständnisses von

Subjekt-Objekt-Unterscheidungen im abendländischen Mittelalter sei. Nietzsche, so

Heidegger, fordere die Ästhetik als Opposition zur falschen Philosophie der subjektivie-

rendenTheorie, während er immer noch binär verfahre, so dass er damit eine von jeder

binären Objekt-Subjekt Unterscheidung gereinigte Philosophie des subjektlosen mit

seinem Horizont verklammernden existenziellen Daseins (mit Welt) durch ästhetische

Kritik sogar erneuert. Die Wahrheit des Unverborgenen ist weder in den Theorien der

mittelalterlich christlichen veritas noch in der dazu gegensätzlichen Ästhetik des sich

losreißenden Subjekts zu finden. Diese Drehung im abendländischen Existenzialismus

von Nietzsche durch die Glorifizierung einer Ästhetik der Existenz, welche eine Hege-

monie der Ästhetik schon vor demWissen als Vorbereitung auf Hegemonie stattfinden

lässt, führt Foucault auf die Antike im zweiten Band seiner Geschichte der Sexualität

zurück.

In der Tat gab es schon in der klassischen europäischen Antike den Wert der καλο-

κἀγαθία (Kalokagathía)der leiblichenhandelndenExistenz,alsoderDoppelung vonästhe-

tischer Schönheit des Körpers und ethisch gut handelndem Leben (kalòs kai agathós) des

Individuums. Damit wird in der von Foucault innerhalb seiner zur Genealogie der Se-

xualität erneuerten Archäologie des zweiten Bandes zu einer Geschichte der Sexualität

nun der ästhetische Stil des Handelns zum Paradigma einer Selbstverwirklichung, die

mit der Konzentration aufmännliche Selbstverwirklichung eine Hegemonie des Begeh-

rens als ein ästhetischer Stil desHandelns entwickelt,der zwarnicht unmittelbar auf Sex

zielt, aber diesenmiteinschließt. Der praktische Grund zur Hegemonie desMannes der

Antike ist daher nach Foucault angeblich noch vollkommen frei von einem systematisch

vorgeschriebenenmoralischen Gesinnungsbefehl einer Askese durch Schrift gegenüber

Sexualität, die erst später im Christentum erfolgt.

»Die moralische Reflexion über die aphrodisia versucht weniger einen systematischen

Code aufzustellen, der die kanonische Form der sexuellen Akte festlegt, die Grenzli-

nie der Verbote zieht und die Praktiken auf die beiden Seiten verteilt – sondern viel-

3 Michel Foucault,Die Geburt der Biopolitik.Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesungen amCollège

de France 1978 – 1979, hg.v. Michel Sennelart, S. 153f. (Fünfte Vorlesung von 7. Februar 1979).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

mehr die Bedingungen undModalitäten des ›Gebrauchs‹ auszuarbeiten: den Stil, des-

sen, was die Griechen die chrêsis aphrodisíon, den Gebrauch der Lüste, nannten.«4

Sex ist also inderAntike allenfalls einEffekt diesesVorrangsdermännlichmonopolisier-

ten Handlungssouveränität, weil die Verknappung durch einen ästhetischen Stil noch

keine Formalisierung durch Diskurs der Codices imMittelalter kennt.

Für die Antike übergeht Foucault, dass die in der Nikomachischen Ethik aufgeführte

Mesoteslehre derMitte an extremenHandlungen nach Aristoteles gerade keine Ästhetik

ist. Es ist sehr wohl ein Stil der Mitte, aber damit gerade kein Stil der Ästhetik. Eine Art

Ästhetik als Norm kommt nämlich bei Aristoteles nur als erlaubte Ausnahme gegen den

Stil fürHandlungen durch seineMesoteslehre vor,weil sie eben keinStil imGebrauch des

Handelns bildet. Das ›ästhetische‹ Begehren einer gegenüber den leiblichen Bedürfnis-

sen willkürlichen Abstraktion von Begehren wird in der Nikomachischen Ethik (1117b, 23

– 1118b, 9) vom Verdacht eines Verstoßes gegen den dauerhaften Stil eines Maßhaltens

zwischen den Extremen durch die Mesoteslehre freigesprochen, weil sie vom Gebrauch

absieht. Der ästhetische Verzicht auf Verzehren wie das Riechen um des Riechens wil-

len bei Blumen ist für Aristoteles als Autonomie des Mannes hoch einzuschätzen, weil

diese Negation von einem Telos der Handlung den dauerhaften Ausgleich einer Mitte

zwischen den Zielen des Zuviel oder Zuwenig inHandlungen eben nicht nötig hat. Diese

arbiträre Abstraktion von tierischen Trieben, die einer modernen ästhetischen Interes-

selosigkeit nahekommt, erweist den Menschen für Aristoteles zwar als höheres Wesen

denndieTiere.AberdieseArtdes interesselosenHandelnsdefiniert daher auchnichtden

handelnden Gebrauch, weil Stil nichts mit einer ästhetischen Abstraktion des Handelns

zu tun hat. Es ist daher in diesem Zusammenhang einer ›Ästhetik‹ bei Aristoteles äu-

ßerst wichtig und interessant, dass eben an derselben Stelle derNikomachischenEthik die

Betrachtung von schönenund erotischenmännlichenKörpern imGymnasion keinerRe-

gelung durchMäßigung bedarf, da sie nach dieser Darstellung keineMitte zur Regelung

nötig hat: Denn er fasst das Sehen nicht alsHandlung auf, die derMitte zurNormierung

bedarf, so dass er das Anschauen sexuell schöner Körper nicht dem Stil der Mesotesleh-

re für Handlungen unterwerfen will. Ihre als Nicht-Handlung verstandene Abstraktion

vomGebrauch inder sexuellenReproduktionhat für ihndaher nichtsmit einer sexuellen

Handlung zu tun. Beschreibt man also diese Art der schauenden Ästhetik als Grundlage

von Stilbegründungwie dasmoderne ästhetische Anschauen der griechischen Skulptur,

so vergisst Foucault, dass diese Schau der Nacktheit für Aristoteles erlaubt ist, weil sie

keinen Stil des Handelns im Gebrauch der Lust durch Mesoteslehre für den Mann aus-

zubilden vermag. Die männliche Hegemonie ist nur deswegen ein ästhetischer Stil für

Handlungen nach Foucault, weil er denmodernen Begriff des ästhetischen Stils als For-

mationsregel in die Handlungstheorie der Antike projiziert.

Auch schon der frühere Platon entspricht dem Stil der Mitte in seinem Symposion,

in dem er scheinbar genau umgekehrt zu Aristoteles die Reinheit der Liebe durch die

ästhetische Schau anklagt. So geht es im von Sokrates gehaltenen Bericht der Zauberin

4 Michel Foucault, Der Gebrauch der Lüste, Sexualität und Wahrheit 2, Frankfurt a, Main 1986, S. 71,

ebenso ebd., S. 79ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault 131

Diotima im Verbot der Ephebenliebe weder um ein Jugendverbot noch um eine Ableh-

nung der Homosexualität, sondern darum, dass Homosexualität sich nicht zum ästhe-

tischen Stil der Ephebenliebe verfestigen darf, weil es gegen den Stil derMitte zwischen

Homo- und Heterosexualität im Begehren verstößt. Daher ist der Stil einer reinen He-

terosexualität ebenso abzulehnen, wie die zum Stil gewordene Homosexualität in der

Ephebenliebe junger Männer, so dass auch hier Stil als Norm für Handlungen und Äs-

thetik zwei grundlegend verschiedene Dinge sind, weil es zwar in der Tat um eine Öko-

nomie des Begehrens geht, die aber nicht allein die Sexualität, sondern vorrangig das

politische Monopol des Mannes zur Souveränität meint, die dann aber eine Ästhetik im

Sex zu verhindern hat: Zuviel heteronome Sexualität macht die männliche Souveränität

der Demokratie von der Frau abhängig, zuwenig schadet der Reproduktion dermännli-

chenDemokratie in der Polis.Vor der scheinbar ästhetischen stilistischenReinheit schö-

ner Körpermännlicher Jünglingewird bei Platon als versteckteUnreinheit desHandelns

gewarnt, weil sie die Stilreinheit der männlichen Demokratie im Handeln hintergeht.

Schönheit darf nicht zum Stil in einer Ästhetik der Existenz werden.

Douglas hat für diesesVerhältnis vonpatriarchalischerMonopolisierungundSexua-

lität eine andere Erklärung:

»Wenndiemännliche Vorherrschaft als zentrales Prinzip der sozialenOrganisation an-

gesehenwird und ohne Einschränkungen undmit vollen Recht zumphysischen Zwang

gilt, ist es wenig wahrscheinlich, daß der Glaube an eine geschlechtliche Verunreini-

gung besonders stark entwickelt ist. Wenn andererseits das Prinzip der männlichen

Vorherrschaft zur Strukturierung des sozialen Lebens zwar verwendet, aber durch an-

dere Prinzipien in Frage gestellt wird, […] dann ist das Auftreten von geschlechtlichen

Verunreinigungsvorstellungen wahrscheinlich.«5

Aber genau das ist nicht nur in der männlichen Demokratisierung geschehen, indem

Sex eben gerade nicht als freie Ästhetik des Stils für Lust so eindeutig angenommenwer-

den soll. Schrift wurde 403 als Parlamentsbeschluss der Männer im ionischen Alphabet

eingeführt, das bis heute gültig geblieben ist.6 Schrift spielt in der demokratischen Ein-

schränkung auf Männer ebenso die Rolle der Forcierung vonMännern gegenüber Frau-

en.Medén ágan steht schon u.a. über dem Orakel von Delphi, was ein Spruch der soge-

nannten sieben Weisen in Griechenland sein soll, also: nichts im Übermaß, was Aristo-

teles ›lediglich‹ als Mesoteslehre in seiner Ethik als Stil für jegliches Handeln begrün-

det, dem die ästhetische Schau desMannes zwar nicht imWege steht, aber nicht seinen

Stil des Handelns begründen kann. Die Schau der Kalokagathía beim Training von jun-

gen Männern bei Aristoteles ist also in der Tat eine Art der Ästhetik, aber weil sie kein

Vorbild für das Verständnis eines Sils für Handlung abgibt: In der Tat hat Sex hat dann

nichts mit dem Stil der männlichen Souveränität zu tun, aber gerade weil diese keinen

Stil der Ästhetik ausbilden soll und damit auch nicht von der Kalokagathia aus zu verste-

5 Mary Douglas, Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu,

Frankfurt a.M. 1988, S. 186.

6 Peter Stein, Schriftkultur. Eine Geschichte des Schreibens und Lesens, Darmstadt 2006, S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

hen ist. Damit reproduziert Foucault die Vorstellung des deutschen Idealismus,wonach

die griechische Polis ihre Demokratie einer Ästhetik verdanke.

Bei Platon wie Aristoteles geht es um die Erhaltung der sozialen Synchronie von Öf-

fentlichkeit und Privatheit als eine reinmännliche Angelegenheit demokratischen Han-

delns: Die Schrift ist allein eine politische Sache der Männer im privaten Lesen wie im

öffentlichen Schreiben. Und auch genau deswegen werden die Sophisten mit ihren be-

zahltenReden für Angeklagte vorGerichten vonPlaton verurteilt,weil die vorGericht öf-

fentlich vortragendenMänner nicht die sind, die es privat geschrieben haben. Sie haben

ihre schönenReden bei Sophisten gekauft und stellen es als ihre erfundene Apologie dar.

IhreRede ist alles andere als ›gut‹ imSinnedermännlichenSouveränität fürdiePolis und

daher auch falscher Schein. Scheint es ein Widerspruch von Platon und Aristoteles zu

sein, wenn Platon von der Verführung des Sexes durch Ästhetik schöner Männer warnt

und Aristoteles die Ästhetik des Schauens schöner Männer im Gymnasion dagegen als

Mittel gegen den tierhaften Sex erlaubt, so entspricht es gleichwohl einer gemeinsamen

Linie zu einer Technik der sozialen Synchronisierung zwischen Herrschaft im privaten

Oikos mit der öffentlich politischen Agora, die allein beim Mann bleiben soll. Aber der

eigentliche Skandal ist bei aller männlichen Hegemonie in der Polis die Tatsache, dass

es eine rein elektorale Demokratie war, die keine Gewaltenteilung im Stil des Handelns

kannte und nicht die Ästhetik der Existenz.

Die so genannten reinenWertsphärenWebers erscheinen rein, sind aber nach Bour-

dieu nur Eigenwerte und nicht reineWerte, so dass auch sie von Kämpfen um Autorität

geprägt sind und nicht von reinen Konstellationen und reinen Funktionen der Macht.

»Die ausschließliche Konzentration auf die Funktion führt dazu, daß man der Frage

der inneren Logik der kulturellen Objekte, ihrer Struktur als Sprache, keine Beachtung

schenkt; ganz grundsätzlich aber läßt sie einen die Gruppen vergessen, die diese Ob-

jekte produzieren (Priester, Juristen, Intellektuelle, Schriftsteller,Dichter, Künstler,Ma-

thematiker usw.) […].Hier istMaxWebermit seiner Theorie der religiösenAkteure eine

große Hilfe.«7

Für Bourdieu istWebers Unterscheidung von institutionellemPriester und häretischem

Prophet und damit die Theorie der Autorschaft entscheidend und nicht die Frage der

Reinheit, die auch schon Adorno im Positivismusstreit an Weber kritisierte, aber dann

für seine Philosophie selbst beanspruchte, so dass zumindest Foucault Adornos Nietz-

scheanismus dafür kritisierte, dass er das für sich angeblich einforderte, was er anWe-

ber und den Naturwissenschaften als Reinheit kritisiert: Die von Interessen gereinig-

ten Wertsphären der Wissenschaft verstecken nur implizit ihre Interessen, was Adorno

dann für sein Institut aber ebenso als Reinheit gegenüber den protestierenden Studie-

renden forderte. Foucault versucht daher ein wenig wie Benjamins Forderung, konser-

vative Denken gegen den Strich zu bürsten, die von Adorno abgelehnte Kritik Heideg-

gers an Nietzsche für die Monopolisierung einer Ästhetik der Existenz zu nutzen, wenn

man sich vor allem den letzten vierten Band seiner posthum veröffentlichen Geschich-

te anschaut. Selbstredend spielt die Ehe darin ihre Rolle, aber es bleibt fraglich, ob der

7 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1995, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault 133

Sex darin oder die Institution der Ehe als Monopol der sexuellen Reproduktion für den

Aufstieg des Kapitalismus entscheidend ist.

Foucault sieht im letzten vierten (von ihm freilich nicht autorisierten Band) von Se-

xualität undWahrheit in der christlichen Ästhetik die neuzeitliche Übernahme einer Äs-

thetik des Handelns der antikenMesoteslehre,welche die christlichen Klöster angeblich

in ihrer Balance eines Zuviel und Zuwenig in der Askese als Übernahme der antiken Leh-

re zu einer Ästhetik als subjektivierte Verinnerlichung der Mesoteslehre im Kloster ver-

wandeln. In der Tat wird die Konkurrenz zu den einsamen, in der Askese radikaleren

Anachoreten vom Kloster stets verurteilt, wie auch Foucaults letzter Band von Sexuali-

tät undWahrheit deutlich mit Quellen aus der Frühzeit des Christentums belegt.8Wie so

oft, sind die empirischen Belege kaum bei Foucault anzuzweifeln, wohl aber seine her-

meneutische Interpretation.Danachwerdendie einsamenund extremasketischenAna-

choreten in der Wüste vom Kloster nach Foucault angeblich kritisiert, weil sie nicht die

existenzielle Mitte einer Selbsttechnik in der Askese verinnerlichen. Nur hat diese Ab-

grenzung zu Anachoreten gar nichtsmit der verinnerlichendenÜbernahme der existen-

ziellen Mitte zwischen Extremen aus der Antike zu tun. Foucault entgeht damit wieder

die Strategie einer sozialen Legitimierung durch Synchronisierung von privater und öf-

fentlicherAbstraktion: Vielmehrmussdie radikaleEinlösung einer reinenundabsoluten

Askese der Anachoreten in der Einsamkeit jenseits eines Klosters als versteckte illegiti-

me Eitelkeit und damit Unreinheit verstanden werden, weil sie sich durch Einsamkeit

dem Verdacht aussetzten, die Anerkennung eines Reinheitsideals egoistisch nur für ih-

re eigene streng individuelle Anerkennung zu beanspruchen, die damit ihre Abstraktion

nicht kollektiv synchronisieren will. In der Tat wird die Konzentration auf das Selbst in

der Strenge der Askese kritisiert, aber nicht als Vergehen gegen die Lehre von derMitte.

Der Verdacht einer Anhäufung (symbolischen) Kapitals der Anerkennung auf eine einzi-

ge Person konnte sehr schnell der egomanenUnreinheit beschuldigtwerden, so dass das

Reinheitsideal gegenüber Anerkennung grundsätzlich nicht von einer einzelnen Exis-

tenz repräsentiert werden konnte, sondern nur in der Bewährung durch kollektive An-

erkennung. Daher ist auch nicht die radikal sexuelle Askese, sondern die Kollektivität

einer Schrift der entscheidende Unterschied zur Legitimation des Klosters, über welche

die vereinzelten Anachoreten eben nicht verfügen oder gar verfügen wollen. Die Her-

meneutik einer Selbstfindung ist keine Fortsetzung einer antiken Ästhetik durch Verin-

nerlichung, sondern aufgrund desMangels an sozialer Synchronisierung zwischen Abs-

traktion von der Gesellschaft als Form einer ebenso einzelnen reinen Existenz mit einer

reinen Gesellschaft im Kloster, die folglich von einem einsamen Anachoreten gar nicht

als Ziel der Reinheit formuliert werden kann.

Und darin zeigt sich wieder das Feiern der Sprache in seinem letzten Band: Denn

die Schrift der monastischen Klöster steht zwar schon in Konkurrenz zur Nonne, aber

letztlich wird sie, wie noch zu zeigen ist, in der katholischen Renaissance ebenso wie

das Kloster abgewertet. Und in der Tat spielt Schrift eine wesentliche Rolle in der Verän-

derung dieses sozialen Tabus der Reinheit durch den Mann im Christentum und nicht

die Sexualität.AuchWeber hat die existierende protestantischeHegemonie desNordens

in seine Geschichtstheorie projiziert, so dass er das quattrocento komplett übersieht. Das

8 Michel Foucault, Sexualität undWahrheit IV,Die Geständnisse des Fleisches, Berlin 2019, S. 164f. u. 180f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

von allen gleich wahrnehmbare Bild wird in der Frührenaissance des quattrocento für alle

lesbare und damit reinere Offenbarung der Humanisten gegen die Archive der Klöster

mit ihrer phonetischen Schrift verstanden, so dass die Nonne im Kloster kein Vorbild

mehr für Offenbarung der Reinheit war. Man muss nicht Humanist sein, um dies als

symbolische Revolution durch den Humanismus zu verstehen, was in der Tat nicht von

Kastration, sondern eben von einer produktiven Erweiterung der Legitimation ausgeht.

Aber zur Frage steht dann immer noch zurecht, was hinter der unfraglichen Ästhetik

der Nonne imMittelalter stand, die Foucault zumThemamachte.Denn dies betrifft den

Begriff des Sexualitätsdispositivs.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020 - am 14.02.2026, 17:32:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

