Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault

Im ersten Band seiner Geschichte der Sexualitit diagnostiziert Foucault die an Nietzsche
stark orientierte Unterscheidung zwischen scientia sexualis und ars erotica. Das Abend-
land habe mit der Psychoanalyse einen wissenschaftlichen Diskurs iiber den Sex her-
vorgebracht; andere Kulturen wie der Orient hingegen brachten vielmehr eine Kunst
des Sexes hervor.! Edward Said hat die verallgemeinernde Opposition vom rein theo-
retischen Abendland versus wollitstigen Orient als Erbe einer kolonialistischen Projekti-
on des Abendlandes aus dem 19. Jahrhundert decodiert. Mit Foucaults Zuordnung von
Nietzsches Unterschied zwischen rationaler Aufklirung vs. dsthetischem Schein zum
Unterschied von Westen und Osten wird gleichsam Nietzsches aufklirungskritisches
Bild gegen Wissen selbst als Verstrickung mit dem Kolonialismus aus dem 19. Jahrhun-
dert kenntlich, das er 1961 mit der Rechtfertigung von Psychiatrie als Wissensform noch
nicht verfolgte, weil diese gerade nicht den Verriickten von jeder Norm menschlicher
Ordnungssuche ausschliefst wie die Asthetik des Narrenschiffs. Aber seit 1966 geht Fou-
cault noch stirker von Nietzsches radikaler Kritik an Wissenschaft aus, welche ihre spe-
zifische Perspektive auf die Weltim Anspruch auf reine und seriése Objektivitit versteckt
und damit notwendig immer die Wahrnehmung der Realitit im Rahmen eines herme-
neutischen Narzissmus des Wissens verzerrt, wihrend eine auf Schein getrimmte Liige
der Asthetik sich des diskontinuierlichen, nie auflésbaren Perspektivismus gegeniiber
zentrierter Subjektivitit bewusst ist. Die Verwandlung von Sex in den Wissensausdruck
»Sexualitit« ist laut seiner eigenhindigen Aussage am Anfang des zweiten Bandes (in
den achtziger Jahren verdffentlichten) Histoire de la sexualité ziemlich spat aufgetaucht,
also nach Foucault erst am Anfang des 19. Jahrhunderts, womit er nochmal international
wiederholt, was er schon in der allein deutschen Vorrede seines ersten Bandes 1977 be-
hauptet: Sex wird durch den Willen zum Wissen zur Sexualitit erst gemacht. Dass er im
zweiten Band dann eine Geschichte der Sexualitit mit der Antike beginnt, geht auf die

1 Foucault, Sexualitdt und Wahrheit, Bd. 1, S. 61: »Auf der einen Seite die Gesellschaften — und ihrer
waren viele: China, Japan, Indien, Rom, die arabisch-islamischen Gesellschaften —, die sich eine
ars erotica gegeben haben.« Noch deutlicher: Ders., Die Macht ein grofRes Tier, in: Michel Foucault,
Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 11,1976 -1979, hg.v. Daniel Defert u. Francois Ewald, Frankfurt a.M. 2005,
S. 495.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Kritik vom Historiker Paul Veyne zuriick, der Foucault klarmachte, dass die monogame
Ehe nicht erst im Christentum erfunden wurde, sondern schon bei den unchristlichen
Patriziern der romischen Spitantike. Damit dndert sich sein Blick, indem er an der Ent-
stehung der Ehe als Aufstieg des Kapitalismus zwar festhilt, aber nun schonvon der grie-
chischen Antike her verstanden werden soll. Jetzt ist die Hegemonie des Abendlandes mit
der scientia sexualis nicht nur allein auf den Willen zum Wissen zu verrechnen, sondern
schon durch eine ars erotica in der europiischen Antike vorgegeben. Daher setzt er die
Opposition von Kunst und Wissen nicht mehr mit, sondern gegen Nietzsche fort, bzw.
nun wird Nietzsche selbst der Reinigung ausgesetzt. Die existenzielle Verbindung der
ars erotica mit der scientia sexualis des modernen Existenzialismus eines Nietzsche macht
nur im hegemonialen Aufstieg des Abendlandes ein schon in der europiischen Asthetik
antiken Begehrens angelegtes Wissen offenbar. Daher hat er versucht, mit dem zwei-
ten Band die Hegemonie des Abendlandes nicht nur anders und neu mit der Darlegung
der Antike zu erkliren, sondern anders als Max Weber in einer Geschichte der Sexuali-
tit den Aufstieg des Abendlandes nicht auf die Disziplinierung zum rastlosen Arbeiter
als Auflésung des Klosters in der Renaissance zu verrechnen. Die Geschichte der Sexua-
litdt als Auflosung des Klosters, das die Welt zum Kloster macht, wird nach wie vor bei
Foucault also durch Ehe im 17. Jahrhundert dargelegt, womit er schon im ersten Band
komplett das eigentliche Sexualititsdispositiv des franzdsischen Salons tibergeht: »Das
Projekt einer>Diskursivierung« des Sexes hatte sich lange zuvor in einer asketischen und
klosterlichen Tradition formiert. Das 17. Jahrhundert hat erst daraus eine Regel fiir alle
gemacht.«* Was aber, wenn die Erfindung der Ehe nicht aus dem 17. Jahrhundert nach
Veyne hervorgeht? Mit dem Riickbezug zur Antike projiziert Foucault die zweifache Ver-
knappung einer modernen Gesellschaft zum einen durch Autorschaft im Handeln, nach
der die Verknappung noch nicht durch schriftlichen Diskurs der griechischen Polis, son-
dern durch dsthetisches Handeln stattfindet und zum anderen durch die Briefe schrei-
bende spitantike Stoa als andere Seite einer diskursiven Asthetik der Existenz, die bei-
de im Aufstieg des Abendlandes als Verkettung von Praxis und Diskurs zusammenkom-
men. So entsteht im vierten posthum entstanden Band mit der dsthetischen Glorifizie-
rung der sexenthaltsamen Nonne im christlichen Mittelalter zwar eine Formalisierung,
die jegliche Okonomie der Begehren durch Verzicht von Sex im Vorbild der Nonne zu-
sammenfiihrt. Aber durch die Reformation der allgemeinen Lesekompetenz wird nicht
nur die Geheimgesellschaft des Klosters aufgeldst, sondern diese in ermifigter Form
der Ehe fortgefiihrt. Die radikal kastrierende Askese des Sexes wurde damit ebenso als
elitire Praxis einer Geheimgesellschaft des Klosters aufgelost wie die damit zusammen-
hingende Formalisierung des Begehrens durch Ehe zugleich gelockert und erweitert.
Wir haben heute die Vorlesungen von Foucault am Collége de France aus der Zeit zwi-
schen dem ersten und zweiten Band, also zwischen 1976 und 1984. Deutlich zeigt sich
darin seine Auseinandersetzung mit Max Weber, dessen Dialektik zwischen Vernunft
und Irrationalitit laut Foucault die gesamte Frankfurter Schule auf eine falsche Fihrte ge-
fithrt habe, was sich bei Adorno noch im Ruf der Polizei zeige, als sein Institut von Stu-

2 Foucault, Sexualitdt und Wahrheit, Bd. 1, S. 26.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault

dierenden besetzt wurde.? Im Gegensatz zu Adornos an Nietzsche orientierter Unter-
scheidung von Vernunft des Wissens und Opposition einer irrationalen Kunst, radikali-
siert Foucault den Willen zur Reinheit gegen Nietzsche selbst, indem er dafiir die Kritik
Heideggers an Nietzsche einarbeitet. Wie einst Benjamin versucht er zumindest, den
Konservatismus damit gegen den Strich zu biirsten.

Nach Heideggers Existenzialismus ist Nietzsche die Vollendung der abendlindi-
schen Metphysik durch ihre Kritik, indem Nietzsche die theorielastige logozentrische
Uberzeugung der sich seit Platon bildenden Trennung von Objekt und Subjekt zwar
zurecht als Illusion des Wissens kritisiert, die ihre kontextuelle Verklammerung mit
dem Objekt nicht sehen will, dann aber unter Erhaltung der Binaritit wieder als Tren-
nung von Subjekt und Objekt nur in Namen eines isthetischen gewendeten modernen
Subjektivismus auf den Kopf stellt. Das unverborgene subjektlose Denken der Antike
(GArjBea) jedoch sei alles andere als eine binire Wahrheit, die mit veritas nur die latei-
nische und vor allem genuin christliche Ubersetzung eines Werkverstindnisses von
Subjekt-Objekt-Unterscheidungen im abendlindischen Mittelalter sei. Nietzsche, so
Heidegger, fordere die Asthetik als Opposition zur falschen Philosophie der subjektivie-
renden Theorie, wihrend er immer noch binir verfahre, so dass er damit eine von jeder
biniren Objekt-Subjekt Unterscheidung gereinigte Philosophie des subjektlosen mit
seinem Horizont verklammernden existenziellen Daseins (mit Welt) durch dsthetische
Kritik sogar erneuert. Die Wahrheit des Unverborgenen ist weder in den Theorien der
mittelalterlich christlichen veritas noch in der dazu gegensitzlichen Asthetik des sich
losreiffenden Subjekts zu finden. Diese Drehung im abendlindischen Existenzialismus
von Nietzsche durch die Glorifizierung einer Asthetik der Existenz, welche eine Hege-
monie der Asthetik schon vor dem Wissen als Vorbereitung auf Hegemonie stattfinden
lasst, fithrt Foucault auf die Antike im zweiten Band seiner Geschichte der Sexualitit
zuriick.

In der Tat gab es schon in der klassischen europiischen Antike den Wert der kaho-
kayabia (Kalokagathia) der leiblichen handelnden Existenz, also der Doppelung von dsthe-
tischer Schonheit des Korpers und ethisch gut handelndem Leben (kalos kai agathés) des
Individuums. Damit wird in der von Foucault innerhalb seiner zur Genealogie der Se-
xualitit erneuerten Archiologie des zweiten Bandes zu einer Geschichte der Sexualitit
nun der isthetische Stil des Handelns zum Paradigma einer Selbstverwirklichung, die
mit der Konzentration auf minnliche Selbstverwirklichung eine Hegemonie des Begeh-
rens als ein dsthetischer Stil des Handelns entwickelt, der zwar nicht unmittelbar auf Sex
zielt, aber diesen miteinschlief3t. Der praktische Grund zur Hegemonie des Mannes der
Antike ist daher nach Foucault angeblich noch vollkommen frei von einem systematisch
vorgeschriebenen moralischen Gesinnungsbefehl einer Askese durch Schrift gegeniiber
Sexualitit, die erst spiter im Christentum erfolgt.

»Die moralische Reflexion lber die aphrodisia versucht weniger einen systematischen
Code aufzustellen, der die kanonische Form der sexuellen Akte festlegt, die Grenzli-
nie der Verbote zieht und die Praktiken auf die beiden Seiten verteilt — sondern viel-

3 Michel Foucault, Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitdt 1. Vorlesungen am College
de France 1978 —1979, hg.v. Michel Sennelart, S. 153f. (Fiinfte Vorlesung von 7. Februar 1979).

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access

129


https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

mehr die Bedingungen und Modalititen des>Gebrauchs<auszuarbeiten: den Stil, des-
sen, was die Griechen die chrésis aphrodision, den Gebrauch der Liiste, nannten.«*

Sexistalsoin der Antike allenfalls ein Effekt dieses Vorrangs der mannlich monopolisier-
ten Handlungssouverdnitit, weil die Verknappung durch einen asthetischen Stil noch
keine Formalisierung durch Diskurs der Codices im Mittelalter kennt.

Fir die Antike ibergeht Foucault, dass die in der Nikomachischen Ethik aufgefiihrte
Mesoteslehre der Mitte an extremen Handlungen nach Aristoteles gerade keine Asthetik
ist. Es ist sehr wohl ein Stil der Mitte, aber damit gerade kein Stil der Asthetik. Eine Art
Asthetik als Norm kommt nimlich bei Aristoteles nur als erlaubte Ausnahme gegen den
Stil fir Handlungen durch seine Mesoteslehre vor, weil sie eben kein Stil im Gebrauch des
Handelns bildet. Das »isthetische< Begehren einer gegeniiber den leiblichen Bediirfnis-
sen willkiirlichen Abstraktion von Begehren wird in der Nikomachischen Ethik (1117b, 23
— 1118b, 9) vom Verdacht eines VerstoRes gegen den dauerhaften Stil eines Mafhaltens
zwischen den Extremen durch die Mesoteslehre freigesprochen, weil sie vom Gebrauch
absieht. Der isthetische Verzicht auf Verzehren wie das Riechen um des Riechens wil-
len bei Blumen ist fiir Aristoteles als Autonomie des Mannes hoch einzuschitzen, weil
diese Negation von einem Telos der Handlung den dauerhaften Ausgleich einer Mitte
zwischen den Zielen des Zuviel oder Zuwenig in Handlungen eben nicht nétig hat. Diese
arbitrire Abstraktion von tierischen Trieben, die einer modernen dsthetischen Interes-
selosigkeit nahekommt, erweist den Menschen fiir Aristoteles zwar als hoheres Wesen
denndie Tiere. Aber diese Art des interesselosen Handelns definiert daher auch nichtden
handelnden Gebrauch, weil Stil nichts mit einer dsthetischen Abstraktion des Handelns
zu tun hat. Es ist daher in diesem Zusammenhang einer >Asthetik« bei Aristoteles du-
Rerst wichtig und interessant, dass eben an derselben Stelle der Nikomachischen Ethik die
Betrachtung von schénen und erotischen minnlichen Kérpern im Gymnasion keiner Re-
gelung durch MaRigung bedarf, da sie nach dieser Darstellung keine Mitte zur Regelung
notig hat: Denn er fasst das Sehen nicht als Handlung auf, die der Mitte zur Normierung
bedarf, so dass er das Anschauen sexuell schoner Kérper nicht dem Stil der Mesotesleh-
re fiir Handlungen unterwerfen will. Thre als Nicht-Handlung verstandene Abstraktion
vom Gebrauch in der sexuellen Reproduktion hat fiir ihn daher nichts mit einer sexuellen
Handlung zu tun. Beschreibt man also diese Art der schauenden Asthetik als Grundlage
von Stilbegriindung wie das moderne dsthetische Anschauen der griechischen Skulptur,
so vergisst Foucault, dass diese Schau der Nacktheit fiir Aristoteles erlaubt ist, weil sie
keinen Stil des Handelns im Gebrauch der Lust durch Mesoteslehre fiir den Mann aus-
zubilden vermag. Die minnliche Hegemonie ist nur deswegen ein dsthetischer Stil fiir
Handlungen nach Foucault, weil er den modernen Begriff des dsthetischen Stils als For-
mationsregel in die Handlungstheorie der Antike projiziert.

Auch schon der frithere Platon entspricht dem Stil der Mitte in seinem Symposion,
in dem er scheinbar genau umgekehrt zu Aristoteles die Reinheit der Liebe durch die
asthetische Schau anklagt. So geht es im von Sokrates gehaltenen Bericht der Zauberin

4 Michel Foucault, Der Gebrauch der Liiste, Sexualitit und Wahrheit 2, Frankfurt a, Main 1986, S. 71,
ebenso ebd., S. 79ff.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault

Diotima im Verbot der Ephebenliebe weder um ein Jugendverbot noch um eine Ableh-
nung der Homosexualitit, sondern darum, dass Homosexualitit sich nicht zum &sthe-
tischen Stil der Ephebenliebe verfestigen darf, weil es gegen den Stil der Mitte zwischen
Homo- und Heterosexualitit im Begehren verstoft. Daher ist der Stil einer reinen He-
terosexualitit ebenso abzulehnen, wie die zum Stil gewordene Homosexualitit in der
Ephebenliebe junger Minner, so dass auch hier Stil als Norm fiir Handlungen und As-
thetik zwei grundlegend verschiedene Dinge sind, weil es zwar in der Tat um eine Oko-
nomie des Begehrens geht, die aber nicht allein die Sexualitit, sondern vorrangig das
politische Monopol des Mannes zur Souverinitit meint, die dann aber eine Asthetik im
Sex zu verhindern hat: Zuviel heteronome Sexualitit macht die minnliche Souverinitit
der Demokratie von der Frau abhingig, zu wenig schadet der Reproduktion der mannli-
chen Demokratie in der Polis. Vor der scheinbar dsthetischen stilistischen Reinheit scho-
ner Kérper minnlicher Jiinglinge wird bei Platon als versteckte Unreinheit des Handelns
gewarnt, weil sie die Stilreinheit der minnlichen Demokratie im Handeln hintergeht.
Schénheit darf nicht zum Stil in einer Asthetik der Existenz werden.

Douglas hat fiir dieses Verhiltnis von patriarchalischer Monopolisierung und Sexua-
litdt eine andere Erklirung:

»Wenn die mannliche Vorherrschaft als zentrales Prinzip der sozialen Organisation an-
gesehen wird und ohne Einschrinkungen und mit vollen Recht zum physischen Zwang
gilt, ist es wenig wahrscheinlich, daf® der Glaube an eine geschlechtliche Verunreini-
gung besonders stark entwickelt ist. Wenn andererseits das Prinzip der médnnlichen
Vorherrschaft zur Strukturierung des sozialen Lebens zwar verwendet, aber durch an-
dere Prinzipien in Frage gestellt wird, [...] dann ist das Auftreten von geschlechtlichen
Verunreinigungsvorstellungen wahrscheinlich.<®

Aber genau das ist nicht nur in der mannlichen Demokratisierung geschehen, indem
Sex eben gerade nicht als freie Asthetik des Stils fiir Lust so eindeutig angenommen wer-
den soll. Schrift wurde 403 als Parlamentsbeschluss der Minner im ionischen Alphabet
eingefiihrt, das bis heute giiltig geblieben ist.® Schrift spielt in der demokratischen Ein-
schrinkung auf Manner ebenso die Rolle der Forcierung von Minnern gegeniiber Frau-
en. Medén agan steht schon u.a. itber dem Orakel von Delphi, was ein Spruch der soge-
nannten sieben Weisen in Griechenland sein soll, also: nichts im Ubermaf, was Aristo-
teles slediglich« als Mesoteslehre in seiner Ethik als Stil fur jegliches Handeln begriin-
det, dem die dsthetische Schau des Mannes zwar nicht im Wege steht, aber nicht seinen
Stil des Handelns begriinden kann. Die Schau der Kalokagathia beim Training von jun-
gen Minnern bei Aristoteles ist also in der Tat eine Art der Asthetik, aber weil sie kein
Vorbild fiir das Verstindnis eines Sils fiir Handlung abgibt: In der Tat hat Sex hat dann
nichts mit dem Stil der mannlichen Souverinitit zu tun, aber gerade weil diese keinen
Stil der Asthetik ausbilden soll und damit auch nicht von der Kalokagathia aus zu verste-

5 Mary Douglas, Reinheit und Gefahrdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu,
Frankfurt a.M. 1988, S.186.
6 Peter Stein, Schriftkultur. Eine Geschichte des Schreibens und Lesens, Darmstadt 2006, S. 63f.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access

131


https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

hen ist. Damit reproduziert Foucault die Vorstellung des deutschen Idealismus, wonach
die griechische Polis ihre Demokratie einer Asthetik verdanke.

Bei Platon wie Aristoteles geht es um die Erhaltung der sozialen Synchronie von Of-
fentlichkeit und Privatheit als eine rein minnliche Angelegenheit demokratischen Han-
delns: Die Schrift ist allein eine politische Sache der Midnner im privaten Lesen wie im
offentlichen Schreiben. Und auch genau deswegen werden die Sophisten mit ihren be-
zahlten Reden fiir Angeklagte vor Gerichten von Platon verurteilt, weil die vor Gericht 6f-
fentlich vortragenden Manner nicht die sind, die es privat geschrieben haben. Sie haben
ihre schonen Reden bei Sophisten gekauft und stellen es als ihre erfundene Apologie dar.
Thre Redeistalles andere als>gut<im Sinne der minnlichen Souverinitit fiir die Polis und
daher auch falscher Schein. Scheint es ein Widerspruch von Platon und Aristoteles zu
sein, wenn Platon von der Verfithrung des Sexes durch Asthetik schéner Minner warnt
und Aristoteles die Asthetik des Schauens schéner Mianner im Gymnasion dagegen als
Mittel gegen den tierhaften Sex erlaubt, so entspricht es gleichwohl einer gemeinsamen
Linie zu einer Technik der sozialen Synchronisierung zwischen Herrschaft im privaten
Oikos mit der 6ffentlich politischen Agora, die allein beim Mann bleiben soll. Aber der
eigentliche Skandal ist bei aller mannlichen Hegemonie in der Polis die Tatsache, dass
es eine rein elektorale Demokratie war, die keine Gewaltenteilung im Stil des Handelns
kannte und nicht die Asthetik der Existenz.

Die so genannten reinen Wertsphiren Webers erscheinen rein, sind aber nach Bour-
dieu nur Eigenwerte und nicht reine Werte, so dass auch sie von Kimpfen um Autoritit
gepragt sind und nicht von reinen Konstellationen und reinen Funktionen der Macht.

»Die ausschliefdliche Konzentration auf die Funktion fithrt dazu, dafR man der Frage
derinneren Logik der kulturellen Objekte, ihrer Struktur als Sprache, keine Beachtung
schenkt; ganz grundséatzlich aber 1413t sie einen die Gruppen vergessen, die diese Ob-
jekte produzieren (Priester,Juristen, Intellektuelle, Schriftsteller, Dichter, Kiinstler, Ma-
thematiker usw.) [...]. Hierist Max Weber mit seiner Theorie der religiosen Akteure eine
grofe Hilfe.«

Fiir Bourdieu ist Webers Unterscheidung von institutionellem Priester und hiretischem
Prophet und damit die Theorie der Autorschaft entscheidend und nicht die Frage der
Reinheit, die auch schon Adorno im Positivismusstreit an Weber kritisierte, aber dann
fiir seine Philosophie selbst beanspruchte, so dass zumindest Foucault Adornos Nietz-
scheanismus dafiir kritisierte, dass er das fir sich angeblich einforderte, was er an We-
ber und den Naturwissenschaften als Reinheit kritisiert: Die von Interessen gereinig-
ten Wertsphiren der Wissenschaft verstecken nur implizit ihre Interessen, was Adorno
dann fiir sein Institut aber ebenso als Reinheit gegeniiber den protestierenden Studie-
renden forderte. Foucault versucht daher ein wenig wie Benjamins Forderung, konser-
vative Denken gegen den Strich zu biirsten, die von Adorno abgelehnte Kritik Heideg-
gers an Nietzsche fiir die Monopolisierung einer Asthetik der Existenz zu nutzen, wenn
man sich vor allem den letzten vierten Band seiner posthum veré6ffentlichen Geschich-
te anschaut. Selbstredend spielt die Ehe darin ihre Rolle, aber es bleibt fraglich, ob der

7 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1995, S. 61.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber zwischen Bourdieu und Foucault

Sex darin oder die Institution der Ehe als Monopol der sexuellen Reproduktion fiir den
Aufstieg des Kapitalismus entscheidend ist.

Foucault sieht im letzten vierten (von ihm freilich nicht autorisierten Band) von Se-
xualitit und Wahrheit in der christlichen Asthetik die neuzeitliche Ubernahme einer As-
thetik des Handelns der antiken Mesoteslehre, welche die christlichen Kloster angeblich
in ihrer Balance eines Zuviel und Zuwenig in der Askese als Ubernahme der antiken Leh-
re zu einer Asthetik als subjektivierte Verinnerlichung der Mesoteslehre im Kloster ver-
wandeln. In der Tat wird die Konkurrenz zu den einsamen, in der Askese radikaleren
Anachoreten vom Kloster stets verurteilt, wie auch Foucaults letzter Band von Sexuali-
tiit und Wahrheit deutlich mit Quellen aus der Frithzeit des Christentums belegt.® Wie so
oft, sind die empirischen Belege kaum bei Foucault anzuzweifeln, wohl aber seine her-
meneutische Interpretation. Danach werden die einsamen und extrem asketischen Ana-
choreten in der Wiiste vom Kloster nach Foucault angeblich kritisiert, weil sie nicht die
existenzielle Mitte einer Selbsttechnik in der Askese verinnerlichen. Nur hat diese Ab-
grenzung zu Anachoreten gar nichts mit der verinnerlichenden Ubernahme der existen-
ziellen Mitte zwischen Extremen aus der Antike zu tun. Foucault entgeht damit wieder
die Strategie einer sozialen Legitimierung durch Synchronisierung von privater und 6f-
fentlicher Abstraktion: Vielmehr muss die radikale Einlosung einer reinen und absoluten
Askese der Anachoreten in der Einsamkeit jenseits eines Klosters als versteckte illegiti-
me Eitelkeit und damit Unreinheit verstanden werden, weil sie sich durch Einsamkeit
dem Verdacht aussetzten, die Anerkennung eines Reinheitsideals egoistisch nur fiir ih-
re eigene streng individuelle Anerkennung zu beanspruchen, die damit ihre Abstraktion
nicht kollektiv synchronisieren will. In der Tat wird die Konzentration auf das Selbst in
der Strenge der Askese kritisiert, aber nicht als Vergehen gegen die Lehre von der Mitte.
Der Verdacht einer Anhdufung (symbolischen) Kapitals der Anerkennung auf eine einzi-
ge Person konnte sehr schnell der egomanen Unreinheit beschuldigt werden, so dass das
Reinheitsideal gegeniiber Anerkennung grundsitzlich nicht von einer einzelnen Exis-
tenz reprisentiert werden konnte, sondern nur in der Bewihrung durch kollektive An-
erkennung. Daher ist auch nicht die radikal sexuelle Askese, sondern die Kollektivitat
einer Schrift der entscheidende Unterschied zur Legitimation des Klosters, iiber welche
die vereinzelten Anachoreten eben nicht verfiigen oder gar verfiigen wollen. Die Her-
meneutik einer Selbstfindung ist keine Fortsetzung einer antiken Asthetik durch Verin-
nerlichung, sondern aufgrund des Mangels an sozialer Synchronisierung zwischen Abs-
traktion von der Gesellschaft als Form einer ebenso einzelnen reinen Existenz mit einer
reinen Gesellschaft im Kloster, die folglich von einem einsamen Anachoreten gar nicht
als Ziel der Reinheit formuliert werden kann.

Und darin zeigt sich wieder das Feiern der Sprache in seinem letzten Band: Denn
die Schrift der monastischen Kloster steht zwar schon in Konkurrenz zur Nonne, aber
letztlich wird sie, wie noch zu zeigen ist, in der katholischen Renaissance ebenso wie
das Kloster abgewertet. Und in der Tat spielt Schrift eine wesentliche Rolle in der Verin-
derung dieses sozialen Tabus der Reinheit durch den Mann im Christentum und nicht
die Sexualitit. Auch Weber hat die existierende protestantische Hegemonie des Nordens
in seine Geschichtstheorie projiziert, so dass er das quattrocento komplett iibersieht. Das

8 Michel Foucault, Sexualitdt und Wahrheit IV, Die Gestindnisse des Fleisches, Berlin 2019, S. 164f. u. 180f.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access

133


https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

von allen gleich wahrnehmbare Bild wird in der Frithrenaissance des quattrocento fiir alle
lesbare und damit reinere Offenbarung der Humanisten gegen die Archive der Klgster
mit ihrer phonetischen Schrift verstanden, so dass die Nonne im Kloster kein Vorbild
mehr fiir Offenbarung der Reinheit war. Man muss nicht Humanist sein, um dies als
symbolische Revolution durch den Humanismus zu verstehen, was in der Tat nicht von
Kastration, sondern eben von einer produktiven Erweiterung der Legitimation ausgeht.
Aber zur Frage steht dann immer noch zurecht, was hinter der unfraglichen Asthetik
der Nonne im Mittelalter stand, die Foucault zum Thema machte. Denn dies betrifft den
Begriff des Sexualititsdispositivs.

14.02.2026, 17:32:39. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

