I. Gerechtigkeit / Ungerechtigkeiten

Am Anfang der abendldndischen Philosophie steht die Ungerechtig-
keit. In dem wohl friihesten iiberlieferten Fragment der Vorsokratiker
befasst sich Anaximander mit dem Gleichgewicht der Elemente:
»Woraus aber die Dinge ihre Entstehung haben, darein finde auch ihr
Untergang statt, gemél der Schuldigkeit. Denn sie leisteten einander
Stihne und Bufe fiir ihre Ungerechtigkeit, gemaf der Verordnung der
Zeit.“! Diesen fragmentarischen Anfang mit der Ungerechtigkeit kn-
nen wir heute mit einigen systematischen Uberlegungen stiitzen. Wa-
rum lohnt es sich, mit Ungerechtigkeit und Ungerechtigkeiten zu be-
ginnen, statt sich am Begriff der Gerechtigkeit abzuarbeiten?

1) Mit dieser Umkehrung kniipfen wir an Alltagserfahrungen von
Ungerechtigkeit an. Erfahrungen von Unrecht, der Sinn fiir Ungerechtig-
keiten seien urspriinglich.” Daraus entwickele sich lebensgeschichtlich
erst so etwas wie ein Sinn fiir Gerechtigkeit. Unsere frithen Evidenzer-
fahrungen von Ungerechtigkeiten erlaubten nur einen ungefihren Vor-
griff auf Kriterien der Gerechtigkeit.

AuBerungen iiber Ungerechtigkeiten sind nicht nur ,,emotiv*, also bloer
Ausdruck von Empfindungen oder Gefiihlstonen — wie Emporung, Ent-
riistung, Zorn, Arger’ — im Unterschied zu AuBerungen iiber Gerechtig-

1 Wilhelm Capelle, Die Vorsokratiker, Stuttgart 1963, S. 82. Hermann Diels, Die
Fragmente der Vorsokratiker, 8. Aufl., hrsg. von Walther Kranz, Erster Band, Ber-
lin 1956, S. 89 iibersetzt: ,,Woraus aber das Werden ist den seienden Dingen, in das
hinein geschieht auch ihr Vergehen nach der Schuldigkeit; denn sie zahlen einander
gerechte Strafe und BuBe fiir ihre Ungerechtigkeit nach der Zeit Anordnung.*

2 So hebt auch Hasso Hofmann an: Einfithrung in die Rechts- und Staatsphilosophie,
3. Aufl. Darmstadt 2006, S. 72 ff. (,,Der Sinn fiir Ungerechtigkeit™) mit Hinweisen
auf Schopenhauer, Grotius, Kant u.a. (Zu Schopenhauer s. insbes. Samtl. Werke
(Suhrkamp-Ausgabe), Bd. I, S. 463 und Bd. III, S. 744 ff., insbes. S. 749 ff.).

3 Das klingt nach Eugen Ehrlichs Gefiihlstheorie: Emporung erfolge bei Verletzung von
Rechtsregeln; Entriistung bei Verletzung von Regeln der Sitte etc.; vgl. Eugen Ehr-
lich, Grundlegung der Soziologie des Rechts (1913), 3. Aufl. Berlin 1967, S. 131 f.

5

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit, die im Modus eines Urteils erfolgten. Es mag sein, dass derjenige,
dem etwas genommen wird, heftiger reagiert als jemand, dem etwas
zuteil wird (und er das vielleicht fiir gerecht ansieht). Das Urteil, dass
etwas gerecht sei, ist oft von einem gehobenen Gefiihl der Zufriedenheit
getragen; in das Urteil, dass etwas ungerecht sei, mischen sich schnell
Zorn und Emporung hinein. Man kann aber durchaus sehr klare Unge-
rechtigkeitsurteile fillen: dass ein Gesetz eine formal ungleiche Rege-
lung treffe; dass eine Diskrepanz bestehe zwischen einer gesetzlich for-
malen Gleichheit und einer faktischen Ungleichheit; dass die Anwen-
dung eines allgemeinen, abstrakten Gesetzes zu einer Ungerechtigkeit im
Einzelfall fiihre; dass eine rechtliche, gerichtliche Sanktion, auch eine
Wiedergutmachung, nicht den Fortbestand des Unrechts beseitigen kon-
ne.* So wie man Kriterien der Gerechtigkeit seinen Urteilen zugrunde
legen kann (wie Gleichheit, Bediirfnis, Leistung), so diirfte es auch bei
Ungerechtigkeitsurteilen moglich zu sein.

2) Es heifit, vom Negativen her lieBen sich leichter Bestimmungen
des Positiven vornehmen.’

Seine Klassifikation von ,,Gefiihlstonen® soll der Abgrenzung verschiedener Arten
von Regeln dienen (Recht, Sitte, Takt, Mode etc.); dieser Versuch scheitert schon
daran, dass die genannten Gefiihlstone kaum klar voneinander abgrenzbar sind
(Emporung, Entriistung, Argernis, kritische Ablehnung, Missbilligung, Licherlich-
keit); vgl. dazu Hubert Rottleuthner, Foundations of Law. A Treatise of Legal Philo-
sophy and General Jurisprudence (E. Pattaro, ed.), vol. 2, Heidelberg 2005, S. 139 ff.
Interessant ist in unserem Zusammenhang, dass er vom Verletzungsfall ausgeht.

4 Vgl. Beate Rossler, Ungliick und Unrecht. Grenzen der Gerechtigkeit im liberalde-
mokratischen Rechtsstaat, in: H. Miinkler/M. Llanque (Hrsg.), Konzeptionen der
Gerechtigkeit. Kulturvergleich — Ideengeschichte — Moderne Debatte, Baden-Baden
1999, S. 347-364. — Ungerechtigkeit kann sich auf die (ungleiche) Verteilung von
materiellen Giitern wie auch von Rechten beziehen; s. etwa Iris M. Young, Justice
and the Politics of Difference, Princeton 1990, S. 39. Diese Unterscheidung — posi-
tiv fiir die Gerechtigkeit gewendet — ist bekanntlich auch zentral fiir Rawls ,,Theory
of Justice®.

5 ,,While perfection is an elusive goal, it is not hard to recognize blatant indecencies.*
Lon Fuller, The Morality of Law, rev. ed. New Haven/London 1969, S. 62.

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn der Weg zum Recht und zur Zukunft

dunkel ist und verborgen

dann halte ich mich an das Unrecht

das liegt sichtbar mitten am Weg

und vielleicht wenn ich noch da bin

nach meinem Kampf mit dem Unrecht

werde ich dann ein Stiick vom Weg zum Recht erkennen.®

Schon John Stuart Mill meinte, Gerechtigkeit tiber Ungerechtigkeiten
definieren zu koénnen.’ Diese, die Ungerechtigkeit, bestiinde zum
Beispiel in der Beraubung des personlichen Eigentums oder der Frei-
heit, in der Weigerung Verdienste zu belohnen, im Bruch von Ver-
sprechen, oder darin, bei Entscheidungen iiber Streitfille parteiisch zu
sein. Dann wire die Ungerechtigkeit nur die Negation von Gerechtig-
keit und durch eine weitere Negation wiissten wir schon, was gerecht,
was Gerechtigkeit sei.® Nur verhilt es sich leider nicht so einfach. Aus
der Negation einer Ungerechtigkeit folgt nicht notwendig eine Er-
kenntnis iiber das, was gerecht ist. Wenn Sklaverei ungerecht ist, was
ist dann gerecht? Kolonat, Leibeigenschaft, Tagelohner-Status, kapita-
listische Lohnarbeit? Aus der bloBen Negation einer Ungerechtigkeit
folgt nichts Gerechtes; es gilt eben nicht einfach: a und non-a; viel-
mehr tertium datur, oder besser multum datur. Wenn 49% der bun-
desdeutschen Bevolkerung die Hinrichtung von Saddam fiir ungerecht

6  Den Hinweis auf dieses Gedicht von Erich Fried verdanke ich Kurt Pérli.

7 John Stuart Mill, Utilitarianism (1871), dt. Ub. Der Utilitarismus, Stuttgart 1985,
S. 72-112 (S. 74): ,denn wie viele andere Moralbegriffe 1dsst sich Gerechtigkeit am
besten durch ihr Gegenteil [opposite] definieren.* Mill geht bei seiner Analyse der
Gerechtigkeit/Ungerechtigkeit von einem Gefiihl aus, das sich vor allem in einem
Strafbediirfnis (Empo6rung und Zorn) bei Unrechttun zeigt. Dieses Gefiihl entstam-
me seinerseits einem Trieb zur Selbstverteidigung, der auf das allgemeine Wohl ei-
ner Gemeinschaft ziele, und dem Gefiihl der Sympathie, das iiber den sozialen
Nahbereich hinausgehe.

8 So einfach etwa bei Kelsen: ,,Wenn wir wissen, was Laster sind, wissen wir auch
schon, was Tugenden sind; denn eine Tugend ist das Gegenteil eines Lasters.”
(Hans Kelsen, Was ist Gerechtigkeit? [1953], Stuttgart 2000, S. 44; und auf S. 45:
,,und die Gerechtigkeit ist einfach das Gegenteil dieses Unrechts.*).

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hielteng, was wire fiir sie gerecht gewesen? Sicher, ihn nicht hinzurich-
ten — aber was hiele das dann? Die Prédikate gerecht und ungerecht
stehen also nicht einfach in einem Verhiltnis der Negation oder auf der
Aussagen-Ebene der Kontradiktion. Auch andere Versuche, die Bezie-
hung der beiden Priadikate formal zu prizisieren, fithren nicht viel wei-
ter: es handele sich um ein Verhiltnis der Asymmetrie'’, sie seien kom-
plementir.

Wenn der Kern der Gerechtigkeit die Gleichheit ist, dann bestiinde Un-
gerechtigkeit in Ungleichbehandlung. Aber so einfach ist das bekanntlich
nicht. Ungleichbehandlung ist nicht per se ungerecht, wie Gleichbehand-
lung nicht per se gerecht ist. Es geht immer um ungerechtfertigte Un-
gleichbehandlung oder Gleichbehandlung, d.h. um Diskriminierung im
negativen Sinne). Die ganze Anti-Diskriminierungs-Diskussion'' ist
aufschlussreich in unserem Zusammenhang. Denn hier liegt der Ansatz-
punkt bei Diskriminierungen, also (moglichen) Ungerechtigkeiten, und
durch Anti-Diskriminierung sollen Ungerechtigkeiten beseitigt werden,
wenn auch nicht unbedingt Gerechtigkeit hergestellt wird. Bei diesen
Ungerechtigkeiten geht es um einen Mangel oder Fehler in der Recht-
fertigung — und das auch nicht nur von Ungleichheiten, sondern generell
um einen Rechtfertigungsmangel. Deshalb wird das Pridikat gerecht
auch hiufig synonym gebraucht mit gerechtfertigt und ungerecht mit
nicht gerechtfertigt.

3) Wenn nach Gerechtigkeit gefragt wird, versucht man, eine Defini-
tion zu geben oder Kriterien der Gerechtigkeit zu formulieren (wie
Gleichheit, Bediirfnis, Leistung); wird nach Ungerechtigkeit gefragt, so
erwartet man wohl Beispiele fiir Ungerechtigkeit, also Ungerechtigkei-

Der Spiegel, 2/2007, S. 173.

10 Da hilft auch kein Bezug auf Reinhart Koselleck, Zur historisch-politischen Seman-
tik asymmetrischer Gegenbegriffe, in: Harald Weinrich (Hrsg.), Positionen der Ne-
gativitit, Miinchen 1975, S. 65-104. Seine Beispiele sind aber: Freund/Feind, Grie-
che/Barbar, Christen/Heiden, Mensch/Unmensch.

11 Zur Ethik des Gleichbehandlungsrechts vgl. jetzt Matthias Mahlmann, in: B. Ru-
dolf/M. Mahlmann (Hrsg.), Gleichbehandlungsrecht, Baden-Baden 2007, S. 33-57.

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten; die sind leichter zu geben.'> Aber wir nennen nicht gleich Beispiele
fiir gerechtes Handeln, gerechte Normen, fiir gerechte Menschen, ge-
rechte Emotionen (der ,,gerechte Zorn®). Wir sprechen auch nicht von
Gerechtigkeiten. Ahnlich ist es mit dem Verhiltnis von Gesundheit
und Krankheit. Fiir ,,Gesundheit* liegt zwar eine Definition der WHO
vor - ,vollstindiges physisches, psychisches und soziales Wohlbefin-
den*; aber was ist das? Zur Bestimmung von ,,Krankheit* fillt uns da-
gegen eine Menge von Krankheiten ein. Hier konnen wir den Plural
verwenden, aber nicht fiir Gesundheit. ,,Gesundheiten* macht so wenig
Sinn wie ,,Gerechtigkeiten®.

4) In der antiken Philosophie ist Gerechtigkeit als eine Tugend ver-
standen worden, also als eine dispositionelle Eigenschaft, die Personen
zugeschrieben werden kann (und nicht eine Eigenschaft von Handlun-
gen oder Normen). In den Tugend-Katalogen taucht Gerechtigkeit im-
mer auf, die Ungerechtigkeit aber nicht unter den Lastern; sie zdhlt auch
nicht zu den sieben Todsiinden."* Die Ungerechtigkeit findet sich auch

12 Den ,sense of injustice® erldutert Edmond N. Cahn anhand von sechs Beispielen (The
Sense of Injustice, New York 1949, S. 14 ff.), mit deren Hilfe er dann positive Facetten
der Gerechtigkeit einer Rechtsordnung herausarbeitet. Fiir ihn erschopft sich der Sinn fiir
Ungerechtigkeit nicht in begleitenden Emotionen oder Reaktionen von ,,outrage, horror,
shock, resentment and anger™ (S. 24). Diese Gefiihle sind getragen durch Empathie. Der
Sinn fiir Ungerechtigkeit ist fiir ihn dann ,,a blend of reason and empathy* (S. 26).

13 Obwohl es doch eine Menge von Unterscheidungen gibt: Verteilungsgerechtigkeit,
Tauschgerechtigkeit, Ergebnisgerechtigkeit, und fiir alle moglichen Sachgebiete: sozi-
ale Gerechtigkeit, Steuergerechtigkeit, Generationengerechtigkeit, Wehrgerechtigkeit,
Familiengerechtigkeit, Umweltgerechtigkeit etc. Und auch fiir die — im Singular ver-
wendete — (Un)gleichheit als Kernkriterium gibt es viele Formen: formale Gleichheit,
Ressourcen-, Chancen-, Ergebnisgleichheit. Michael Walzer benannte sein Buch
Spheres of Justice®, Oxford 1983; Judith Shklar das ihre ,,Faces of Injustice®, nicht
Injustices (New Haven/London 1990; dt. Ub. Uber Ungerechtigkeit, Berlin 1992). Fiir
Walzer gibt es bereichsspezifische, je eigene Verteilungsprinzipien: freier Tausch,
Verdienst, Bediirfnis etc.; dt. Ub. 1992, S. 46-50, 440 ff. Ungerechtigkeit besteht dann
in der Dominanz einer Sphére iiber andere.

14 Die sieben Todsiinden: desidia oder acedia (Miifiggang), superbia (Stolz, Hochmut),
gula (Vollerei), luxuria (Wollust), ira (Zorn), invidia (Neid), avaritia (Geiz). Aber s.
Thomas v. Aquin: ,facere iniustum ex genere suo est peccatum mortale® (S.Theol. II-1I,

9

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht in der paulinischen Lasterliste aus dem Galaterbrief.'> Aber dann
ist die Iniustitia doch einmal zu finden in Giottos Darstellung der Las-
ter: in der Arena (oder Scrovegni)-Kapelle in Padua.'® Wiihrend fast alle
anderen Tugenden und Laster als Frauen dargestellt sind, ist die Iniusti-

tia

ein Mann!"" Laster/Siinden stehen in keinem Negationsverhiltnis

zueinander; sie werden in selbstidndigen Figuren abgebildet.

15

10

59, 4.) — Nicht alle Siinden, die den anderen Tugenden entgegengesetzt sind, sind Tod-
stinden. Todsiinde ist, was der Liebe als Mutter aller Tugenden entgegengesetzt ist (ebd.).
Gal. 5, 19-21; auch 1. Kor 6, 9 f.: Unzucht, Unsittlichkeit, ausschweifendes Leben,
Gotzendienst, Zauberei, Feindschaften, Streit, Eifersucht, Jdhzorn, Eigennutz, Spal-
tungen, Parteiungen, Neid und Missgunst, Trink- und Festgelage: ,,Die solches tun,
werden das Reich Gottes nicht erleben.*

Die Gegeniiberstellung der Allegorien der Tugenden und Laster bei Giotto aus den
Jahren 1304-06 sieht in der Original-Schreibweise folgendermafen aus:

prudencia stupiditas fides infidelitas
fortitudo inconstancia karitas invidia
temperancia ira spes desperatio
iusticia iniusticia

Das scheint selbst J. Shklar (Fn. 13), S. 79 ff. entgangen zu sein — aber nicht Marcel
Proust: bei dem erinnert ein Monsieur de Palancy an den ,,Ungerechten aus Padua
(Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. In Swanns Welt, Frankfurt a.M. (edition
suhrkamp Werkausgabe) 1964, S. 434). Wie ist diese Verminnlichung zu erklédren?
Die ménnliche Figur ist wie ein Amtstriger gekleidet, befindet sich also in einer Posi-
tion, die Frauen kaum einnehmen konnten und die besonders anfillig fiir Ungerech-
tigkeiten ist. Wolfgang Schild (Bilder von Recht und Gerechtigkeit, K6ln 1995, S. 104
f.) deutet die Figur als Richter, durch die Miitze der Paduaner gekennzeichnet, der be-
reits durch seine Attribute entlarvt werde. ,,Statt des traditionellen Stabes und des er-
hobenen Richterschwertes trigt er eine Hellebarde (oder einen Fischhaken) und das
ungegiirtete Kriegsschwert, unter dem Hemd wird die Riistung sichtbar; er schldgt den
linken Fuf3 tiber den rechten (also gegen die Vorschrift). Dadurch erweist er sich als
Tyrann, als Gewaltherrscher — vielleicht dachte Giotto dabei an Friedrich II. oder des-
sen Vertreter Ezelino —, was sich im halbzerstorten Stadttor, im Fries darunter (mit
Gewaltszenen) und in der hochwuchernden Waldwildnis zeigt.” — Wolfgang Sellert
(Gottingen) sieht im unteren Feld die Geschichte des barmherzigen Samariters darge-
stellt. Aus diesem Szenarium der Néchstenliebe wiichsen Pflanzen mit treibenden Blii-
ten und Bléttern als Zeichen des durch die Siinde nicht verdorbenen urzeitlichen Para-
dieses. Die Figur stelle einen Herrscher als den alleinigen Inhaber der Regierungs- und
Jurisdiktionsgewalt dar. Mit der linken Hand umfasse er einen Herrschafts- oder Ge-
richtsstab. Die rechte Hand halte einen nichts Gutes verkiindenden Speer mit Wi-
derhaken. Die Ungerechtigkeit dieses Herrschers werde noch dadurch unterstrichen,
dass er auf einem Thron sitzt, der von briichigem Mauerwerk als Zeichen der Zer-
storung und Gewalt umgeben wird (Schreiben vom 21. Mai 2007 an den Verf.).

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1: Giottos Iniusticia in der Arena-Kapelle in Padua (1304-06)

11

17.01.2028, 10:58:58. A



https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Platon fungiert die Gerechtigkeit (dikaiosyne) als eine Art Meta-
Tugend, die das rechte Verhiltnis der drei Grundtugenden — Weisheit
(sophia), Tapferkeit (andreia) und Besonnenheit (sophrosyne) — in den
drei Gesellschaftsgruppen (Herrscher, Krieger und Erwerbsstand)
bestimmt. Ungerechtigkeit (adikia) wiirde dann in einem gestorten
Verhiltnis dieser drei Grundtugenden bestehen. Dies ist wieder nur
von der Gerechtigkeit her gedacht, die Ungerechtigkeit als eine Ab-
weichung davon.

Bei Aristoteles wird die Tugend der Gerechtigkeit separat im 5. Buch
der Nikomachischen Ethik behandelt und nicht im Katalog der Tu-
genden, die er gemill der Mesotes-Lehre in den Biichern 2-4 abge-
handelt hat. Nach dieser Mesotes-Lehre ist eine Tugend etwas ,,Mittle-
res“ zwischen einem zu viel und einem zu wenig — oder zwischen
zwei Untugenden —, wie etwa die Tapferkeit die ,Mitte® zwischen
Feigheit und sinnloser Draufgingerei sei'® oder die Besonnenheit die
Mitte zwischen Stumpfsinn und Ziigellosigkeit."’ Aber was wire dann
ein zu viel, was ein zu wenig an Gerechtigkeit? Gerechtigkeit mag in
ihrer kommutativen wie distributiven Form viel mit der Vorstellung
einer Mitte, eines Mittlers®® zu tun haben. Aber sie ist nicht die Mitte
zwischen zwei extremen Untugenden. Meist wird dann die Stelle aus
NE V. 9 zitiert, dass Gerechtigkeit die Mitte zwischen Unrecht-tun
und Unrecht-erleiden sei.”

18 Aristoteles, NEIIL. 9 (1115a 7 ff.) Ubersetzung Dirlmeier.

19 Ebd. III. 13 (1117b 21). Die Weisheit taucht bei Aristoteles iibrigens nicht mehr
unter den Tugenden auf, wohl weil sie eine dianoetische (Verstandes-), keine ethi-
sche Tugend ist. Nur bei diesen gibt es wohl eine ,,Mitte*.

20 Zur Rolle des Richters als eines ,,Mittlers* Aristoteles, NE 1132a 20 ff.

21 Etwa bei H. Kelsen (Fn. 8), S. 44; dhnlich auch Walter Lesch, Gerechtigkeitssinn
und Unrechtserfahrung: Asymmetrien in der moralischen Wahrnehmung, in: Ian
Kaplow/Christoph Lienkamp (Hrsg.), Sinn fiir Ungerechtigkeit. Ethische Argumen-
tationen im globalen Kontext, Baden-Baden 2005, S. 88-99 (93). Die Aristotelische
Bestimmung widerspricht jedenfalls der Auffassung des Sokrates, wonach es besser
sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun (Kriton 49a ff.).

12

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Was Unrecht und Recht ist, haben wir nun dargestellt. Nachdem wir beides be-
grifflich voneinander geschieden haben, ist klar geworden, dafl die Verwirklichung
der Gerechtigkeit die Mitte zwischen Unrecht-tun und Unrecht-erleiden ist. Denn
das eine bedeutet, da3 man ein Zuviel, das andere, daf3 man ein Zuwenig hat. Die
Gerechtigkeit aber ist eine Form des mittleren Verhaltens, aber nicht im selben Sinn
wie die anderen ethischen Vorziige, sondern, weil sie einen Mittelwert festsetzt,
wihrend die Ungerechtigkeit auf die Extreme gerichtet ist. Und die Gerechtigkeit
ist eine Grundhaltung, die iiber den gerechten Mann folgende Aussage gestattet: er
verwirklicht grundsitzlich aus freier Entscheidung das Gerechte, und gilt es eine
Verteilung, wo seine eigene Person und eine zweite oder zwei andere Personen in
Frage stehen, so verfihrt er grundsitzlich nicht so, da3 er von dem fraglichen Wert
sich selbst den Hauptanteil und dem anderen die kleinere Menge — und bei nachtei-
ligen Dingen umgekehrt — zuteilt, sondern er gibt im Sinne der Proportionen glei-
che Anteile; und handelt es sich um zwei andere Personen, so verfihrt er in ent-
sprechender Weise. Die Ungerechtigkeit aber ist im Gegensatz dazu auf das Un-
recht gerichtet, d.h. auf das Zuviel und das Zuwenig, sowohl bei Vorteil als auch
bei Nachteil, unter Verletzung der Proportion. Daher ist die Ungerechtigkeit gleich-
bedeutend mit dem Zuviel und dem Zuwenig, eben weil sie die Ursache des Zuviel
und des Zuwenig ist, und zwar, wenn es sich um die eigene Person handelt, des Zu-
viel an schlechthin Vorteilhaftem und des Zuwenig an Nachteiligem. Handelt es
sich um andere Personen, so lduft es im ganzen auf dasselbe hinaus, nur dafl die
Verletzung der Proportion nach der einen oder nach der anderen Seite erfolgen
kann, wie es sich eben trifft. — Die ungerechte Tat hat zwei Folgen: wo das Zuwe-
nig ist, haben wir das Unrecht-erleiden; wo das Zuviel ist, das Unrecht-tun.” (NE
V. 9; 1133b, 1134a).

Hier gehen eine Menge von Unterscheidungen ein unklares Gemisch
ein: Unrecht-tun/Unrecht-erleiden; Zuviel/Zuwenig; Vorteile/ Nachteile;
fiir sich/fir den anderen. Im letzten Satz besteht die Ungerechtigkeit
in einem Zuwenig an Vorteilen fiir sich oder auch fiir den anderen
(Unrecht-erleiden) und in einem Zuviel an Vorteilen fiir sich oder
auch fiir den anderen (Unrecht-tun).*

Gerechtigkeit ist sicherlich steigerungsfihig (also ordinal skaliert) —
aber nicht nach oben oder unten in Richtung von Untugenden. Unge-
rechtigkeit ist nicht ein zu wenig an Gerechtigkeit. Vielleicht ist eine

22 In NE V. 10 (1134a) wird das nur noch auf sich selbst bezogen.

13

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubersteigerungsform der Gerechtigkeit die Selbstgerechtigkeit. Ein
ganz besonders gerechter Mensch ist aber gewiss kein Selbstgerechter.
Ein Kennzeichen der 36 Gerechten in der judischen Tradition (der
~lamedwownik® = 36), auf denen die Welt ruht, ist gerade, dass sie
von ihrem Status, ihrer Tugend selbst nichts wissen — eben im Unter-
schied zum selbstgerechten Pharisder, der sich seiner Gesetzestreue
rihmt und auf andere, den Zollner im Lukas-Evangelium23, herab-
blickt. Richtig ist wohl, dass man bei der Behandlung von Ungerech-
tigkeiten droht, leicht selbstgerecht zu werden.

Aber kann man auch sich selbst gegeniiber ungerecht sein?** Im Ko-
ran gibt es den Begriff zulm al-nafs.”> In manchen deutschen Uberset-
zungen”® wird das mit ,ungerecht sich selbst gegeniiber handeln®
wiedergegeben. Paret”’ {ibersetzt es mit »freveln gegen sich®, ,,stindi-
gen gegen sich“. Gemeint ist damit, dass man einen siindigen Le-
benswandel fiihrt; dass man sich dadurch ins Unrecht setzt, dass man
nicht auf die klare Botschaft Gottes hort und sich damit nur selbst
schadet. Sure 18:49: der Herr tut kein Unrecht (das kann man nur
gegen sich und andere tun). Das ist wohl die klarste Unterscheidung:
Gott ist der Gerechte, die Ungerechtigkeit kommt vom Menschen.

5) Der Ansatz von der Ungerechtigkeit her konnte deshalb vorzugs-
wiirdig sein, weil dadurch die Perspektive der Opfer in das Zentrum
gestellt wiirde. Dies scheint auch der Impetus zu sein, der das Buch
von Judith Shklar ,,Uber Ungerechtigkeit* tréigt.28 Ich will hier nicht
ihre Grundunterscheidung von Ungliick und Ungerechtigkeit (misfor-

23 Lk 8, 9-14. Vgl. auch Mt 6, 1 und 23, 23.

24 Nicht so bei Aristoteles NE V. 10 (1134b): ,,niemand will sich mit Absicht selber
schaden, weshalb es ja auch keine Ungerechtigkeit gegen die eigene Person geben
kann“ (auch nicht im Verhéltnis gegeniiber dem Sklaven oder dem Kleinkind, das
kein Rechtsverhiltnis ist, weil sie wie ein Teil von uns selbst sind, ebd.). Und auch
nicht bei Thomas von Aquin, S.Theol. II-1I, 59, 4: ,iniustitia semper consistit in no-
cumento alterius®.

25 Z.B. Sure 2:231; 9:70; 10:44.

26 Etwa in der Reclam-Ausgabe mit der Ubersetzung von Max Henning (Stuttgart 1991).

27 Der Koran, Ubersetzung von Rudi Paret, 8. Aufl. Stuttgart u.a. 1991.

28 J. Shklar (Fn. 13), etwa auf S. 149.

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tune und injustice) und die damit verbundenen Zurechnungsprobleme
diskutieren, sondern eine andere fiir unser Thema zentrale und fiir die
Opfer-Perspektive wichtigere Unterscheidung einfiihren: die von Un-
gerechtigkeiten und Ungeheuerlichkeiten. Nicht jedes entsetzliche
Ereignis, das fiir die Opfer unsigliche Leiden mit sich brachte, ist
entweder ein Ungliick oder eine Ungerechtigkeit. Es gibt auch Ereig-
nisse, die kein Ungliick darstellen und die als Unrecht oder Ungerech-
tigkeit zu bezeichnen ein Euphemismus wire. Es gab (und nicht nur
im letzten Jahrhundert) eine Unzahl moralischer Verheerungen, ange-
sichts derer sich die Frage nach Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit
gar nicht stellt. Es ist keine Frage der Gerechtigkeit oder Ungerechtig-
keit, wie viele Zivilisten von der Wehrmacht erschossen werden
wdurften® fiir einen Soldaten, der von Partisanen getotet wurde.” Die
Entscheidung, ob jemand an der Rampe in Auschwitz in die Gaskam-
mer geschickt wurde oder zur Vernichtung durch Arbeit, ist keine
Frage der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, sondern eine Ungeheu-
erlichkeit.*

Das Universum von Handlungen zerfillt also nicht nur in gerechte
oder ungerechte Handlungen. Traditionellerweise gibt es auch Adi-

29 Der Befehlshaber der deutschen Sicherheitsdienste in Italien gab im April 1944 als
Grundsatz bekannt, dass fiir jeden Deutschen, der bei einem Anschlag im besetzten
Gebiet getotet werde, im Einklang mit dem Volkerrecht zehn Italiener zu erschie-
Ben seien. Vgl. dazu: Giinter Gribbohm, Selbst mit einer Repressalquote von zehn
zu eins? Uber Recht und Unrecht einer Geiselttung im Zweiten Weltkrieg, Berlin
2006; speziell zum Beschluss des Bundesgerichtshofs vom 17. Juni 2004 (NJW
2004, 2316 = NStZ 2005, 36), in dem dieser das Tatgeschehen ,,nach gelduterter
Auffassung als derart menschenverachtend* einschitzte, dass es ,,nur als rechtswid-
rig zu werten sei. — Die Lokalisierung einer solchen ,,ungeheuerlichen Entschei-
dung fiir eine Geiseltotung ,.jenseits von gerecht und ungerecht” impliziert nicht,
dass sie nicht der Subsumtion als ,,rechtswidrig® unterzogen werden kann.

30 Eine Verwechselung von moralischem Diskurs und verworrenen Schauermirchen
(oder medienwirksamen Gruselgeschichten) liegt vor, wenn behauptet wird: ,,The
,selection’ on the ramp offers us the moment and place of medico-legal judgment
par excellence.” (David Fraser, Law after Auschwitz, Durham N.C. 2005, S. 10)
Auschwitz erscheint dann ,,as the normal jurisprudential state” (ebd., S. 14 — mit
Hinweis auf Giorgio Agamben, The Messiah and the Sovereign: The Problem of
Law in Walter Benjamin, in: Potentialities, Stanford 1999).

15

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aphora, d.h. moralisch oder auch religios Gleichgiiltiges, Indifferentes,
Belangloses (deren Existenz anzunehmen, Konflikte erheblich ent-
schirfen kann). Bei Hobbes ist die Unterscheidung von gerecht und
ungerecht noch nicht im vorvertraglichen und vorstaatlichen Zustand
anwendbar.®' Und bei den von mir so genannten Ungeheuerlichkeiten
greift diese Unterscheidung nicht.

Mit solchen Ungeheuerlichkeiten werde ich mich im Folgenden nicht
befassen (also etwa auch nicht mit modernen Formen von Genoziden).
Wenn ich mich mit Ungerechtigkeiten beschiftige, so heifit das aller-
dings nicht, dass die Opfer-Perspektive im Vordergrund stiinde. Die-
ses Argument, dass wer seinen Ausgangspunkt von Ungerechtigkeiten
nimmt, die Opfer-Perspektive stirkt, teile ich nicht. Ungerechtigkeiten
lassen sich auch aus der Perspektive der Téter untersuchen, ndmlich
dann, wenn wir unsere Aufmerksamkeit auf deren Rechtfertigungen
richten, die sie geliefert haben, und auf ihr stets gutes Gewissen. Wir
konnen auch die Mitldufer betrachten, welche die gelieferten Recht-
fertigungen akzeptiert, die gerechtfertigten Normen und Institutionen
guten Gewissens am Leben erhalten haben.

31 Thomas Hobbes, Leviathan (1651), Kap. 15. Dort auch die billige Behauptung
alles, was nicht ungerecht ist, ist gerecht*.

16

17.01.2028, 10:58:58, Access - ) Exmm—


https://doi.org/10.5771/9783845207216-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

