60

Riskantes Denken

3.2 Der Mechanizismus bei Descartes

Descartes Wissenschaftssystem ist universal angelegt, und schon allein in An-
betracht der Tatsache, dass er ein mechanistisches Erklirungsmonopol zu
begriinden sucht, recht ambitioniert. Was Descartes als Physik betreibt, wiir-
de man heute unterschiedlichen Disziplinen mit unterschiedlichen Paradig-
men, Erklirungsmodellen und Methoden zuordnen. So finden sich in seinen
Schriften Analysen zu Himmelsphinomenen, den Gezeiten, der Sinneswahr-
nehmung, der Physiologie, der Dioptrie, der Herzbewegung usw. Wesent-
lich fiir die vorliegende Untersuchung ist dabei nicht, inwieweit Descartes
Erkenntnisse heute noch Bestand haben, sondern wie er die einzelnen Ge-
genstandsbereiche zuallererst methodisch zuginglich macht.

Der cartesianische Materialismus ist sicher nicht der radikalste, solange
er als Substanzen-Dualismus auftritt und Immaterielles weiterhin als Entita-
ten anerkennt. Fiir eine neuzeitliche Genese der Mensch-Maschine-Analogie
ist der Ansatz aber sicher am relevantesten, wenn er auch nicht ohne Ambiva-
lenzen auskommt. Denn einerseits ermdglicht Descartes ontische Neustruk-
turierung die Analogie zuallererst, andererseits wird sie dadurch aber auch
vermeintlich unumgénglich, will man den Menschen im mechanistischen Er-
klarungsmodell unterbekommen.

Grundsitzlich gibt es zwei Wege ein (mechanistisches) Erklirungsmodell
zu generieren: (1) Das Erklirungsmodell wird aus einem axiomatischen Sys-
tem abgeleitet, das metaphysisch begriindet ist, womit es zwangsweise Ge-
fahr l3uft, nicht mit der Empirie kompatibel zu sein, weil es apriorisch-de-
duktiv generiert wurde. Oder (2) das Erklarungsmodell wird aposteriorisch-
empirisch gewonnen, was wiederum bedeutet, dass es sich an jedem zu er-
klirenden Phinomen immer wieder aufs Neue bewihren muss. Im ersten
Fall wire das Risiko also, dass das Erklirungsmodell falsche oder itberhaupt
keine Erkenntnisse produziert. Im zweiten Fall, dass es lediglich akkumulativ
Einzelerkenntnisse hervorbringt oder in einigen Fillen ebenfalls iiberhaupt
keine Erkenntnis.

Descartes mechanistisches Erklirungssystem bildet sich auf die erste
Weise, d.h., es leitet sich direkt aus seinen metaphysischen Grundlegungen
ab. Denn der cartesianische Materialismus fufdt auf dem berithmten carte-
sianischen Dualismus??, einer Zwei-Substanzen-Lehre. »Ich erkenne aber

22 Das berithmte cartesianische Leib-Seele-Problem wird an dieser Stelle bewusst aus-
gespart, weil es fiir die Frage nach der Genese und Begriindung einer Analogie von

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

nicht mehr als zwei allgemeinste Gattungen von Dingen anc, heifdt es in den
Prinzipien der Philosophie von 1644:

Die einen bilden die Dinge, die der Einsicht bzw. dem Denken dienen: Das
ist die Gattung der dem Ceist, bzw. der denkenden Substanz zugehérigen
Dingen; die andere ist die der materiellen Dinge, bzw. derjenigen, die zur
ausgedehnten Substanz gehoren, will sagen: zum Koérper.23

Die cartesianische Einteilung der Entititen vollzieht sich auf einem extrem
generellen Niveau. Die Trennung in so Fundamentales wie Materielles (al-
les was Ausdehnung hat) und Immaterielles (also den Rest) verdankt sich der
Tatsache, dass die Ontologie universal angelegt ist und gleichzeitig auf gesi-
chertem Grund stehen soll. Deswegen werden die Entititen nach ihren pri-
miren Eigenschaften kategorisiert. Es geht um die essenziellen, nicht um die
akzidentellen Qualititen der Dinge.

So macht die Ausdehnung in Linge, Breite und Tiefe die Natur der kér-
perlichen Substanzen aus und das Denken das Wesen der denkenden Sub-
stanz. Denn alles andere, das einem Korper zugesprochen werden kann,
setzt Ausdehnung voraus und ist ilberhaupt nur ein bestimmter Zustand
eines ausgedehnten Dings, wie ebenso alles, was wir im Geist antreffen,
nur verschiedenartige gedankliche Zugriffe sind.?

Ausdehnung ist damit die Bedingung fiir alle anderen Qualititen, ohne Aus-
dehnung kann kein Ding sein, kann kein Ding Eigenschaften haben. Hier
zeigt sich dann auch der signifikante Unterschied zu der aristotelischen Tren-
nung: Denn wihrend dieser die Entititenmenge nach der Ursache ihrer Ge-
nese definiert, so Descartes nach ihren grundlegendsten Substanzeigenschaf-
ten.

Die Unterscheidung, die Descartes hier vornimmt, ist zentral fiir die Um-
bildung der Naturphilosophie in eine Naturwissenschaft, die zwischen pri-
miren und sekundiren Qualititen unterscheidet. Auch wenn die Bestim-
mung der Qualititen, je nach Autor anders ausfallen kann, fithrt die Unter-

Mensch und Maschine keine Rolle spielt, sondern sich mit dem Problem der grundsatz-
lichen Moglichkeit von Wechselwirkungen zwischen Geist und Materie befasst. Gleich-
zeitigist das Leib-Seele-Problem von einer Begriindung des cartesianischen Dualismus
zu unterscheiden, die wiederum ganz anders funktioniert.

23 Descartes 1644, §48, S. 53.

24 Ebd, §53,S.59.

14.02.2026, 10:22:31.

61


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Riskantes Denken

scheidung, unabhingig von ihren inhaltlichen Bestimmungen, zu dem, was
Dijksterhuis retrospektiv eine »Objektivierung der primaren und Subjektivie-
rung der sekundiren Qualititen«<® nennt. Weil die primiren Qualititen, un-
abhingig ihrer Verschiedenheit, geometrisch-mechanische Qualititen sind
und die sekundiren Qualititen notwendig aus den primiren abgeleitet wer-
den, spricht Dijksterhuis zudem auch von der »Mechanisierung der Quali-
titen.«*® Das bedeutet nichts anderes, als dass man alle Eigenschaften, die
man an den Dingen wahrnimmt, letztlich durch geometrisch-mechanische
Ursachen erkliren kann. Zudem rechtfertigt diese extreme Komplexititsre-
duzierung auf die primiren Qualititen als Erklirungsentititen, die — einmal
festgelegt — fiir jede mogliche Entitit gleichbleibend sind, auch ein mono-
kausales Erklirungsmodell. Denn die materiellen Dinge unterscheiden sich
dann nur noch hinlinglich ihrer sekundiren Qualititen.

Der cartesianische Dualismus von Kérper und Geist wird zu einer »Geist-
Welt-Dichotomie vertieft«*’, die eine Epistemologie nach sich zieht. Denn
die Ontologie bedingt bei Descartes das Erklirungsmodell. »Die Welt zerfillt
in eine kausal determinierte Natur, res extensa [..] und eine Welt des Geistes,
res cogitans«, die »gerade dadurch definiert ist, dass sie der kausalen Notwen-
digkeit nicht unterliegt.«*® Die ontische Ununterscheidbarkeit von Organi-
schem und Mechanischem, die das Ergebnis des cartesianischen Dualismus
ist, definiert einen naturwissenschaftlichen Objektbereich, in den sowohl die
Entitit Mensch als auch die Entitit Maschine fillt. Damit stellt Descartes einen
systematisch naturwissenschaftlichen Zugrift auf die Entitit Mensch her. D.h.
aber auch, dass der Mensch in ein mechanistisches Erklirungssystem passen
muss.

Der Umbruch von einem scholastischen zu einem neuzeitlichen Wissen-
schaftstyp ist wesentlich durch den Ubergang von einem teleologischen zu
einem kausalen Erklirungstyp gekennzeichnet.? Die Scholastik kennt noch
vier solcher Typen, die unterschiedliche Ursachen zur Erklirung eines Expla-
nandum fordern: (1) causa finalis (Zweckursache), (2) causa efficiens (Wirkursa-

25  Dijksterhuis 1950, S. 482.

26  Ebd.

27  Frank Kannetzky [2005]. Cartesianische Primissen. Uberlegungen zur Reichweite des Pri-
vatsprachenarguments. In: Peter Gronert, ders. (Hrsg): Sprache und Praxisform. Leipziger
Schriften zur Philosophie Bd.17. Leipzig, 2005, S.105-161, hier: S.112.

28  Ebd.

29 Vgl.ebd., S. 60.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

che), (3) causa formalis (Formursache) und (4) causa materialis (Stoffursache).3°
Gisela Loek verweist darauf, dass der cartesianische kausale Erklirungstyp
nicht grundsitzlich neu ist, denn die Wirkursache war bereits in der Scho-
lastik gebrauchlich, sondern dass die Monopolisierung des kausalen Erkli-
rungstyps das eigentlich Revolutionire ist.>* Denn wenn auch der cartesiani-
sche Materialismus nicht der radikalste ist, ist es der cartesianische Mechani-
zimus dahingehend, dass er fiir das Natiirliche anstelle einer Zweckursache
eine Wirkursache setzt und damit fiir alle natiirlichen Entitaten anstatt nach
einer teleologischen Erklirung nach einer Kausalerklirung verlangt. So heif3t
es 1644 in Uber die Prinzipien der menschlichen Erkenntnis:

So werden wir schlieflich (iberhaupt von allen Erwdgungen Abstand neh-
men, in Bezug auf natirliche Dinge den Zweck herauszufinden, den Gott
oder die Natur sich in der Verwirklichung dieser Dinge vorgenommen hat,
weil wir uns in keiner Weise anmafien diirfen, uns als Teilnehmer bei Cottes
Ratschliissen zu wahnen. Statt dessen werden wir, indem wir ihn als Wir-
kursache aller Dinge betrachten, nachvollziehen, was das natiirliche Licht,
das er uns verliehen hat, aus denjenigen seiner Attribute, von denen er ge-
wollt hat, dafl wir eine gewisse Kenntnis haben, im Hinblick aufjene seiner
Bewirkungen, die unseren Sinnen erscheinen, uns zu folgern erlaubt.3?

Wenn der Erklirungstyp abhingig von dem ontischen Status der Entitit
ist, muss der Mensch jetzt eben auch mit den Gesetzen der Mechanik
beschreibbar sein. Das setzt mindestens zwei Dinge voraus: (1) Dass or-
ganische Prozesse Gesetzmifligkeiten unterliegen und (2) dass sie kausal-
mechanisch beschreibbar sind. So verbietet sich Descartes jede immaterielle
Entitit als Bewegungsursache sowie jede teleologische Erklirung. An die
Stelle einer aristotelischen causa finalis riickt die Wirkursache, die sich tiber
Ursache-Wirkungsketten aufspiiren lisst. An seine Kritiker gewendet heif’t
es deswegen iiber die Bewegung des Herzens:

[Slo mogen sie sich gesagt sein lassen, dafs der soeben erkliarte Mechanis-
mus [die Herzbewegung; M. K.] sich allein aus der Einrichtung der Organe
ergibt, die man im Herzen mit seinen Augen sehen, aus der Warme, die
man dort mit seinen Fingern spiiren, und aus der Natur des Blutes, die man

30 Vgl.ebd,S. 61.
31 Vgl.ebd, S. 60f,
32 Descartes 1644, §28, S. 37.

14.02.2026, 10:22:31.

63


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Riskantes Denken

durch Erfahrung kennenlernen kann, und dies mit der gleichen Notwendig-
keit, wie der Mechanismus einer Uhr aus der Kraft, Lage und Gestalt ihrer
Gewichte und Rader folgt.33

Nicht nur dass Erkenntnis hier empirisch generiert wird (»sehen«, »spii-
ren«, »durch Erfahrung«) und damit in der Logik von Descartes Materiell-
Immateriell-Dichotomie allein aus den Eigenschaften der res extensa, die
Bewegung des Herzens, stellvertreten fiir jede organische Bewegung, unter-
liegt auch einer Notwendigkeit. Und wenn Descartes diese Notwendigkeit
mithilfe einer Analogie zu einer Maschine (Uhr) herstellt, dann ist diese Not-
wendigkeit eine kausal-determinierte und damit zwangsliufig gesetzmiRig
beschreibbar.

Man findet diese Art von Begriindung spater sinngemaf3 bei La Mettrie
wieder, der Descartes Thesen kennt, diese jedoch fiir nicht weitreichend ge-
nug hilt, dahingehend dass die Primissen des Materialismus nicht konse-
quent zu Ende gezogen werden.

»Ich glaube«, so La Mettrie, »Descartes wire ein in jeder Hinsicht sehr
hoch zu achtender Mann, wenn er in einem Jahrhundert geboren wire, das
er nicht erst hitte aufkliren miissen; denn er hitte dann erkannt, wie wertvoll
die Erfahrung und die Beobachtung sind und wie gefihrlich es ist, von ihr ab-
zuweichen.«** Der Vorwurf richtet sich explizit gegen Descartes epistemolo-
gisches Ideal und implizit gegen den cartesianischen Substanzen-Dualismus,
der das Ergebnis einer rationalistisch-deduktiven Vorgehensweise ist. Gleich-
wohl sind die Differenzen von La Mettries und Descartes Positionen eher gra-
dueller Natur. Denn zumindest im Kern gehen beide davon aus, dass sich al-
le korperlichen Eigenschaften und Prozesse wie bei einer Maschine aus den
Struktur- und Stoffeigenschaften erkliren lassen. Hinzu kommt, dass auch
La Mettries Auffassung zur materialisierten Seele nicht besonders stringent
ist. So ist sie ein »Bewegungsprinzip oder ein empfindlich materieller Teil
des Gehirns, den man ohne einen Irrtum befiirchten zu miissen, als eine
Haupttriebfeder der ganzen Maschine ansehen kann.«*> An anderer Stelle ist

33 René Descartes [1637]. Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wis-
senschaftlichen Forschung. In: ders. Philosophische Schriften in einem Band. Lateinisch/
Deutsch, mit einer Einf. v. Rainer Specht. Und »Descartes’ Wahrheitsbegriff« v. Ernst
Cassirer. Hamburg 1996, S. 81f.

34  La Mettrie 1747, S.145.

35 Ebd,S.131.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

die Seele dann Ursache fiir alles, was sich mit einem mechanistischen Erkli-
rungssystem nicht mehr fassen lisst: »Die Seele ist also nur ein nichtssagen-
der Ausdruck, von dem man keinerlei Idee hat und den ein guter Kopf nur
gebrauchen darf, um den Teil zu bezeichnen, der in uns denkt. 3¢

Wenn La Mettries Vorwurf an Descartes der ist, dass er immaterielle Enti-
titen, wenn auch durch den Dualismus klar voneinander geschieden, zumin-
dest annimmt, dann liefle sich umgekehrt zeigen, dass La Mettries Begriff
der Seele nicht so materiell ist, wie er es selbst gerne hitte. Oder expliziter:
Auch bei La Mettrie lisst sich die Seele nicht vollstindig mechanisch auflésen,
sondern schlief3t viel mehr die Erklarungsliicken, die durch ein rein mecha-
nistisches Erklirungssystem erzeugt werden.

La Mettrie nimmt fiir sich in Anspruch, zu zeigen, dass alle geistigen Vor-
ginge auf materielle zuriickzufithren sind. Was nimmt er aber an? Dass ma-
terielle Wirkungen durch materielle Referenzentititen erklirt werden miis-
sen? La Mettrie geht, wie Descartes davon aus, dass materielle Wirkungen,
die gleichzusetzen sind mit organischen, ihre Ursache nur in materiellen En-
tititen haben kénnen. Die Seele muss folglich eine materialisierte Seele sein,
weil es ansonsten schwierig werden diirfte, zu argumentieren, dass geistige
Zustinde ursichlich fir organische Wirkungen sein kénnen. D.h., wenn La
Mettrie die Materialitit der Seele damit begriindet, dass geistige Zustinde die
Ursache organischer Wirkungen sein kénnen, dann weil die Primisse lautet,
dass materielle Wirkungen nur materielle Ursachen haben kénnen. »Wenn
das«, heifSt es in LHomme machine,

was in meinem Gehirn denkt, kein Teil dieses inneren Organs und folglich
des ganzen Korpers ist, warum erhitzt sich dann mein Blut, wenn ich ruhig
in meinem Bett liege [..]. Warum geht das Fieber meines GCeistes auf mei-
ne BlutgefifRe ber? [..] Wenn namlich die Spannung der Nerven, die den
Schmerz hervorruft, auch das Fieber verursacht, das den Geist so sehr stort,
dass er keinen Willen mehr hat, und wenn umgekehrt die Uberanstren-
gung des Geistes den Korper stort und in ihm jenes verzehrende Fieber
erregt, das Bayle [gemeint ist der franzdsische Schriftsteller Pierre Bayle;
M.K.] in so jungen Jahren dahingerafft hat; wenn diese Uberreizung mich
das, worum ich mich kurz zuvor iiberhaupt nicht gekimmert habe, leiden-
schaftlich begehren lasst; wenn gewisse Spuren im Gehirn ihrerseits diesel-

36 Ebd., S.115

14.02.2026, 10:22:31.

65


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Riskantes Denken

be Reizung und dieselben Begierden hervorrufen: warum sollte man dann

zweierlei vermuten, wo augenscheinlich nur eins ist?3’

Die abschlieflende Frage ist selbstverstindlich eine Anspielung auf Descar-
tes. Wahrend dieser mit seinem Substanzen-Dualismus den denkenden Men-
schen vor seiner vollstindigen Materialisierung bewahrt, muss La Mettries
Materialismus mit nur einer Substanz auskommen, was zwangsliufig die
Materialisierung der Seele zur Folge hat.

3.2.1 Ars automatica - Mechanische Lebensgeister und das Lebendige

Die Funktion der Mensch-Maschine-Analogie in der cartesianischen Theo-
riegenese hingt auf das Engste mit der metaphysischen Grundlegung des
Erklirungssystems fiir alle materiellen Entititen zusammen, das sich aus der
ontischen Neustrukturierung notwendig ableitet. Durch den Wechsel von
einer scholastischen Natiirlich-Kiinstlich-Dichotomie zu einem Substanzen-
Dualismus 6ffnet sich der Mensch einer materialistischen Erklirungsweise
und macht die Mensch-Maschine-Analogie dadurch erst moglich. Denn erst
jetzt entsteht eine Schnittmenge, die Voraussetzung fiir partielle Isomorphie
ist. Reziprok erzeugt das die Primisse, dass sich alle materiellen Entiti-
ten vollstindig durch mechanische Gesetzmifiigkeiten beschreiben lassen
miissen. Die Konsistenz von Descartes axiomatischer Naturwissenschaft
entscheidet sich vor allem am Menschen. Denn es ist das Lebendige, das sich
der Vereinnahmung durch die Mechanik am stirksten widersetzt und fiir das
die Maschine-Analogien Evidenzeffekte erzeugen sollen. Denn eine zentrale
Schwierigkeit ist es, tierische und eben auch menschliche Selbstbewegung,
ohne den Rickgriff auf eine vitalistische Kraft, vollstindig in einem mecha-
nistischen Erklirungsmodell aufgehen zu lassen. Es sind die Geister, die
man rief, die es jetzt auszutreiben gilt, soll das Fundament der Theorie nicht
briichig werden.

Man wird nicht mit Sicherheit sagen kénnen, was Descartes letztlich da-
zu gebracht hat, die Idee einer Mensch-Maschine-Analogie zu denken und am
Ende des Tages spielt das auch keine besonders grofRe Rolle. Was man hinge-
gen leisten kann, ist, durch das Aufzeigen von Korrelationen, die Annahme
zu plausibilisieren, dass Descartes seine Theoretisierung eng an der Technik-
entwicklung seiner Zeit entwirft. Das ist zuerst einmal ziemlich banal, weil

37 Ebd.,S.127.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

es ein Allgemeinplatz ist, dass sich die Naturphilosophie entlang bzw. mit
der Technikgeschichte vollzieht, sei es durch die Erfindung erkenntniserwei-
ternder Messgerite oder optischer Instrumente, sei es durch die Realisati-
on von physikalischen Gesetzmifligkeiten im technischen Artefakt. Ersteres
meint dann aber vor allem auf die Méglichkeit, durch neue Technologien die
menschlichen Erkenntnisgrenzen auszuweiten. Etwas anderes ist es hinge-
gen, wenn die Technikentwicklung an der Genese von Erklirungssystemen
mitarbeitet.

Descartes findet die Analoga fiir die Beschreibungen des menschlichen
Korpers in den Wasserspielen der koniglichen Girten, den Uhrwerken, den
Flaschenziigen und in den durch Blasebalg betriebenen Orgeln. Der Aufbau
des menschlichen Korpers ist bei Descartes eine Disposition aus Rohren, Fi-
den, Schaltern, Hebeln usw. Die Analogie mit der Maschine dient nicht da-
zu tatsdchliche Erkenntnisse tiber den menschlichen Organismus zu gene-
rieren, sondern um das der Mechanik zugrundeliegende Kausalprinzip als
Prinzip des menschlichen Organismus nachzuweisen. So ist die cartesiani-
sche Beschreibung der menschlichen Gliederbewegung eine nahezu mime-
tische Ubernahme eines wasserbetriebenen Mechanismus. »Und wirklich,
heiflt es da,

kann man die Nerven der Maschine [gemeintist die Maschine Mensch; M.K ],
die ich ihnen beschreibe, sehr gut mit den Rohren der Maschinen dieser
Wasserspiele vergleichen; ihre Muskeln und Sehnen mit den verschiede-
nen anderen Vorrichtungen und Triebfedern, die dazu dienen sie zu bewe-
gen; ihre Lebensgeister mit dem Wasser, das sie in Bewegung setzt, dessen

Quelle das Herz ist und dessen Vorratstank die Hhlen des Gehirns.3®

Die Terminologie itberrascht zunichst, wenn Descartes von den Lebensgeistern
spricht, im Franzosischen esprits animaux. Und natiirlich handelt es sich da-
bei um eine Verlegenheitshandlung, die durch Begrifflichkeit blinde Flecken
in der Erklirung iiberbriicken soll. Man darf die Lebensgeister aber nicht als
eine okkulte Kraft missverstehen, denn es handelt sich um sehr feine Mate-
rieteilchen.

Diese sehr subtilen Teile des Blutes bilden die Lebensgeister. Sie brauchen
dazu keine andere Verdnderung im Hirn erhalten, aufler dafd sie von den
brigen weniger feinen Teilen des Bluts getrennt sind. Denn was ich hier

38  Descartes 1664, S.191.

14.02.2026, 10:22:31.

67


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Riskantes Denken

>Geister< nenne, sind nur Kérper, und sie haben keine andere Eigentiimlich-
keit, als daf} sie sehr kleine Kérper sind, die sich sehr schnell bewegen 3°

Descartes sagt an keiner Stelle, dass der Mensch eine Maschine ist, so wie
es etwa La Mettrie hundert Jahre nach ihm absichtlich iiberpointiert formu-
liert, sondern dass der Aufbau des menschlichen Kérpers struktur- und funk-
tionsanalog zu dem eines maschinellen Wasserspiels ist. Formal erinnert die-
se Vorgehensweise an das, was Maxwell macht, wenn er die Faraday’schen
Feldlinien in einen mathematischen Formalismus iiberfithrt. So wie Maxwell
empirische Begriffe analog setzt, den Druck der Fliissigkeit mit der Intensitit
der Feldlinien usw., so Descartes die Nerven mit den Rohren, die Muskeln und
Sehnen mit Triebfedern, die Lebensgeister mit dem Wasser usw. Wahrend
aber bei Maxwell die Begriffe an eine spezifisch numerische Beschreibbarkeit
gebunden sind, die zu einem mathematischen Formalismus fithren soll, ist
Descartes Analogie darauf angelegt, den Menschen als ein Zusammenspiel
materieller Teile zu konzipieren, um die Giiltigkeit seines Erklirungssystems
und damit seiner Metaphysik zu beweisen. Die funktionale Divergenz der
Analogieverwendung konnte damit kaum grofier sein: Maxwell generiert ei-
ne Hypothese, Descartes legitimiert ein monistisches Erklirungssystem.

Die Analogie von Mensch und Maschine soll Evidenzeffekte erzeugen, um
den menschlichen Organismus — und hier im Besonderen die Selbstbewe-
gung (als eine stirende Eigenschaft des Lebendigen) — vollstindig mechanisch
zu denken. Wenn Descartes, sich an den Leser wendend, schreibt: »So mégen
Sie vielleicht in den Grotten und Wasserspielen, die sich in den Girten unse-
rer Kénige befinden, gesehen haben, daf} allein die Kraft, mit der das Wasser
sich bewegt, [...] ausreicht, um dort verschiedene Maschinen zu bewegen.«*°
Dann geht es in erster Linie nicht darum, zu verstehen, wie ein hydraulischer
Mechanismus funktioniert, sondern dann schreibt Descartes gegen die Not-
wenigkeit einer immateriellen Kraft als Ursache fir Bewegung an, die er eben
auch beim Menschen nicht gelten lassen kann.

Es findet sich eine ganze Reihe solcher Beschreibungen in Traité de
PHomme sowie in Les Passions de IAmé (1649). Dabei geht es nicht um die
Produktion von Wissen, sondern darum, organische Prinzipien als me-
chanistische Prinzipien zu begriinden. Wie konkret sich Descartes fir die

39  René Descartes [1649]. Die Leidenschaften der Seele. Franz6sisch/Deutsch, iibers.u. hg. v.
Klaus Hammacher. Hamburg 19962, S.19.
40  Ebd., S.189.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

technischen Relata an den innovativen mechanischen Systemen seiner Zeit
abarbeitet, und hier mit Vorliebe an hydraulischen Mechanismen, zeigt
sich besonders deutlich an einer Textstelle im Traité de 'Homme. Alex Sutter
verweist in seiner Schrift Géttliche Maschinen (1988) darauf, dass Descartes
vermutlich auf die Automaten und Wasserspiele der Schlossanlage von
Saint-Germain-en-Laye referiert.*

Um die Vorginge zu beschreiben, die zwischen den Wahrnehmungsob-
jekten, den Sinnen und dem Gehirn ablaufen, versucht er sich an einer Art
Reiz-Reaktions-Schema, das er analog zu den Mechanismen, die er in eben-
diesen Grotten und Parkanalagen findet, konstruiert. »Die dufieren Objektec,
heifdt es an dieser Stelle,

die alleine durch ihre Anwesenheit auf ihre [die des Menschen; M.K.] Sin-
nesorgane einwirken und sie dadurch bestimmen, sich auf mehrere ver-
schiedene Weisen zu bewegen, je nachdem welche Disposition die Teile
ihres Gehirns haben, sind wie Fremde, die in einige der Grotten dieser Was-
serspiele eintreten und dadurch, ohne daran zu denken, selbst die Bewe-
gung verursachen, die sich in ihrer Anwesenheit vollzieht; denn sie kdnnen
dort nur eintreten, wenn sie iber gewisse Bodenfliesen hiniiberlaufen, die
eine solche Disposition haben, dafs, wenn sie sich zum Beispiel einer ba-
denden Diana néhern, sie sie sich im Schilf verbergen lassen; und gehen
sie weiter voran, um ihr nachzueilen, lassen sie einen Neptun auf sich zu-

kommen, der sie mit einem Dreizack bedroht [..].4?

Descartes erklirt nicht, wie Wahrnehmung konkret funktioniert, sondern
dass sie kausal-mechanisch funktioniert. Sie ist ein Mechanismus wie eben
der Schaltmechanismus, der die Diana im Schilf verschwinden lisst.

Um ein mechanistisches Erklirungssystem fiir das Lebendige zu legiti-
mieren, argumentiert Descartes also mit Analogien zwischen organischen
und mechanischen Prozessen. Allerdings gibt es noch eine zweite Argumen-
tationsstrategie, indem das Lebendige selbst zuerst restlos organisch bzw.
materiell zu konzipieren versucht wird, um es anschlief}end mechanisch auf-
zul6sen. Diese findet sich in der Beschreibung der Herzbewegung.

41 Vgl. Alex Sutter [1988]. Géttliche Maschinen. Die Automaten fiir Lebendiges bei Descartes,
Leibniz, La Mettrie und Kant. Frankfurt a.M. 1988, S. 62.
42  Descartes 1664, S.191.

14.02.2026, 10:22:31.

69


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Riskantes Denken

3.2.2 Das mechanische Herz |

In den Ausfithrungen zur Bewegung des Herzens zeigen sich die gravieren-
den Unterschiede in der Verwendung der Analogie im Kontext einer cartesia-
nischen Metaphysik und eines empirisch fundierten Erklirungsmodells, wie
es von Harvey entworfen wird. Gemeinsam ist den beiden Modellen, dass
in ihnen die Herzbewegung als hydraulischer Prozess dargestellt wird. Und
auch der Blutkreislauf wird, sowohl von Descartes als auch von Harvey, als
Bewegung von Fliissigkeit durch ein System von Réhren, Kammern und Klap-
pen beschrieben. Aber wihrend Descartes seine metaphysische Ontologie an
der Empirie zu demonstrieren versucht, geht Harvey von einem empirischen
Grund aus. Denn es ist vor allem der Wert der empirischen Methode, den
Harvey mit seiner Entdeckung des Blutkreislaufes herausstreicht.*?

Descartes dagegen ist nicht unbedingt als Empiriker in die Geschichte
eingegangen, obwohl er eine ganze Reihe an empirischen Untersuchungen
durchfiihrt. Auch sein wissenschaftliches Ideal ist, zumindest fiir die Praxis,
ein empirisches. Und obwohl die Analogie von Mensch und Maschine durch
die metaphysische Grundlegung der Naturwissenschaft eigentlich tiberfliis-
sig ist, weil der ontische Status der Entititen das Erklirungssystem bereits
bestimmt, benutzt Descartes sie, um das mechanistische Erklirungssystem
auch fiir alles Lebendige zu legitimieren.

Mit der Erklirung der Herzbewegung statuiert Descartes eine Art Exem-
pel, indem er sie als das Prinzip des Lebendigen iiberhaupt postuliert. Denn
der Herzschlag ist, »die erste und wesentlichste in Tierleibern zu beobachten-
de Bewegung.«** Ahnliches findet sich 1628 schon bei Harvey in On the Motion
of the Heart and Blood in Animals. Dort heif3t es in der vorangestellten Widmung
an Charles I von Grofbritannien: »The heart of the animals is the foundation
of their life, the sovereign of everything within them, the sun of the micro-
cosm, that on which all grows depends, from which all power proceeds.«*

Als erste Bewegung im Korper, als die Ursache des Lebendigen itberhaupt
hat eine mechanische Erklirung der Herzbewegung eine starke symbolische
Bedeutung. Dabei gilt, was fiir die Herzbewegung »eines durch Lungen at-
menden Tieres«*® gilt, gleichsam fiir die des Menschen, »denn das Herz all

43  Theodor Puschmann [1903]. Handbuch der Geschichte der Medizin, Bd.2. Jena 1903, S. 45.
44 Descartes 1637, S. 77.

45  William Harvey [1628]. On the Motion of the Heart and Blood in Animals. London 1889, S. 3.
46  Ebd.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

dieser Tiere ist dem menschlichen Herzen ganz dhnlich.«*’ Die Aquivalenz
von tierischem und menschlichem Herz fufdt dabei auf visueller Evidenz,
denn Descartes empfiehlt seinen Lesern, sich iiber die Ahnlichkeit der Herzen
am gedfineten Tierkorper zu versichern. Die metaphysische Rechtfertigung
fir die Gleichsetzung von menschlichem und tierischem Organismus geht
hingegen so: Weil die res cogitans eine eigenstindige Entitit ist, also von der
res extensa unterschieden, ist es problemlos méglich, den menschlichen Kor-
per dem tierischen gleichzusetzen, weil die besondere Eigenschaft, die den
menschlichen Korper ausmacht, die res cogitans, von der res extensa unange-
tastet bleibt.

Descartes’ Ziel ist es also, die Bewegung des Herzens vollstindig mit
einem materialistisch-mechanistischen Erklirungssystem zu fassen. Dafiir
spielt es keine Rolle, ob diese Erklirung tatsichlich einer empirischen Uber-
prifung standhalten wiirde, was sie nicht tut, sondern dass Descartes die
Bewegung des Herzens (1) als das Prinzip des Lebendigen schlechthin konzi-
piert und (2) diese Bewegung mithilfe einer Maschine-Analogie vollstindig
mechanisch auflost.

Bis heute gilt der englische Mediziner Harvey als Entdecker des Blut-
kreislaufs und nicht Descartes. Letzterer lehnt die Harvey’sche Erklirung der
Herzbewegung bezeichnenderweise ab, »weil sie eine Fihigkeit postuliert,
ohne den dieser Fihigkeit zugrundeliegenden Mechanismus angeben zu kon-
nen.«*® Die Pumpbewegung als die Ursache fiir die Bewegung des Herzens,
ist fir Descartes keine mechanische Erklirung, sondern als Erklirung selbst
erklirungsbediirftig. D.h., unter einem mechanizistischen Monismus muss
auch die Pumpbewegung selbst noch mechanisch beschrieben werden, weil
sie nicht die letzte Ursache der Bewegung ist. Ansgar Beckermann verweist
in seiner Untersuchung zur metaphysischen Begriindung des cartesianischen
Dualismus eben darauf, dass Descartes die Bewegungslehre des Herzens von
Harvey deswegen ablehnt, weil sie keine vollstindig mechanische Beschrei-
bung ist.*’

Wahrend Pumpbewegungen heute unter ein mechanisches Erklirungs-
modell fallen, werden sie im 17. Jahrhundert noch als eine vitalistische Kraft
bewertet, die vor Newton noch nichts Physikalisches hat. Darauf verweist

47  Ebd.

48  Ansgar Beckermann [1986]. Descartes’ metaphysischer Beweis fiir den Dualismus. Analyse
und Kritik. Freiburg/Miinchen 1986, S. 20.

49 Vgl ebd.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Riskantes Denken

auch Dijksterhuis 1956 in den Physikalischen Blittern, dass namlich der Me-
chanismus des 17. Jahrhunderts noch ohne den Newton'schen Kraftbegriff
auskommen muss. Kraft ist keine mathematisierbare qualitativ-physikalische
GréRe, sondern eine Art vis viva®® und damit keine physikalische Entitit. Erst
aus diesem Umstand heraus erklart sich auch die symbolische Kraft, die ei-
ne Mechanisierung der vitalistischen Kraft fiir Descartes Argumentation hat
bzw. warum die Herzbewegung so entscheidend fiir die Legitimation seines
ganzen Wissenschaftssystems ist.

Descartes fithrt die Bewegung des Herzens auf die Wirmeausdehnung
des Blutes zuriick,” sie ist eine thermische Expansion bzw. Kontraktion. »Um
aber gleich zu Anfang eine generelle Bemerkung zu der gesamten Maschine,
die ich zu beschreiben habe, vor Augen zu stellenc, heifdt es 1677 im Tracta-
tus de Homine, et de Formatione Foetus, »mdchte ich hier sagen, dafk die Wirme,
die sich im Herzen befindet, gewissermaflen das erste Bewegliche und das
Principium aller Bewegungen ist, die in ihr (der Maschine) stattfinden.<**
Mafigeblich ist dabei nicht, ob es sich bei der Herzbewegung tatsichlich um
ein mechanisches Prinzip im heutigen Sinne handelt, sondern dass die Bewe-
gung des Herzens bis in ihre letzte Ursache mechanisch erklirt werden kann.
Unter den Bedingungen des cartesianisch epistemologischen Systems muss

50  Vgl. Dijksterhuis [1956]. Die Mechanisierung des Weltbildes. In: Physikalische Bldtter. 12.
Jahrgang, 1956/Heft 11, S. 481-494, hier:487.

51 »Sobald aber auf diese Weise zwei Tropfen Blut, je einer in jede Herzkammer, einge-
drungen sind, verdiinnen und dehnen sich diese Tropfen, die sehr gro sein mussen,
weil die Offnung, durch die sie eintreten, sehr weit, und die Gefife, aus denen sie kom-
men, prall mit Blut gefillt sind, infolge der dort befindlichen Warme aus. Dadurch
wird das ganze Herz aufgebldht. Das Blut st6f3t und schliefdt die fiinf kleinen Tiiren
in den Eingingen der zwei Gefafie, aus denen es kommt, hindert so, daR mehr davon
ins Herz eintritt, dehnt sich weiter und weiter aus, stoRt und 6ffnet die sechs anderen
Tirchen an den Eingdngen der zwei anderen Geféfle, aus die es austritt, und blaht auf
diese Weise alle Zweige der arteriésen Vene und der grofen Arterie fast im gleichen
Moment wie das Herz auf. Dieses zieht sich gleich danach wieder zusammen, ebenso
wie die Arterien, weil das in sie eingetretene Blut sich dort abkihlt, ihre sechs Tiirchen
schliefen, und die fiinf der Hohlvene und der vendsen Arterie 6ffnen sich wieder und
geben den Weg fiir zwei weitere Blutstropfen frei, die das Herz und die Arterien ganz
wie die vorigen von neuem aufblidhen.« (Descartes 1637, S. 81).

52 René Descartes [1677]. Tractatus de Homine et de Formatione Foetus. Amsterdam 1677,
S.193.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

das Prinzip der Selbstbewegung ohne Hinzunahme einer immateriellen Kraft
aufgel6st werden, die Descartes Harvey noch unterstellt.>?

Wenn Descartes sich gegen jegliche immateriellen Referenzentititen zur
Erklirung des Lebendigen wendet, dann weil das die Konsequenz seiner me-
taphysischen Ontologie ist. Es steht damit also nicht weniger als das ganze
theoretische Wissenssystem auf dem Spiel.

Vorausgesetzt, dafl das Herz sich in der Art bewegt, wie Harvey es be-
schreibt, muss man sich nicht nur ein Vermogen (faculté) vorstellen, wel-
ches diese Bewegung verursacht und dessen Natur viel schwieriger zu be-
greifen ist als alles, was er durch dieses Vermdgen erklaren will, sondern
man miifite aufderdem noch weitere Vermogen voraussetzen, welche die Ei-
genschaften des Blutes wiahrend seines Aufenthaltes im Herzen verdndern.
Wenn man statt dessen einzig die Ausdehnung des Blutes betrachtet, die
zwangslaufig durch die Hitze erfolgt, [..] dann sieht man deutlich, dafd diese
einfache Ausdehnung hinreicht, um das Herz in der von mir beschriebenen

Art zu bewegen >4

Die Funktion, die der Mensch-Maschine-Analogie damit zukommyt, ist nicht,
eine empirische Beschreibbarkeit der Funktionsweise des Herzens zu gene-
rieren, sondern die prinzipielle Beschreibbarkeit des Lebendigen durch me-
chanische GesetzmiRigkeiten zu beweisen. Die ontologische Ununterscheid-
barkeit von belebter und unbelebter Materie ist bei Descartes nicht das Ergeb-
nis einer empirisch-induktiven Operation, sondern einer deduktiven, denn
sie wird aus den Axiomen des cartesianisch dualistischen Materialismus ab-
geleitet.

Die cartesianisch metaphysische Ontologie fordert damit aber ein Erkla-
rungssystem, das die Empirie nicht adiquat fassen kann. Das, was zu Be-
ginn als das Risiko dieser Art von Genese eines Erklirungsmodells konsta-
tiert wurde, ist bei Descartes eingetreten. Die Analogie, die bei einer konsis-
tenten Theorie tiberfliissig wire, schlie3t jetzt die epistemischen Leerstellen,
die Descartes im Zuge seiner Grundlegung einer neuzeitlichen Naturwissen-
schaft erzeugt hat.

53  Vgl. Loeck 1986, S. 51f.

54  140René Descartes [1648]. Beschreibung des menschlichen Kirpers. In: ders. Uber den Men-
schen (1932) sowie Beschreibung des menschlichen Korpers (1648), iibers.u. hg. v. Karl Edu-
ard Rothschuh. Heidelberg 1969, S. 155.

14.02.2026, 10:22:31.

73


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Riskantes Denken

Dabei passiert aber noch etwas anderes, das mit der Eigenschaft der Ana-
logie Evidenzeftekte zu erzeugen, zusammenhingt. Denn es liegt in der Na-
tur der Sache, dass eine iiberreizte Analogie systematisch blind fiir Erkli-
rungsansitze macht, die sich nicht in das konstruierte System einpflegen las-
sen. Auf solche Folgeerscheinungen weist K. E. Rothschuh hin, wenn er an-
merkt, dass verschiedene Annahmen Descartes, iiber die Eigenschaften ein-
zelner organischer Phinomene, auf »Sekundirhypothesen unzulissiger Art«
beruhen, »abgeleitet von dem Axiom der mechanischen Struktur des Kérpers
und dem Prinzip, daf} der Kérper stets mit den einfachsten (mechanischen)
Mitteln arbeite.«>> Zu einem Zhnlichen Ergebnis kommt Loeck, wenn sie die
empirischen Inkonsistenzen in Descartes Erklirungen darauf zuriickfithre,
dass es diesem »nicht um die Adiquatheit einer einzelnen Erklirung geht,
sondern um die Adiquatheit des Erklirungsmusters.<°® Bei dem Versuch sein
metaphysisches Begriindungsystem fiir eine mechanistische Erklirung der
materiellen Entititen aufrechtzuerhalten, gerit die Empirie bei Descartes un-
ter die Rider. Die Analogie schafft dann dort die nétigen Evidenzeffekte, wo
das Erkliarungssystem am empirischen Gegenstand zu scheitern droht und
hilft so, das metaphysische System im Ganzen aufrecht zu erhalten.

»[D]er Korper-Seele-Dualismusc, so formuliert es Loeck im Vorwort ihrer
Untersuchung itber den cartesianischen Materialismus, »ist nach cartesischer
Konstruktion im Kern nichts anderes als die Spaltung der Menge aller erkli-
rungsbediirftigen Ereignisse in die Ereignisse, die naturgesetzlich erklirbar
sind, und in einen >Rest<- wie grof3? — erklirungsbediirftiger Ereignisse, die
solcher Art nicht erklirbar sind.«*” Den Rest bildet dabei die res cogitans, die
nicht mit naturwissenschaftlichen Gesetzen bzw. iiberhaupt nicht erklirbar
ist. Dieser nicht erklarbare Rest ist unproblematisch, weil er logisch kompa-
tibel mit dem metaphysischen System ist. Es ist der Rest von erklirungsbe-
diirftigen Ereignissen, der mit naturwissenschaftlichen Gesetzen erklirbar
sein miisste, es aber eigentlich nicht ist und dadurch die Mensch-Maschine-
Analogie zu einer strategisch notwendigen Figur fiir die cartesianische Theo-
riebildung macht.

55  K.E.Rothschuh [1966]. René Descartes und die Theorie der Lebenserscheinungen. In: Sudhoffs
Archiv, Bd. 50, Heft 1 (1966), S. 25-42, hier: S. 40.

56  Loeck1986, S.51.

57 Ebd,S.1.

14.02.2026, 10:22:31.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

