608

Stambrau lenkt die Aufmerksamkeit auf die moderne
Kunst des Waldlandes, die im internationalen Kunst-
markt bislang wenig Beachtung fand. Obgleich die von
ihr vorgestellten Kiinstlerinnen und Kiinstler ein breites
Spektrum von Kunstformen und Themen représentieren,
liegt ihnen daran, ihre Erfahrungen und Vorstellungen
bildhaft umzusetzen.

Als einzige indigene Autorin befasst sich auch Jolene
Rickard mit moderner Kunst der Irokesen und betont
ebenfalls, dass es Kiinstlerinnen und Kiinstlern ein
Anliegen ist, traditionelle Uberlieferungen und Werte
in visuellen Symbolen sichtbar zu machen. Sie bezieht
sich dabei auf die Ausstellung “The Shadow of the
Eagle”, die sie 1994 im Castellani Art Museum, nahe
des Tuscarora Territoriums, kuratierte.

Da sich die Publikation auf die materieclle Kultur des
nordamerikanischen Waldlandes konzentriert, stellt sie
ein Gebiet in den Mittelpunkt, das im Hinblick auf seine
Kunst bislang vollig zu Unrecht vernachldssigt wur-
de. Die facettenreichen Beitridge mit neuen Forschungs-
ergebnissen, zahlreichen Farbfotos von Objekten und
bibliographischen Informationen machen das Werk zu
einer Fundgrube fiir Museumsfreunde, Sammler und
Menschen, die daran interessiert sind, sich differenziert
mit indianischen Kulturen zu befassen.

Sonja Schierle

Kosack, Godula: MARAI — Als Tochter von Huva
das Stierfest der Mafa erleben. Film, 56 Minuten.
Eigenverlag, 2007. ISBN: 978-3-00-021522-3 [English
version 2008: MARAI - Experiencing the Mafa Bull
Festival as a Daughter of Huva. Film, 51 minutes.]

Die Mafa, friiher auch unter der Bezeichnung Mata-
kam bekannt, sind die wichtigste und volkreichste Grup-
pe der in den Mandara-Bergen Nordkameruns lebenden
Ethnien. Godula Kosack hat als Ethnologin seit 1981 bei
den Mafa insgesamt mehrere Jahre gelebt und geforscht.
Als Ergebnis hat sie mittlerweile eine groe Anzahl von
Schriftpublikationen veroffentlicht (z. B. Die Mafa im
Spiegel ihrer oralen Literatur. Kéln 2001). Im Laufe der
Jahre hat sie durch ihre regelméfligen Aufenthalte in ei-
nem Mafa-Dorf ein enges personliches Verhiltnis zu den
dortigen Menschen entwickelt, das ihr einen exzellenten
Zugang zur Kultur dieser Ethnie ermoglicht hat. Dazu
zdhlt auch die Teilnahme am wichtigsten und bekann-
testen Ritual der Mafa, dem Marai, dem so genannten
Stierfest, das alle drei Jahre von den Mafa-Dérfern in
einer festgelegten Reihenfolge gefeiert wird.

Nachdem G. Kosack bereits im Jahre 2000 mit einer
eigenen Videokamera Aufnahmen des Marai gemacht
und in der Folge den Dorfbewohnern dann auch gezeigt
hatte, hatte sie fiir das Stierfest im Jahre 2003 an-
gekiindigt, wiederzukommen und erneut Filmaufnahmen
machen zu wollen. Das Ergebnis dieser Aufnahmen ist
nun im Film “MARAI” vorgelegt worden, der in einer
filmographisch unvollstindigen Form im Eigenverlag
publiziert worden ist, und zwar sowohl in deutscher als
auch in (etwas kiirzerer) englischer und franzosischer
Sprachfassung.

Rezensionen

Gleich zu Beginn kontextualisiert der Film die Rol-
le der Autorin, die sich als “Tochter von Huva” be-
zeichnet, dem Dorf, dessen Stierfest ausfiihrlich gezeigt
wird. Durch ihre Informantin Davna wird sie zu ihrem
Onkel Jengelea, der einen Stier opfern wird, und dem
96-jahrigen Dorfiltesten Fidai gebracht, die bereits auf
ihr Kommen gewartet haben (Kosack, Das Stierfest der
Mafa. Als “Tochter von Huva” bei den Mava in Nord-
kamerun. 2003. <www.journal-ethnologie.de/Deutsch/
Aktuelle_Themen_2003> [23.03.2009]). Der Film stellt
dann die wichtigsten Ritualakteure vor, die bi bai (Re-
prisentanten der Verwandtschaftsgruppen), die bi gola
(Gefolgsleute der bi bai mit zentralen Ritualfunktionen)
und die bi matsam (Maskentriger mit Narrenfunktion).

Das Stierfest wird sodann von Fidai ausgerufen, der
die anderen Dorfiltesten auffordert, mit den Festvorbe-
reitungen zu beginnen. Dazu zdhlt die Zubereitung von
rituellem Hirsebier und, als erstem wesentlichen Ele-
ment des Rituals, das Aufwecken der rituellen Schlange,
die, durch eine lange Kordel reprisentiert, seit drei Jah-
ren in einem Tonkrug geruht hat. Sie soll die bi gola im
Verlauf des Rituals begleiten und vor bosen Geistwesen
und Hexen in Schutz nehmen. Dazu werden die bi gola
zudem mit einer schiitzenden Medizin eingerieben und
mit Amuletten versehen.

Am nichsten Tag wird der Stier nach einem Ziegen-
opfer aus der Hiitte freigelassen, in der er seit iiber zwei
Jahren gemaistet wurde. Sein Heraustreten ist von grof3er
Bedeutung, denn wenn er sich nicht riihrt, gilt dies als
schlechtes Omen und das Ritual kann nicht fortgefiihrt
werden. Deshalb bemiihen sich die Verantwortlichen,
den Stier mit beschwdrenden Worten und Bespritzen
mit Wasser zum Herauskommen zu bewegen. Der Film
zeigt anhand von mehreren Beispielen in verschiedenen
Gehoften, wie viel Miihe das oft kostet. Wenn der Stier
endlich den Stall verlésst, wird er aus dem Gehoft getrie-
ben und drauBlen von den versammelten Dorfbewohnern
mit groBem Lirm begriifit. Die bi gola treiben den Stier
schlieBlich wieder zuriick — allerdings muss der Stier
von einer bestimmten Seite aus zuriickkehren, sonst
bringt dies Ungliick und er muss noch einmal herausge-
bracht werden (vgl. Kosack 2003). Das Freilassen der
Opferstiere zieht sich im gesamten Dorf iiber drei Tage
hin, in denen die bi gola von Gehoft zu Gehoft ziehen.

Wenn schlieBlich alle Stiere freigelassen und wieder
eingefangen worden sind, wird die mythische Schlange
erneut zur Ruhe gelegt. Nach einer Reinigungszeremo-
nie fiir die bi gola folgt der Hohepunkt des Rituals,
das Toten aller Stiere durch die Nachbarn ihrer Besit-
zer noch vor dem Morgengrauen und das Verteilen der
geopferten Tiere nach festen Regeln. Der Schédelkno-
chen des Stieres wird abschlieBend an einem besonderen
rituellen Ort aufbewahrt.

Nachdem all dieser Ritualablauf in sehr detailreicher
deskriptiver Weise dargestellt ist, werden erst im ab-
schlieBenden Teil des Films (ab 51:50 Min.), der ein Jahr
spater aufgenommen wurde, Erkldrungen abgegeben,
warum die Mafa das Stierfest feiern. Dabei kommen
zum einen die Mafa selbst zu Wort und betonen ihre
Freude am seltenen Fleischgenuss, zum anderen gibt die

Anthropos 104.2009

216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:20. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhal
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608

Rezensionen

Autorin nihere Erlduterungen, die die Bedeutung des
Stieres fiir die Fruchtbarkeit und die Lebenskraft der
Menschen sowie den Versuch, mit dem Fest die Ahnen
zu besinftigen, hervorheben.

Der Film endet mit einer filmisch-narrativen Klam-
mer: Er zeigt die Autorin, wie schon am Filmanfang,
die als “Tochter von Huva” nun ihr Abschiedsfest gibt,
bevor sie einmal mehr nach Europa zuriickkehrt.

Wie ist nun dieser Film als ethnologische Quelle
zu bewerten? Im Gegensatz zur Besprechung eines Bu-
ches kann und soll die Rezension eines ethnographi-
schen Films stets auf zwei Ebenen erfolgen: auf einer
inhaltlichen, bei der die ethnographische Darstellung
und ethnologische Interpretation des Geschehens auf
Korrektheit, Bedeutung etc. bewertet wird; dann aber
auch auf einer filmischen, bei der zu beschreiben ist,
inwieweit die filmische Umsetzung in technischer und
gestalterischer Weise den Anspriichen der Visuellen Eth-
nographie entspricht. Daraus ist schlieSlich abzuleiten,
welche Relevanz der Film fiir die Ethnologie und seinen
Einsatz in Forschung und Lehre hat.

Im vorliegenden Fall ist vor allem die ethnographi-
sche Kompetenz der Autorin hervorzuheben, die durch
ihre langjdhrigen Forschungen nicht nur grofles Wissen
und die notige Interpretationsfiahigkeit erworben hat,
sondern auch einen sehr personlichen und dadurch engen
Kontakt zu vielen Mafa aufbauen konnte, der ihr gerade
beim Filmen zugute kommt. Die Darstellung der ein-
zelnen Ritualabschnitte und ihre Erlduterung im Kom-
mentar ist umfassend und gibt dem Betrachter einen ge-
lungenen Uberblick iiber dieses so bedeutsame Fest der
Mafa. Als solches ist der Film auch eine sehr geeignete
Ilustration eines der zahlreichen afrikanischen Rituale
zur Zelebrierung von Fruchtbarkeit und zur Besinfti-
gung der Ahnen, zugleich aber auch zur Festigung des
minnlichen sozialen Status vor allem der Stammeséltes-
ten (nur derjenige kann einen Stier opfern, “der keinen
Vater mehr hat”).

Als ethnographischer Film im Sinne einer Visuellen
Ethnographie kann der Film dagegen nur bedingt iiber-
zeugen. Dies ist sicher auf die Tatsache zuriickzufiihren,
dass Godula Kosack eine hervorragende ethnologische
Feldforscherin ist, aber keine gelernte Filmemacherin.
Sie nimmt das Material mit ihrer eigenen Kamera auf
und tut dies mit bemerkenswert guter Kamerafiihrung.
Sie erfasst auch die wesentlichen Szenen, so dass der
Betrachter das Geschehen gut nachvollziehen kann. Al-
lerdings ist der Film vom Kommentar deutlich ver-
bal iiberladen. Dies ist eine Form der Reprisentation,
die nicht den Standards des ethnographischen Films
entspricht, weil sie dem Betrachter die Moglichkeit
nimmt, selbst hinzuschauen, sich anhand der Aussa-
gen der Mafa (die leider zu selten per Untertitelung
zu Wort kommen) ein eigenes Urteil zu bilden, einen
eigenen Eindruck vom intensiven rituellen Geschehen
zu bekommen. Stattdessen ist der Kommentar (von der
Autorin gesprochen und inhaltlich sicher korrekt, aber
in einem eher eintdnigen und aufdringlichen Tonfall)
allgegenwiirtig und oft redundant (z. B.: “Staub wirbelt
auf” — das muss nicht gesagt werden, das sieht man!).

Anthropos 104.2009

609

Dies entspricht zwar dem Bediirfnis der Autorin, dem
Betrachter die vielen Details der rituellen Handlungen
komprimiert zu vermitteln, verhindert aber zusammen
mit den oft zu kurz geschnittenen Einstellungen, dass
man das Gezeigte wirklich anschauen kann. Der Film
wirkt oft wie ein bebilderter Text, und das ist scha-
de, weil aus den Aufnahmen deutlich wird, welch ein-
drucksvolle visuelle Kraft in dem Material steckt. Als
Beispiel fiir eine gelungene Sequenz kann das Ausrufen
des Festes durch Fidai gelten (7:05 — 8:40 Min.): kein
(distanzierender) Kommentar stort, sondern (filmische
Nihe schaffende) Untertitel lassen uns teilnehmen und
verstehen.

Die Publikationen von Godula Kosack weisen neben
dem Schwerpunkt Mafa eine Beschiftigung mit Gender-
Fragen auf (z. B. Kosack, Warum wurden die Hexen ver-
folgt? Einige Bemerkungen zur ménnlichen Dominanz
in Wissenschaft und Religion. In: U. Krasberg (Hrsg.),
Religion und weibliche Identitit. Marburg 1999: 224 —
246). Ein Anliegen der Autorin war es daher urspriing-
lich, in einem Film iiber das Stierfest die Sichtweise
der Mafa-Frauen zu diesem minnlich dominierten Ritual
zu présentieren. Dies ist im vorliegenden Film nicht
gelungen. Zwar wird auch immer wieder gezeigt, welche
(periphere) Rolle Frauen beim Stierfest spielen, aber
eigene Stellungnahmen von Frauen fehlen. So verharrt
der Film in seiner deskriptiven und vom Kommentar
der Autorin dominierten Form. Dass dabei Aufnahmen
aus dem Jahre 2000 mit solchen aus 2003 unerkennbar
vermischt werden, fordert sicher die Verstehbarkeit des
Films, macht aber zugleich eine weitere Forschung am
Material unmdoglich, da unklare Zeit- und Raumverhilt-
nisse keine verldsslichen analytischen Schliisse zulassen.

Als letzten Kritikpunkt mochte ich auf die unzuldng-
liche und unprofessionelle Verdffentlichungsform hin-
weisen. Auch wenn ein Film im Eigenverlag publiziert
wird, so sollten im Abspann wichtige Informationen
gegeben werden: Wer hat bei den Filmaufnahmen in
Kamerun assistiert? Wer hat beim Editing mitgearbeitet?
Wann ist der Film erschienen?

Nun mag die Aufzéhlung all der Kritikpunkte zur
filmischen Gestaltung einen unverdient negativen Ein-
druck erwecken. Nur wer aus eigener Erfahrung weif,
wie schwierig es ist, als alleinstehende Person im Feld
solche Aufnahmen zu machen, und wie viel Aufwand
und Fachwissen es braucht, um dann daraus eine anseh-
baren und ethnologisch guten Film zu machen, kann
die auBergewohnliche Leistung der Autorin korrekt
einschitzen. Der Film wird Visuellen Ethnographen aus
den genannten Griinden nicht gefallen, aber er kann
sehr wohl seinen Zweck als bildliche Illustration des
Stierfests der Mafa erfiillen und wird von nicht-visuellen
Afrikanisten sicher begriiit werden. Zugleich ist dies
aber auch ein Beispiel fiir eine verpasste Chance, wie
sie in der Ethnologie sicher des Ofteren vorkommt. Die
hohe ethnographische Sachkenntnis der Autorin, gepaart
mit visuell-ethnologischem Wissen und der Erfahrung,
einen “guten” ethnographischen Film zu machen, hitten
hier ein kleines Meisterwerk entstehen lassen konnen,
das sowohl der Afrikanistik und Ethnologie wie der

216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:20. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhal
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608

610

Visuellen Ethnographie und dem Dokumentarfilm-Genre
zu Ehren gereicht hitte. Aber auch so ist dieser Film ein
wichtiger Beitrag fiir alle, die nicht nur {iber Texte ein so
komplexes Geschehen verstehen wollen, sondern durch
visuelles Teilhaben.

Dariiber hinaus zeigt eine rezente Erfahrung der
Autorin, welche Bedeutung ein ethnographischer Film
in den heutigen Zeiten des Internets gewinnen kann.
In einer personlichen Mitteilung berichtet die Autorin
davon, dass junge Mafa, durch Godula Kosacks Web-
seite auf den Film aufmerksam geworden, mit ihr in
Kontakt traten und es im Dezember 2008 zu einem
erneuten Besuch der Autorin kam, bei dem sie in der
dem Mafa-Gebiet nahen Kreisstadt dreimal den Film vor
einer groflen Anzahl von Zuschauern offentlich vorfiihr-
te. Dabei erlebten und begriffen gerade viele der jungen
Mafa die Gesamtheit des rituellen Geschehens erstmals
in vollem Umfang. Der Film trug so zur Stirkung der
Mafa-Identitit auf eine Weise bei, wie es eine andere
Publikationsform als der Film nie vermocht hitte.

Rolf Husmann

Kpoda, Daniella: Das Bild der afrikanischen Frau
in der deutschen und der franzosischen Kolonialliteratur
und sein Gegenentwurf in der frankophonen afrikani-
schen Literatur der Kolonialzeit. Frankfurt: Peter Lang,
2009. 299 pp. ISBN 978-3-631-58496-5. (Im Medium
fremder Sprachen und Kulturen, 13) Preis: € 51,50

Der deutsche Kolonialismus lebt in der Erinnerung
der Mafa und benachbarter ethnischer Gruppen in Nord-
kamerun (wo ich seit 1981 als Feldforscherin titig bin)
als ein Kapitel der Geschichte, das der Bevolkerung Gu-
tes gebracht hat: allem voran die Abschaffung der Skla-
verei, unter der die Bergvolker sehr zu leiden hatten. Die
brutale Unterwerfung der siidlichen Volker Kameruns,
die sich dem kolonialen Regime widersetzt hatten, die
groen Menschenopfer, die die Kolonialleistungen wie
der Eisenbahnbau von Douala nach Nagoundere forder-
ten, sind im Gedichtnis der Bevolkerung des Nordens
nicht verankert. Als Fremdmacht mit Herrschaftsan-
spruch wurden vielmehr die Franzosen wahrgenommen,
die sich nicht die Miihe machten, feste Bauten zu errich-
ten, und von denen auch, so horte ich oft, sonst nichts
Segensreiches kam. Unter dieser Priamisse der positiven
Wahrnehmung der deutschen Kolonialherrschaft und der
negativen Wahrnehmung der franzdsischen interessierte
mich an dem Buch von Kpoda, wie sich der koloniale
Blick auf die afrikanischen Frauen in der jeweiligen
Kolonialliteratur aus der Sicht einer Afrikanerin (Kpoda
wurde an der Elfenbeinkiiste geboren und studierte in
Burkina Faso Germanistik) widerspiegelt.

Zunichst einmal scheint es einen allgemeinen ko-
lonialen Blick auf die Frauen gegeben zu haben, und
zwar unabhingig davon, ob es sich um Autoren oder
Autorinnen handelt: “Im Kontext der Erotisierung der
schwarzen Frau hat der weifle Kolonialherr und Pro-
tagonist eine doppelte Bedeutung: Seine Minnlichkeit,
die sich in Form des Bestimmungsrechts iiber das er-
oberte Gebiet ausdriickt, tritt auch in Verbindung mit

Rezensionen

dem Herrenrecht auf die sexuelle Verfiigungsgewalt iiber
schwarze Frauen zum Vorschein. Die Konstruktion der
weiblichen schwarzen Figuren fuBt auf der Uberzeu-
gung, dass Schwarze und Weif3e sich durch die Kriterien
Korperlichkeit und Geist unterscheiden” (62).

Dann aber differenziert die Autorin: In den analy-
sierten Romanen der deutschen Autorinnen und Autoren
Hanna Christaller, Leo Herbst und Alfred Funke stellt
sie fest, dass “trotz der Beschreibung einer drohenden
‘Verkafferung’ durch den Kontakt mit Einheimischen . ..
immer wieder versucht [wird], den Sinn der Briauche zu
ergriinden” (254). Dem Gegeniiber wird immerhin, so
ihre Wahrnehmung, “mehr oder minder Menschenwiirde
zuerkannt” (254). Kpoda folgert: “Der philanthropische
Blick der Beschreibung fremder Menschen und Kultu-
ren bei den deutschen Autoren scheint die Auffassung
zu bestitigen, nach welcher der deutsche Kolonialis-
mus ein menschlicheres Gesicht hatte als der englische
oder gar der franzosische. Man konnte daher anneh-
men, dass in den deutschen Romanen fiir ein friedli-
ches Zusammenleben von Deutschen und Einheimischen
geworben wird” (255). Bei ndherem Hinschauen wird
allerdings deutlich, dass dieses Zusammenleben seine
Grenzen haben sollte und eher in Parallelgesellschaften
(um es modern zu formulieren) vorgestellt wurde. In
den deutschen Kolonien, auf den mit deutschem Blut
und Schweil} eroberten Territorien, ging es darum, eine
deutsche Lebens- und Denkweise zu verwirklichen, an
der die Afrikanerinnen im Rahmen der ihnen zugewie-
senen Rollen teilhaben sollten. Der franzosische Autor
Pierre Loti wird im Unterschied dazu so verstanden, dass
er grundsitzlich eine starre Trennung der anwesenden
Menschgruppen vornimmt, “die durch die Verwendung
von klischeehaften Ausdriicken strengstens differenziert
werden miissen” (257). Mehr noch: “Jeder Versuch, die
Andersartigkeit zu ergriinden und ihr dabei Sinn und An-
erkennung zu verleihen, wird . .. unterlassen” und “den
beschriebenen kulturellen Briauchen und den Menschen
[wird gar] der tiefe Sinn beziiglich einer lehrreichen
gemeinschaftlichen Psychologie abgesprochen” (257).
Mir stellt sich die Frage, ob der deutsche Kolonialis-
mus im Alltagsleben fiir die Bevolkerung tatsédchlich
ein menschlicheres Gesicht hatte, so wie es z. B. auch
die Mafa glauben, die allerdings nur wenig mit den
Kolonialherren in Beriihrung kamen.

Kpodas nichste Frage ist die nach dem Bild der
Frauen in der postkolonialen Literatur afrikanischer Au-
toren. Sie antwortet: “Die Fiktionalisierung der Afri-
kanerin durch afrikanische Autoren orientiert sich an
einer Neubestimmung der afrikanischen Identitit ge-
geniiber derjenigen, die durch die europidische Koloni-
alliteratur vermittelt wurde. Die Beschreibung der Afri-
kanerin diente der Kritik an den schwarzen kolonial-
gesellschaftlichen Bevolkerungsanteil benachteiligenden
Gewohnheiten (79). In ihrem Fazit resiimiert sie: “Ob
die afrikanischen Autoren es schaffen, trotz starker Be-
troffenheit die Afrikanerin positiver — im Sinne der
Klassifizierung moralischer Werte — zu beschreiben als
ihre europdischen Kollegen, bleibt fraglich. Festzustel-
len ist jedoch die Tatsache, dass die Fiktionalisierung . . .

Anthropos 104.2009

216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:20. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhal
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608

