
608 Rezensionen

Stambrau lenkt die Aufmerksamkeit auf die moderne
Kunst des Waldlandes, die im internationalen Kunst-
markt bislang wenig Beachtung fand. Obgleich die von
ihr vorgestellten Künstlerinnen und Künstler ein breites
Spektrum von Kunstformen und Themen repräsentieren,
liegt ihnen daran, ihre Erfahrungen und Vorstellungen
bildhaft umzusetzen.

Als einzige indigene Autorin befasst sich auch Jolene
Rickard mit moderner Kunst der Irokesen und betont
ebenfalls, dass es Künstlerinnen und Künstlern ein
Anliegen ist, traditionelle Überlieferungen und Werte
in visuellen Symbolen sichtbar zu machen. Sie bezieht
sich dabei auf die Ausstellung “The Shadow of the
Eagle”, die sie 1994 im Castellani Art Museum, nahe
des Tuscarora Territoriums, kuratierte.

Da sich die Publikation auf die materielle Kultur des
nordamerikanischen Waldlandes konzentriert, stellt sie
ein Gebiet in den Mittelpunkt, das im Hinblick auf seine
Kunst bislang völlig zu Unrecht vernachlässigt wur-
de. Die facettenreichen Beiträge mit neuen Forschungs-
ergebnissen, zahlreichen Farbfotos von Objekten und
bibliographischen Informationen machen das Werk zu
einer Fundgrube für Museumsfreunde, Sammler und
Menschen, die daran interessiert sind, sich differenziert
mit indianischen Kulturen zu befassen.

Sonja Schierle

Kosack, Godula: MARAI – Als Tochter von Huva
das Stierfest der Mafa erleben. Film, 56 Minuten.
Eigenverlag, 2007. ISBN: 978-3-00-021522-3 [English
version 2008: MARAI – Experiencing the Mafa Bull
Festival as a Daughter of Huva. Film, 51 minutes.]

Die Mafa, früher auch unter der Bezeichnung Mata-
kam bekannt, sind die wichtigste und volkreichste Grup-
pe der in den Mandara-Bergen Nordkameruns lebenden
Ethnien. Godula Kosack hat als Ethnologin seit 1981 bei
den Mafa insgesamt mehrere Jahre gelebt und geforscht.
Als Ergebnis hat sie mittlerweile eine große Anzahl von
Schriftpublikationen veröffentlicht (z. B. Die Mafa im
Spiegel ihrer oralen Literatur. Köln 2001). Im Laufe der
Jahre hat sie durch ihre regelmäßigen Aufenthalte in ei-
nem Mafa-Dorf ein enges persönliches Verhältnis zu den
dortigen Menschen entwickelt, das ihr einen exzellenten
Zugang zur Kultur dieser Ethnie ermöglicht hat. Dazu
zählt auch die Teilnahme am wichtigsten und bekann-
testen Ritual der Mafa, dem Marai, dem so genannten
Stierfest, das alle drei Jahre von den Mafa-Dörfern in
einer festgelegten Reihenfolge gefeiert wird.

Nachdem G. Kosack bereits im Jahre 2000 mit einer
eigenen Videokamera Aufnahmen des Marai gemacht
und in der Folge den Dorfbewohnern dann auch gezeigt
hatte, hatte sie für das Stierfest im Jahre 2003 an-
gekündigt, wiederzukommen und erneut Filmaufnahmen
machen zu wollen. Das Ergebnis dieser Aufnahmen ist
nun im Film “MARAI” vorgelegt worden, der in einer
filmographisch unvollständigen Form im Eigenverlag
publiziert worden ist, und zwar sowohl in deutscher als
auch in (etwas kürzerer) englischer und französischer
Sprachfassung.

Gleich zu Beginn kontextualisiert der Film die Rol-
le der Autorin, die sich als “Tochter von Huva” be-
zeichnet, dem Dorf, dessen Stierfest ausführlich gezeigt
wird. Durch ihre Informantin Davna wird sie zu ihrem
Onkel Jengelea, der einen Stier opfern wird, und dem
96-jährigen Dorfältesten Fidai gebracht, die bereits auf
ihr Kommen gewartet haben (Kosack, Das Stierfest der
Mafa. Als “Tochter von Huva” bei den Mava in Nord-
kamerun. 2003. <www.journal-ethnologie.de/Deutsch/
Aktuelle_Themen_2003> [23.03.2009]). Der Film stellt
dann die wichtigsten Ritualakteure vor, die bi bai (Re-
präsentanten der Verwandtschaftsgruppen), die bi gola
(Gefolgsleute der bi bai mit zentralen Ritualfunktionen)
und die bi matsam (Maskenträger mit Narrenfunktion).

Das Stierfest wird sodann von Fidai ausgerufen, der
die anderen Dorfältesten auffordert, mit den Festvorbe-
reitungen zu beginnen. Dazu zählt die Zubereitung von
rituellem Hirsebier und, als erstem wesentlichen Ele-
ment des Rituals, das Aufwecken der rituellen Schlange,
die, durch eine lange Kordel repräsentiert, seit drei Jah-
ren in einem Tonkrug geruht hat. Sie soll die bi gola im
Verlauf des Rituals begleiten und vor bösen Geistwesen
und Hexen in Schutz nehmen. Dazu werden die bi gola
zudem mit einer schützenden Medizin eingerieben und
mit Amuletten versehen.

Am nächsten Tag wird der Stier nach einem Ziegen-
opfer aus der Hütte freigelassen, in der er seit über zwei
Jahren gemästet wurde. Sein Heraustreten ist von großer
Bedeutung, denn wenn er sich nicht rührt, gilt dies als
schlechtes Omen und das Ritual kann nicht fortgeführt
werden. Deshalb bemühen sich die Verantwortlichen,
den Stier mit beschwörenden Worten und Bespritzen
mit Wasser zum Herauskommen zu bewegen. Der Film
zeigt anhand von mehreren Beispielen in verschiedenen
Gehöften, wie viel Mühe das oft kostet. Wenn der Stier
endlich den Stall verlässt, wird er aus dem Gehöft getrie-
ben und draußen von den versammelten Dorfbewohnern
mit großem Lärm begrüßt. Die bi gola treiben den Stier
schließlich wieder zurück – allerdings muss der Stier
von einer bestimmten Seite aus zurückkehren, sonst
bringt dies Unglück und er muss noch einmal herausge-
bracht werden (vgl. Kosack 2003). Das Freilassen der
Opferstiere zieht sich im gesamten Dorf über drei Tage
hin, in denen die bi gola von Gehöft zu Gehöft ziehen.

Wenn schließlich alle Stiere freigelassen und wieder
eingefangen worden sind, wird die mythische Schlange
erneut zur Ruhe gelegt. Nach einer Reinigungszeremo-
nie für die bi gola folgt der Höhepunkt des Rituals,
das Töten aller Stiere durch die Nachbarn ihrer Besit-
zer noch vor dem Morgengrauen und das Verteilen der
geopferten Tiere nach festen Regeln. Der Schädelkno-
chen des Stieres wird abschließend an einem besonderen
rituellen Ort aufbewahrt.

Nachdem all dieser Ritualablauf in sehr detailreicher
deskriptiver Weise dargestellt ist, werden erst im ab-
schließenden Teil des Films (ab 51:50 Min.), der ein Jahr
später aufgenommen wurde, Erklärungen abgegeben,
warum die Mafa das Stierfest feiern. Dabei kommen
zum einen die Mafa selbst zu Wort und betonen ihre
Freude am seltenen Fleischgenuss, zum anderen gibt die

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608


Rezensionen 609

Autorin nähere Erläuterungen, die die Bedeutung des
Stieres für die Fruchtbarkeit und die Lebenskraft der
Menschen sowie den Versuch, mit dem Fest die Ahnen
zu besänftigen, hervorheben.

Der Film endet mit einer filmisch-narrativen Klam-
mer: Er zeigt die Autorin, wie schon am Filmanfang,
die als “Tochter von Huva” nun ihr Abschiedsfest gibt,
bevor sie einmal mehr nach Europa zurückkehrt.

Wie ist nun dieser Film als ethnologische Quelle
zu bewerten? Im Gegensatz zur Besprechung eines Bu-
ches kann und soll die Rezension eines ethnographi-
schen Films stets auf zwei Ebenen erfolgen: auf einer
inhaltlichen, bei der die ethnographische Darstellung
und ethnologische Interpretation des Geschehens auf
Korrektheit, Bedeutung etc. bewertet wird; dann aber
auch auf einer filmischen, bei der zu beschreiben ist,
inwieweit die filmische Umsetzung in technischer und
gestalterischer Weise den Ansprüchen der Visuellen Eth-
nographie entspricht. Daraus ist schließlich abzuleiten,
welche Relevanz der Film für die Ethnologie und seinen
Einsatz in Forschung und Lehre hat.

Im vorliegenden Fall ist vor allem die ethnographi-
sche Kompetenz der Autorin hervorzuheben, die durch
ihre langjährigen Forschungen nicht nur großes Wissen
und die nötige Interpretationsfähigkeit erworben hat,
sondern auch einen sehr persönlichen und dadurch engen
Kontakt zu vielen Mafa aufbauen konnte, der ihr gerade
beim Filmen zugute kommt. Die Darstellung der ein-
zelnen Ritualabschnitte und ihre Erläuterung im Kom-
mentar ist umfassend und gibt dem Betrachter einen ge-
lungenen Überblick über dieses so bedeutsame Fest der
Mafa. Als solches ist der Film auch eine sehr geeignete
Illustration eines der zahlreichen afrikanischen Rituale
zur Zelebrierung von Fruchtbarkeit und zur Besänfti-
gung der Ahnen, zugleich aber auch zur Festigung des
männlichen sozialen Status vor allem der Stammesältes-
ten (nur derjenige kann einen Stier opfern, “der keinen
Vater mehr hat”).

Als ethnographischer Film im Sinne einer Visuellen
Ethnographie kann der Film dagegen nur bedingt über-
zeugen. Dies ist sicher auf die Tatsache zurückzuführen,
dass Godula Kosack eine hervorragende ethnologische
Feldforscherin ist, aber keine gelernte Filmemacherin.
Sie nimmt das Material mit ihrer eigenen Kamera auf
und tut dies mit bemerkenswert guter Kameraführung.
Sie erfasst auch die wesentlichen Szenen, so dass der
Betrachter das Geschehen gut nachvollziehen kann. Al-
lerdings ist der Film vom Kommentar deutlich ver-
bal überladen. Dies ist eine Form der Repräsentation,
die nicht den Standards des ethnographischen Films
entspricht, weil sie dem Betrachter die Möglichkeit
nimmt, selbst hinzuschauen, sich anhand der Aussa-
gen der Mafa (die leider zu selten per Untertitelung
zu Wort kommen) ein eigenes Urteil zu bilden, einen
eigenen Eindruck vom intensiven rituellen Geschehen
zu bekommen. Stattdessen ist der Kommentar (von der
Autorin gesprochen und inhaltlich sicher korrekt, aber
in einem eher eintönigen und aufdringlichen Tonfall)
allgegenwärtig und oft redundant (z. B.: “Staub wirbelt
auf” – das muss nicht gesagt werden, das sieht man!).

Dies entspricht zwar dem Bedürfnis der Autorin, dem
Betrachter die vielen Details der rituellen Handlungen
komprimiert zu vermitteln, verhindert aber zusammen
mit den oft zu kurz geschnittenen Einstellungen, dass
man das Gezeigte wirklich anschauen kann. Der Film
wirkt oft wie ein bebilderter Text, und das ist scha-
de, weil aus den Aufnahmen deutlich wird, welch ein-
drucksvolle visuelle Kraft in dem Material steckt. Als
Beispiel für eine gelungene Sequenz kann das Ausrufen
des Festes durch Fidai gelten (7:05 – 8:40 Min.): kein
(distanzierender) Kommentar stört, sondern (filmische
Nähe schaffende) Untertitel lassen uns teilnehmen und
verstehen.

Die Publikationen von Godula Kosack weisen neben
dem Schwerpunkt Mafa eine Beschäftigung mit Gender-
Fragen auf (z. B. Kosack, Warum wurden die Hexen ver-
folgt? Einige Bemerkungen zur männlichen Dominanz
in Wissenschaft und Religion. In: U. Krasberg (Hrsg.),
Religion und weibliche Identität. Marburg 1999: 224–
246). Ein Anliegen der Autorin war es daher ursprüng-
lich, in einem Film über das Stierfest die Sichtweise
der Mafa-Frauen zu diesem männlich dominierten Ritual
zu präsentieren. Dies ist im vorliegenden Film nicht
gelungen. Zwar wird auch immer wieder gezeigt, welche
(periphere) Rolle Frauen beim Stierfest spielen, aber
eigene Stellungnahmen von Frauen fehlen. So verharrt
der Film in seiner deskriptiven und vom Kommentar
der Autorin dominierten Form. Dass dabei Aufnahmen
aus dem Jahre 2000 mit solchen aus 2003 unerkennbar
vermischt werden, fördert sicher die Verstehbarkeit des
Films, macht aber zugleich eine weitere Forschung am
Material unmöglich, da unklare Zeit- und Raumverhält-
nisse keine verlässlichen analytischen Schlüsse zulassen.

Als letzten Kritikpunkt möchte ich auf die unzuläng-
liche und unprofessionelle Veröffentlichungsform hin-
weisen. Auch wenn ein Film im Eigenverlag publiziert
wird, so sollten im Abspann wichtige Informationen
gegeben werden: Wer hat bei den Filmaufnahmen in
Kamerun assistiert? Wer hat beim Editing mitgearbeitet?
Wann ist der Film erschienen?

Nun mag die Aufzählung all der Kritikpunkte zur
filmischen Gestaltung einen unverdient negativen Ein-
druck erwecken. Nur wer aus eigener Erfahrung weiß,
wie schwierig es ist, als alleinstehende Person im Feld
solche Aufnahmen zu machen, und wie viel Aufwand
und Fachwissen es braucht, um dann daraus eine anseh-
baren und ethnologisch guten Film zu machen, kann
die außergewöhnliche Leistung der Autorin korrekt
einschätzen. Der Film wird Visuellen Ethnographen aus
den genannten Gründen nicht gefallen, aber er kann
sehr wohl seinen Zweck als bildliche Illustration des
Stierfests der Mafa erfüllen und wird von nicht-visuellen
Afrikanisten sicher begrüßt werden. Zugleich ist dies
aber auch ein Beispiel für eine verpasste Chance, wie
sie in der Ethnologie sicher des Öfteren vorkommt. Die
hohe ethnographische Sachkenntnis der Autorin, gepaart
mit visuell-ethnologischem Wissen und der Erfahrung,
einen “guten” ethnographischen Film zu machen, hätten
hier ein kleines Meisterwerk entstehen lassen können,
das sowohl der Afrikanistik und Ethnologie wie der

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608


610 Rezensionen

Visuellen Ethnographie und dem Dokumentarfilm-Genre
zu Ehren gereicht hätte. Aber auch so ist dieser Film ein
wichtiger Beitrag für alle, die nicht nur über Texte ein so
komplexes Geschehen verstehen wollen, sondern durch
visuelles Teilhaben.

Darüber hinaus zeigt eine rezente Erfahrung der
Autorin, welche Bedeutung ein ethnographischer Film
in den heutigen Zeiten des Internets gewinnen kann.
In einer persönlichen Mitteilung berichtet die Autorin
davon, dass junge Mafa, durch Godula Kosacks Web-
seite auf den Film aufmerksam geworden, mit ihr in
Kontakt traten und es im Dezember 2008 zu einem
erneuten Besuch der Autorin kam, bei dem sie in der
dem Mafa-Gebiet nahen Kreisstadt dreimal den Film vor
einer großen Anzahl von Zuschauern öffentlich vorführ-
te. Dabei erlebten und begriffen gerade viele der jungen
Mafa die Gesamtheit des rituellen Geschehens erstmals
in vollem Umfang. Der Film trug so zur Stärkung der
Mafa-Identität auf eine Weise bei, wie es eine andere
Publikationsform als der Film nie vermocht hätte.

Rolf Husmann

Kpoda, Daniella: Das Bild der afrikanischen Frau
in der deutschen und der französischen Kolonialliteratur
und sein Gegenentwurf in der frankophonen afrikani-
schen Literatur der Kolonialzeit. Frankfurt: Peter Lang,
2009. 299 pp. ISBN 978-3-631-58496-5. (Im Medium
fremder Sprachen und Kulturen, 13) Preis: € 51,50

Der deutsche Kolonialismus lebt in der Erinnerung
der Mafa und benachbarter ethnischer Gruppen in Nord-
kamerun (wo ich seit 1981 als Feldforscherin tätig bin)
als ein Kapitel der Geschichte, das der Bevölkerung Gu-
tes gebracht hat: allem voran die Abschaffung der Skla-
verei, unter der die Bergvölker sehr zu leiden hatten. Die
brutale Unterwerfung der südlichen Völker Kameruns,
die sich dem kolonialen Regime widersetzt hatten, die
großen Menschenopfer, die die Kolonialleistungen wie
der Eisenbahnbau von Douala nach Nagoundere forder-
ten, sind im Gedächtnis der Bevölkerung des Nordens
nicht verankert. Als Fremdmacht mit Herrschaftsan-
spruch wurden vielmehr die Franzosen wahrgenommen,
die sich nicht die Mühe machten, feste Bauten zu errich-
ten, und von denen auch, so hörte ich oft, sonst nichts
Segensreiches kam. Unter dieser Prämisse der positiven
Wahrnehmung der deutschen Kolonialherrschaft und der
negativen Wahrnehmung der französischen interessierte
mich an dem Buch von Kpoda, wie sich der koloniale
Blick auf die afrikanischen Frauen in der jeweiligen
Kolonialliteratur aus der Sicht einer Afrikanerin (Kpoda
wurde an der Elfenbeinküste geboren und studierte in
Burkina Faso Germanistik) widerspiegelt.

Zunächst einmal scheint es einen allgemeinen ko-
lonialen Blick auf die Frauen gegeben zu haben, und
zwar unabhängig davon, ob es sich um Autoren oder
Autorinnen handelt: “Im Kontext der Erotisierung der
schwarzen Frau hat der weiße Kolonialherr und Pro-
tagonist eine doppelte Bedeutung: Seine Männlichkeit,
die sich in Form des Bestimmungsrechts über das er-
oberte Gebiet ausdrückt, tritt auch in Verbindung mit

dem Herrenrecht auf die sexuelle Verfügungsgewalt über
schwarze Frauen zum Vorschein. Die Konstruktion der
weiblichen schwarzen Figuren fußt auf der Überzeu-
gung, dass Schwarze und Weiße sich durch die Kriterien
Körperlichkeit und Geist unterscheiden” (62).

Dann aber differenziert die Autorin: In den analy-
sierten Romanen der deutschen Autorinnen und Autoren
Hanna Christaller, Leo Herbst und Alfred Funke stellt
sie fest, dass “trotz der Beschreibung einer drohenden
‘Verkafferung’ durch den Kontakt mit Einheimischen . . .
immer wieder versucht [wird], den Sinn der Bräuche zu
ergründen” (254). Dem Gegenüber wird immerhin, so
ihre Wahrnehmung, “mehr oder minder Menschenwürde
zuerkannt” (254). Kpoda folgert: “Der philanthropische
Blick der Beschreibung fremder Menschen und Kultu-
ren bei den deutschen Autoren scheint die Auffassung
zu bestätigen, nach welcher der deutsche Kolonialis-
mus ein menschlicheres Gesicht hatte als der englische
oder gar der französische. Man könnte daher anneh-
men, dass in den deutschen Romanen für ein friedli-
ches Zusammenleben von Deutschen und Einheimischen
geworben wird” (255). Bei näherem Hinschauen wird
allerdings deutlich, dass dieses Zusammenleben seine
Grenzen haben sollte und eher in Parallelgesellschaften
(um es modern zu formulieren) vorgestellt wurde. In
den deutschen Kolonien, auf den mit deutschem Blut
und Schweiß eroberten Territorien, ging es darum, eine
deutsche Lebens- und Denkweise zu verwirklichen, an
der die Afrikanerinnen im Rahmen der ihnen zugewie-
senen Rollen teilhaben sollten. Der französische Autor
Pierre Loti wird im Unterschied dazu so verstanden, dass
er grundsätzlich eine starre Trennung der anwesenden
Menschgruppen vornimmt, “die durch die Verwendung
von klischeehaften Ausdrücken strengstens differenziert
werden müssen” (257). Mehr noch: “Jeder Versuch, die
Andersartigkeit zu ergründen und ihr dabei Sinn und An-
erkennung zu verleihen, wird . . . unterlassen” und “den
beschriebenen kulturellen Bräuchen und den Menschen
[wird gar] der tiefe Sinn bezüglich einer lehrreichen
gemeinschaftlichen Psychologie abgesprochen” (257).
Mir stellt sich die Frage, ob der deutsche Kolonialis-
mus im Alltagsleben für die Bevölkerung tatsächlich
ein menschlicheres Gesicht hatte, so wie es z. B. auch
die Mafa glauben, die allerdings nur wenig mit den
Kolonialherren in Berührung kamen.

Kpodas nächste Frage ist die nach dem Bild der
Frauen in der postkolonialen Literatur afrikanischer Au-
toren. Sie antwortet: “Die Fiktionalisierung der Afri-
kanerin durch afrikanische Autoren orientiert sich an
einer Neubestimmung der afrikanischen Identität ge-
genüber derjenigen, die durch die europäische Koloni-
alliteratur vermittelt wurde. Die Beschreibung der Afri-
kanerin diente der Kritik an den schwarzen kolonial-
gesellschaftlichen Bevölkerungsanteil benachteiligenden
Gewohnheiten (79). In ihrem Fazit resümiert sie: “Ob
die afrikanischen Autoren es schaffen, trotz starker Be-
troffenheit die Afrikanerin positiver – im Sinne der
Klassifizierung moralischer Werte – zu beschreiben als
ihre europäischen Kollegen, bleibt fraglich. Festzustel-
len ist jedoch die Tatsache, dass die Fiktionalisierung . . .

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-608

