
I. Modi von Antagonismus

§ 2 Bendas Klassizismus

Umder zuvor skizzierten erkenntnisleitenden Intuition zu entsprechen,wollenwir

die Analyse mit einer Untersuchung derThesen Julien Bendas beginnen.

JulienBendagehört,ebensowie seinLieblingsantagonistSorel,zudenDenkern,

die von jeder beliebigen Seite für sich beansprucht und zugleich demGegner zuge-

schlagen wurden. Bendas Denken ist kompromisslos, und wurde abwechselnd als

mutig und borniert charakterisiert. Bekannt wurde er vor allem durch seine Schrift

La trahison des clercs (Der Verrat der Intellektuellen), die uns im Folgenden beschäf-

tigen wird.Wir wollen anhand BendasThesen einen Begriff von ›Klassizismus‹ ent-

wickeln, derweniger eine geschichtsphilosophische Kategorie als einmethodisches

Werkzeug darstellen soll, das wir in der Untersuchung verwenden wollen.

Bendas Verrat der Intellektuellen erschien 1927 und stellt eine flammende Anklage

dar, so viel liegt auf derHand.Was ausgreifendere Analysen erfordert, ist die Frage,

eine Anklage wessen und in wessen Namen er erheben möchte. Bereits der Begriff

des clerc, den er wählt, legt diese Frage nahe.

Benda beginnt mit einer Analyse des »Zeitalters des Politischen«, wie er seine

Zeit – die der letzten fünfzig Jahre1 vor 1927 offenbar – begreift. Gekennzeichnet

sieht er es durch »die Rassen-, die Klassen- und die Nationalleidenschaften«,2 die

die Massen bewegen. Den aufgekommenen Nationalismus sieht er zu einer Macht

entwickelt, den kein Patriotismus früherer Zeit je erreicht hat. Prophetisch stellt er

die Frage, ob »die großen Kriege zwischen den Menschen nur erst begonnen ha-

ben«.3 DerAntisemitismus undderKlassenhass sind ihmweitere Instanzen der po-

litischen Leidenschaften, die die Massen mit sich gerissen haben. Die Frage, was

diese Leidenschaften bedinge, wird durch Verweis auf die menschlichen Bedürf-

nisse danach, »1. weltliches Gut [zu] besitzen und 2. sich als etwas Besonderes zu

fühlen«4 beantwortet.Kategorial entwirft Benda hier eineUnterscheidung von zwei

menschlichen »Existenzmodi«, des »realen« und des »metaphysischen«.5 Das Zeit-

alterdesPolitischenwird so verständlichals eineVerlagerungeinesGleichgewichtes

der menschlichen Existenz hin zum ›realen‹ Pol.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Die überraschende Wendung, die Benda nun nach dieser allzu bekannten Ver-

fallserzählung vollzieht, liegt darin die beiden Existenzmodi unterschiedlichen ge-

sellschaftlichen Gruppen zuzuweisen. Es ist geradezu die Funktion der »Masse des

Bürgertums und des Volkes«6 sich im realen Modus zu betätigen, und ist demnach

nicht anders zu erwarten – und der Masse wohl auch nicht vorzuwerfen. Dies wirft

den Verdacht auf, dass der Gleichgewichtsverlust der Existenzmodi den Vertretern

des metaphysischen Modus anzulasten ist – und diese sind, wie unschwer zu erra-

ten ist, die clercs. Das harteWort vomVerrat muss Benda wählen, da die clercs somit

ihre ureigene Aufgabe, den metaphysischen Modus gegen den realen der Masse zu

stellen, nicht mehr wahrgenommen haben, und damit ursächlich die Entwicklung

zum ›Zeitalter des Politischen‹ – und damit, muss man vermuten, den Deutsch-

Französischen und gar den ErstenWeltkrieg – verschuldet haben.

Bevor wir nun den metaphysischen Modus erkunden, den Benda den Intellek-

tuellen zuschreiben möchte, wollen wir methodisches Werkzeug einführen. Wir

werden zur Kennzeichnung der Position Bendas den sehr abgegriffenen Begriff des

Klassizismus verwenden undmüssen daher einige Bemerkungen vorwegschicken.

DasHistorischeWörterbuchderPhilosophie hält fest,dass derBegriff für philo-

sophische Zwecke kaumbrauchbar ist,7worauswirwohl die Lizenz ableiten dürfen,

ihn für unsere Zwecke zu verwenden. Er birgt den nicht zu unterschätzenden Vor-

teil, dass er ein gewisses Vorverständnis bereitsmit sich trägt, das zugleich von sol-

cherVagheit ist, dass es keineMissverständnisse vorbereitet.Umuns eines gemein-

samen Verständnisses zu versichern,wollen wir einen altbekannten Text in Erinne-

rung rufen. T. S. Eliots Aufsatz ›What is a classic?‹ arbeitet sich an dem Begriff des

klassischen Autors ab, dessen Prototyp offenbar Vergil darstellt. Dessen Bedeutung,

die ich freilich nicht bestreitenmöchte, sei dennoch einmal dahingestellt. Die Cha-

rakterisierungEliots desKlassikers als solchen ist es, die uns als Ausgangspunkt zur

Herstellung eines operationalisierbaren Begriffes dienen soll. Eliot nennt als erste

zentrale Eigenschaft eines Klassikers die ›Reife‹ – und hält fest, dass es schwer ist,

diesen Begriff zu erläutern.8 Dies scheint die Frage aufzuwerfen, ob dann der Be-

griff ein guter Ausgangspunkt seiner Diskussion sein kann – doch fährt Eliot fort:

»let us say then, that if we are properly mature, as well as educated persons, we

can recognisematurity in a civilisation and in a literature, aswe do in other human

beings whom we encounter. To make the meaning of maturity really apprehensi-

ble – indeed, even tomake it acceptable – to the immature, is perhaps impossible.

But if we are mature we either recognise maturity immediately, or come to know

it on more intimate acquaintance.«9

Vor diesem Hintergrund möchte ich mich der Anerkennung Vergils nun natürlich

gerne anschließen, da ichmich durchaus nicht als immature disqualifizierenmöch-

te.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 19

Eliots Argument ist das alte verbumsapientibus, das stets dieHintergrundannah-

me mit sich trug, dass alle Weisen im Zuge ihrer Reifung dieselbe Sprache entwi-

ckeln. Nun ist diese Annahme eine von der Sorte, die nicht falsch sein kann. Denn

wenn einemWeisen einmal dasWort nicht genügt –nun,dann ist er eben keinWei-

ser. Dies verweist auf den verborgenen Charakter der Hintergrundannahme: es ist

eine von Identität. Ein Klassiker ist klassisch relativ zu einer Gruppe von Personen,

die dessen Reife erkennen können, da sie selbst reif genug sind.

Nun scheint Eliot diese Interpretation zugleich zu bestätigen und zu widerle-

gen, und zwar in zwei weiteren Kriterien des Klassikers, die unser Werkzeug ab-

runden werden.

Zum einen, so führt er aus, erfordert Reife – des Geistes – Geschichte und Ge-

schichtsbewusstsein.10 Um eine klassische Literatur zu entwickeln, muss bereits eine

vorangegangene Zivilisation bekannt sein, die alsWirkfaktor die eigene beeinflusst

hat. Man muss hier nach der Funktion dieser überraschenden Voraussetzung fra-

gen, und wird schnell auf die Kategorie der Identität zurückverwiesen. Der Grund,

so Eliot, weshalb die Griechen, schätzt man ihre geistigen Leistungen auch höher,

niemals Klassiker sein können, ist, dass sie nicht die Gelegenheit hatten, ihren eige-

nen Platz in der Geschichte zu kennen. Vergil konnte auf die Zivilisation der Griechen

zurückschauen und gewissermaßen vor deren Hintergrund die eigene Geschich-

te erkennen. Die Reife, die Klassizität voraussetzt, kann selbst nur vor dem Hin-

tergrund einer historischen Identität entstehen. Dies überrascht uns angesichts des

verbum sapientibus-Arguments, dessen verborgene Voraussetzungen wir bereits ge-

sehen haben, kaum.Die Erkenntnis vonReife erfordert eigeneReife undumgekehrt

lässt sichdaraus schließen,dass,wernie einenanderenals unreif erkannthat, selbst

nicht zur Reife gelangt sein kann. Dies scheint die Struktur des Eliot’schen Argu-

ments zu sein und auch diese verweist auf das Konzept von Identität.

Nun desavouiert Eliot das Konzept durch ein Addendum, das bereits innerhalb

seiner eigenenArgumentation einige Schwierigkeiten zubereiten scheint –unddas

ist schwerlich ein Zufall. Eliot führt zuletzt dieUnterscheidung des relativenund des

absoluten Klassikers ein und diskutiert Goethe als ein Beispiel des relativen Klassi-

kers.11 Goethe ist, aufgrund des Platzes, den er in der Literatur einnimmt, ein Klas-

siker – doch eben nur ein relativer. Zum Verhängnis wird ihm, dass er »to a for-

eign eye, [appears] limited by his age, by his language, and by his culture, so that he

is unrepresentative of the whole European tradition«.12 Die notwendige Vorausset-

zung eines absoluten Klassikers ist nämlich zunächst »comprehensiveness [Herv. i. O.].

The classicmust,within its formal limitations, express themaximumpossible of the

whole range of feeling which represents the character of the people who speak that

language.«13 Nun scheint für Eliot Goethe bereits aufgrund seiner Sprache kein abso-

luter Klassiker zu sein – und dies obwohl er die comprehensiveness bereits relativ zu

denSprechernder jeweiligenSprachedefiniert hat.Und tatsächlich schließt er,dass

kein Sprecher einermodernen Sprache ein absoluter Klassiker sein kann,da nur die

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

toten Sprachen in ihremToddas europäischeErbe erzeugt haben.Goethe ist bereits

dadurch,dass erdiedeutscheSprache spricht »provincial«14 undzwardaer als Spre-

cher desDeutschen nicht die gesamte europäische Tradition repräsentieren kann.Dass

Eliot bei Europa Halt macht, überrascht nicht, da sich ein weltübergreifender Klas-

siker auf Grundlage einer gemeinsamen Tradition schlicht nicht konstruieren lässt.

Doch worauf Eliots Argument in seiner Stoßrichtung verweist, ist ein Charakteris-

tikum, das dem Klassiker regelmäßig zugesprochen wird, und das in bezeichnen-

der Spannung zu dessen Identitätsbezug steht. Es ist nämlich nicht etwa nur die

comprehensiveness, die es braucht, um einen absoluten Klassiker zu kennzeichnen.

Vielmehr: »When a work of literature has, beyond this comprehensiveness in rela-

tion to its own language, an equal significance to a number of foreign literatures,

we may say that it has also universality [Herv. i. O.].«15 Goethe kann durchaus noch

comprehensiveness für sich beanspruchen – doch eben keine Universalität.

Diese Universalität ist tief im Konzept des Klassikers verankert – und sie hat ei-

ne expansive Tendenz. Eliots überraschende Formulierung, dass für Universalität

Signifikanz »to a number of [eigene Kursivierung; C.R.] foreign literatures« Voraus-

setzung sei, ist lediglich auf die leidigen Fakten zurückzuführen, da Vergil tatsäch-

lich kein ›weltweit universaler‹ Klassiker sein kann.Doch zeigt der Begriff eine Ten-

denz: die Gruppe, relativ zu der eine Klassiker seine Klassizität gewinnt, ist idealiter

die gesamte Menschheit. Der Begriff des Klassikers trägt ein Ideal in sich, das sich

selbst desavouiert: die Kombination von Identität, die, wie wir oben sahen, abgrenz-

bar gegen etwas anderes seinmuss, und vonUniversalität, die der Tendenz nach,wie

dasWort schon sagt, allumfassend sein soll.Wirwerden auf diese beidenMerkmale

verschiedentlich zurückkommen und auch das inhärente Problem dieses Konzepts

wird uns noch beschäftigen. Zuletzt sei definiert, dass wir von Klassizismus schlicht

dann sprechen, wenn wir Orientierung an diesem Ideal des Klassischen meinen –

und diese finden wir bei Benda.

EinerderHauptanklagepunkt gegendie Intellektuellenbesteht fürBendadarin,

dass diese nicht nur ihre eigenen politischen Leidenschaften in ihre intellektuelle

Tätigkeit einfließen lassen,16 sondern sogar die politischen Leidenschaften fördern,

und dies zunächst –und hier wirft Benda die skizzierten Kategorien auf –dadurch,

dass sie »das menschliche Streben nach unterschiedlicher Identität glorifizieren

wollen und jede auf ein universales Bezugssystem gerichtete Tendenz verächtlich

gemacht haben.«17 In den zuvor den politischen Leidenschaften zugeschriebenen

InteressenanRasse,NationundKlassemanifestiert sich so fürBendaeineEntschei-

dung der Intellektuellen für den realistischen Pol. Die universale Gegenkategorie,

die er entwirft, ist die desMenschen. Nach unseren obigen Untersuchungenmüssen

wir erwarten, dass dies angesichts der faktischen Diversität der Menschheit das

Problem der Identität aufwirft. Benda sieht das Problem und versucht es negativ zu

lösen. Er entwirft dazu eine Kategorie des »Humanitarismus«,18 die er verstanden

haben will als »Sensibilität für die abstrakte Qualität des Menschlichen«19 und

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 21

opponiert sie scharf einer »Liebe zu den konkret existierenden Menschen«.20 In

dieser Opposition wird Bendas Strategie deutlich. Der Humanitarismus, der das

Ideal des Intellektuellen darstellen soll und der das Universale in dessen Tätigkeit

garantiert,wird in einemAkt der Abstraktion von den tatsächlichenMenschen hin zu

einem Begriff von Menschlichkeit definiert. Freilich ist diese negative Lösung nicht

imstande, dem Humanitarismus eine so definierte Form zu verleihen, dass er als

Leitstern des intellektuellen Engagements dienen könnte. Ist Menschlichkeit nur

das, was übrigbleibt, wenn man von allen konkreten Bestimmungen absieht, wird

wenig bleiben, das sich lieben ließe und das Orientierung böte.Wie man zwischen

den Zeilen lesen kann, ist der Begriff auch durchaus nicht so inhaltsleer, wie die

Lösungsstrategie nahelegen würde. Dies wird etwa in der expliziten Erwähnung

der Stoa oder des Erasmus als Traditionsreferenzen klar. Die lobenden Hervor-

hebungen von Anatole France, Tolstoi, Montaigne und Voltaire tun ein Übriges.21

Der Leitbegriff des Menschen gewinnt Inhalt erst als ein spezifischer Begriff und

dies entspricht nicht seiner Aufgabe, gerade in der Abstraktion vom Spezifischen

den Universalismus der intellektuellen Tätigkeit zu verbürgen. Die Exklusion der

konkreten Menschen, die zunächst die Funktion zu haben scheint, die Abstraktion

zur Universalität hin zu leisten, erweist sich vielmehr als Garant eines spezifi-

schen Inhalts des Begriffs vom Menschen, dem die exkludierte Faktizität nicht

mehr widersprechen kann – und eben dieser gewonnene Begriff rechtfertigt dann

umgekehrt die Exklusion, da »diese Qualität [sc. des Menschlichen] in ungleichen

Quantitäten verteilt«22 ist. Benda geht so weit, Renan in der Aussage zu zitieren,

dass »ein Papua« nicht unsterblich sein könne.23 Das Problem von Identität löst

Bendas Begriff der Menschlichkeit so keineswegs, vielmehr ist dieser gerade eine

theoretische Exposition des Problems.

Eine weitere Instanz desselben Problems findet Benda im Katholizismus. Be-

zeichnenderweise begreift er die »Männer der Kirche« als »Clercs par excellence«.24

Diese hätten ebenfalls den nationalen Partikularismus zulasten der Universalität

des Christentums betont und hätten dies sogar als in Einklang mit den Lehren der

Kirche verteidigt.25 Freilich ist nationaler Katholizismus ein Oxymoron, wie Benda

sehr wohl weiß. Das Problem von Identität und Universalität hat im Katholizismus

Traditionundwurde imZeichenderMission verhandelt.DieAntwort desZeitalters,

das stärker als jedes andere durchdasBenda’sche Ideal derEinheit derVernunft und

von deren Ausdehnung »über alle Gebiete des Geistes und des Lebens«26 gekenn-

zeichnet war, stellte der Begriff der Toleranz und der daraus resultierende Deismus

dar.27Wirwerdenaufdiesen theoretischenStrangzurückkommen.Soweit esBenda

betrifft, scheint der Deismus keine Option zu sein, vielmehr begreift er das Chris-

tentum – gut katholisch – nach dem Galatherbrief als eine Bruderschaft in Chris-

tus,28 um zugleich darauf hinzuweisen, dass die zeitgenössischen Katholiken sich

nichtmehr »zur wahren Lehre ihres Herrn bekennen«.29 Die Identität, die die nicht

zufällig so genannten ›Clercs‹ universal setzen sollen, gewinnt hier erneut Profil.30

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Nun gibt es neben den Geistlichen noch eine Kategorie von Intellektuellen,

die Benda womöglich noch stärker reizen: die Historiker. Dies kann uns nicht

überraschen. Eliot hat darauf hingewiesen, dass Identität erst durch Geschichte

entsteht und Bendas Klassizismus, dessen Identitätsbedürfnis bereits klar gewor-

den ist, bedingt eine Abhängigkeit von der Geschichtsschreibung. Benda selbst

gibt zum Grund seiner Betonung der Rolle dieser Kategorie von Intellektuellen

zum einen deren Ansehen beim Publikum,31 doch ist andererseits deren Verrat

zugleich »schockierend«.32 Dieser Schock lässt sich mühelos auf die Rolle des

Historikers als Identitätsstifter zurückführen. Das Ideal der Historiographie, das

Benda zeichnet, ist das sine ira et studio, die »Unparteilichkeitsbedingung«.33 Diese

adressiert als Überparteilichkeit genommen die Forderung des Universalismus und

kollidiert darin freilich unmittelbar mit demGedanken nationaler Identität. Benda

kritisiert die »konsequente Bewußtheit, mit der seit etwa einem halben Jahrhun-

dert gewisse deutsche Historiker und seit zwanzig Jahren auch die französischen

Monarchisten«34 dem Nationalismus frönen. Dagegen stellt er etwa Voltaire und

besonders Fustel de Coulange, die »gewissermaßen die Charta der unparteiischen

Geschichtsschreibung verkündet […] haben.«35

Der Klassizismus Bendas steht hier gegen den Historismus der deutschen Ge-

schichtsschreibung, den diese von Ranke geerbt hatte, und wir stoßen mit diesem

auf einweiteresProblemfeld,daswirnochzubehandelnhabenwerden.36Dochwird

hier bereits klar, weshalb Benda sich gegen die historistischen Konzeptionen wen-

det. Auch der Historismus ist tief geprägt durch die Problematik von Identität und

Universalität, doch ist die Lösung, die Ranke in die inzwischen sprichwörtliche For-

mel der Unmittelbarkeit jeder Epoche zu Gott gepresst hat, erheblich komplizier-

ter als Bendas klassizistische Formel der Universalität derMenschlichkeit. Versucht

Benda die Identität desMenschen abstrahierend auf ein Abstraktumzu reduzieren,

um Universalität zu erreichen, betont der Historismus die jeweils konkrete histori-

sche Identität. Die Universalität wird dabei zum Problem und ihr Erhalt erfordert

komplexe theoretische Mittel, deren romantischeWurzeln bekannt sind,37 und de-

ren Fundierung letztlich Diltheys Lebensphilosophie erforderte.

Dass die historistische Konzeption der Geschichte der klassizistischen Idee

Bendas jedoch nicht konform sein kann, liegt auf derHand,und auch die Vehemenz

seines Einspruchs kann uns angesichts der Zentralität der zugrundeliegenden Fra-

ge nach dem Verhältnis von Identität und Universalität nicht überraschen. Benda

räumt ein, dass den Forderungen Fustel de Coulanges an die Geschichtsschreibung

auch die französischen Historiker, deren Nation es immerhin »zur ewigen Ehre

gereichen wird […], eine förmliche Verdammung der pragmatischen Historie aus-

gesprochen [zu haben]«,38 nicht immer gerecht werden. In einer bemerkenswerten

Fußnote hält der Gegner des Nationalismus fest, dass jedoch

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 23

»der Deutsche die Geschichte entstellt, um seineNation zu glorifizieren, der Fran-

zose sie hingegen zur Verherrlichung eines politischen Regimes verzerrt. Grob ge-

sagt führen also die tendenziösen Philosophien der Deutschen zum internationa-

len, die der Franzosen zum Bürgerkrieg. Muß ich noch einmal anmerken, wie klar

daraus die moralische Überlegenheit der letzteren hervorgeht?«39

Das moralische Argument, das den Bürgerkrieg rechtfertigt, führt Benda unglück-

licherweise nicht.

Wir wollen noch ein letztes Problemfeld umreißen, das Benda anspricht. Ein

zentraler Gegenspieler, der zwischen den Zeilen öfter durchscheint, als er tatsäch-

lich erwähntwird, istGeorgesSorel.Dieser einwenigkurioseDenkerhatte vierzehn

Jahre zuvor seine Réflexions sur la violence veröffentlicht. Benda, der Sorel durchge-

hend als Moralisten bezeichnet, fasst deren Grundthese so zusammen: die Bürger

(bzw. die Arbeiter)40 »sollten sich keineswegs etwa bemühen, die Empfindung ih-

rerVerschiedenheit abzubauenund sich ihrernatürlichenGemeinsamkeit zubesin-

nen, sondern im Gegenteil danach trachten, diese Verschiedenheit in ihrer ganzen

Tiefe und Unauflöslichkeit zu fühlen.«41 Er macht Sorels Lehre verantwortlich für

den italienischen Faschismus wie den russischen Bolschewismus.42 Nun ist freilich

Sorels Lehrenahezudas exakteGegenteil derBendasundgeradedieThese,Sorel ha-

bedieUnauflöslichkeit desKonflikts betonenwollen, trifft schlicht zu,wiewir sehen

werden.Daher ist die PräsenzSorels imVerrat der Intellektuellen als verborgenerAnti-

pode nicht weiter verwunderlich. Für uns relevant ist jedoch ein anderer Punkt, den

BendaSorel entgegenhält.Er stellt diesennebenNietzscheundzitiert zustimmende

Nietzsche-Zitate aus denRéflexions, die das »Loblied des Kriegerlebens«,43 das beide

singen, illustrieren sollen. Diese stammen – erneut wenig überraschend – aus der

GenealogiederMoral.44Nietzschehatte zurVoraussetzungder »ritterlich-aristokrati-

schenWerturteile«45 eine »mächtige Leiblichkeit, eine blühende, reiche, selbst über-

schäumende Gesundheit, samt dem,was deren Erhaltung bedingt: Krieg, Abenteu-

er, Jagd, Tanz, Kampfspiele, und alles überhaupt, was starkes, freies, frohgemutes

Handeln in sich schließt«46 erklärt. Sorel fährt fort, er »glaube, daßNietzsche,wenn

er nicht so sehr durch seine Erinnerungen als Philologieprofessor beherrscht gewe-

sen wäre, gesehen hätte, daß der Typ des Herrn [Herv. i. O.] noch vor unseren Augen

existiert«47 undBendakontrastiert diese »germanische«Perspektiveder griechisch-

römischen.48 Zuletzt hält er fest, dass der moderne Clerc die Menschen lehre, »der

Krieg besitzemoralischenWert an sich undmüsse ohne Frage nach demNutzen ge-

führt werden.«49 Bendas folgendes, bewegendes Plädoyer gegen die Verherrlichung

von Heldenmut, Ehre und Härte,50 das die Erfahrungen der Ersten Weltkriegs im

Rücken spürt, verweist auf eine Strategie, die eine heteronome Qualität zu dem bis-

herigen aufweist. Der Krieg um des Krieges willen ist ein Modus von Auseinander-

setzung, dessen Defizienz absolut geworden ist. Was bereits in Sorels Worten auf-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

scheint, ist die Kategorie der Gewalt, in der dieser Modus adressiert werden muss,

auch wenn er nicht mehr begriffen werden kann.51

Letztlichwird vor diesemHintergrundBendas zuweilen naiv anmutender Klas-

sizismus verständlich als Gegenpol der ebenso naiven Gewalt. Lyotard formulierte,

der anklagende Intellektuellemüsse stets einuniverselles Subjekt vertreten.52 In ge-

wisserWeise gelangt er zum selben faktischen Ergebnis wie Benda, nämlich dass es

keine Intellektuellen mehr gebe.53 Freilich denkt er im Unterschied zu Benda, dass

es sie auch gar nicht mehr geben könne, da es – im Unterschied zum 18. Jahrhun-

dert – »kein universelles Subjekt oder Opfer gibt, das in der Wirklichkeit ein Zei-

chen gäbe, in dessen Namen das Denken Anklage erheben könnte«.54 Nun scheint

dies die Identitätsproblematik Bendas zu verabsolutieren. Lyotards These von der

Notwendigkeit der Setzung eines universellen Subjekts deckt sichmit unserenAna-

lysen Bendas völlig – dieser kann den Verrat der Intellektuellen nur postulieren vor

demHintergrund eines Klassizismus, dessen universaleWerte die Frage nach ihrer

Herkunft aufwarfen. Benda klagt imNamen derMenschheit, doch einer abstrakten

Menschheit, deren konkrete Ausprägung er durchaus nicht seinen Begriff desMen-

schen vergiften lassenwill.Der Verdacht liegt nahe, dass der Verrat der Intellektuel-

len und Lyotards Konstatierung des Fehlens eines universellen Subjekts zwei Seiten

desselbenSachverhaltes sind.Benda setzt eine Identität absolut als die einer idealen

Menschheit, deren Kongruenz mit der tatsächlichen Menschheit schlicht nicht ge-

geben ist. Freilich war sie dies auch nie gewesen, doch hatte man diesen Umstand

noch mit dem Verweis auf ein ›Noch nicht‹ abtun können. Lyotards Thesen legen

nahe, dass nicht nur derMissionsgedanke seine Überzeugungskraft verloren hatte,

sondern auch die europäische Kulturheteronomie so weit kollabiert war, dass der

Verrat der Intellektuellen nur mehr als logische Folge begriffen werden konnte.

Doch letztlich ist dieser soziologische Befund,wenn er korrekt ist, nur eine Fra-

ge von Faktizität. Bendas kategorialer Rahmen, den wir als Klassizismus bezeich-

net haben, ist durchaus nicht abhängig von der Existenz einer einheitlichen Kultur,

wenngleich deren Fehlen freilich als Verrat gewertet werden muss. Doch zeigt das

Aufeinanderprallen vonNormundRealität den verborgenen Charakter dieses Klas-

sizismus sehr deutlich auf: dieser basiert auf der Voraussetzung einer universalen

Identität, deren Inkongruenz mit der existierenden Menschheit nur als Defizienz

gedeutet werden kann und letztlich zurMission aufrufenmuss.Dies wiederum de-

monstriert seinen antagonistischenCharakter.Dieser ist freilich auf einemerkwürdi-

ge Art in ein Konzept von Universalität zurückgenommen und damit virtualisiert.

Die faktisch antagonistische Stellung zu anderen Identitäten wird durch die Uni-

versalisierung geleugnet und nur noch negativ in der Figur des Verrates sichtbar.

Der Verrat der Intellektuellen wird so verständlich als deren Abfall von der univer-

salen Identität, die der Klassizismus als seine raison d’être voraussetzenmuss.Deren

eigene Problematik, die sie zu einem Modus von Antagonismus macht, haben wir

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 25

gesehen. Dieser Begriff wiederum wird klarer werden, wenn wir den Klassizismus

neben andereModi von Antagonismus stellen.

§ 3 Freund und Feind: Von Hegel zu Schmitt

Den Modus von Antagonismus par excellence bilden eine Klasse von Konzeptionen,

die wir einmal tentativ Freund-Feind-Theorien nennen wollen. Deren gemeinsame

Struktur wollen wir anhand einiger ihrer Instanzen genauer herausstellen, um so

einen besseren Begriff der Kategorie des antagonistischenModus überhaupt zu ge-

winnen.

Beginnen wollen wir mit Martin Heideggers Konzept von Abständigkeit, das im

vierten Kapitel vonSein undZeit eingeführt wird.Heidegger hatte zuvor die existen-

ziale Struktur des Daseins als In-der-Welt sein analysiert, das eine erste Charakte-

ristik des eigenenSeinsverständnisses in derKenntnis desVerweisungszusammen-

hanges der Welt vorgefunden hatte. Nun ist eine rekurrente Schwierigkeit philo-

sophischer Konstruktionen, die mit dem ›Subjekt‹ beginnen, erläutern zu müssen,

woher das zunächst sich reichlich solipsistisch vorkommende Subjekt Kenntnis der

Subjekthaftigkeit anderer Subjekte gewinnt. Die Schwierigkeit ist klar: ich bin mir

meiner eigenen Gedanken bewusst, jedoch nicht der der anderen, die mir begeg-

nen, und zumindest dem philosophischen Verstand kann es leicht einfallen, daran

zu zweifeln, dass, was mir soeben begegnet und sehr ähnlich der Gestalt sieht, die

ich im Spiegel sehe, ein Subjekt derselben Art ist, wie ich es bin. Eine ebenso re-

kurrente Lösung des Problems besteht darin, eine gewisse primäre Sozialität des

Subjektes anzunehmen, die bereits vorgängig, mit Existenz des Subjektes, dessen

Verständnis vomAnderen setzt. Diese Lösung scheint eine gewisse empirische Evi-

denz für sich zuhabenundvor allemderAufgabe zu entheben,die Subjekthaftigkeit

des Anderen ex nihilo via Analogieschluss zu konstruieren.55

Einen derartigen Pfad wählt auch Heidegger, der freilich für sich in Anspruch

nehmen kann, von vornherein die Kategorie des Subjektes vermieden zu haben. Es

fällt zunächst auf, dass das Dasein als In-der-Welt-sein bereits dem Anderen an je-

der Ecke begegnet: »Das Feld zum Beispiel, an dem wir ›draußen‹ entlang gehen,

zeigt sich als dem und dem gehörig, von ihm ordentlich instand gehalten, das be-

nutzte Buch ist gekauft bei…, geschenkt von… und dergleichen.«56 Die Versuchung,

den umherstehenden Anderen nun als bloßes Ding zu betrachten, umgeht Heideg-

ger durch Rekonzeption: nicht etwa begegnet der Andere als Gegenstand, sondern

»wir treffen sie ›bei der Arbeit‹, das heißt primär in ihrem In-der-Welt-sein. […]Der

Andere begegnet in seinemMitdasein in derWelt.«57 So,wie sich selbst als ein Ding

zu verstehen, bereits ein defizienter Modus von Dasein ist, der das eigene Sein ver-

kennt, verhält es sich auch mit dem Sein des Anderen: dieser ist genauso In-der-

Welt-sein und ihn etwa als Ding zu begreifen kann nur einem Philosophen einfal-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004 - am 14.02.2026, 19:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

