
Die Weltoffenheit des Menschen als Grund-
element der Philosophischen Anthropologie.

Eugen Fink und Max Scheler

Edoardo Simonotti

1. Auf welche Art und aus welchem Grund tritt im zwanzigsten Jahr-
hundert der Begriff der Weltoffenheit im Bereich philosophischer
Überlegungen über den Menschen derart betont in Erscheinung, dass
er sogar zu einem fundamentalen Ausdruck der so genannten Philoso-
phischen Anthropologie wird? Ich möchte versuchen, im Folgenden auf
diese Frage eine Antwort zu geben, und zwar durch eine Auseinander-
setzung mit Max Scheler, der als einer der Gründerväter der Philoso-
phischen Anthropologie gilt, und mit Eugen Fink, dessen Zugehörig-
keit zur Philosophischen Anthropologie bzw. dessen Stellung zu ihr
noch eine offene Frage ist. Mit meinem Beitrag möchte ich den beson-
deren philosophischen Kontext verdeutlichen, in dem der Begriff der
Weltoffenheit sich als ein Schlüsselbegriff der anthropologischen Über-
legungen erweist, um dann genauer zu klären, inwiefern er ein Grund-
element der Philosophischen Anthropologie bei Scheler und bei Fink
darstellt.

Mit dem Ausdruck »Philosophische Anthropologie« beziehe ich
mich auf jene besondere Denktradition, die sich zu Beginn des zwan-
zigsten Jahrhunderts vor allem in Deutschland formierte und die selbst
zum Spiegel einer radikalen Krise der traditionellen westlichen An-
thropologie wurde. Indem in diesem Kontext eine nur auf Vernunft
oder dem Logos gegründete Bestimmung des Menschen in Zweifel ge-
zogen wird, kommt es zu einem verschärften Bewusstsein von einer
»Identitätskrise« des Menschen. In diesem Zusammenhang möchte
ich zeigen, inwiefern dieses neue »anthropologische Bewusstsein« oder
diese so genannte »anthropologische Wende« der Philosophie des
zwanzigsten Jahrhunderts zutiefst in der Philosophie Nietzsches, oder
besser: in einer bestimmten, und zwar zu einseitigen Interpretations-
weise, welche Nietzsche anbietet, verwurzelt ist. Denn sofern Nietz-
sche auf philosophisch-anthropologischer Ebene zu einer Art Vermitt-
ler der darwinistischen Theorie avanciert, die den Menschen in Bezug

120

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf andere Lebewesen als in einer Kontinuität mit ihnen stehend be-
greift, reift auf dem Grund seiner einseitigen naturphilosophischen In-
terpretation in den ersten Jahrzehnten des neuen Jahrhunderts allmäh-
lich das Interesse für das Problem der Sonderstellung des Menschen in
der natürlichen Welt heran.

Am Beginn der »anthropologischen Wende« des frühen zwanzigs-
ten Jahrhunderts standen Nietzsches bekannte, offensichtlich anti-
idealistische und anti-spiritualistische Definitionen des Menschen als
eines »kranken Thiers« und »des noch nicht festgestellten Thiers«. Der
Mensch wird also »unter die Thiere zurückgestellt« (Nietzsche 1980,
180), und von hier erweist er sich als ein ursprünglich mangel- und
fehlerhaftes Wesen, als das Lebewesen, das am weitesten von der Si-
cherheit und Kraft des Instinkts entfernt ist und sich biologisch als am
wenigsten zum Überleben geeignet zeigt. »Im Gegensatz zum Thiere«,
heißt es bei Nietzsche, »wo alle vorhandenen Instinkte ganz bestimm-
ten Aufgaben genügen«, »wimmelt [im Menschen] alles von wider-
sprechenden Schätzungen und folglich von widersprechenden An-
trieben«: »Dies ist der Ausdruck der Erkrankung am Menschen.«
(Nietzsche 1980a, 181 f.)

Das Tier ist von seiner Umwelt her ein gesichertes Wesen, es lebt
in festen, unveränderlichen Grenzen. Im Gegensatz dazu ist der
Mensch ein »offenes« Wesen, weil er aus biologischer Sicht nicht-be-
stimmt und veränderlich ist. »Denn der Mensch ist kränker, unsicherer,
wechselnder, unfestgestellter als irgend ein Thier sonst, daran ist kein
Zweifel, – er ist das kranke Thier: Woher kommt das?« (Nietzsche
1980b, 367) Für Nietzsche besteht die Ursache für diese grundlegende
Unsicherheit und Instabilität des Menschen gerade in seiner angeb-
lichen Auszeichnung: im Bewusstsein; und dieses sei – wie man an
einer bekannten Stelle in Die fröhliche Wissenschaft liest – nichts an-
deres als »die letzte und späteste Entwickelung des Organischen und
folglich auch das Unfertigste und Unkräftigste daran« (Nietzsche
1980c, 382). Nach der Zurückübersetzung des Menschen in die große
Kette des Lebens scheint Nietzsche – wieder im Kielwasser Darwins –
die geistige Besonderheit des Menschen auf die Ebene der natürlichen
Evolution zurückzuführen: Diese Besonderheit wird zum spätesten
Derivat und in einem stark negativen Sinne sogar zu einer Art Sack-
gasse, in welche die Natur geraten sei.

In das philosophisch-anthropologische Umfeld der ersten Jahr-
zehnte des zwanzigsten Jahrhunderts, den Betrachtungen Nietzsches

121

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sehr nahe, gehört das bereits vergessene Werk von Paul Alsberg, Das
Menschheitsrätsel. Versuch einer prinzipiellen Lösung aus dem Jahr
1922. Hier wird der Ursprung der Kultur von einem gänzlich natura-
listischen Standpunkt aus interpretiert. Der biologische Ausgangs-
punkt der Kultur sei gerade in der Bedingung der organischen Man-
gelhaftigkeit zu sehen, in der der Mensch sich befindet, seitdem er im
Prozess seiner Entwicklung begonnen hat, die sinnlich-triebhaften Rei-
ze seines Körpers auszuschalten. Es lohnt sich auch, an das Werk von
Alfred Seidel, Bewusstsein als Verhängnis, von 1926 zu erinnern: Hier
ist die Rede von einem »biologischen Sinn der Kultur« (Seidel 21979,
95), für den Bewusstsein, Geist und Kultur nichts anderes als Resultate
eines biologischen Prozesses sind, der den Menschen zu einer Sub-
limierung der Hypertrophie seines Trieblebens veranlasst hat.

Nietzsches Definition vom Menschen als krankem und ungebor-
genem Wesen verdanken sich insbesondere auch einige fast vergessene
Seiten des Monumentalwerks Der Untergang des Abendlandes von
Oswald Spengler, in denen die grundlegende Unsicherheit und Un-
bestimmtheit des Menschen auf organischem Niveau sogar mit der
harmonischen und stabilen Pflanzenwelt verglichen wird, mit einer
Sicherheit, die Spengler ausdrücklich »das pflanzenhaft Sichere«
(Spengler 1986, 559) nennt. Noch weniger bekannt ist die Tatsache,
dass der junge Günther Anders, meines Erachtens genau im Gefolge
Nietzsches, betont, das Wesentliche des Menschen bestehe in seinem
»Nichtfestgelegtsein auf«. Nachdem Anders 1926 Assistent bei Scheler
gewesen war, hielt er zwischen 1929 und 1930 über das Thema »Die
Weltfremdheit des Menschen« zwei wichtige Vorträge in den Kantge-
sellschaften von Hamburg und Frankfurt, wobei er die These vertritt,
dass der Mensch – da er keine fähigen Instinkte habe, sich harmonisch
innerhalb der Welt zu bewegen – von einer nie vollständigen Zugehö-
rigkeit zur eigenen Umwelt und somit von einer grundlegenden
Fremdheit in Bezug auf die Welt selbst geprägt sei (vgl. Anders 1934–
1935 u. 1936–1937). Bekanntlich ist das Bild vom Menschen als einem
Mängelwesen, einem unsicheren und ungeborgenen Wesen, schließ-
lich von Arnold Gehlen in seinem Buch Der Mensch. Seine Natur und
seine Stellung in der Welt (erschienen 1940) wieder aufgenommen und
vertieft worden.

In den ersten Jahrzehnten des zwanzigsten Jahrhunderts, in einer
sozusagen post-idealistischen Phase der Philosophie, in einem philoso-
phischen und kulturellen Kontext, der zutiefst vom Vitalismus Nietz-

122

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sches und von den von ihm stark beeinflussten Lebensphilosophien
gezeichnet ist, setzt sich das Bedürfnis durch, die Sonderstellung des
Menschen in der Welt und zugleich seinen besonderen Bezug zur Welt
zu definieren. Ist es aus anthropologischer Sicht jedoch ausreichend,
den Menschen im negativen Sinne als »das noch nicht festgestellte
Thier« zu definieren oder ihn als einen solchen zu charakterisieren,
der im Vergleich zum Tier der »verlorene Sohn« der Natur und damit
radikal weltfremd ist? In diesem Kontext reift der Gedanke heran, dass
diese negative Charakterisierung des Menschen in Bezug auf seinen
organischen Mangel und auf seine unvollständige Weltzugehörigkeit
(auf seine Nichtfestgestelltheit und auf seine Weltfremdheit) in eine
positive Bestimmung des Menschen als eines »weltoffenen« Wesens
umzukehren sei. Der Begriff der Weltoffenheit erscheint im Bereich
der Philosophischen Anthropologie als Versuch, den Menschen aus
dem weiten Horizont des Universums neu und auf eine nicht einseitig-
naturalistische Art zu betrachten – ihn eben in seiner »positiven« Son-
derstellung im Kosmos hervorzuheben.

2. Ein zweifellos bedeutender Aspekt bei Schelers Auseinandersetzung
mit Nietzsche besteht darin, dass sie die unvermeidbaren Auswirkun-
gen, die Nietzsches Lehre für die Anthropologie besitzt, insbesondere
seine Definition vom Menschen als krankem Tier, kritisch zu akzentu-
ieren und zu bewerten erlaubt. Scheler behauptet, dass es tatsächlich
unmöglich sei, einen Wesensunterschied zwischen Mensch und Tier
zu finden, wenn der Mensch ausschließlich als Teil der natürlichen
Evolution verstanden wird: Das Menschliche wäre in der Tat – wie
von Nietzsche betont – eine Sackgasse der Natur (vgl. Scheler 1972,
184). Daher gilt es ein »neues Prinzip« zu finden, welches den Men-
schen von jedem anderen Lebewesen unterscheidet, »ein allem und
jedem Leben überhaupt, auch dem Leben im Menschen entgegen-
gesetztes Prinzip: eine echte neue Wesenstatsache, die als solche über-
haupt nicht auf die ›natürliche Lebensevolution‹ zurückgeführt wer-
den kann« (Scheler 1995, 31). Solch ein besonderes Element des
Menschen ist nach Scheler der Geist, der als ein autonomes Element
verstanden werden muss und nicht – wie bei den oben erwähnten Au-
toren – als ein bloßes »Derivat« des natürlichen Lebens angesehen
werden darf. Das geistige Sein des Menschen kann demzufolge weder
vom Status organischer Mangelhaftigkeit noch vom Triebleben bzw.
von der Hypertrophie des menschlichen Trieblebens abgeleitet wer-

123

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den, sondern der Geist muss in seiner Unabhängigkeit vom Leben
selbst verstanden werden.

Die Tatsache, dass Scheler vom Geist als Wesensunterschied
spricht, bedeutet aber nicht, dass er damit eine einseitige geistige Be-
stimmung des Menschen vorlegt. Für Scheler ist der menschliche Geist
(sofern er nicht evolutionistisch aus dem Leben hervorgeht) ein auto-
nomes, aber nicht ein dem Leben gegenüber feindliches Prinzip. In
Schelers Spätphilosophie ist der Geist ein »ohnmächtiger Geist« – und
kein absoluter Geist –, der eine Durchdringung mit dem lebendigen
Drang braucht, um Kraft zu erhalten und Einfluss auf die Wirklichkeit
auszuüben. Wenn Scheler sich auf das geistige Sein als Wesensbestim-
mung bezieht, will er die Bedeutung der natürlich-triebhaften Kondi-
tion des Menschen keineswegs negieren, sondern die außergewöhnli-
che weltliche Kondition des Menschen hervorheben. Er ist nämlich das
einzige Lebewesen, das notwendigerweise und unumgänglich Teil des
Lebendigen ist, aber gleichwohl die eigenen Triebimpulse zu geistigen
Tätigkeiten lenkt und damit das Leben zu möglichen Sinnhandlungen
emporheben kann. Der menschliche Geist besitzt also die Fähigkeit,
dem Chaos der Triebe und allgemeiner der leiblich-triebhaften Kon-
dition, die den Menschen grundsätzlich mitbestimmt, Sinn zu ver-
leihen.

Wenn Scheler den Menschen als »Asketen des Lebens« (ebd. 44)
bezeichnet, will er nicht sagen, dass der Mensch die Fähigkeit besäße,
die Welt zu verlassen, um in einer »anderen« zu leben. Die Person hat
vielmehr die Möglichkeit, sich von der natürlichen und biologischen
Wirklichkeit zu »distanzieren«, sich von ihrem Triebleben freizuma-
chen und sich davon zu »emanzipieren«. Anders formuliert: Scheler
charakterisiert den Menschen nicht als einen solchen, der das Leben
negiert, sondern bestimmt ihn in seiner Fähigkeit, auf Distanz zur ei-
genen Umwelt zu gehen und sich somit frei in Bezug auf das Leben
selbst zu verhalten.

Das Tier lebt in seiner Umwelt, es ist eins mit seiner Lebenswirk-
lichkeit. Da sein Verhalten eine Reaktion, eine direkte Folge der Trieb-
impulse und sinnlichen Wahrnehmungen ist, ist es nicht in der Lage,
jene Distanz zur eigenen Umwelt zu erreichen, die es ihm erlauben
würde, diese selbe Umwelt in eine Welt zu verwandeln (vgl. ebd. 34).
Im Verhältnis zum Tier ist der Mensch »der ewige ›Faust‹, die bestia
cupidissima rerum novarum, nie sich beruhigend mit der ihn umrin-
genden Wirklichkeit, immer begierig, die Schranken seines Jetzt-Hier-

124

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So-Seins zu durchbrechen, immer strebend, die Wirklichkeit, die ihn
umgibt [d. h. seine Umwelt], zu transzendieren« (ebd. 45). Scheler
meint mit diesem Bezug auf das »Transzendieren« nicht eine Bewe-
gung in Richtung auf ein »Jenseits« der Welt oder eine Hinterwelt; er
hebt damit vielmehr die eigenartige Weise hervor, in der der Mensch in
der Welt ist, will ihn als denjenigen kennzeichnen, der im Vergleich
zum Tier nicht in der eigenen Umwelt eingesperrt bleibt und der gera-
de durch ein Sich-Öffnen und Sich-Beziehen auf Welt fähig wird, die
eigene umweltliche Bedingtheit zu »transzendieren«. »Ein ›geistiges‹
Wesen«, so Scheler, »ist also nicht mehr trieb- und umweltgebunden,
sondern ›umweltfrei‹ und, wie wir es nennen wollen, ›weltoffen‹« (ebd.
32). Der Mensch als geistiges Sein verhält sich »in unbegrenztem Ma-
ße ›weltoffen‹« (ebd. 33).

Der Begriff der Weltoffenheit ermöglicht es Scheler auf überzeu-
gende Weise, die Sonderstellung des Menschen im Kosmos zu bezeich-
nen. Allein der Mensch ist weltoffen, denn nur er ist ein geistiges We-
sen, das fähig ist, sich aus der eigenen Umwelt und den Automatismen,
in denen das Leben der Tiere eingesperrt ist, zu befreien, das aber zu-
gleich nie aufhört, körperlich-triebhaft »in der Welt« zu sein. Die
Weltoffenheit charakterisiert also das einheitliche menschliche geistige
Wesen. Nur die konkrete menschliche Person, als Ort, in dem der Geist
»innerhalb endlicher Seinssphären erscheint« (ebd. 32), kann in einer
grundsätzlichen Aufgeschlossenheit zur Welt leben.

Gerade der Begriff der Weltoffenheit erlaubt es, die Verfasstheit
des menschlichen Daseins bei Scheler und in bestimmten Aspekten
auch die »existenziale« Dimension seiner philosophischen Anthropo-
logie zu verstehen. Obgleich die Weltoffenheit jene besondere Bewe-
gung des Menschen ist, mit der er sich als geistiges Wesen von der
eigenen biologischen Bedingtheit distanziert, bleibt sie eine Bezie-
hungsmodalität des Menschen mit der Welt: Weltoffenheit ist die be-
sondere Modalität menschlicher Erfahrung.

3. Obwohl die Autoren, die als Klassiker der Philosophischen Anthro-
pologie gelten, im Werk Finks nicht besonders signifikant hervortre-
ten, nimmt Fink die Hauptprobleme dieser besonderen Denktradition
auf und vertieft sie, indem er das Offensein des Menschen zur Welt als
fundamentalen Zug der menschlichen Sonderstellung im Kosmos be-
greift. Wie bei Scheler trifft man auch bei Fink auf ein Bewusstsein der
radikalen Fragwürdigkeit, der jede traditionelle anthropologische Auf-

125

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fassung anheimfällt, sowie auf das Bedürfnis, auf die Frage nach dem
Menschen neue Antworten zu formulieren. In seiner Antwort richtet
sich Fink auf den Menschen nicht als eine vorhandene Sache in der
Welt, sondern als dasjenige Wesen, das sich, anders als das übrige welt-
liche Seiende, in einer eigenartigen, »offenen« Beziehung zur Welt
selbst vorfindet. Besonders signifikant ist diesbezüglich die Tatsache,
dass sich Fink unter den Hörern der von Heidegger im Wintersemester
1929/1930 gehaltenen Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik
befand; in dieser Vorlesung, die Fink – wie Heidegger schreibt – »mit
nachdenksamer Zurückhaltung« (Heidegger 1983, V) aufnahm, wird
die besondere Art des Offenseins des Menschen, seine Welthabe und
Weltbildung, von der »Weltlosigkeit« des Steins und der »Weltarmut«
des Tiers unterschieden.

Naturwissenschaftlich gesehen scheint der Mensch – wie Fink wie-
derholt bemerkt – vielfach mit dem Tier verwandt, vor allem mit den
»höheren Tieren«, die – wie auch Scheler hervorhob – schon bestimmte
Intelligenzfunktionen und ein gewisses »Bewusstsein« besitzen; das
höhere Tier verfügt über Vorstellungsvermögen, Sinneswahrneh-
mung, assoziatives Gedächtnis und auch ein beschränktes Vermögen
praktischer Intelligenz. Mit dieser naturwissenschaftlichen Zuordnung
wird der Mensch aber lediglich »von außen« betrachtet, indem seine
Stellung aus dem Abstand zum Tier bestimmt wird. In dieser sozusagen
extrem »vergleichenden Anthropologie« sieht Fink die Gefahr »einer
Verfremdung unseres eigenen Seins, sofern und solange wir es nach
dem Vorbild vorhandener materieller Stoffdinge oder am Modell vege-
tativen und animalischen Seins auslegen« (Fink 21995, 444). Vom
Standpunkt der Biologie, der Zoologie und der naturwissenschaftlich
bestimmten Anthropologie aus scheint die Differenz des Menschen
gegenüber Tier und Pflanze nicht so groß wie etwa der Unterschied
zwischen Organischem und Anorganischem. Für eine existenzial-phi-
losophische Perspektive, die den Mensch nicht von vornherein als eine
höhere Tierart betrachtet, gewinnt dieser hingegen eine, wie Fink
schreibt, »seltsame Stellung im Kosmos« (ebd. 161), die ihn radikal
von allen anderen Seienden unterscheidet. In diesem Sinne sind Pflan-
zen und Tiere ontologisch dem Stein näher als dem Menschen. Natur-
wissenschaft wie Theologie erfassen den Menschen nicht in seiner ei-
genen Seinsart; sie können die ontologische Verschiedenheit von Tier
und Mensch bzw. Gott und Mensch nicht wirklich anerkennen (vgl.
ebd. 106 f.).

126

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Worin also beruht der Unterschied zwischen dem Menschen und
den anderen Lebewesen? Die verschiedenen Seinsarten von Pflanzen
und Tieren sind einander insofern ähnlich, als sie Seiendes betreffen,
das »innerweltlich« ist. Der Mensch ist zwar auch innerweltlich, aber
er ist in der Welt niemals so wie ein Stein, eine Pflanze oder ein Tier.
Die nicht-menschlichen Lebewesen sind also »weltlos«, wenngleich in-
nerweltlich; der Mensch »hat« jedoch Welt, insofern er einen Welt-
bezug besitzt und »in der Offenheit für das Ganze des Seienden« (ebd.
161) lebt. Die naturwissenschaftlich bestimmte Anthropologie und die
überlieferte Wesensbestimmung des Menschen als »animal rationale«
kommen darin überein, dass sie dem Menschen, indem sie ihn einmal
als Teil des Tierreichs, das andere Mal als Besitzer einer höheren Intel-
ligenz ansehen, nur eine relative (relativ auf andere Lebewesen und
Dinge) Unterschiedenheit zusprechen. »Dagegen«, so Fink, »ist der
Unterschied absolut, wenn wir den Menschen aus seiner Weltoffenheit
her bestimmen – als jenes innerweltliche Seiende, das ekstatisch sich
zum Weltganzen verhält.« (Ebd. 161 f.) Der Mensch ist das einzige in-
nerweltliche Ding, »das ekstatisch offen ist für das Ungeheure des
Weltganzen« und das deshalb »alles Einzelne aus dem Horizont des
Ganzen auffaßt« (ebd. 307). Nur der Mensch existiert als Weltverhält-
nis: Er ist das einzige Wesen, das die Welt als Inbegriff und Urgrund
aller Dinge begreift (vgl. ebd. 450).

Finks »radikal irdische Anthropologie« (ebd. 29) wird nicht durch
den Abstand des Menschen von anderen Seienden bestimmt, sondern
gründet in der Selbstauslegung der menschlichen Existenz. Ursprüng-
liche Selbstauslegung ist möglich, weil der Mensch für das waltende
Ganze offen und darin sich selbst offen ist. »Selbstoffenheit der Exis-
tenz ist wesenhaft zugleich immer auch Weltoffenheit.« (Ebd. 119) In
einem noch radikaleren Sinne: Weltoffenheit, als ursprüngliche Offen-
heit des Menschen für Sein, Zeit und Raum, »für den Zeitraum des
Seins« (Fink 1987, 72), ist Voraussetzung für sein Selbstverhältnis
und damit für Freiheit und Selbstbestimmung (vgl. ebd. 79). Nur weil
der Mensch sich überhaupt zum Sein verhält, kann er sich zu seinem
eigenen Sein verhalten; weil er sich zur zeitlassenden Zeit (der Zeit als
solcher) und zum raumgebenden Raum der Welt verhält, kann er sich
als sterblich, vergänglich und ortgebunden verstehen. »Weltoffen ist
der Mensch, weil er, sobald er überhaupt ist, schon aufgerissen ist
vom reißenden Zug der raumgebenden und zeitlassenden Welt.« (Fink
1978, 178)

127

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Um die zentrale Stellung zu verstehen, die der Begriff »Welt-
offenheit« in Finks existenzialer Anthropologie einnimmt, sei daran
erinnert, dass Fink die »Grundphänomene des menschlichen Daseins«,
in denen die genuine Seinsart des Menschen und die ontologische Ver-
schiedenheit von Tier und Mensch deutlich zum Ausdruck kommen,
als »Aktualisierung der menschlichen Weltoffenheit« (Fink 21995, 205)
deutet. Die menschliche Weltoffenheit zeigt ihr Antlitz im Tod, als
Offenheit des Menschen gegen den »Vergang« als solchen, in der Ar-
beit, als Offenheit des Menschen für seine Not, im Spiel als Auf-
geschlossenheit zu einer imaginären Welt, in der Herrschaft und der
Liebe als Formen fundamentaler Offenheit des Menschen für den Mit-
menschen.

Die Besonderheit des menschlichen Todes als eines der erwähnten
Grundphänomene besteht darin, dass er als solcher nur im offenen
Bezug des Menschen zur Welt verständlich ist. Entspricht die Welt-
offenheit des verstehenden Menschen der Entfaltung eines Horizonts,
in dem der Mensch mit den Grenzen seines innerweltlichen Seins, sei-
ner Geburt, seinem Lebensgang und seinem Ende, konfrontiert wird,
so ist der Menschentod ein Zusammenbruch dieses Horizonts, »ein
Zusammenbruch unserer Offenheit für das Anwesen der anwesenden
Dinge« (ebd. 162). Da der Mensch der Welt als Ganzes aufgetan ist, ist
er das einzige Lebewesen, das »dem universellen Vergang eröffnet«
(ebd. 203) ist. Die Sterblichkeit, als Offenheit für den Tod als solchen,
ist ein exklusiver Wesenszug, der den Menschen sowohl von anderen
Dingen als auch von anderen Lebewesen unterscheidet. Gerade weil das
menschliche Dasein sich auf ein »innerweltliches Offensein für das
Weltganze der Anwesung von Seiendem überhaupt« (ebd. 162) be-
zieht, bedeutet sein Tod nicht ein bloßes Erlöschen ins Nichts: Viel-
mehr ist der menschliche Tod ein Sich-Entziehen der Sterbenden in
ein Nichts, in welchem »das ganze ›In-der-Welt-Sein‹ des Daseins
durchstrichen wird« (ebd.). Das Verenden eines Tieres ist ein Erlöschen
von beseelter Lebenskraft in einem innerweltlichen Nichts; der
menschliche Tod bricht jedoch die geheimnisvolle und beunruhigende
Dimension des Abwesens auf. In diesem Sinne ist das Nichts des Ster-
benden »kein phänomenales Nichts« (ebd. 203).

Mit solcher phänomenologisch-analytischen Beschreibung von
Grundphänomenen des Daseins, von bestimmten menschlichen Zügen,
die den fundamentalen Bezug des Menschen zur Welt »aktualisieren«
bzw. zum Ausdruck bringen, vertieft Fink auf originelle Weise klassi-

128

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche Themen der Philosophischen Anthropologie wie z. B. die ur-
sprünglich biologische Ungeborgenheit des Menschen, die Grenze zwi-
schen Mensch und Tier, die Bedeutung von Mythos, Kultur, Institutio-
nen usw. In diesem Zusammenhang entwickelt Fink die Analyse des
menschlichen Todes mit einer solchen Tiefe, wie sie meines Erachtens
nur selten im Bereich der Philosophischen Anthropologie anzutreffen
ist – vielleicht nur bei Scheler und mehr noch bei Paul Ludwig Lands-
berg, einem fast vergessenen Schüler Schelers (vgl. Landsberg 21960,
47–74).

Um die Relevanz und die originäre Bedeutung des Begriffs der
Weltoffenheit innerhalb der philosophischen Anthropologie Finks bes-
ser zu verstehen, sei nun ein weiterer Schritt unternommen. Die An-
thropologie als kosmologisch bzw. weltbezüglich zu bezeichnen, bedeu-
tet eine Anerkennung des fundamentalen, vor-subjektiven und
urtümlichen Charakters des menschlichen Bezugs zur Welt. Vom phi-
losophisch-anthropologischen Standpunkt aus ist es für Fink jedoch
erforderlich, diesen ursprünglichen Bezug des Menschen zur Welt in
seiner eigentlichen Bedeutung zu verstehen. Das ursprüngliche Welt-
verhältnis des Menschen, des »ens cosmologicum« (vgl. Fink 1987, 79),
besteht nicht darin, dass er Vorstellungsfähigkeit besitzt und Welt zu
denken vermag, dass er sich als eine »für sich« und »in sich« existie-
rende »Substanz« zur Welt hin öffnet. Beim Begriff der Weltoffenheit
geht es nicht um einen durch die Subjektivität des Menschen konstitu-
ierten »transzendentalen Horizont«, sondern um die urtümliche »eks-
tatische Offenheit für das Universum« (Fink 21995, 320). Wird die au-
thentische Bedeutung dieser ekstatischen Offenheit nicht im Sinne
einer lediglich transzendentalen Offenheit des Menschen zur Welt als
Apriori der menschlichen Vernunft aufgefasst, wird auch vermieden,
sie im Sinne einer Rückkehr des Menschen zu einem ekstatisch-trieb-
haften Lebenszustand und damit als Aufgeschlossenheit des Menschen
zu einer nur natürlich-kosmischen Wirklichkeit (wie z. B. bei Ludwig
Klages) misszuverstehen.

Demgegenüber gilt es, die ekstatische Weltoffenheit als Offenheit
des Menschen für die Welt als Ganzes, als ein alle Aspekte der Wirk-
lichkeit umfassendes Ganzes, als Grund der Weltlichkeit selbst, aus-
zulegen. Und gerade deshalb ist es m. E. möglich, Finks Weltoffenheit
zugleich als Offenheit und Zugang des Menschen zur Welt aufgrund
der Totalität seines endlichen Daseins zu verstehen. Der Mensch ist
weltoffen nicht nur als auf dem Geist gegründete Freiheit, sondern

129

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch als Geschlecht, als triebhaft determiniertes Wesen; er verhält sich
sowohl zu seiner einsamen Individualität als auch zur panischen »Na-
tur in ihm« (vgl. Fink 1992, 194). Aus diesem Grund ist es für Fink
erforderlich, die abendländische Bestimmung des Menschen als eines
Vernunftwesens und einer geistigen Substanz »als ein extremes, ein-
seitiges Moment einer polaren Spannung zu begreifen und zusammen-
zudenken mit den Existenzphänomenen, in denen der Mensch urtüm-
lich ›panisch‹ da ist« (Fink 21995, 324).

Bei dem Begriff des »Panischen« handelt es sich um Zustände und
Befindlichkeiten (wie z.B. die Prozesse des leiblich-seelischen Wachs-
tums, das Entfalten des Lebenskeims, das Reifen und Altern), die den
Grundstrom des menschlichen Seins charakterisieren und nicht zum
Tierischen gezählt werden dürfen. Zudem will Fink mit dem Begriff
des Panischen nicht das Schwergewicht des Geistes innerhalb der phi-
losophischen Anthropologie leugnen und den Geist selbst als fremdes
Element oder als »Widersacher« des Lebens deuten; er will vielmehr
das Panische als Grundgeschehen, als vor- und über-individuelle Seins-
weise, die das geistige Leben selbst erlaubt, mit dem Geist zusammen-
denken. Die einzigartige menschliche Weltlichkeit besteht eben in
einer »wechselseitigen Durchdringung« (Fink 1992, 102). Das Natur-
hafte im Menschen liegt nicht als ein factum brutum biologischer Art
»neben« seiner geistigen Selbstheit: Die Natur im Menschen »durch-
wirkt« und »durchstimmt« vielmehr die Dimension der geistig-per-
sonalen Existenz (ebd. 101). Da der Mensch zum »großen Wachstum«
– wie Fink schreibt –, zur Physis gehört, ist er kein abstraktes Wesen;
da das Lichtmoment des Geistes grundsätzlich zu ihm gehört, darf er
auch nicht auf »nächtig-dunkle Momente« reduziert werden (Fink
1978, 166). In diesem Sinn kann man z. B. sagen, dass menschliche
Freiheit nur als in einem Leib lokalisierte und beschränkte Freiheit
besteht und der Leib seinerseits nur als ein vom Druck der Triebe be-
freiter Leib existiert. Von diesem »ganzen« Bild des Menschen aus-
gehend, erhärtet Fink wiederholt seine These, nach der der Mensch,
obwohl unvermeidbar körperlich-triebhaft determiniert wie das Tier,
in keinem Augenblick seines Lebens wirklich Tier ist; und da er sich
nie in einem rein tierischen oder pflanzlichen Zustand befindet, ver-
mag er nicht wirklich auf eine einseitig-naturalistische anthropologi-
sche Sichtweise zurückgeführt zu werden. Finks Anspruch, die Einsei-
tigkeit der überlieferten Anthropologie zu überwinden und den
Menschen aus seiner besonderen Ganzheit heraus zu bestimmen, kann

130

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Relation zu der pluralistischen anthropologischen Sichtweise des
späten Scheler gesehen werden.

4. Sowohl für Fink als auch für Scheler besteht die Aufgabe der Phi-
losophischen Anthropologie in letzter Instanz darin, die besondere
Seinsweise des Menschen im Kosmos zu klären: Beide bestimmen sei-
ne Sonderstellung mit der Tatsache, dass er weltoffen ist. Ja es scheint
mir durchaus möglich zu sein, in ihren unterschiedlichen anthropo-
logischen Ansichten eine gemeinsame Grundabsicht ausfindig zu ma-
chen.1 Die verschiedene Art und Weise, wie Scheler und Fink den Be-
griff der Weltoffenheit verwenden, finden einen Schnittpunkt in dem
gemeinsamen Versuch, das menschliche Wesen zu verstehen, ohne da-
bei auf biologische oder auch theologische Kategorien Bezug zu neh-
men. Für beide charakterisiert die Weltoffenheit nur ein solches We-
sen, das wie der Menschen weder auf die Ebene des Nur-Naturhaften
reduziert werden noch dessen Besonderheit in einem geistig-abstrak-
ten Wesen gefunden werden kann. Beide haben eine anthropologische
Perspektive zu erarbeiten gesucht, in der die fundamentale Zweideu-
tigkeit des Menschen, sein durch Geist und Drang (Scheler) bzw. durch
eine individuelle Selbstheit und einen dunklen unpersonalen Urgrund
(Fink) charakterisiertes Wesen, durch neue, originäre Bestimmungen
interpretiert wird. Aufgrund seiner Weltoffenheit öffnen sich für den

131

Die Weltoffenheit des Menschen

1 Scheler und Fink entwickeln ihre anthropologischen Positionen aus sehr unterschied-
lichen Perspektiven. Die Sichtweisen, die in Schelers Stellung des Menschen im Kosmos
und in Finks Grundphänomenen des menschlichen Daseins manifest werden, könnten
sogar widersprüchlich erscheinen. Scheler hält den Menschen für weltoffen, weil er ein
Geistwesen ist; für Fink gründet die Weltoffenheit des Menschen in seiner Endlichkeit.
Die Weltoffenheit bei Scheler ist in einer geistig-transzendenten Dimension des Men-
schen, bei Fink hingegen in der radikal irdischen Immanenz des menschlichen Daseins
verankert. Auf der einen Seite wird eine Öffnung zur Transzendenz des menschlichen
Lebens bzw. eine metaphysisch-religiöse Anthropologie aufgezeigt, auf der anderen die
existenzielle und zufällige Dimension des Menschen betont (vgl. Cristin 1998). Die
Gegenüberstellung, die sich hier abzeichnet, sollte aber nicht ins Extrem getrieben wer-
den. Schelers metaphysische Anthropologie spricht, gerade durch seine These vom per
se ohnmächtigen Geist, dem Menschen seine endliche und zufällige Dimension nicht ab;
und die existentiale Anthropologie Finks leugnet andererseits nicht, dass sich der
Mensch einer religiös-transzendenten Dimension öffnen kann. Diesbezüglich sei ange-
fügt, dass man bei Fink – wie in Schelers Spätphilosophie – eine »nicht-institutionali-
sierte« Religiosität ausfindig machen könnte, eine Form von Religiosität, die in der Lage
ist, mit dem dunklen Gedanken des Nichts Kontakt zu halten und sich vom traditionell-
metaphysischen Bild Gottes zu emanzipieren.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen die durch und durch menschlichen Dimensionen der stets
nur »einverleibten« Freiheit, des ethischen Handelns, der Liebe, der
Sinnsuche usw. Dank dieser typisch menschlichen Bewegung der Welt-
offenheit wird schließlich bei Scheler wie bei Fink das konkrete Bild der
Person als dynamisches Zentrum geistiger Taten und nicht als statische
seelische Substanz fassbar. Der Begriff der Weltoffenheit erlaubt es
Scheler und Fink, das traditionell-metaphysische, geistig-substanzia-
listische Menschenbild und jegliche naturalistische Ansicht, welche
die Eigentümlichkeit des Menschen – und damit den Geist selbst – auf
die Stufe des Organischen zurückführt, zu überwinden. Mit ihrem Ver-
such, ein nicht einseitiges Bild des Menschlichen zu entwerfen, mit
ihrer Fassung des Menschen als eines Orts der Durchdringung von
Geist und Drang, von Selbst und Panischem, legen Scheler wie auch
Fink eine Art post-idealistisches und zugleich post-nietzscheanisches
Überdenken des Seinsorts des Menschen vor und damit der Philosophi-
schen Anthropologie tout court.

Aus den Ergebnissen, zu denen Scheler und Fink gelangt sind,
kann man den Schluss ziehen, dass im Rahmen einer philosophischen
Ansicht über den Menschen die Weltoffenheit weder als die Offenheit
eines abstrakten, geistig-vernünftigen Wesens noch als Offenheit in
einem nur biologischen Sinn und somit als ein Status organischer Un-
sicherheit – im Sinne Nietzsches oder Gehlens – interpretiert werden
darf. Die Weltoffenheit des Menschen bezieht sich vor allem auf eine
besondere Unsicherheit auf geistiger Ebene, welche die konkrete
menschliche Person charakterisiert. Denn in Wirklichkeit wird der
Mensch nicht so sehr durch einen strukturellen Mangel auf naturalis-
tisch-organischer Ebene als vielmehr durch eine fundamentale Unruhe,
den ursprünglichen Sinn einer Unvollständigkeit in der Weise seines
Bezugs zur Welt, bestimmt.

Der Mensch ist weltoffen, da er ein kon-kretes geistiges Wesen ist,
und da er, weder Tier noch Gott, in der Welt im Zustand der Verloren-
heit und ständiger Sinnsuche lebt. Seine besondere Stellung im Kos-
mos ist diejenige eines Wesens, das jener Unsicherheit und Unvollstän-
digkeit ausgesetzt ist. Dies ist ein grundlegender »Mangel«, in dem der
Mensch sich befindet, dem es nicht gelingt, sein Verlangen nach Er-
kenntnis zu befriedigen, der sich bewusst ist, nie genug lieben zu kön-
nen, und dem das Geheimnis, das Geburt und Tod umgibt, keine Ruhe
lässt.

132

Edoardo Simonotti

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur

Alsberg, P. (1922): Das Menschheitsrätsel. Versuch einer prinzipiellen Lösung,
Dresden.

Anders, G. (1934/1935): »Une interprétation de l’a posteriori«, in: Recherches phi-
losophiques IV, 65–80.

– (1936/1937): »Pathologie de la liberté. Essai sur la non-identification«, in: Re-
cherches philosophiques VI, 22–54.

Cristin, R. (1998): »Phänomenologie der Liebe. Zum Menschenbild bei Fink und
Scheler«, in: Phänomenologische Forschungen 3, 180–197.

Fink, E. (1965): Vision des Menschen bei Nietzsche, in: A. Schaefer (Hg.): Das
Menschenbild in der Dichtung, München, 152–173.

– (1978): Grundfragen der systematischen Pädagogik, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg i. Br.

– (1987): Existenz und Coexistenz: Grundprobleme der menschlichen Gemein-
schaft, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.

– (1992): Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hg. v. F.-A. Schwarz,
Würzburg.

– (21995): Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg/München.

Gehlen, A. (1993): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (Ge-
samtausgabe, Bd. 3), Frankfurt/M.

Heidegger, M. (1983): Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit –
Einsamkeit (Gesamtausgabe, Bd. 29/30), hg. v. F.-W. von Herrmann, Frank-
furt/M.

Landsberg, P. L. (21960): Einführung in die philosophische Anthropologie, Frank-
furt/M.

Nietzsche, F. (1980): Der Antichrist (Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in
15 Bänden, Bd. VI), hg. v. G. Colli u. M. Montinari, München/Berlin/New York.

– (1980a): Nachgelassene Fragmente 1884–1885 (Sämtliche Werke. Kritische Stu-
dienausgabe in 15 Bänden, Bd. XI), hg. v. G. Colli u. M. Montinari, München/
Berlin/New York.

– (1980b): Zur Genealogie der Moral (Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Bänden, Bd. V), hg. v. G. Colli u. M. Montinari, München/Berlin/New
York.

– (1980c): Die fröhliche Wissenschaft (Sämtliche Werke. Kritische Studienaus-
gabe in 15 Bänden, Bd. III), hg. v. G. Colli u. M. Montinari, München/Berlin/
New York.

Scheler, M. (1972): Zur Idee des Menschen, in: Vom Umsturz der Werte (Gesam-
melte Werke, Bd. III), hg. v. Maria Scheler, Bern, 171–195.

– (1995): »Die Stellung des Menschen im Kosmos«, in: ders.: Späte Schriften (Ge-
sammelte Werke, Bd. IX), hg. v. M. S. Frings, Bonn, 7–71.

Seidel, A. (21979): Bewusstsein als Verhängnis, Bremen.
Simonotti, E. (2006): La svolta antropologica. Scheler interprete di Nietzsche, Pisa.
Spengler, O. (1986): Der Untergang des Abendlandes, München.

133

Die Weltoffenheit des Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120 - am 16.01.2026, 08:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Literatur

