2. Das ‘zerrissene’ Selbst:
Sartres ‘Dekonstruktion’ des Subjekts

2.1. Die Transzendenz des Ego

Ein Konstituens des neuzeitlichen BewuBtseinsparadigmas ist der
Gedanke, dalB3 sich die Identitdt des Subjekts iiber Wissen herstellt;
(Ich-)GewiBheit wird als selbstreflexive Vernunft verstanden.!

In seinen frithen Schriften setzt sich Sartre mit diesem Konzept
von BewuBtseinsphilosophie in einer Weise auseinander, die in
vieler Hinsicht den kritischen Motiven der ‘poststrukturalistischen’
TheoretikerInnen entspricht: In seinem Text Die Transzendenz des
Ego (1936) legt er dar, daB3 ein ,,transzendentales Ich*? als synthe-
tisierender Pol der Vorstellungen nicht eine Voraussetzung fiir
Denken, sondern seine Folge ist; das Ich ist ein transzendentes und
opakes Objekt, das sich erst nachtréaglich herstellt. Sartre setzt ge-
gen das alte Cogito ein reines, ich-loses, unpersonliches Be-
wufltsein an den Ursprung der Erkenntnis: ,,Der gewisse Inhalt des
Pseudo-cogito ist nicht ‘ich habe Bewuftsein von diesem Stuhl’,
sondern ‘es gibt BewuBtsein von diesem Stuhl’* (TE 54). Das ist
genau jenes unpersonliche ,,il y a“, das die Folgegeneration gegen
die Vorstellung von Subjektivitét geltend machen wird.

Wie kommt Sartre auf den Gedanken, das personale Ich vom
BewuBtsein zu trennen, es als transzendentes Objekt und nicht als
urspriinglichen Kern des Wissens zu verstehen? Sein Motiv liegt
in einer eigenwilligen Interpretation des phanomenologischen
Grundsatzes von der Intentionalitdt des BewuBtseins. Dal3 das Be-
wuBtsein immer ,,Bewufltsein von etwas‘ ist, deutet Sartre radikal

! Daher konnte der cartesische Satz auch kaum durch die Evidenz eines , Ich fiihle,
also bin ich* ersetzt werden, denn der Wahrheitseffekt bildet sich nur iiber das
Denken als reflexives Wissen.

2 Zur Verwendung von , transzendental bei Sartre s. weiter unten.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

als Anwesenheit des Bewultseins bei der Sache. Intentionalitit
dient ihm als Modell gegen die Vorstellung einer , Innerlichkeit®,
so daB er BewuBtsein als eine reine Bewegung des Aus-sich-
Hinausgleitens, als ,,Drauflen seiner selbst* versteht.> Damit ist
Husserls Bestimmung von Intentionalitdt geradezu umgestiilpt.*

Wenn das BewuBtsein nichts ist als die Anwesenheit bei seinem
Gegenstand, dann beantwortet sich auch die Frage nach dem ein-
heitsstiftenden Moment in der Wahrnehmung anders als bei Kant:
Nicht das ,,ich denke, sondern die Gegenstdnde bilden die Einheit
des Bewufitseins.s Bei diesem Verstdndnis von Intentionalitit be-
darf es keines zusitzlichen ,transzendentalen Ich®“ zur Einheits-
stiftung mehr: ,,es ist gewil, dal die Phdnomenologie es nicht no-
tig hat, auf dieses vereinigende und individualisierende Ich zu re-
kurrieren” (TE 44). Sartre pladdiert dafiir, das Ich, wie alle anderen
transzendenten Objekte, unter die Epoché fallen zu lassen und das
,transzendentale Feld“ vom Ich zu befreien.

Auf der ersten Stufe der Gegenstandswahrnehmung ist Bewuft-
sein also niemals explizites SelbstbewuBtsein, es ist nur Bewuft-
sein von sich, insofern es BewuBltsein vom Gegenstand ist. Ein
personliches BewuBtsein, ein ,,Ich“, kommt erst auf einer zweiten
Stufe hinzu, es erscheint erst in dem Moment, in dem das BewuBt-
sein sich selbst zum Objekt macht. Das bedeutet aber, da3 dieses
,,Jch® niemals eine unmittelbare Erkenntnis sein kann, es ist ein
Gegenstand fiir das Bewuftsein, wie andere Gegenstdnde auch. Da
die Unmittelbarkeit des BewuBtseins reflexiv nicht einzuholen ist,
da sie sich im Akt des Wahmehmens stets selbst entgeht, kann
Sartre auch gegen Descartes sagen: ,,Das Bewuftsein, das sagt ‘ich
denke’ ist gerade nicht dasjenige, welches denkt“ (TE 48). Den
klassischen regressus eines BewuBtseins, das sich ad infinitum als

3 Sartre, Eine fundamentale Idee der Phinomenologie Husserls: 35. Dieser kleine
Text von 1939 spiegelt deutlich Sartres radikalen Impetus gegen alle Immanenz.

4 Die Verschiebung gegeniiber Husserls Begriff von Intentionalitit 148t sich gut
am Vergleich der Definitionen deutlich machen. Husserl nennt Intentionalitit
,.diese allgemeine Grundeigenschaft des Bewufitseins ... als cogito sein cogitatum
in sich zu tragen“ (CM 35; Hervorhebung A.R.), Sartre nennt sie die
.Notwendigkeit fiir das BewuBtsein, als BewuBtsein von etwas anderem als von
sich zu existieren* (Eine fundamentale ldee ...: 35; Hervorhebung A.R.).- S. a. Das
Sein und das Nichts, wo Sartre aus der ,,Anwesenheit der Sache beim BewuBtsein‘
die ,,Anwesenheit des BewuBtseins bei der Sache* macht (SN 324).

5Vgl. TE 44, 51.

148

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Objekt setzt und sich als setzendes Subjekt wieder entgeht, ent-
scharft Sartre mit der einfachen Behauptung, dal es gar keines
Ichs in der Konstruktion von BewuBtsein bediirfe, dal ,,ein Be-
wulltsein keinesfalls ein reflektierendes BewuBtsein nétig hat, um
von sich selbst bewuf}t zu sein* (TE 49).6

Es gibt also zwei Formen, ein setzendes und ein nicht-
setzendes, ein reflektiertes und ein unreflektiertes Bewufitsein, ei-
nes, das sich selbst zum Objekt macht und eines, das sich seiner
selbst auf eine nicht-reflexive Weise bewuBt ist.” Die Verwendung
des Reflexionsbegriffs in der Transzendenz des Ego ist terminolo-
gisch hochst uneindeutig, und die Schwierigkeiten ihn zu deuten,
rithren zum Teil daher, dal Gegensatzpaare verschiedener Ebenen
ineinandergefiigt sind. Es bleibt unklar, wie sich ,reflektiert/un-
reflektiert”, , reflektiert/reflektierend”, ,reflektiert/reflexiv, ,rein/
unrein“ zueinander verhalten und fiir welchen Bereich (Gegen-
standswahrnehmung oder Selbstwahrnehmung) sie jeweils gelten.
Sartre benutzt das Wort ,,reflektiert z. T. synonym mit ,,setzend*,
bezieht es also auch auf Gegenstandswahrnehmung, teilweise be-
hilt er die ,,Ebene der Reflexion* nur der Selbstwahrnehmung vor.
Ungeachtet all dieser terminologischen Verschiebungen ist die
sachliche Pointe der Argumentation eindeutig: Sie liegt darin, da3
das unreflektierte BewuBtsein zugleich als das reflektierende ge-
dacht ist, als der eigentlich aktive, schopferische Pol der Erfah-
rung. Es geht - wie so oft bei Sartre - letztlich um die Gegensitze
von Aktivitdt und Passivitdt, Unmittelbarkeit und Vermittlung;
dem instantanen BewuBtsein, das selbst in sich nicht reflektiert ist,
wird hier der Primat zugesprochen,?® weil es als Spontaneitdt und
als Durchsichtigkeit aufgefaBt ist. Jede Form von Reflexion, auch
jeder Rekurs auf ein Ich ,,vergiftet” diese Unmittelbarkeit (TE 58),
macht aus dem urspriinglichen ,,conscience pur“ ein ,,conscience

6 Obwohl noch nicht so benannt, hat Sartre hier schon sein Konzept des
prareflexiven cogito“ entwickelt (s. diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.3).

7 Sartre spricht von einer , dritten Ebene“, was einige Interpreten dazu veranlaBt
hat, sein Modell als dreistufiges darzustellen (s. Kommentar von Sylvie LeBon in
La transcendance de I'Ego, 1988: 29 u. Fretz, Individuality in Sartre's philosophy,
1992: 76f). Mir ist dieses Modell in drei Stufen - fiir die Transzendenz des Ego
zumindest - nicht verstdndlich, da es sich doch letzten Endes in der Dualitit von
reflektiert/reflektierend zu erschopfen scheint.

8 vgl. TE 57.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

complice®.® So wird z. B. die spontane Abneigung oder Wut gegen
eine Person zum ,,unreinen* Bewultsein, sobald sie sich reflexiv
als HaB definiert. Mit der situationsiibergreifenden Reflexion voll-
zieht das Bewufltsein einen ,,Ubergang ins Unendliche” (TE 62),
es befreit sich von seiner Instantaneitit, substantialisiert sich. Da-
mit aber behauptet es immer zu viel, der verfestigte Inhalt (Haf3)
wird niemals den Status absoluter Gewi3heit haben, denn gewiB ist
nur die erste, nicht reflektierte Spontaneitit. Interessant hierbei ist
auch der Zeitaspekt: Die ,,reine” Reflexion hilt sich an das Gege-
bene, sie ist vollkommene Gegenwirtigkeit. Sobald eine Extension
iiber eine zeitliche Dauer hypostasiert wird, ,,verunreinigt sie
sich. Auch die Unterscheidung zwischen Sein und Schein und eine
»Substantialitat des Ich sind erst moglich, wenn Zeit nicht nur als
Gegenwart gedacht wird. Im reinen BewuBtsein sind Sein und
Schein nicht zu unterscheiden, es ist ein ,,nichtsubstantielles Ab-
solutes genau deshalb, weil es keinen Bestand in der Zeit hat.!°

Die Evidenz einer Erfahrung liegt also - laut Sartre - niemals beim
sich selbst erkennenden Ich. Wenn es so aussieht, als sei das Ich
Schopfer unserer BewuBtseinszustinde, so liegt das an einer Téu-
schung, an einer Projektion der urspriinglichen Spontaneitdt auf
einen ,,virtuellen Einheitskern® (TE 74). Der beriihmte Satz Rim-
bauds, ,,Je est un autre®, bedeutet fiir Sartre, dafl die BewuBtseins-
spontaneitdt nicht aus einem Ich hervorgeht, sondern auf dieses
zukommt (TE 86). Was als Grundlage der Erkenntnis {ibrig bleibt,

9 Damit ist der Deutung von Bush zu widersprechen, derzufolge das ,,unreine Be-
wuBtsein“ der ,natiirlichen Einstellung dem Verhaftetsein an den Gegenstidnden
entspricht, wihrend ,,conscience pur* eine reine Reflexion im herkdmmlichen
phanomenologischen Sinne bezeichnet (Bush, Sartres use of the reduction: Being
and nothingness reconsidered, 1980: 20). Diese Auffassung von ,reinigend“ ent-
wickelt Sartre m. E. erst spiter. In Die Transzendenz des Ego scheint im Gegenteil
das ,reine BewuBtsein nur den spontanen, nicht-reflexiven Akt zu bezeichnen,
unabhéngig davon, auf was er sich bezieht (s. a. Sartre, Bewuftsein und Selbster-
kenntnis: 8). Es geht Sartre hier gerade nicht um ein sich in der Reflexion
»reinigendes“ BewuBtsein; ein bloBes Aufgehen im Gegenstand bzw. das prirefle-
xive cogito wiren ebenfalls ,,conscience pur®.

10 Dieses Prinzip lieBe sich durchaus nach dem Muster einer ,,ewigen Wiederkehr
des Gleichen® verstehen, als eine Zeitkonzeption, in der die Gegenwart sich verab-
solutiert hat. - In Bewuf3tsein und Selbsterkenntnis wird diese Vorstellung zuriick-
genommen, das BewuBtsein, heiBt es dort, sei nicht augenblickshaft (Bewuftsein
und Selbsterkenntnis: 7).

150

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist also ein unpersonliches, Ich-loses (aber individuiertes) Be-
wuftsein. Damit setzt sich Sartre gegen das rationalistische Prinzip
des BewuBtseins als Wissen ab und unterlduft - vorldufig zumin-
dest - das Modell der Selbstreflexion. Mit dem ,,préareflexiven co-
gito“ ist das Subjekt gerade nicht in jene Struktur des ‘Gleichen’
eingebaut, die Subjekt und Objekt in eins setzt; BewufBtsein ist nur
,,sich selbst produzierende Spontaneitit” (TE 86).

Indem er das ,,Ich* auflerhalb des BewuBtseins ansiedelt, als ein
,zweifelhaftes Objekt”, widerspricht Sartre auch der cartesischen
Vorstellung, dafl Selbsterkenntnis klarer sei als Fremderkenntnis:
,,mein Ich ist fiir das BewuBtsein nicht gewisser als das Ich anderer
Menschen. Es ist nur intimer (TE 90). Das reine, spontane, un-
personliche BewuBtsein ist dariiber hinaus ein a-moralisches: Sei-
ne ,monstrose Spontaneitdt liegt vor aller Unterscheidung in
willentliche und unwillentliche Handlungen, ja sie macht ,jede
Konzeption einer Autonomie des Willens unmoglich® (TE 88)."
Die fiir Moralitdt wichtigen Unterscheidungen kommen erst auf
der reflexiven Ebene, mit einem Ego, ins Spiel, und Sartre vermu-
tet in ihm eine Art Kontrollfunktion, dessen wesentliche Rolle es
sei, dem BewuBtsein seine eigene Spontaneitit zu verbergen (TE
88). Sartre bezieht sich - wie Foucault in Wahnsinn und Gesell-
schaft - auf einen Bereich, der durch den Primat des Rationalen
ausgeschlossen werden sollte: Hier ist es jedoch nicht der Wahn-
sinn, sondern die nicht durch Reflexion kontrollierte Spontaneitét
und die Angst, die die verdrangte Seite des ,,Ich denke“ bildet.!2
Mit dem Bestreben, die Evidenz in einem préreflexiven Bereich
anzusiedeln, dndert sich auch der Anspruch an Philosophie. Sartre
wird die GewiBheit kaum mehr als ein Wahrheitskriterium in An-
spruch nehmen, und das fiir Husserl treibende Motiv der Begriin-
dung von Wissenschaft scheint bei ihm fast vollstdndig substitu-
iert. Auf der Grundlage des Bewuftseinskonzeptes, wie es in der
Transzendenz des Ego vorgefiihrt wird, kann man Sartre wohl
nicht zum Vertreter einer ‘Subjektphilosophie’ machen, im Ge-
genteil, sein absolutes BewulBtsein ,,hat nichts von einem Subjekt‘
(TE 92).

11'vgl. auch TE 58, 72; SN 21.
12 Vgl TE 90.

151

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2. Die Wiederkehr der Reflexionsfigur im Prdreflexiven

Sartre hat mit seiner These von der ,,Transzendenz des Ego* ein
Modell vorgelegt, das explizit gegen SelbstbewuBtsein als Wissen
und gegen die Subjekt-Objekt-Spaltung im Subjekt gerichtet ist.
Das erste BewuBtsein ist einheitlich verfa3t und unreflektiert, es
bedarf keiner Reflexion auf sich, um zu sein, was es ist: Bewuft-
sein von sich.” Demselben Ziel gilt in Das Sein und das Nichts die
gegen den Idealismus gerichtete Trennung von Bewuftsein und
Erkenntnis. Hier hat Sartre das BewuBtsein als einen einheitlichen
Bereich vor der Erkenntnis angesetzt, um dem Berkeleyschen
»esse est percipi und dem rationalistischen Diktum zu entkom-
men. BewuBtsein ist gerade nicht ,,wissen, dal man weiB3*.!
Warum nennt aber Sartre diese erste Spontaneitit noch
,,BewuBtsein“, warum iiberldft er die ,,creatio ex nihilo* (TE 86)
nicht einem Trieb, einem unbewuBten Willen oder einer Kraft wie
Schopenhauer und Nietzsche, an deren Vorstellungen diese vitali-
stische Konzeption von reiner Unmittelbarkeit ohnedies erinnert?
Anscheinend hatte Sartre ein grof3es Interesse, an einigen Motiven
traditioneller Bewuftseinsphilosophie festzuhalten, und dazu ge-
hort vor allem der Gedanke, da3 die philosophische Betrachtung
letztlich doch vom Subjekt und nicht vom Gegenstand der Er-
kenntnis auszugehen habe. Auch wenn Sartre in der Transzendenz
des Ego das personliche Ich auf die Gegenstandsseite verschiebt,
bleibt das BewuBtsein als traditioneller Subjekt-Pol erhalten, als
diejenige Instanz, die unbezweifelbare Unmittelbarkeit gewihrlei-
stet.! GewiBheit ist nun zwar nicht mehr als Wissen aufgefafit,
aber sie ist immer noch - ganz cartesisch - Klarheit. Die absolute
,,Transluziditdt des BewuBtseins“ gehort zu den Dogmen von
Sartres Denken, und er vertritt dieses Prinzip so vehement, daf er
bis in spite Werkphasen hinein eine Instanz des Unbewufiten fiir
schlichtweg unmoglich erklart.'s Das Bewufitsein wird also als
,prareflexives cogito” bestimmt. Die Formel fiir Intentionalitét

13 vgl. TE 47.
14 Vgl. SN 20 und diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.3.
15 Vgl. TE 64.
16-'Vgl. SN 20.

152

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lautet, Bewuf3tsein sei setzendes BewuBtsein vom Gegenstand und
zugleich nicht-setzendes BewuBtsein von sich.!”

Was Sartre mit dem préreflexiven cogito beschreibt, ist das al-
len bekannte Phanomen, da man véllig im Gegenstandsbezug
aufgehen kann und doch immer um die eigene Titigkeit wei3, oh-
ne sie kognitiv explizit machen zu miissen. Wenn ich z. B. die

»Zigaretten in dieser Schachtel zihle, habe ich den Eindruck der Ent-
hillung einer objektiven Eigenschaft dieser Zigarettenmenge: es sind
zwolf. ... Ich muB nicht unbedingt ein setzendes BewuBtsein davon haben,
daf ich sie zdhle. Ich ‘erkenne mich nicht als zihlend’. ... Und doch habe
ich in dem Moment, da sich mir diese Zigaretten als zwolf enthiillen, ein
nicht-thetisches BewuBtsein von meiner Additionstitigkeit. Wenn man
mich ndmlich fragt: ‘Was tun Sie da?’ antworte ich sofort: ‘Ich zihle’...“.
(SN 22)

Ein weiteres einleuchtendes Beispiel ist das Lesen.'® Auch hier
versenkt sich die lesende Person vollstindig in die Inhalte der
Lektiire und weil3 auf Anfrage doch, daf} sie liest. Diese unmittel-
bare Vertrautheit mit sich, die erst in der sicher gegebenen Ant-
wort auf die Nachfrage ,,Was tun Sie da?* reflexiv eingeholt wird,
ist als Phdanomen evident. Doch fiir Sartre geht es nicht um eine
bloBe Beschreibung der Strukturen von Selbstwahrnehmung. Das
prareflexive cogito soll die Bedingung des cartesischen cogito
sein,!® d. h. letztlich dessen systematische Stelle einnehmen. Ge-
nau hierin liegt ein Anspruch, der das einfache Phdnomen von pra-
reflexivem Wissen iiberfordert und der dazu fiihrt, da3 sich unter
der Hand doch wieder ein reflexives und egologisches Modell in
die Funktion des BewuBtseins einschleichen wird. Das prareflexi-
ve cogito ist gewissermallen ‘iiberlastet’, wenn es die Aufgaben
der Reflexion tibernehmen soll.

Sartre umschreibt das préreflexive cogito mit der Formel
,BewuBtsein (von) sich“ [conscience (de) soi], d.h. einer
Schreibweise, die verdeutlichen soll, daB3 das erste Bewufltsein
nicht reflexiv und doch als Bezug zu sich gedacht ist. Das erste
BewufBtsein ist ,,nicht paarig®, es enthilt keine Dualitit erkennend-

17Vgl. SN 21.
18 Vgl. Sartre, Bewuftsein und Selbsterkenntnis: 32f.
19'Vgl. SN 22; Bewuftsein und Selbsterkenntnis: 7.

153

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erkannt, Wahrnehmung und Wahrmehmungsbewuftsein sind eins.
Dennoch existiert diese Identitit als ,,Zirkel .20

Es ist eine begriffliche Gratwanderung, in der hier ,,Bewuft-
sein“ neu definiert werden soll. Warum gelingt es nicht, Bewuft-
sein als einfache Identitdt zu denken, als wirklich nicht-paarig?
Warum muf} es strukturell als ,,Bezug zu sich“ erscheinen? Und
was soll dieses BewuBtsein noch von der Erkenntnis unterschei-
den, wenn es doch als eine Art Wissen fungiert, in dem es nichts
UnbewuBtes geben darf? Das prareflexive cogito, heifit es spéter,
sei dem reflexiven homolog (SN 165). Doch worin genau besteht
der Unterschied??! Allein in den Klammern um die Préposition
,,de“? Auch hier scheint es sich um eine ,,Differenz” zu handeln,
,,die nichts unterscheidet”, die Klammern bewirken de facto nichts,
und es ist bezeichnend, daB Sartre das ,,de“ einklammert und nicht
das ,,s0i“. Im Begriff ,,Bewuftsein‘ ist immer schon eine reflexive
Struktur, ein kognitiver Gehalt und - wie mir scheint - auch ein
egologisches Modell enthalten, denn letztlich mobilisiert Sartre ein
Argument, das schon bei Descartes zu finden ist:
,,€s kann sehr wohl sein, dal das, was ich sehe, nicht wirklich Wachs ist,
es kann sogar sein, daB ich iiberhaupt keine Augen habe, etwas zu sehen,
aber es ist ganz unmoglich, daB, wihrend ich sehe oder -was ich fiir jetzt

nicht unterscheide [sic!, A.R.]- wahrend ich das BewuBtsein habe, zu se-
hen, ich selbst, der ich dieses BewuBtsein habe, nicht irgend etwas bin.“?2

DaB Sartre das prareflexive cogito nicht wirklich als eine vom tra-
ditionellen Erkenntnismodell unterschiedene Figur darstellen

20 ygl. SN 21, 23. Wie diese Identitit den existentialistischen Grundsatz von der
Existenz als Essenz vorbereitet, habe ich in Teil 1, Kap. 2.3 dargelegt.

21 Dorothy Leland hat darauf hingewiesen, daB diese Unterscheidungen nicht er-
kldrt werden und daB das préreflexive cogito stets eine duale Struktur behélt (s.
Leland, The Sartrean Cogito: A Journey between versions, 1975: 136f u. a.); s. a.
Fretz 1992: 82, das prareflexive cogito sei schon BewuBtsein zweiten Grades.
Sartre selbst spricht in dem terminologisch sehr schwammigen Text Bewuftsein
und Selbsterkenntnis von einer ,,Andeutung von Dualitét“, einer ,,Art Spiel reflek-
tierender Reflexion“ im BewuBtsein (a. a. O.: 41).

22 Descartes, Meditationen: zweite Meditation, Abs. 15. - Natiirlich lieBe sich
einwenden, daB Sartre nicht die GewiBheit nachweisen will, daB ich bin, sondern
daB BewuBtsein ist. Aber dieses BewuBtsein funktioniert nur nach einem kogniti-
ven und egologischen Muster. Wenn Sartre z. B. sagt, ,.ein BewuBtsein, das von
sich selbst nichts wiifite”, sei ,,absurd“ (SN 20, Hervorhebung A.R.), rekurriert er,
wie in der gesamten Argumentation, schon immer auf die Prinzipien von Wissen
und Selbstsein.

154

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kann, liegt nicht daran, daB er einen falschen, {iberdeterminierten
Begriff verwenden wiirde, es liegt daran, daB er beides will: das
BewuBtsein als eine Existenzweise etablieren, die an Gefiihl, Han-
deln, an das traditionell ,,unbewuBt“ Genannte gekoppelt ist, und
gleichzeitig am kognitiven Modell der Klarheit festhalten, demzu-
folge nichts im BewuBtsein fremd, unbewuft sein kann.

Wie sehr das Préreflexive noch Aspekte von reflexivem Wissen
enthdlt, wird spétestens mit den moralischen Implikationen des
BewuBtseinsmodells deutlich. Der iiberzogene Verantwortlich-
keitsbegriff aus Das Sein und das Nichts resultiert u. a. daraus, daf3
Sartre das traditionelle Zurechnungsprinzip, in dem Verantwort-
lichkeit an Wissen und Erkenntnis gebunden ist, auf den Bereich
des préreflexiv Erfafiten ausdehnt. So wird auch das im Entwurf
nur unausdriicklich Geahnte, das nicht willentlich Intendierte mo-
ralisch zugerechnet; das ganze Konzept der mauvaise foi basiert
auf diesem Mechanismus, der zwar ein Prireflexives behauptet, in
der Bewertung aber den Unterschied zwischen Reflexivem und
Prireflexivem einebnet, das ,,Unbewufte” fiir BewuBtsein erklirt
und das prareflexive cogito moralisch wie ein reflexives wertet. In
dieser Konstruktion umfassender Verantwortlichkeit steckt beides,
eine absolute Erméichtigung des BewuBtseins, das durch nichts als
durch sich selbst bestimmt ist, und seine absolute Entméachtigung,
weil ihm auch noch das als BewuBtsein zugerechnet wird, was es
nicht wissen konnte.? Der Mensch ist eben ,,total verantwortlich*
und ,.total nicht zu rechtfertigen* (SN 543). Hier 14t sich absehen,
wie sehr das ambivalente Subjektmodell des ,,unterworfenen Sou-
verdns“ die Philosophie Sartres bestimmt.

Sartre hilt genau deshalb am Terminus ,,BewuBtsein“ fest, weil er
dessen reflexive, kognitive und egologische Implikationen nicht
ganz aufgeben kann, wenn er einen systematischen Ausgangs-
punkt fiir seine phanomenologische Ontologie sucht. Fiir die Form
von Philosophie, die ihm immer noch vorschwebt, ist das reflexive
BewufBtsein unhintergehbar, nicht das prareflexive.

23 Ausfuhrlicher habe ich dieses Problem an anderer Stelle behandelt; s. Roedig,
Von der '‘Unwirksamkeit willentlicher Entschlieffungen’. Sartres Wahlethik und
ihre Grundlagen in der Theorie des ‘prdireflexiven cogito’, 1991.

155

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ob diese Implikationen auch schon das BewuBtseinskonzept in
der Transzendenz des Ego bestimmen, ist schwer auszumachen.
Leo Fretz spricht von einer ,,coupure épistémologique” zwischen
der Transzendenz des Ego und Das Sein und das Nichts.?* In Das
Sein und das Nichts, so seine weitere These, sei die
,» Iranszendenz des Ich wieder aufgehoben, das Fiir-sich sei die
personalisierte Form des ehemals unpersonlichen, transzenden-
talen Feldes.?s So lieBe sich sagen, daB eine mehr am traditionellen
Subjektbegriff orientierte Konzeption von BewuBtsein erst mit
Das Sein und das Nichts deutlich hervortritt und da3 die frithe
Philosophie Sartres in diesem Sinne ‘postmoderner’ ist als die
spatere. Die Verfestigung des Subjektkonzeptes diirfte nicht zu-
letzt auch am verinderten theoretischen Anspruch der Schriften
liegen: In der Transzendenz des Ego ging es wesentlich nur um die
Beschreibung einer BewuBtseinsstruktur, die Begriindungslasten
einer Ontologie des Menschen dagegen fordern stirkere Theore-
me.

Es ist jetzt vielleicht besser zu verstehen, warum die
‘Dezentrierung’, die Sartre vornimmt, indem er dem reflexiven ein
prareflexives cogito vorangehen laBt, der ,postmodernen® Sub-
jektkritik nicht geniigen kann. Diese Form von Dezentrierung trifft
nicht den Kern des BewuBtseinsparadigmas, sie ist nicht radikal
genug. Das beste Beispiel fiir dieses Radikalitétsdefizit ist Sartres
Weigerung, ein wirkliches UnbewuBtes anzunehmen. Sartre ver-
schiebt zwar die Grenzen traditioneller Dualismen, wie die von
BewuBtsein und Gegenstand, aber er 16st sie nicht auf;?¢ die Refle-

24 Vgl. FretzZAmparo 1991: 191, 193f und Fretz 1992: 71.

25 Fretz/Amparo 1991: 199; s. a. Fretz 1992: 81, 83. - Fiir diese Wandlung spricht
m. E. auch, daB das spontane ,,unmoralische BewuBtsein spiter wieder zu einem
verantwortungsfihigen gemacht wird; 1943 jedenfalls gibt es keinen Bereich jen-
seits der Willensfreiheit mehr.

26 Ein groBer Teil von Sartres frithen Schriften ist von dem Bestreben geprigt, ei-
ne Differenz in das einzufiihren, was gemeinhin als Einheit begriffen wird. So
trennt er in L 'Imaginaire die ,Vorstellung* [image] von der ,,Wahrmehmung*
[perception], in der Transzendenz des Ego das BewuBtsein vom Ich, in Das Sein
und das Nichts das BewuBtsein [conscience] von der Erkenntnis [connaissance],
das prireflexive vom reflexiven cogito. Doch diese Dissoziierung verschiebt nur
die Grenzen traditioneller Entgegensetzungen, das auf der einen Seite Abgespalte-
ne wird meist auf die andere Seite des Dualismus iibertragen. So ist bei der Unter-
scheidung von Ich und BewuBtsein das Ich den Gegenstanden zugeschlagen, die
,Transluziditit des BewuBtseins auf der einen Seite ist damit erkauft, daB auf der

156

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

xionsfigur und das Subjekt-Objekt-Schema bleiben konstitutiv fiir
sein Denken und ebenso konstitutiv bleibt die mit den Subjekt-
Objekt-Positionen verbundene Wertung: Das prireflexive cogito
wird unter der Hand mit der Macht des alten Erkenntnissubjekts
ausgestattet.

2.3. Das Verhdltnis von Innen und Aufien

In der Transzendenz des Ego meint ,transzendentales BewuBtsein®
ganz im klassischen Sinne ein ,,reines” BewuBtsein - doch der Ge-
genbegriff zu ,rein“ ist nicht mehr ,,empirisch®,?’ sondern ,,trans-
zendent®. Die blofe Spontaneitit ist genau deshalb ,,rein“, weil sie,
vollig durchsichtig, nichts ‘Fremdes’ enthdlt; der Gegensatz von
empirisch und transzendental hat sich, so scheint es, auf den Ge-
gensatz von Innen und Auflen, von Immanenz und Transzendenz
verlagert.

Nun gibt es, was das Verhiltnis von Innen und Auflen angeht,
zwei gegenldufige Tendenzen im Werk Sartres, parallel zu dem
grundsitzlichen Methodenantagonismus von ,,Phdnomenologie*
und ,,Ontologie*.2® Paradigmatisch flir diesen Widerstreit konnen
die Texte Une idee fondamentale de la phénoménologie de
Husserl: !'intentionnalité und La Nausée stehen. Une idee fonda-

anderen zwischen Ich und ,fremden* Objekten kaum mehr geschieden werden
kann. Wiahrend die géngige Auffassung BewuBtsein und Erkenntnis als Einheit
faBt und sie dem UnbewuBten entgegensetzt, trennt Sartre BewuBtsein von Er-
kenntnis, aber, wie wir gesehen haben, um den Preis, daB er den Unterschied zwi-
schen bewuBt und unbewuBt einebnet. - Der dargestellte Mechanismus der ver-
schobenen Dualismen, fiir den sich noch weitere Beispiele anfiihren lieBen, wire
schematisch etwa so zu fassen:

trad.: BewuBtsein + Ich <--> Gegenstinde.

Sartre: BewuBtsein <-->.Ich + Gegenstinde.

trad.: Erkenntnis + BewuBtsein <--> UnbewuBtes

Sartre: Erkenntnis <--> BewuBtsein + UnbewuStes

27 Fir das reine, ,transzendentale” BewuBtsein gilt auch schon in der Transzen-
denz des Ego das Prinzip der Identitit von Existenz und Essenz: ,,... wahrhafte
Spontaneitit ... ist das, was sie hervorbringt und kann nichts anderes sein“ (TE
73). Daher ist das transzendentale BewuBtsein nicht von einem existierenden, fak-
tischen zu unterscheiden.

28 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mentale entwickelt den oben schon erwihnten Intentionali-
tatsbegriff, demzufolge das BewuBtsein ein ,Drauflen seiner
selbst ist, eine reine Fluchtbewegung hin zu den Gegenstinden
der Welt. Dieses BewuBtsein hat kein ,,Innen®, denn Sartre ent-
wickelt sein Konzept gegen die triigerische Rede von
,,BewuBtseinsinhalten, gegen die ,,dem Realismus und Idealismus
gemeinsame Illusion, nach der Erkennen Essen heifit“.2° Betrachtet
man die Wortwahl in diesem stark metaphorisierenden Text, so
fallt auf, daB alles, was mit einem ,Innenraum® zu tun hat, als
»feucht®, | diister, ,warm®, als ,,gastrische Intimitat"”, ,lauwarme
Zellularchemie® und ,,iibelriechende Lauge“ bezeichnet ist.?0 Fiir
das AuBen dagegen steht die ,harte Erde®, ,,das grelle Licht“, der
»trockene Staub der Welt“. Das BewuBtsein ,,reinigt sich gerade
dadurch, daB es in ihm, ,klar wie ein starker Wind“, nichts mehr
gibt auBler ,,der Bewegung ... aus sich herauszugleiten®, und es gibt
in ihm natiirlich auch kein vorgéngiges ,,Selbstsein®: ,,Stellen Sie
sich ... ein fortgesetztes Bersten vor, das uns von uns selbst los-
reifdt, das sogar einem ‘uns selbst’ keine MuBe 146t, sich hinter ihm
zu bilden®“ 3! Motiviert ist diese iiberzogene Interpretation von In-
tentionalitdt u. a. durch das Bestreben, den Dingen gegeniiber der
Erkenntnis ihre (philosophische) Selbstdndigkeit, ihre ,unredu-
zierbare Eigentiimlichkeit* wiederzugeben, sie als Verursacher fiir
Bewultseinszustdnde gelten zu lassen.32

Wihrend dieses Modell der Auflosung des Bewuftseins in reine
Bewegung eines ist, in dem die Angst vorzuherrschen scheint, in
einer , Innerlichkeit“ zu ersticken, gibt es andererseits Motive im
Werk Sartres, die auf eine Furcht schliefen lassen, von den Ge-
genstdnden der Welt , beriihrt zu werden, in ihnen zu versinken.
La Nausée ist ein einziges Zeugnis dieser Furcht. Hier erregen die
Dinge Ekel, weil sie ,existieren und sich nicht mehr durch Be-
griffe und Namen beherrschen lassen.

2 Eine fundamentale Idee ...: 33.

30 Die offensichtliche sexuelle Konnotation Sartrischer Metaphorik bietet sich als
unerschopfliches, leider aber auch unerquickliches Feld fur Geschlechterforschung
an. Vgl. z. B. Collins/Pierce, Holes and Slime: Sexism in Sartres Psychoanalysis,
1976.

31 Eine fundamentale Idee ...: 35.

32 Eine fundamentale Idee ...: 36. Dem entsprach in der Transzendenz des Ego die
Aussage, daB die Gegenstiénde die Einheit des BewuBtseins stiften.

158

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Die Gegenstdnde, das diirfte einen nicht beriihren ... Aber mich beriihren
sie, das ist unertréglich. Ich habe Angst, mit ihnen in Kontakt zu kommen,
als wiren sie lebendige Tiere.*3?

Ahnliche Metaphern, die oben fiir einen ,Innenraum‘ standen,
charakterisieren im Ekel/ und an einigen Stellen von Das Sein und
das Nichts die Auflenwelt, und das BewuBtsein ,reinigt* sich jetzt
dadurch, daB es der Verfallenheit an die Gegenstdnde entflieht,
sich von ihnen losreifit.

Der Gegenstandsbezug des BewuBtseins ist also ambivalent
dargestellt, einerseits als Ausbrechen aus der Immanenz und ande-
rerseits als Nicht-Sein des Transzendenten.’* BewuBtsein, so
scheint es, ist immer auf der Flucht. Allein der Wunsch nach Ab-
losung (Trennung) scheint den beiden gegenldufigen Bewegungen
gemeinsam zu sein.

Man konnte in der Furcht vor der Auflenwelt - deren Macht ja
zundchst theoretisch proklamiert wurde - auch dasjenige Motiv
vermuten, das Sartre am BewuBtsein als Se/bstbewultsein festhal-
ten 14Bt. Dorothy Leland schreibt in ihrer Untersuchung tiber die
verschiedenen Versionen des Cogito:

,.Sartre maintains that if intentional consciousness were not also self-
consciousness, the ‘subject’pole of the relation would be absorbed into its
‘object’pole and consciousness as such would disappear. From the begin-

ning, then, Sartre interprets consciousness of --- as a consciousness which
ist not ‘world’ ...

In der Angst vor dem ‘Selbst’verlust ldge also der affektive Grund
fir die Einfithrung des Negationsprinzips und auch der Grund da-
fiir, daB8 Sartre doch wieder im Gegengewicht zur ‘Welt’, das Be-
wufltsein als eine, wenn auch gebrochene, ‘Innerlichkeit’ neu eta-
bliert.

So erscheint die Struktur des Fiir-sich in Das Sein und das
Nichts wie eine Riicknahme der Reflexionsfigur ins Subjekt. Be-
wuftsein ist nicht (mehr) der ungeschiedene Akt einer Spontanei-

33 Sartre, Der Ekel: 20. - In Das Sein und das Nichts betont Sartre immer wieder,
BewuBtsein als ,, Anwesenheit bei der Sache* bedeute keinesfalls eine
»Verschmelzung mit dem Objekt“ (SN 332, 333).

34 Diese Gegenlaufigkeit mag auch der Grund fiir die Interpretationsprobleme mit
der ,reinen®, ,reinigenden“ und dem ,mitschuldigen” Reflexion sein; s. diese Ar-
beit Teil 2, Kap. 2.1. FubBn. 9.

35 Leland 1975: 141.

159

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tdt, sondern es ist jetzt, was es nicht ist, und zwar in dem Sinne,
dafB} es ein ,,Anderes-sein als es selbst impliziert (SN 37, Hervor-
hebung A.R.).3¢ Die (zu) radikal vertretene These von der Trans-
zendenz, die ja zeitweise auf die Behauptung einer Identitdt des
BewuBtseins mit dem Gegenstand hinauslief, kann nur durch eine
gegenldufige Tendenz zur ‘Immanentisierung’ kompensiert wer-
den. Hier liegt Sartres vielzitierter Subjektivismus, der das Gegen-
stiick zu seinem Bemiihen um Realismus bildet und es hartnickig
wie ein Schatten verfolgt. Die Grundsétze der BewuBtseinsphilo-
sophie haben fiir Sartre eine zu hohe Plausibilitit, als daB er nicht
nach ihrem Muster seine Ontologie organisieren wiirde. So wird
die Selbstindigkeit der Dinge wieder nivelliert. Das Bewuftsein
als ,,Drauflen seiner Selbst” scheint nur moglich (und ertraglich),
wenn das ,,Drauflen” nichts anderes ist, als eine nach auBen ge-
wendete Innerlichkeit: Zunehmend wird in Das Sein und das
Nichts das ,,Sein“ bei den Gegenstinden als Konstitution der Ge-
genstande verstanden. Jenes unpersonliche ,.es gibt BewuBtsein
von diesem Stuhl“ aus der Transzendenz des Ego wird iiberholt
von der Formel, Bewuftsein sei das, was mache, ,,daB es Sein
gibt“ (SN 335). ,,Nur durch die menschliche Realitét gibt es eine
Welt“, wird behauptet (SN 546), immer mit dem Nachsatz natiir-
lich, daf3 dieses ,,es gibt“ das Sein nicht erschafft und ihm selbst
nichts hinzufiigt.” Wo eine starke Trennung von Erkenntnis und
Gegenstand etabliert ist, kann Vermittlung nur noch als Vermitt-
lung des Subjekts mit sich gedacht werden, ein solches BewuBt-
sein setzt in den Gegenstdnden allein sich selbst als Objekt:

S0 finde ich mich selbst iiberall zwischen mir und dem Sein als das
nichts [rien] wieder, das das Sein nicht ist. Die Welt ist menschlich. ...
Man sieht die ganz besondere Stellung des BewuBtseins: das Sein ist
iiberall, an mir, um mich herum, es lastet auf mir, es belagert mich, und

ich bin fortwihrend von Sein zu Sein verwiesen ... Ich will dieses Sein
fassen und finde nur noch mich.“ (SN 399)

36 Die Rede von Implikation ist der Gegenpart zur Metapher des ,,DrauBen seiner
selbst“. An vielen Stellen redet Sartre vom BewuBtsein als Immanenz (SN 167),
als , Transzendenz in der Immanenz“ (SN 100), als ,absoluter Interioritit“ (SN
542);s.a. SN 117,165,329 u. a.

37 Vgl. SN 399; vgl. auch diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In verdnderter Form ist das ‘subjektivistische’ Prinzip selbst noch
in der Kritik der dialektischen Vernunft wirksam: Hier ist die
menschliche ,,Praxis® letzter erkennbarer Grund der gegenstindli-
chen Welt, und alles, was Objekt fiir ein Handeln werden kann, ist
schon ein durch Handeln formiertes Objekt.3® So kann tatsdchlich
nur der Mensch den Gegenstand der Erkenntnis bilden, er ist, in
Foucaults Worten, ,,Objekt fiir ein Wissen und ... Subjekt, das er-
kennt: ... betrachteter Betrachter (OD 377). Es war genau diese
Figur, die Sartre anfénglich - und auch spéter noch - fiir unzurei-
chend hielt: Das BewuBtsein sollte nicht als eine immanente Sub-
jekt-Objekt Dyade verstanden werden. Doch in der Verschiebung
der theoretischen Akzente von der Transzendenz des Ego zu Das
Sein und das Nichts werden die Prinzipien der Subjektphilosophie
zum Teil wieder etabliert. Sartres ‘Denken des Anderen’ unterliegt
einer Bewegung, das Transzendente in die Immanenz zuriickzu-
nehmen, es wird so zu einem ,,Denken des Gleichen®.

Dieses Denken scheint ebenfalls die Struktur von Sartres onto-
logischer Konzeption des Subjekts als ,,Fiir-sich-Sein* zu bestim-
men, auf die ich im folgenden genauer eingehen werde. Es wird
sich zeigen, daB3 Sartre nicht nur trotz, sondern gerade wegen sei-
nes Versuchs, traditionelle Vorstellungen von Selbstreflexivitat
und Rationalitdt zu unterlaufen, diejenige Reflexionsfigur aus-
fithrt, mit der Foucault die Agide des ,,Menschen* beginnen liBt.

38 Sartre schlieBt in der Kritik Betrachtungen iiber eine mogliche ,erste Natur
aus. Das Prinzip der ,,Praxis“ scheint mir, bei allen inhaltlichen Unterschieden
zum BewuBtseinsidealismus, dennoch analog zur Struktur von Subjektivitit kon-
struiert. - Zur Parallele von Reflexions- und Praxisphilosophie vgl. auch Habermas
1986: 80.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4. Nicht-Identitdt als ontologische Struktur des Bewufitseins®

Zum Paradigma des ,,Subjekts” gehort wesentlich Einheit, doch
Sartre ist, wie wir gesehen haben, keinesfalls ein Theoretiker der
Identitdt oder der Vermittlung, sein Subjekt ist ein wesensméBig
‘zerrissenes’. In der Transzendenz des Ego galt, daB das Bewuft-
sein sich nur um den Preis seines ,,Selbst“-verlusts reflexiv ver-
fiigbar wird: Urspriinglich ist es Spontaneitit, reine Bewegung,
und es zu ‘identifizieren’ heifit, es zu verkennen. Auch die Ein-
heitlichkeit des Bewuftseins ist von Sartre paradox formuliert:
Zwar findet das BewuBtsein seine Einheit an den Gegenstdnden,
doch damit ,,vereinigt es sich, indem es sich selbst entgeht [en
s’echappant]“ (TE 44; Hervorhebung A.R.). Diese Formel enthilt
schon im Kern die spitere Interpretation von Transzendenz als
Negativitit und vom BewuBtsein als nicht-identischem.

In Das Sein und das Nichts wird das spontane BewuBtsein als
»prareflexives cogito”“ wieder aufgenommen und spiter in die
Struktur des ,Fiir-sich“ als Charakteristikum menschlichen Da-
seins iiberfiihrt.40 Im Gegensatz zu den Dingen, die ,,An-sich®,
d. h. Seinsfiille und vollkommen identisch mit sich sind, ist das
BewuBtsein als ,,Fiir-sich“ durch einen ,,nicht-spiirbaren RiB* (SN
170) gekennzeichnet. Das ,,sich im prareflexiven cogito deutet
eine ,irreduzible Dualitdt” an, es existiert als ,,dauernder Verweis
von sich auf sich“ (SN 172), als ,,Spiegelung-Spiegelndes®. Diese
ins Subjekt zuriickgenommene Reflexionsfigur soll aber dennoch
nicht dem Subjekt-Objekt Schema entsprechen; das ‘sich’ laBt sich

39 Ich werde in den folgenden Aussagen zur Struktur des BewuBtseins keine syste-
matische Trennung der Aspekte von Selbst- und Weltverhiltnis vornehmen, son-
dern sie nur an einigen wenigen Stellen aufspalten, um die Argumentation nicht
unnotig zu verzweigen. - Einerseits wire eine solche Differenzierung notwendig,
weil beide Bezugsweisen sich unterscheiden und von Sartre auch als verschiedene
begriffen werden. Andererseits scheinen beide nach demselben Muster konzipiert
zu sein. Ihre Unterscheide vermischen sich nicht zuletzt deshalb, weil Sartre -
subjektivistisch - den Gestnstandsbezug als Stelbstbezug denkt und umgekeht den
Selbstbezug oft nach dem Modell des Subjekt-Objekt Gegensatzes, d. h. als Ge-
genstandsbezug.

40 Das Fiir-sich kann als Wiederholung der BewuBtseinsstruktur auf ontologischer
Ebene gelesen werden. Sartre nennt das Fiir-sich die ,,ontologische Grundlage des
BewubBtseins* (SN 169).

162

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht fassen, es ist ein fliichtiges Nichts, das ebenso permanent
dem Zugriff entgleitet, wie das prareflexive cogito dem reflexiven:
,-.. das Subjekt kann nicht Sich sein, denn die Koinzidenz mit sich 146t,
wie wir sahen, das Sich verschwinden. Aber ebensowenig kann es Sich
nicht sein, da das Sich Anzeige des Subjekts selbst ist. Das Sich stellt so-
mit eine ideale Distanz in der Immanenz des Subjekts zu sich selbst dar,

eine Weise, nicht seine eigene Koinzidenz zu sein, der Identitdt zu entge-
hen, gerade indem es sie als Einheit setzt ...“ (SN 169)

Sartre nennt diese Figur ,,Anwesenheit bei sich* (présence a soi)
(SN 169), und er liest sie negationstheoretisch: Zur ,,Wesens-
struktur der Anwesenheit gehort ein Nicht-sein (SN 326). Das
Fiir-sich ist also wesentlich nicht-identisch, es ist aber keinesfalls
das Gegenteil von Identitét, sondern existiert als ,,verneinte Iden-
titdt (SN 334). Es befindet sich, so Sartre, in einem ,,dauernd in-
stabilen Gleichgewicht (SN 169), denn es ist einerseits eine
,Jdentitdt als absolute Kohdsion ohne die geringste Verschieden-
heit* (SN 169), und es ist andererseits doch ,,Synthese einer Viel-
falt“. Das ,,Sich“ als idealer Abstand des Bewulitseins von sich
existiert und ist doch ,,nichts®.

Die Verquickung von Identitdt und Differenz als ,,Anwesenheit
bei“ gilt nicht nur fiir den Selbst-, sondern auch fiir den Weltbezug
des menschlichen Bewufitseins, denn An-sich und Fiir-sich sind
durch Negation vermittelt. In einer ,,urspriinglichen Negation®, die
den ,,apriorischen Grund jeder Erfahrung® bildet, , konstituiert sich
das Fiir-sich als die Sache nicht seiend* (SN 327), als anderes ge-
geniiber seinem Anderen. Diese am Modell der bestimmten Nega-
tion orientierte Figur stellt Distanz und Vermittlung in einem her:
Sartre betont, dal man dasjenige sein muB, was man verneint,*
und so ist auch das BewuBtsein identisch mit demjenigen, wovon
es BewuBtsein ist. Einerseits. Andererseits ist es aber nur Bewuft-
sein, wenn es sich von seinem Gegenstand unterscheidet, und zwar
so, daB3 es nicht der Gegenstand ist.#2 BewuBtsein oszilliert zwi-
schen diesen beiden Polen, und immer steht Identitit auf der einen
Seite der Gleichung, wenn auf der anderen Differenz erscheint:

41 vgl. SN 231.

42 DaB es sich bei diesem ganzen Vorgang um eine Selbstkonstitution des Fiir-sich
handelt, die das An-sich nicht beriihrt, unterstiitzt noch einmal die These, daB
Sartre seine Ontologie letztlich nur als ‘subjektivistische’ denken kann.

163

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,,Identitdt* mit sich stellt sich nur iiber eine Differenz zum Gegen-
stand her (ich bin Bewuftsein nur, indem ich nicht der Gegenstand
bin) und ,,Identitdt“ mit dem Gegenstand nur iiber eine Differenz
mit sich (ich bin nur als BewuBltsein vom Gegenstand, d. h. als et-
was, was ich nicht bin).#

Diese hin- und herlaufende Bewegung ist fiir das Verhiltnis
vom Selbst zu den Dingen oder vom Selbst zu sich parallel kon-
struiert,* und die Konjunktion ,,indem* ist die Achse, um die das
Kippbild (von Identitdt und Differenz) sich dreht: Das BewuBtsein
,vereinigt ... sich, indem es sich entgeht®, es entgeht der Identitit,
,,indem es sie als Einheit setzt* etc.

So ist im Bewuftsein, ,,dem es in seinem Sein um sein Sein
geht, insofern dieses Sein ein Anderes-sein als es selbst impliziert*
(SN 37) eine Nichtidentitét definitorisch festgeschrieben: Das Fiir-
sich ist, was es nicht ist, und es ist nicht, was es ist (SN 42 u. a.).
Dieser Satz soll einerseits die ek-statisch zeitliche Verfafitheit des
Subjekts zum Ausdruck bringen und 143t sich dann so verstehen,
dafl das Fiir sich (schon) ist, was es (noch) nicht ist und daf es
nicht (mehr) ist, was es (noch, als gewesenes) ist. Doch es wire
reduktionistisch, das Paradox in dieser Formulierung zu mildern,
indem man den Satz allein auf seinen temporalen Sinn hin auslegt.
Die Formel vom ,,ich bin, was ich nicht bin ...“ hat neben der zeit-
lichen auch eine strukturelle Bedeutung, und hier 148t sich das
Widerspriichliche nicht mehr so leicht durch eine Unterscheidung
nach Hinsichten auflosen. Das Fiir-sich ist tatsdchlich, was es nicht
ist. Sein und Selbstsein fallen auseinander. Das Fiir-sich hat sein
Sein (als BewuBtsein) in dem, was es (als Sein) nicht ist. Und sein
,.Selbstsein ist immer dort, wo es als Sein nicht ist, es existiert
,,immer nur in der Form des Woanders* (SN 171f).

43 So lost die Figur der ,,Anwesenheit bei“ in gewisser Weise den Konflikt zwi-
schen den beiden Erkenntniskonzepten, die im vorigen Kapitel beschrieben wur-
den: BewuBtsein war entweder Flucht aus sich und ,,Verschmelzen“ mit der Welt,
oder es war Distanznahme zur Welt und etablierte dadurch ein ,,Selbst. Der Ge-
danke der ,,Anwesenheit bei“ wahrt den notigen Abstand zu beiden Seiten: zur In-
nerlichkeit des BewuBtseins und zur angstbesetzten AuBenwelt.

44 Der Grund dafiir liegt darin, daB das ,,Ego* ja als ein transzendentes Objekt auf-
gefaBt ist, ein reflexives Selbstverhiltnis sich also qualitativ nicht von einem Ge-
genstandsverhiltnis unterscheidet.

164

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Konstruktion und die Paradoxie der Formel vom ,,ich bin,
was ich nicht bin ... ergibt sich, so scheint mir, zu einem nicht
unerheblichen Teil aus der Verschmelzung von Seins- und Er-
kenntnisrelation, d. h. daraus, daB BewuBtsein als Seinsweise auf-
gefalit ist.*s

Der Widerstand, den die TheoretikerInnen der ,,Postmoderne dem
Prinzip der Negativitdt entgegenbringen, griindet sich, so wurde
oben vermutet, darauf, dal Negation als dialektische Figur im
Dienst von Einheit und Identitdt steht. Bei Sartre ist die Negation
zwar als Vermittlungsprinzip benannt, doch sie fiihrt de facto nie-
mals zur Einheit zuriick, sie ist Mittel der Distanz, sie begriindet
eine unaufhebbare Differenz. Von daher ist kaum zu verstehen,
wieso die Differenzphilosophen sich nicht stirker auf Sartre be-
rufen, denn es steht zu vermuten, dafl dessen BewufBtseinskonzep-
tion das Denken der Differenz in gewisser Weise vorbereitet. Doch
Sartre schildert die gebrochene Struktur des BewuBtseins als not-
wendig verfehlte 1dentitdt, und damit bleibt die gesamte Dynamik
im Streben des Fiir-sich am Ideal von Einheit und Selbstsein aus-
gerichtet. So hat Sartre einerseits die Einheit als unerreichbar und
das Streben nach ihr als ,,passion inutile* entlarvt und dieses Stre-
ben andererseits - in der Form der Negation - als Ontologie fest-
geschrieben.

Zur ,Verlagerung der transzendentalen Frage“, die Foucault fur
das moderne Denken konstatiert, gehort auch, daB es im
,modernen Denken* nicht mehr um ,,die Moglichkeit einer Er-
kenntnis, sondern um die eines urspriinglichen Verkennens“ geht
(OD 390). Das ,,alte Privileg der reflexiven Erkenntnis, des sich
selbst denkenden Denkens“ verschwindet, der Primat des ,,ich
denke* wird aufler Kurs gesetzt (OD 393). AnlaB3 fur diese Ver-
schiebung - die sich auch in Sartres Abweis des rationalistischen
Bewuftseinsmodells spiegelt - ist das Auftauchen der epistemi-
schen Formation des Menschen als einer Dublette, in der Positives
und Fundamentales sich vermischen und bestindig aufeinander
verweisen. Sobald der Mensch sich selbst sichtbar wird als Er-
moglichungsgrund von Erkenntnis, nimmt er jene ,,nicht eindeuti-

45 Ich werde diese These weiter unten wieder aufnehmen und genauer ausfiihren.

165

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ge Position als Objekt fiir ein Wissen und als Subjekt, das erkennt*
(OD 377) ein,* und er hat - streng genommen - auch in den Ge-
genstdnden seiner Erfahrung nur sich selbst zum Objekt, weil er
der einzige Ort ist, von dem aus die Inhalte dem Wissen gegeben
sind. Nur innerhalb dieser Konstellation kann sich jene paradoxe
Gestalt entwickeln, in der das Andere das Gleiche ist und doch
niemals durch das ,,Gleiche* eingeholt werden kann. Es ist, als ha-
be das Denken sich zuviel zugemutet, indem es sich neben dem
Rationalen auch noch das Empirische aneignen wollte, neben dem
Gedachten auch noch das Ungedachte. So lautet die ,,modern“ ge-
stellte Frage

»nicht mehr, wie die Erfahrung der Natur notwendigen Urteilen Raum
gibt, sondern wie es kommt, dal der Mensch denkt, was er nicht denkt,
wie er auf die Weise einer stummen Besetzung in dem wohnt, was ihm
entgeht ...“ (OD 390)

Das ,,Ungedachte in diesem Verhiltnis konnen sowohl die Dinge
der AuBlenwelt als auch das eigene Selbst (Leib, préareflexives co-
gito, UnbewuBtes) sein: Beide fungieren als das ,,Gleiche-Andere*
im erkennenden (denkenden) Subjekt.

Sartre hat das Reflexive vom Préreflexiven geschieden und be-
hauptet, dafl ein BewuBtsein, das sagt ‘ich denke’, gerade nicht
dasjenige sei, welches denkt (TE 48). Das Préreflexive begriindet
das Reflexive,*” ohne jemals von ihm eingeholt werden zu konnen,
und doch ist es dasselbe wie das Reflexive, ndmlich ein Cogito.
Heift eine solche Subjektstruktur zu entwerfen nicht, die Frage
stellen, ,,wie es kommt, dal der Mensch denkt, was er nicht denkt,
wie er ... in dem wohnt, was ihm entgeht” (OD 390)?

Es sind zwei Charakteristika, mit denen Foucault das Doppel
Cogito/Ungedachtes beschreibt, und beide passen genau auf Sar-
tre: Einmal geht es um eine Denkfigur, die Identitdt und Unter-
schied in eins setzt und zum anderen um deren negativistische

46 Der Zusammenhang zwischen dieser Struktur von Selbstreflexivitdt und dem
Zirkel des Empirischen und Transzendentalen wird von Foucault nicht wirklich
erkldrt. Zwar behauptet er das Selbstreflexivwerden als Grund fiir die empirisch-
transzendentale Dublette (s. OD 384), aber es ist fraglich, ob die Reflexionsfigur
(die man ja auch schon bei Descartes finden konnte) notwendig zur Vermischung
von Empirischem und Transzendentalem fithren muB.

47 Bzw. in der Transzendenz des Ego: Das spontane BewuBtsein ist Grund des Ich.

166

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberformung, diejenige Behauptung namlich, daB etwas seinen
Grund, seine Wahrheit in dem hat, was es nicht ist. Das Fiir-sich
erschien als ,,phantomhafte Dyade“: In ihm ,,ist die Spiegelung
auch das Spiegelnde (SN 326), beide Seiten des Verhiltnisses
sind die gleichen und doch sind sie nicht identisch, da sie aufein-
ander verweisen. Sie sind, sagt Sartre um diese eigenartige Bezie-
hung zu fassen, durch nichts voneinander getrennt.*® Einfach wére
es, sich diese Dyade als eine Einheit vorzustellen, die eine Dualitét
enthilt. Aber das ist sie nicht, sie ist - umgekehrt - ,.eine Dualitit,
die Einheit ist“ (SN 168). Dariiber hinaus muB} die Spiegelung, um
Zu sein, was sie ist, etwas spiegeln, was sie nicht ist: einen Gegen-
stand, ein anderes als sie selbst. Wie man es auch wenden will, die
Definition des BewuBtseins in Das Sein und das Nichts ergibt sich
daraus, daf Identitdt und Differenz in ein ‘Kippbild’ gesetzt sind.
Das Bewuftsein kann nicht Sich sein, und es kann nicht Sich nicht
sein, es bleibt ein ,,dauernd instabiles Gleichgewicht* (SN 169). Es
ist es selbst, indem es ein anderes nicht ist, und es darf nicht es
selbst sein, um selbst zu sein. Sartre forciert die Bestimmung des
menschlichen Daseins als Paradox, indem er in stdndigem Verweis
von Sein auf Nicht-Sein Gegenteiliges zugleich behauptet, indem
er sich Widersprechendes als voneinander abhdngig beschreibt
(,,BewuBtsein vereinigt sich, indem es sich entgeht*) oder das Un-
terscheidende zwischen Verschiedenem als ,,nichts“ bezeichnet:

,Wenn wir aber jetzt fragen: was trennt das Subjekt von ihm
selbst, so miissen wir gestehen, da3 es nichts ist“ (SN 170). Das
Fur-sich figt dem An-sich nichts hinzu (SN 398), und
,,Bedingungen, die nichts sind, trennen mich radikal [...] vom
Sein“ (SN 399).

Das ,,Denken des Gleichen ist nicht durch Identitdt gekennzeich-
net, sondern durch den Bruch. Sein Signum ist es, die Identitit und
den Unterschied unaufgehoben und unaufhebbar in eins zu setzen.
Wenn einer das Verweisungsspiel der ,Identitit und des Unter-
schiedes* gespielt hat, so ist es Sartre, und wenn in der Ordnung
der Dinge einem ‘Subjekt’ der Prozef gemacht wird, so nicht
demjenigen des rationalistischen oder des idealistischen Diskurses,

48 ygl. SN 170.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern dem gebrochenen, widerspriichlichen, ‘entmichtigten’
Subjekt der Moderne.* Hierzu ein ausfiihrliches Zitat:

,»Im modernen Cogito handelt es sich ... darum, in ihrer groBtmaoglichen
Dimension die Distanz gelten zu lassen, die das sich selbst gegenwiirtige
Denken zugleich von dem trennt und mit dem verbindet, was vom Den-
ken sich im Nichtgedachten verwurzelt. Es muf} ... die Gliederung des
Denkens nach dem, was in ihm, um es herum und unterhalb seiner nicht
gedacht wird, ihm aber dennoch geméB einer irreduziblen, uniiberwindba-
ren Exterioritdt nicht fremd ist, durchlaufen, reduplizieren und in einer
expliziten Form reaktivieren. In dieser Form wird das Cogito nicht die
plétzliche, erleuchtende Entdeckung sein, da3 jedes Denken gedacht wird,
sondern die stets erneuerte Frage danach, wie das Denken auBerhalb von
hier, und dennoch sich selbst so sehr nah weilt, und wie es unter den Ar-
ten des Nicht-Denkenden sein kann. Es fiihrt nicht alles Sein der Dinge
auf das Denken zuriick, ohne das Sein des Denkens bis in die untitigen
Bahnen dessen zu verzweigen, was nicht denkt. Diese doppelte, dem mo-
dernen Cogito eigene Bewegung erklért, warum das ‘ich denke’ nicht zur
Evidenz des ‘ich bin’ fiihrt. ... Kann ich in der Tat sagen, daB ich diese
Sprache bin, die ich spreche und in die mein Denken soweit hineingleitet,
daf es in ihr das System all seiner eigenen Moglichkeiten findet, das aber
nur in der Schwere der Sedimentierungen existiert, die es nie vollstandig
aktualisieren kénnen wird? Kann ich sagen, daB ich jene Arbeit bin, die
ich mit meinen Hinden ausfiihre, aber die mir nicht nur entgeht, wenn ich
sie beendet habe, sondern sogar, bevor ich sie angefangen habe? Kann ich
sagen, daB ich jenes Leben bin, das ich in der Tiefe meiner selbst spiire,
das mich aber gleichzeitig durch die furchtbare Zeit, die es mich sich
schleppt ... aber auch durch die drohenden Zeit, die mir meinen Tod vor-
schreibt, einhiillt? Ich kann sagen, daB ich das bin und daB ich das alles
nicht bin.“ (OD 391)

Foucault mufl nur ‘nacherzihlen’, er muf} die Inhalte von Sartres
Theorie nur als eine Struktur beschreiben, um zur Analyse des
,modernen Denkens“ zu gelangen. In seiner Darstellung finden
sich daher - auf eine formale Ebene iibertragen - alle zuvor be-
schriebenen Aspekte wieder, die Sartres BewufBtseinskonzeption
charakterisieren:

-die gegenldufige Erkenntnisbewegung von Abstolen und Ver-
schmelzen:

,Im modernen Cogito handelt es sich ... darum ... die Distanz gelten zu
lassen, die das sich selbst gegenwirtige Denken [la pensée présente a soi,

49 Vgl. auch Frank 1983: 191.

168

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sic!] zugleich von dem trennt und mit dem verbindet, was vom Denken
sich im Nichtgedachten verwurzelt.“ (OD 391, Hervorhebung A.R.)

- das BewuBtsein als etwas, das sich durch die Gegenstinde quali-
fizieren 1aBt:

,» ... die Gliederung des Denkens nach dem, was in ihm, um es herum und
unterhalb seiner nicht gedacht wird ...

- das BewuBtsein als ein ,,Drauflien seiner selbst und als Inner-
lichkeit:

,»was ... unterhalb seiner nicht gedacht wird ..., ihm aber dennoch gemdf
einer irreduziblen, uniiberwindbaren Exterioritdt nicht fremd ist ... In die-
ser Form wird das Cogito ... die stets erneuerte Frage danach [sein, A.R.],
wie das Denken auferhalb von hier ... und dennoch sich selbst so sehr
nah weilt ...

- der subjektivistische Ausgangspunkt und seine Umkehrung:

,,Es [das Cogito] fuhrt nicht alles Sein der Dinge auf das Denken zuriick,
ohne das Sein des Denkens bis in die untdtigen Bahnen dessen zu ver-
zweigen, was nicht denkt.

- die Suche nach dem Sein des BewuBtseins:

Das Cogito wird zur stets erneuerten Frage danach ,,wie es unter den Ar-
ten des Nicht-Denkenden sein kann.*

- und der ambivalente Status zwischen Sein und Nicht-Sein, die
Definition des Fiir-sich:

»kann ich ... sagen, daB ich diese Sprache bin, die ich spreche ... daB ich
jene Arbeit bin, die ich mit meinen Hénden ausfiihre ... daB ich jenes Le-
ben bin, das ich in der Tiefe meiner selbst spiire ...? Ich kann sagen, daf}
ich das bin und daB ich das alles nicht bin.*

Zusammengenommen ergibt dies alles die Frage:

,»Was muB ich sein, der ich denke und der ich mein Denken bin, damit ich
das bin, was ich nicht denke, damit mein Denken das ist, was ich nicht
bin?* (OD 392)

Wenn auch Foucault, nach den Angaben seines Lektors, explizite
Textstiicke tiber Sartre aus den Druckfahnen zur Ordnung der
Dinge entfernte, die Hinweise auf ihn bleiben uniibersehbar. Ein-
zelne Passagen aus dem neunten Kapitel scheinen vollstindig aus

169

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anspielungen zusammengesetzt,*° und so kann man wohl zu Recht
behaupten, da3 Sartres Philosophie die Folie abgibt fiir die Analy-
se des Wechselspiels von Cogito und Ungedachtem.

2.5. Das Verhdltnis von Sein und Denken

Es geht Foucault mit seiner These vom Doppel um das Verhiltnis
von Selbem und Anderem und um dasjenige von Sein und Den-
ken. Das Oszillieren der Dublette ergibt sich, weil die jeweiligen
Seiten als identisch und verschieden gesetzt sind.

Derselbe Mechanismus, der in Das Sein und das Nichts auf in-
haltlicher Ebene das Fiir-sich etwas sein liel und es zugleich nicht
sein lieB, spielt sich weniger sichtbar auch auf methodischer Ebene
ab. Wir hatten gesehen, daB3 Sartre das BewuBtsein als Seinsweise
auffalt und daB er Prinzipien der BewuBtseinsphilosophie beinahe
bruchlos in Ontologie iiberfiihrt.5! Nun liegt es nahe zu vermuten,
daB die Definition des Fiir-sich auch deshalb einen so paradoxen
Charakter annimmt, weil hier zwei Perspektiven in eins gesetzt
sind. Vielleicht lieBe sich die Formel des Fiir-sich wie folgt lesen:
daf} das Fiir-sich (als BewuBtsein) das ist, was es (als Sein) nicht
ist. Dieser Satz wire verstdndlicher, weil er den Widerspruch
durch Unterscheidung verschiedener Ebenen teilweise aufhebt. Da
Sartre Bewufltsein aber als Sein auffafit, verhaken sich die Per-
spektiven ineinander, und so ist das Fiir-sich dann das, was es
nicht ist. Gleichzeitig kehrt der alte Gegensatz zwischen Sein und
‘Erkennen’ darin wieder, da3 das BewuBtsein als Seinsweise, im
Gegensatz zum An-sich, ein Nicht-Sein ist. Der Dualismus von

50 Die oben angefiihrten Beispiele sind allein fiir die zitierte Seite 391 noch nicht
vollstindig. DaB das Fiir-sich sich permanent neu herstellen muB, zitiert Foucault,
indem er sagt, das Cogito werde zur ,,unaufhérlichen Aufgabe, die stets wieder-
aufgenommen werden muB“. Ein Blick in den franzosischen Text zeigt neben dem
»présente a soi noch ein ,je pense ... engagé [sic!] dans toute une épaisseur ...,
qu’il anime mais sur le mode ambigu d’une veille sommeillante” (MC 335). Das
erinnert an das In-der-Welt-sein, daran, daB das Fiir-sich macht, daB es An-sich
gibt (il anime I’epaisseur) und an den Modus des prireflexiven cogito (veille
sommeillante).

51 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 2.2 u. 2.3.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An-sich und Fiir-sich, von Sein und Nichts, fiihrt die Unterschei-
dung von Sein und Denken fort und im Fiir-sich als zwecklosem
Streben nach An-sich-Sein auch das Diktum, dafl man im Erken-
nen nicht zum Sein kommen kann. Und doch sollen beide Berei-
che verbunden sein, soll Erkennen Sein sein;5? deutlich driickt sich
diese ‘Homo-Heterogenitit’ in der These aus, daB das BewuBtsein
ein Nichts ist.

Gerade diesen Konflikt der Perspektiven trifft Foucault mit der
Behauptung, im modernen Cogito fithre das ,,Ich denke* nicht
mehr zur GewiBheit des ,,Ich bin“. Wéhrend im cartesischen Ra-
tionalismus die Evidenz, ,,da8 jedes Denken gedacht wird“ auto-
matisch ein ,,je pense” mit einem ,,je suis” verbindet, fiihrt ironi-
scherweise gerade derjenige Diskurs, der die Immanenz des Prin-
zips ,,Denken” aufbricht, nicht mehr zur Seinsbestdtigung.
Foucault hatte diesen Mechanismus damit erklart, dafl in der klas-
sischen Episteme die Verbindung von Reprisentation und Sein
auch den SchluBB vom ,ich denke* aufs ,,ich bin* garantiert.5* Erst
wenn das Subjekt der Reprisentation sichtbar wird, wenn das ,,sich
selbst denkende Denken“ als denkender Mensch aufgefaf3t ist,
wird die Seinsfrage gestellt und erst jetzt wird sie unlosbar. Es ist,
als ob erst die Verankerung des Denkens im Menschen und des
Menschen im Sein, Denken und Sein endgiiltig trennt, ihr Verhalt-
nis zu einer ,schwierigen Zusammengehorigkeit® (OD 392)
macht. Ein ,sich selbst denkendes Denken erfiillt nicht die Be-
dingungen des ,,.Denkens des Gleichen®, weil es im Bereich des
Denkens verbleibt, eine reine Immanenz zu etablieren vermag.
Erst wenn vom Standpunkt des Denkens aus das Nicht-Denken er-
falt werden soll, sind - durch die Einfithrung des Anderen in die
Immanenz - die Bedingungen fiir die paradoxe Struktur der Du-
blette gegeben.

Foucault argumentiert mit dem neunten Kapitel der Ordnung
der Dinge also nicht gegen den Rationalismus oder gegen das
»Privileg der reflexiven Erkenntnis“. Zwar ist die Descartes-Kritik

52 ygl. SN 327.

53 Vgl. OD 376f. So beurteilt Foucault die bekannten Einwinde gegen Descartes,
er konne Sein nicht aus dem Denken ableiten (gemeint ist wohl u. a. die Widerle-
gung des ontologischen Gottesbeweises), als fiir dessen Diskurs unangemessen (s.
OD 377).

171

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus Wahnsinn und Gesellschaft noch angedeutet,* doch das ratio-
nalistische Prinzip steht nicht im Vordergrund der Polemik, son-
dern die Aufhebung der Absolutheit der Vernunft, also ein Den-
ken, das den Standpunkt des ,,ich denke* weder ganz einnehmen
noch ihn verlassen kann. Ihm gegeniiber ist der cartesische Ratio-
nalismus geradezu positiv akzentuiert, weil er sich nicht in selbst
produzierte, unaufhebbare Widerspriiche verwickelt.ss

Es ist hier nicht der Ort zu beurteilen, ob Foucaults Annahme
eines epistemischen Bruchs zutrifft. Die Behauptung, im Anschluf3
an die Klassik sei die Einheit von Repréasentation und Sein verlo-
ren gegangen, erscheint wie die verkleidete Variante einer
‘kopernikanischen Wende’, die schon fiir zu viele Erkldarungen
herhalten muf3te. Was aber gezeigt werden sollte ist, wie die in der
Ordnung der Dinge beschriebene (moderne) Aporie im Verhiltnis
von Sein und Denken die Theorie Sartres beherrscht und seine
Konzeption von Subjektivitédt bedingt.

Zu Beginn dieses Teils der vorliegenden Arbeit hatte ich angege-
ben, die Subjektkritik Foucaults vom Bewuftseinsparadigma her
verstehen zu wollen. Nun bleibt aber noch die Frage offen, wieso
dieses Denken in der Ordnung der Dinge unter den Terminus
,,Anthropologie® fillt. Wie 146t sich die Verbindung von Bewuf3t-
seinstheorie und Anthropologie denken?

Gehen wir noch einmal auf zwei schon zitierte Textstellen aus
der Ordnung der Dinge zuriick. Die erste, durch meine Ausfiih-
rungen nun hinldnglich bekannte, besagt, daB der (‘moderne’)
Ausgang vom Cogito stets zur ,Frage des Seins“ bzw. ,,zu der
ontologischen Frage® gefiihrt hat (OD, 392, 393). Mit ,,der ontolo-
gischen Frage* ist die Frage nach dem Sein des Menschen ge-
meint, und um nichts anderes geht es Sartre in seiner Bestimmung
des BewuBtseins, die er in Das Sein und das Nichts immer weiter
zum Fiir-sich, als der ontologisch gefafiten BewuBtseinsstruktur,

54 vgl. OD 391.

55 Damit ist natiirlich nicht gesagt, daB Foucault zum Rationalismus zuriick will,
doch er gibt ihm den eindeutigen Vorrang vor einem Denken, das halb an rationa-
listischen Prinzipien festhalt, ohne deren Grundlagen teilen zu konnen.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verfestigt.’¢ Auf Das Sein und das Nichts trifft genau die Fra-
gestruktur zu, mit der Foucault die ‘moderne’ transzendentale
Analyse charakterisiert: ,,Was muB} ich sein, der ich denke und der
ich mein Denken bin ...“ (OD 392, Hervorhebung A.R.). Die For-
mel ,,ich bin x* war typisch fiir den existentialistischen Diskurs,
und das Kapitel iiber Cogito und Ungedachtes in der Ordnung der
Dinge imitiert diesen Sprachstil in Formulierungen wie: ,Der
Mensch ist eine solche Seinsweise ...“ (OD 389), ,,Was ist das Sein
des Menschen ...“ (OD 392) oder in der penetranten Wiederholung
von Seinsfragen: ,,Wie kann der Mensch dieses Leben sein ...7,
,,Wie kann er jene Arbeit sein ...7, ,,Wie kann er das Subjekt einer
Sprache sein ...7 (OD 390, Hervorhebung A.R.) etc. Solche For-
mulierungen erinnern an Sartres stets wiederholte Frage: ,,Was
muf} der Mensch in seinem Sein sein, damit er x (unaufrichtig, frei
etc.) sein kann?*

Das Cogito, so lautet die These Foucaults, hat seine Funktion
verandert und zwar so, wie es in der Klassik nicht moglich gewe-
sen wire: ,,Solange ... der klassische Diskurs gedauert hat, konnte
eine Frage nach der durch das Cogito implizierten Seinsweise
nicht artikuliert werden (OD 377). Genau das ist aber die Frage
Sartres, die Frage nach dem erkennenden Sein ,,insofern es ist,
nicht insofern es erkannt ist, nach der ,,transphdnomenalen Seins-
dimension des Subjekts®.

Die zweite Textstelle, auf die ich zuriickgreifen mochte, be-
schreibt die langsame Auflosung der klassischen Wissensformati-
on als mathesis universalis ,,seit Kant“ und deutet an, daf} die
»phdnomenologische Aufgabe“, die Husserl sich stellen wird, aufs
engste mit dieser Transformation verbunden ist. Dann heif3t es:
,Aber vielleicht entgeht sie nicht der Gefahr, die ... [sie, A.R.] stets frei-
willig oder gewaltsam in eine Anthropologie hineintaumeln lait. Es ist
zweifellos nicht moglich, den empirischen Inhalten einen transzen-
dentalen Wert zu geben, noch, sie in Richtung auf eine konstituierenden

Subjektivitdt zu verlagern, ohne wenigstens verschwiegen einer Anthro-
pologie Raum zu geben, das heifit einer Denkweise, in der die De-jure-

56 Aus der Transzendenz des Ego, so scheint mir, lieBe sich kaum eine
‘Anthropologie’ ableiten, weil sie, im Gegensatz zu Das Sein und das Nichts, kei-
ne ‘Seinsfrage’ stellt und keinen Anspruch darauf erhebt, eine Ontologie zu sein.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grenzen der Erkenntnis ... gleichzeitig die konkreten Formen der Existenz
sind ...“ (OD 306)

Was hat die Anthropologie mit dem BewuBtseinsparadigma zu
tun? Sie zeichnet sich aus durch jene Zirkularitdt von Empirischem
und Transzendentalem und durch die Seinsfrage als Frage nach
dem Sein des Menschen. Nimmt man die zitierten Passagen aus
der Ordnung der Dinge zusammen, so 146t sich vermuten, daf3
Anthropologie - in ihrer ‘modernen’ Variante - aus der Bewuft-
seinsphilosophie hervorgeht, weil sie ‘ontologisierte’ Transzen-
dentalphilosophie ist.’7 Diese Bewegung driickt sich bei Sartre
deutlich darin aus, daB er ausgerechnet das Bewuftsein als
»transphdnomenale Seinsdimension®, d. h. als Sein des Subjekts
auffafit.

Wenn einmal das ,,ich denke* (die konstituierende Subjektivi-
tdt) als unhintergehbarer Ausgangspunkt etabliert ist - und Sartre
geht nicht hinter diesen Punkt zuriick - dann versteht sich von
selbst, dal jede Frage nach dem Sein nur in eine zentrale Frage
nach dem Menschen miinden kann und daf} dieser Frage der ab-
solute Primat zugesprochen werden muB}, wie Sartre es spéter be-
haupten wird:

»ich bin der Meinung, daB der Mensch das philosophische Feld bildet,
d. h. daB jedes andere Problem nicht anders begriffen werden kann als in
Bezug auf den Menschen in der Welt. Alles, was philosophisch die Welt

betrifft, ist die Welt, in der der Mensch ist ... [Tout ce qui concerne le
monde, philosophiquement, c’est le monde dans lequel est ’homme ...]*%8

57 “Ontologie’ ist hier wieder im Sinne ‘realistischer’ Ontologie verstanden. - Zur
Anthropologie als ‘ontologisierter Transzendentalphilosophie’ paBt auch
Foucaults These aus seiner Introduction a l’Anthropologie de Kant, daB Anthro-
pologie die ,,Wiederholung der Kritik auf empirischem Niveau* sei (s. diese Ar-
beit Teil 1, Kap. 1.7).

58 Sartre, L'Anthropologie: *283.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.6. Kritik am ‘anthropologischen’ Denken

Foucaults Begriff von Anthropologie ist durch zwei Charakteristi-
ka bestimmt: die ,,Seinsfrage* (was ist der Mensch?) und das in
sich ambivalente ,Denken des Gleichen“. Ich habe versucht zu
zeigen, wie beide Merkmale in das BewuBtseinskonzept Sartres
eintreten, das ,,Denken des Gleichen* iiber die Reflexionsfigur, die
,,Seinsfrage” iiber die Ontologie. Auf die anfénglich gestellte Fra-
ge, warum Sartres Dezentrierung des Subjekts einem ,neo-
strukturalistischen” Ansatz nicht gentigen konnte, lassen sich nun
ebenfalls zwei Antworten geben: Einmal, da3 diese Dezentrierung
immer noch am alten BewuBtseinsparadigma ausgerichtet ist und
letztlich doch die Unhintergehbarkeit des Prinzips Subjektivitit
postuliert. Dies liel sich anhand des Entwicklungsgangs von der
Transzendenz des Ego zu Das Sein und das Nichts demonstrieren.
Ausgehend von dem Modell eines nicht-substantiellen, ich-losen,
spontanen Bewuftseins, das sich gegen ein rationalistisch geprég-
tes Reflexionsmodell des Subjekts wendet, kann Sartre letztlich
das unmittelbare BewuBtsein doch wieder nur nach dem Schema
von Reflexion und Wissen denken, u. a. weil er dem unmittelba-
ren, préreflexiven cogito die Begriindungslasten des alten Cartesi-
schen cogito aufbiirdet (Kap. 2.2). Die friihe Polemik gegen die
Bewuftseinsimmanenz aus der Transzendenz des Ego bzw. dem
kurzen Husserl-Text Une idée fondamentale ... schldgt ebenfalls in
ihr Gegenteil um: Das BewuBtsein als ,,Drauflen seiner selbst®
wird zunehmend zur Bewuf3tseinstotalitit, die sich in ihrem Ande-
ren (Drauflen) nur noch mit sich selbst vermittelt (Kap. 2.3).

Die zweite Antwort auf die Eingangsfrage ist, da} Sartres De-
zentrierung des Subjekts nicht ausreicht, weil sie gerade jene Ver-
doppelungsstruktur herstellt, gegen die sich Foucaults Subjekt-
und Phidnomenologiekritik wendet. Der ambivalente Status zwi-
schen reflexiv und nicht-reflexiv, immanent und nicht-immanent,
der Sartres Subjektverstindnis als Fiir-sich-sein ausmacht, ent-
spricht genau dem von Foucault beschriebenen Doppel Co-
gito/Ungedachtes (Kap. 2.4). Dieses Konzept kann die Doppel des
modernen Denkens nicht I6sen, es verfestigt sie vielmehr zu einer
ontologischen Struktur.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die beiden Antworten bezeichnen zwei zusammengehdorige
Aspekte, um die es in der Subjekt-Kritik geht: um ein ‘starkes’
Subjekt im Sinne einer fundierenden Grundlage, die nicht iiber-
schritten werden kann und um ein ‘ambivalentes’ Subjekt im Sin-
ne einer Denkfigur, die Identitdt und Unterschied zugleich be-
hauptet. Was aber setzt Foucault diesem Modell entgegen?

In der Ordnung der Dinge wird der ,,Mensch“ als eine Wissens-
formation behandelt, deren baldiges Ende Foucault voraussagt.
Starker als in der Darstellung anderer Epochen ist hier dem des-
kriptiven Gestus des Textes eine Intention unterlegt, der Wille, ei-
nen epistemischen Bruch zu forcieren, das ,,anthropologische
‘Viereck’ ... zu zerstoren” (OD 411) und in der , Leere des ver-
schwundenen Menschen“ (OD 412) zu denken. Foucault nennt die
moderne Anthropologie einen Schlaf, der sich fiir Wachsein hilt,
weil sie ihrer eigenen historischen Bedingtheit gegeniiber blind ist,
weil sie an das Prinzip des Subjekts als einer logischen und syste-
matischen Wahrheit glaubt, als unhintergehbare Voraussetzung
von Wissen. Doch die Anthropologie

»ist im Begriff, sich unter unseren Augen aufzuldsen, weil wir beginnen,
darin gleichzeitig das Vergessen des Anfangs, der sie moglich gemacht
hat, und das hartnickige Hindernis, das sich widerspenstig einem kiinfti-
gen Denken entgegenstellt, zu erkennen und kritisch zu denunzieren®.
(OD 412)

Das ,,Vergessen des Anfangs* bezieht sich sowohl auf die Igno-
ranz der Anthropologie gegeniiber ihren historischen Bedingungen
als auch auf das, was sie vergessen hat: die Trennung von Empiri-
schem und Transzendentalem, die deren Vermischung, Kennzei-
chen der modernen Episteme, allererst méglich machte.

Foucaults Kritik setzt auf drei Ebenen an. Sie besteht einesteils
in der historischen Relativierung des ‘Subjekts’, d. h. darin, zu
zeigen, daf} ,,der Mensch ... nicht das &lteste und auch nicht das
konstanteste Problem [ist], das sich dem menschlichen Wissen ge-
stellt hat* (OD 462). Zweitens besteht sie in der Behauptung, dafl
ein am Prinzip des Menschen ausgerichtetes Denken ein abgestor-
benes, unzeitgeméaBes sei. Drittens liegt die Kritik in der Beschrei-
bung der Widerspriichlichkeiten und Sackgassen, in denen sich

176

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diese epistemische Figur verfangt.’® Gebrochen durch den Spiegel,
den Foucault dem modernen Denken vorhilt, erscheint das, was
Sartre am Fiir-sich als ontologisches Paradox beschreibt, als logi-
scher Widerspruch und Folge eines transzendentalphilosophischen
Diskurses, der an seinen sich selbst gesteliten Problemen zugrunde
geht: Die nicht losbare Widerspriichlichkeit des Fiir-sich ist ein
Problem der BewuBtseinsphilosophie, keine ontologische Struktur
menschlichen Daseins.

Wir sind, sagt Foucault, durch die ,.frische Evidenz des Men-
schen verblendet” (OD 388) und das nicht ohne Grund, denn die
,,2Anthropologie bildet ... die grundlegende Position, die das philo-
sophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt und geleitet hat*
(OD 412). Tatsdchlich ist wohl gegen diejenigen, ,,die nicht den-
ken wollen, ohne sogleich zu denken, dafl es der Mensch ist, der
denkt” (OD 412) kein ‘plausibles’ Argument anzufiihren.®® Aber
ein Denken, bei dem sich permanent der Mensch zwischen alles
schiebt, was gewuf}t werden kann, versperrt Wege zu einer ande-
ren Art von Fragen, es zwingt zur Anerkennung eines angeblich
allgemeinen, fundierenden Grundes und 14t keine Moglichkeit
zur Distanznahme. Von daher wirkt die ,,Leere des verschwunde-
nen Menschen® wie ein Befreiungsschlag gegen den endlos sich
um sich selbst und das menschliche Dasein drehenden existenz-
philosophischen Diskurs.

Was ist von Foucaults Subjektkritik zu halten? In mehrfacher Hin-
sicht macht sie deutlich, da8 Philosophie ,,ihre Zeit in Gedanken*
falit: Sie fiihrt das Paradigma des Subjekts auf seine historischen
Wurzeln zuriick, enthiillt eine Entwicklungslogik innerhalb der
Wissensformationen und behauptet, dal das Konzept ,,Mensch*
nichts anderes sein kann als der Ausdruck bestimmter epistemolo-
gisch-historischer Bedingungen. Damit ist der Mythos denunziert,
es handele sich beim Rekurs aufs Subjekt (oder auf ein anderes

%9 Ich erinnere daran, daB meiner Lesart zufolge Foucaults Phidnomenologie- und
Subjektkritik auch als eine systematische Kritik zu verstehen ist, sie beschrankt
sich m. E. nicht nur auf den Nachweis der geschichtlichen Riickstindigkeit des
Konzepts Mensch, sondern zeigt auch dessen logisch-aporetische Struktur auf.

%0 Auch dieses Zitat ist eine Anspielung auf Sartre, und Foucault setzt ihm ein
»schweigendes Lachen* entgegen.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Faktum, wie z. B. die Sprache) um einen logisch letzten, nicht
hintergehbaren Ausgangspunkt des Denkens, ein Argument, das
heute verwandelt z. B. im Transzendentalpragmatismus fortlebt.®!
Mit dem ,,Apriori der Kommunikationsgemeinschaft“ wird hier
alles Denken, das dieses Prinzip bezweifelt, des performativen
Selbstwiderspruchs iiberfiihrt und so unter das Verdikt der be-
haupteten universalen Voraussetzung gestellt. Solche Argumenta-
tionsmuster wirken wie geschlossene Systeme, aus denen es kein
Entrinnen geben darf. Foucault dagegen fafit die ,,Bedingungen
der Moglichkeit* als historische auf, und er folgt dem Kantischen
Projekt insofern, als er auf die Grenzen unserer Erkenntnis hin-
weist. Dies scheint mir, bei aller moglichen Kritik an der Durch-
fithrung im einzelnen, der wirklich starke Punkt seines Ansatzes zu
sein: auf grundsdtzliche Weise das Eigenrecht und die
‘Unverstehbarkeit’ anderer Denkweisen einzuklagen, sie eben
nicht unter dem Schema heutiger Wissensprinzipien oder angeb-
lich universaler systematischer Fragestellungen gewaltsam umzu-
deuten.®? Eine solche historische Relativierung mag fiir sich nichts
Neues sein, daB Wissen geschichtlich ist, ist - spatestens seit Hegel
- Konsens in den meisten Gesellschaftstheorien. Doch Foucault
geht tiber diesen Konsens hinaus, weil er die historische Relativie-
rung mit anderen Mitteln betreibt. Er beschreibt nicht nur die Ge-
nese herrschender Wissensprinzipien, sondern er relativiert sie zu-
sitzlich dadurch, daB er versucht, sich ihnen zu entziehen. Nicht
deutlicher konnte die Relativitdt der Subjektkategorie demonstriert
werden als damit, dal man beginnt, ohne sie zu denken, sich ihr
beharrlich zu verweigern. Foucaults Versuch, das Subjektprinzip
zu eliminieren, mag inhaltlich gescheitert sein,$ in seiner kriti-
schen Funktion ist er jedoch nicht zu unterschitzen.

Ich habe Foucaults Phanomenologie- und Subjektkritik so stark
auf die Vermischung von empirisch und transzendental und die
neu gestellte Seinsfrage hin akzentuiert, weil hier deren eigentli-

61 Vgl. z. B. Apel, Transformation der Philosophie II, *1988: 358ff.

62 Natiirlich liegt ein bewuBt in Kauf genommener Widerspruch in der Annahme
der Fremdheit anderer Denkweisen und Foucaults Bemiihen, diese doch ‘objektiv’
beschreiben zu wollen.

63 Vgl. die Kommentare zur Archdologie des Wissens, z. B. Dreyfus/Rabinow
1987: 1051, oder Honneth, Kritik der Macht, 1989: 121f¥.

178

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ches Problem zu liegen scheint. Die Bewegung von Ent- und Er-
méchtigung des Subjekts, wie Sartre sie (ungewollt) vorfiihrt, kann
in dieser Form nur stattfinden, weil die Frage nach den Bedingun-
gen der Moglichkeit von Erfahrung zur Frage nach den Bedingun-
gen der Moglichkeit von Sein geworden ist. Es mag sein, daf3 der
,,unterworfene Souverdn“ im Kern des transzendentalen Modells
angelegt ist, doch scheinbar kommt diese Figur erst wirklich zum
Tragen, wenn die von der Transzendentalphilosophie gesteckten
Grenzen iiberschritten werden. Der ‘Fehler’ liegt im Ausgriff aufs
Sein vom Standpunkt der Endlichkeit aus und in falschen Verall-
gemeinerungen. Meine Interpretation setzt in gewisser Weise ver-
schoben zu derjenigen Deutung an, die z. B. Habermas anbietet
und die den ‘Fehler’ der Subjektphilosophie darin sieht, einen
strukturell herrschaftlichen Subjekt-Objekt Gegensatz zu etablie-
ren. Falsch, so scheint mir, ist nicht unbedingt die Struktur selbst,
sondern die Ontologisierung dieser Struktur, ihre Behauptung als
einer seinsmdfligen Wahrheit.

Foucaults Analyse macht darauf aufmerksam, wie prekér onto-
logisch-existentiale Aussagen sind, die behaupten, der Mensch sei
etwas: Der Mensch sei Geworfenheit, sei Freiheit, sei Flucht vor
der Freiheit, die menschlichen Beziehungen seien nach dem
Schema des Blicks organisiert etc. Die Frage, ,,Was ist der
Mensch?“, ist bei Sartre, trotz seiner Abgrenzung vom Humanis-
mus, doch unter der Hand als condition humaine wieder ein-
gefuihrt, und sie ist falsch, weil auf sie nur unhistorische, substan-
tialisierende Antworten gegeben werden konnen, weil sie eine fal-
sche Unmittelbarkeit vortduscht.

Im Werk Foucaults sind mindestens zwei Alternativen zum
existentialen Denken angelegt: die eine - schon zitierte - hief3e, in
der ,,Leere des verschwundenen Menschen* zu denken, das Para-
digma des Subjekts einfach auszustreichen. Diese ‘Losung’ ist
sinnvoll und berechtigt, solange sie als Kritik, als wirklicher ‘Be-
freiungsschlag’ gegen ein anthropologisches Denken auftritt und
uns fast gewaltsam von eingefahrenen und unhinterfragt als ver-
niinftig geltenden Diskursregeln distanziert. Ob diese Losung an
sich allerdings zu besseren Modellen der Theoriebildung fiihrt
(wie etwa die Archdologie des Wissens), ob sie nicht in die Affir-
mation schlechter Verhiltnisse umschlégt, sobald sie ihre kritische

179

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Funktion gegeniiber traditionellen Denkstilen verliert, bleibt ein
offener Disput.

Die zweite Alternative zum Paradigma des Menschen bestiinde
darin, eine andere, vorsichtigere Art von Fragen und Aussagen an
die Stelle des anthropologischen Denkens treten zu lassen. Wie
solcher Umgang mit dem Thema ‘Subjekt’ inhaltlich aussehen
konnte, hat Foucault in seinen spiteren Werken zur Geschichte der
Sexualitdt gezeigt, in denen er verschiedene, immer historisch si-
tuierte Praktiken des Selbst beschreibt. Dieses Verfahren bloBen
Beschreibens bleibt aber auf eigentiimliche Weise unbefriedigend,
es liefert uns subtile Sittengemailde, doch es verliert das, was an
der Untersuchung von Subjektivitdt ehemals ‘philosophisch’ ge-
nannt werden konnte.®* Foucault gewinnt seine kritisch relativie-
rende Perspektive aufs Subjekt nur, indem er die Unterscheidung
zwischen ‘systematisch’ und ‘historisch’ fast vollstandig aufgibt,
und hierin liegt, wie ich im néchsten Kapitel zeigen werde, sein
Ansatz zur Auflosung des empirisch-transzendentalen Doppels.

64 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.4.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783495006676-148 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ TTm.


https://doi.org/10.5771/9783495996676-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1. Die Transzendenz des Ego
	2.2. Die Wiederkehr der Reflexionsfigur im Präreflexiven
	2.3. Das Verhältnis von Innen und Außen
	2.4. Nicht-Identität als ontologische Struktur des Bewußtseins
	2.5. Das Verhältnis von Sein und Denken
	2.6. Kritik am ‘anthropologischen’ Denken

