
29

I. Berechtigung und Befähigung

Um den Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und demokra-
tischer Befähigung in der transnationalen Konstellation evaluieren zu 
können, ist es nötig, ihn zuerst für das Gebilde des demokratischen 
Rechtsstaates zu entfalten. Hier konnte er sich in gesellschaftlichen Ver-
fassungskämpfen wenigstens annäherungsweise herausbilden und in 
staatlichen Verfassungsnormen und -institutionen Form annehmen. Über 
die spezifischen historischen und institutionellen Weichenstellungen hi
naus stehen jedoch in der transnationalen Konstellation die Prämissen 
des Rechtsstaates und damit die Rahmenbedingungen demokratischer 
Legitimation infrage: sowohl die Einheit der Herrschaft als auch die Ein-
heit des Rechts sind als Voraussetzungen entfallen. Sobald das Recht sich 
als porös erweist, kann ein Verfahren allgemeiner Rechtserzeugung nicht 
mehr den Anspruch erheben, die Ausübung von (vormals staatlich ge-
bündelter) Herrschaft auf umfassende Weise zu normieren. Das Recht als 
Medium der Demokratie wird fraglich. Im Vorgriff auf diese Diagnose, 
die noch ausführlicher zu plausibilisieren ist,1 soll nun zuerst die demo-
kratische Funktion der Rechte entlang einer prozeduralen Konzeption 
der Demokratie rekonstruiert werden. Denn um zu erforschen, ob der 
Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung in der transnationa-
len Konstellation noch einmal etabliert werden kann, gilt es ihn zunächst 
für den demokratischen Rechtsstaat auf eine Weise zu entfalten, die die-
se prinzipielle Möglichkeit auszuweisen in der Lage ist. Im Kontrast zu 
einem staatlich begründeten Demokratieverständnis kann ein prozedu-
rales Modell offen lassen, welche Verfahren einen demokratischen Legi-
timationszusammenhang im Wege des Rechts etablieren. Rechte können 
somit in diesem prozeduralen Verständnis die Gleichberücksichtigung 
der Einzelnen im Prozess der Rechtserzeugung auch jenseits der souve-
ränitätszentrierten Figur der Selbstgesetzgebung abbilden.

Die Debatte um die Rolle und Funktion der Rechte in der Konstella-
tion des demokratischen Rechtsstaates wird vielfach als ein Streit zwi-
schen liberalen und republikanischen Ansätzen geführt. Sie ist in die-
ser Form auf den Charakter oder die Natur der Rechte ausgerichtet. 
Ausgehend von der Frage, wie Rechte beschaffen sind, werden sodann 
die Kompetenzen und maßgeblichen Institutionen demokratischer Herr-
schaft bestimmt. Rechte sind dabei entweder, wie liberale Positionen be-
haupten, Grenze und Schranke der Herrschaft oder, wie republikanische 
Positionen argumentieren, Gegenstand und Scharnier derselben. Sie sind 
demnach der Ausübung von Herrschaft entweder vorgegeben oder auf-
getragen. In beiden Ansätzen steht damit die Frage, was es heißt, Rechte 

1	  	Siehe dazu Einleitung zu Teil II.

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

zu besitzen, am Beginn der Diskussion.2 Im liberalen Verständnis sind 
Rechte demokratischer Herrschaft vorgegeben, weil der Besitz von Rech-
ten die Garantie individueller Freiheiten bedeutet. Im republikanischen 
Verständnis ist dagegen die Formulierung und Ausgestaltung der Rech-
te der Auftrag demokratischer Herrschaft, weil deren Inanspruchnahme 
immer schon ein reziprokes Verfahren der Rechtsbegründung impliziert. 
Die Institutionen und Verfahren demokratischer Herrschaft werden da-
mit jeweils aus der Natur der Rechte abgeleitet. Je nachdem, ob die Kon-
kretisierung von Rechten als ein Akt der Bestätigung oder als ein Akt 
der Herstellung gleicher Freiheiten aufgefasst wird, wird die Frage, wie 
ein demokratischer Prozess der Rechtserzeugung eingerichtet sein soll, 
unterschiedlich beantwortet. Diese unterschiedlichen Antworten kristal-
lisieren in der Regel im Streit um die Befugnis von Verfassungs- bzw. 
Höchstgerichten, Entscheidungen der legislativen Instanzen unter Re-
kurs auf Grundrechtsnormen invalidieren zu können.

In dieser Untersuchung wird hingegen die Rechtserzeugungsfunktion 
thematisch, die mit der Gewährleistung von Rechten verbunden ist. Es 
geht also nicht zuerst darum, wie Rechte beschaffen sind. Statt zu fragen, 
ob sie als Gegenstand oder als Grenze demokratischer Herrschaft fungie-
ren, rückt in den Fokus, was Rechte in Bezug auf die Ausübung von Herr-
schaft tun können. Es geht also um Rechte nicht als Zwecke, sondern als 
Mittel demokratischer Legitimation, als etwas, mit dem und durch das 
Herrschaft rechtsförmig eingerichtet und gestaltet werden kann. Das setzt 
wiederum voraus, das Recht nicht nur als ein Thema, sondern als Medi-
um der Demokratie genauer in den Blick zu nehmen.

Ich kontrastiere eingangs, um den Zusammenhang von Berechtigung 
und demokratischer Befähigung in dieser Hinsicht auszuloten, ein staat-
lich begründetes und ein prozedurales Demokratiemodell. Sie beziehen 
jeweils die Gewährleistung von Rechten auf den Prozess demokratischer 
Rechtserzeugung und interessieren sich also für die mit Rechten ein-
hergehenden Ver-Mittelungen von Herrschaft. Entlang dieser schemati-
schen Gegenüberstellung möchte ich zeigen, dass allein ein prozedurales 
Demokratiemodell in den transnationalen Kontext übertragen werden 
kann, weil es den Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung 
nicht auf Verfahren allgemeiner Rechtserzeugung – auf die Chance zur 
Teilhabe an selbstbezüglichen Verfahren der Gesetzgebung – beschränkt. 
Im prozeduralen Modell wirken also nicht nur politische Rechte als po-
litische Rechte.

Ein staatlich begründetes Demokratiemodell stellt die Idee der Selbst-
gesetzgebung in den Mittelpunkt. Es beruht auf einem radikalen, weil 

2	  	Vgl. die entgegenstehenden Konzeptionen von Dworkin (»Rechte sind poli-
tische Trümpfe« [Dworkin 1977: xi, Herv. J.H.]) und Bellamy (»Rechte sind 
immer eine Dreiecksbeziehung« [Bellamy 2013: 133, Herv. J.H.]).

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

vor-rechtlichen und von Verfahren der Autorisierung unabhängigen Ver-
ständnis von Volkssouveränität. Dementsprechend unterscheidet es kate-
gorial zwischen den Autor:innen und den Adressat:innen gesetzlicher Re-
gelungen mit dem Ziel der Programmierung staatlicher Herrschaft. Die 
Autor:innenschaft ist dabei mit der Funktion der Rechtsetzung identisch, 
während die Adressat:innenschaft die Verfahren der regelgebundenen 
Rechtsanwendung betrifft. Dieses Modell ist insofern staatlich begrün-
det, als es demokratische Herrschaftslegitimation entlang der strikten 
Opposition zwischen dem staatlichen Gewaltmonopol einerseits und ei-
ner unbedingten, der rechtsstaatlichen Ordnung vorausliegenden und 
zugleich auf die Gestaltung dieser Ordnung bezogenen Souveränität des 
Volkes andererseits versteht. Im Unterschied dazu betont ein verfahren-
bezogenes Demokratiemodell den prozedural zerstreuten Charakter der 
Volkssouveränität. Die Souveränität des Volkes bildet hier nicht den nor-
mativen Vorraum von kategorial differenzierten Verfahren der Recht-
setzung und -anwendung, sondern entfaltet sich in der Gesamtheit der 
rechtserzeugenden Verfahren.

Im staatlich begründeten Demokratiemodell kann nur die Teilhabe an 
inklusiven Verfahren der Rechtsetzung demokratisch befähigen. Das be-
trifft auch und insbesondere die Formulierung und Konkretisierung von 
subjektiven Rechten. Die Verfassung- und Gesetzgebung wird in diesem 
Modell als alleiniger Ort der Manifestation von Volkssouveränität be-
trachtet, so dass unter Aspekten demokratischer Legitimation die Be-
teiligung an legislativen Verfahren von ausschließlicher Bedeutung ist. 
Der Gehalt ebenso wie die Reichweite der Rechte müssen deshalb an die 
Ergebnisse dieser Verfahren effektiv zurückgebunden sein. Andernfalls 
besteht die Gefahr der Usurpation durch die exekutiven und judikati-
ven Instanzen. Somit ist im staatlich begründeten Demokratieverständnis 
»[n]ur von den Grundrechten aus [...] das Terrain der Volkssouveränität 
nicht zu betreten.« (Maus 2011: 367) Im Unterschied zur Identifikation 
von Teilhabe mit allgemeiner Beteiligung kann im prozeduralen Modell 
die Mobilisierung von Rechten auch abseits von Verfahren der Selbstge-
setzgebung demokratisch funktional werden. Weil hier der Unterschied 
zwischen Rechtsetzung und -anwendung als ein gradueller Unterschied 
aufgefasst wird, bedeuten Rechte »partielle Rechtserzeugungsbefugnis-
se« (Sheplyakova 2016: 47), ohne dass diese Befugnisse mit den Anfor-
derungen der Gewaltengliederung und der Gesetzesbindung staatlicher 
Herrschaft in Konflikt geraten müssen.

Sowohl ein staatlich begründetes als auch ein prozedurales Demo-
kratiemodell verstehen unter Recht allein positives Recht, also einen 
Zusammenhang inhaltlich ungebundener Normen. In Abkehr von einer 
naturrechtlichen Auffassung ist die Existenz von Recht nicht von des-
sen inhaltlicher Richtigkeit, sondern von einer Entscheidung über des-
sen Geltung abhängig. Ein materiell gesättigter Rechtsbegriff scheidet 

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

schon deshalb aus, weil nur aufgrund seiner Änderbarkeit das Recht als 
Medium der Demokratie dienen kann: es muss vollumfänglich zur Dis-
position stehen, um demokratische Legitimation umsetzen zu können. 
Ein staatlich begründetes Demokratiemodell, das von der Entgegenset-
zung zwischen Volk und Staat Ausgang nimmt, bewegt diese Zuständig-
keit, »letzte« Entscheidungen über geltendes Recht zu treffen. Es geht 
ihm um die Kraft, die Recht hervorbringt, und damit um den Grund 
oder den Ursprung rechtlicher Normen.3 Zwar unterliegt jene Zustän-
digkeit selbst selektiven (prozeduralen) Normen und ist derart reflexiv 
verfasst. Dennoch besteht in diesem Modell ein Verhältnis der einseiti-
gen Abhängigkeit: Geltendes Recht soll allein und ausschließlich aus den 
gesetzesförmigen Rechtsentscheidungen des Volkes hervorgegangen sein. 
Dass die Aktivitäten der judikativen und exekutiven Instanzen dem Wil-
len des Volkes zugerechnet werden können, reicht zur Legitimation die-
ser Aktivitäten nicht aus. Sie müssen die legislativen Beschlüsse streng 
befolgen, weil nur so die Souveränität des Volkes im Wege des Rechts 
wirklich wird. Ein prozedurales Modell versteht hingegen die Allokati-
on von rechtlich relevanten Argumenten nicht anhand der kategorialen 
Trennung zwischen gesellschaftlicher Basis und staatlichen Herrschafts-
institutionen und dadurch die Gesetzgebung nicht als einzigen authen-
tischen Ausdruck der Volkssouveränität. »Letzte« Entscheidungen kann 
es demnach schon deshalb nicht geben, weil sich die Herrschaft des Vol-
kes und das Rechtsmedium wechselseitig konstituieren.

Unter den Bedingungen der transnationalen Konstellation kann nur 
noch ein prozedurales Demokratiemodell Halt finden. Diese Einschrän-
kung betrifft nicht, wie manchmal behauptet wird, das Legitimations-
subjekt.4 Ein staatlich begründetes Demokratiemodell kann, entgegen 
einer kulturellen oder völkischen Definition, das Volk abstrakt bestim-
men und allein auf die Teilhabe an der Gesetzgebung hin definieren. 
Der Begriff der Volkssouveränität muss somit nicht ein konkretes Sub-
jekt voraussetzen, an dessen bereits bestehenden Willen dann die Aus-
übung von Herrschaft geknüpft wird.5 Wohl aber muss ein einheitliches, 

3	  	Die Formulierung der »hervorbringenden Kraft« des pouvoir constituant 
stammt von Böckenförde (1991a: 91), mit deutlichen Anklängen an Schmitt, 
für den die konstituierende Gewalt »Quelle aller Kraft« ist, die »immer neue 
Formen und Organisationen aus sich herausstellt, selber jedoch niemals ihre 
politische Existenz einer endgültigen Formierung unterordnet.« (Schmitt 
2017b: 79)

4	  	Zur empirischen Möglichkeit einer globalen Demokratie unter diesem As-
pekt vgl. Koenig-Archibugi (2010).

5	  	Das befürchtet etwa Raimondi (2014: 13): »Indem der Begriff der Volkssou-
veränität den Anspruch des Volkes in den geschlossenen Zirkel einer (iden-
titären) Selbstbestimmung hineinzwängt, muss er das Subjekt der Selbstbe-
stimmung entweder als Nation oder als völkische Substanz denken.«

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

»gebundenes« Objekt der Legitimation angenommen werden. Die Sou-
veränität des Volkes, die auf die Begründung und Begrenzung (staatlich) 
gebündelter Herrschaft ausgerichtet ist, muss darüber hinaus das Recht 
als ein einheitliches Medium der Herrschaftslegitimation voraussetzen. 
Bezogen auf die Normenhierarchie des Rechts ist in diesem Modell der 
Wille des Volkes vor-rechtlicher Art und drückt, wiederum in Bezug auf 
das Recht (im Singular), ein unbeschränktes Können aus. Der Begriff 
der Souveränität bezeichnet demnach die Befugnisse der rechtsetzen-
den Gewalten, Herrschaft (im Singular) zu binden und zu kontrollieren. 
Ein staatlich begründetes Demokratiemodell geht somit von der Entge-
gensetzung und antagonistischen Trennung von Volk und Staat aus, die 
rechtlich als ein Verhältnis einseitiger Determination manifest werden 
kann und soll. Hingegen ist, wie in den folgenden Abschnitten nun aus-
führlicher erklärt wird, im prozeduralen Demokratiemodell die Idee der 
Volkssouveränität von Anfang an rechtsförmig gebunden und prozedu-
ral aufgespalten. Es kann deshalb in seinen Grundzügen auf den Fall der 
transnationalen Konstellation übertragen werden.

Im ersten Kapitel wird mit den Überlegungen von Jürgen Habermas 
zuerst der Versuch thematisch, den Zusammenhang von Berechtigung 
und Befähigung anhand der formalen Eigenschaften des Gesetzgebungs-
prozesses zu fassen. Die Auseinandersetzung mit Habermas ist deshalb 
relevant, weil dessen Rekonstruktion des demokratischen Rechtsstaates 
einerseits an der Figur der Selbstgesetzgebung festhält. Die Idee der Volks-
souveränität wird diskurstheoretisch gewendet und, auf diese Weise »sub-
jektlos« geworden (Habermas 1994: 170), als Gleichheit der Teilhabe an 
legislativen Verfahren konzipiert. Bei Habermas wird exemplarisch deut-
lich, dass Rechte als ein Mittel demokratischer Herrschaftslegitimation 
wirksam werden. Die Form der Rechte steht zwar nicht zur Disposition. 
Ein inklusiver Prozess der Rechtsetzung kann Habermas zufolge aber 
dieses Mittel derart in sich aufnehmen, dass es die Idee der Volkssouve-
ränität nicht verletzen muss. Rechte können sodann nur in Bezug auf die 
Teilhabe an Verfahren der Gesetzgebung Legitimation vermitteln, in de-
ren Zuge die Hinsichten rechtlicher Gleichbehandlung durch die Rechts-
adressat:innen selbst formuliert werden. Zugleich und andererseits geht 
Habermas aber von der gegenseitigen Konstitution von Volkssouveräni-
tät und Rechtsmedium aus – eine Verhältnisbestimmung, die schließlich 
das Verfahren der Gesetzgebung als einzigen Ort demokratischer Rechts
erzeugung relativieren muss. Ein derart eingeschränktes Primat der Ge-
setzgebung folgt bei Habermas aus der Unterscheidung zwischen rechts-
begründenden und rechtsanwendenden Diskursen, die an die Stelle der 
kategorialen Trennung von Rechtsetzung und -anwendung tritt. Haber-
mas’ Demokratiekonzeption ist also deshalb hier zu berücksichtigen, weil 
sie sich gewissermaßen auf der Grenze zwischen einem staatlich begrün-
deten und einem prozeduralen Demokratiemodell bewegt.

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Schließlich bleibt für Habermas zwar nicht das Verfahren der Ge-
setzgebung selbst, aber umso mehr dessen Anspruch auf Allgemein-
heit ausschlaggebend. Die Auseinandersetzung mit den Überlegungen 
von Catherine Colliot‑Thélène und Karl-Heinz Ladeur soll dement-
gegen einen ganz anders gelagerten Ansatz akzentuieren, dem zufol-
ge der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähi-
gung unmittelbar von den Eigenschaften subjektiver Berechtigung her 
zu verstehen ist. Damit wird das Panorama des prozeduralen Demokra-
tieverständnisses über Habermas hinaus (und oftmals gegen ihn) um 
Positionen erweitert, die das Ideal der Volkssouveränität sowie Verfah-
ren der Selbstgesetzgebung als Fluchtpunkte der Herrschaftslegitima-
tion konsequent aufgeben. Demokratisch befähigen Rechte hier, weil 
und wenn sie zur Ausweitung rechtlicher Gleichheit dienen (Colliot-
Thélène) oder einen Prozess gesellschaftlicher Selbstorganisation ab-
stützen (Ladeur). Von zentraler Bedeutung ist dabei jeweils die Unbe-
stimmtheit der Rechte. Es wird sich jedoch zeigen, dass jene Positionen 
die Gleichverteilung von Teilhabemöglichkeiten entweder normativis-
tisch überspannen oder funktionalistisch deflationieren.

Angesichts dieser unbefriedigenden Alternativen geht es im darauf-
folgenden Kapitel darum, mit Hilfe von Claude Lefort die Gewähr-
leistung fundamentaler Rechte als ein Medium demokratischer Reprä-
sentation zu entwickeln und so den Zusammenhang von Berechtigung 
und Befähigung noch einmal anders zu fassen. Diese Rekonstruktion 
greift Einsichten der vorausgegangenen Diskussion auf. Denn zum ei-
nen kann aufgezeigt werden, dass, pace Habermas, die demokratietheo-
retische Forderung der wechselseitigen Konstitution von Volkssouverä-
nität und Recht nicht allein auf den Pfaden der Gesetzgebung eingelöst 
werden kann. Zum anderen wird deutlich, dass sich, pace Colliot-Thé-
lène und Ladeur, der Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und 
demokratischer Befähigung nicht ohne Weiteres auf die Form der Rech-
te übertragen lässt. Das Verständnis der Rechte als ein Medium demo-
kratischer Repräsentation, das mit Lefort tiefer ausgeleuchtet wird, geht 
hingegen davon aus, dass die Souveränität des Volkes allein in rechtser-
zeugenden Verfahren Ausdruck findet, ohne aber in diesen Verfahren 
vollends ausgedrückt werden zu können. Die Volkssouveränität ist also, 
wie Albrecht Wellmer betont, »gleichsam als überall und nirgends im 
demokratischen Rechtsprozeß lokalisiert [zu] denken« (Wellmer 1998: 
276). Sie ist überall, weil Volkssouveränität »in jedem Akt der Gesetzge-
bung und Rechtsprechung anwesend gedacht werden muß.« (ebd.) Ent-
gegen einer eindeutigen Differenzierung zwischen Verfahren der Recht-
setzung und Verfahren der (bloßen) Anwendung von Recht ist politische 
Selbstbestimmung demnach nicht eindeutig zu lokalisieren. Auch in exe
kutiven und judikativen Verfahren, die die legislativen Entscheidungen 
in der Form von administrativen Vorgängen und juridischen Urteilen 

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

konkretisieren, wird die Souveränität des Volkes manifest.6 Zugleich ist 
die Herrschaft des Volkes zwingend auf Akte der Repräsentation ange-
wiesen und kann deshalb »niemals in reiner Form gegenwärtig sein« 
(ebd.). Volkssouveränität ist nicht als solche vorhanden, weil ein sin-
gulärer Wille des Volkes weder praktisch noch epistemisch unabhängig 
von den Verfahren seiner (rechtsförmigen) Herstellung bestehen kann. 
Praktisch ist Volkssouveränität ein Produkt der Autorisierung. Vor der 
Auszeichnung von Personen und Institutionen, die im Namen des Vol-
kes sprechen, kann allein die pure Vielfalt der »Menge« (Hobbes) exis-
tieren. Doch selbst wenn ein ursprünglicher Volkswille, etwa in der ima-
ginären Gestalt des nationalen Volkes (Schmitt), existieren sollte, kann 
dessen normativer Gehalt nur mittels Verfahren ermittelt werden, die ihn 
immer nur vorläufig ausdrücken.

In dieser Differenz zwischen der Souveränität des Volkes und den 
rechtserzeugenden Verfahren, die den jeweiligen Willen des Volkes for-
mulieren wie formieren, ist für Lefort der Zusammenhang von Berech-
tigung und Befähigung begründet. Als ein Medium demokratischer Re-
präsentation mobilisieren Rechte ein formales Gleichheitsprinzip gegen 
die Selbstsetzungen der Herrschaft des Volkes. Weil, wie auch Wellmer 
hervorhebt, die rechtsförmigen Manifestationen volkssouveräner Herr-
schaft nicht auf Verfahren der Gesetzgebung beschränkt sind, kann die-
ser Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähigung 
überall im Recht wirksam werden. Zugleich kann diese Entgegenset-
zung gleicher Rechte nicht selbst den Ausdruck objektiver Allgemein-
heit annehmen: Das Potential demokratischer Befähigung besteht viel-
mehr darin, die substantiellen Bestimmungen der Volkssouveränität mit 
der Gleichberücksichtigung der Einzelnen als deren eigenen, uneingelös-
ten Anspruch zu konfrontieren und auf diese Weise offen zu legen, dass 
die Souveränität des Volkes nirgends ist. Fundamentale Rechte können 
die Souveränität des Volkes gegen sie selbst wenden – und zwar über-
all im Recht.

Mit Lefort ist somit der Zusammenhang von Berechtigung und demo-
kratischer Befähigung nicht auf Verfahren der Gesetzgebung begrenzt: 
So verstanden können Rechte nur dann demokratisch befähigen, wenn, 
wie Habermas sagt, die Hinsichten der Gleichberechtigung durch die 
Rechtsträger:innen selbst formuliert werden. Der Zusammenhang wird 
mit Lefort aber auch nicht aus dem Horizont der Volkssouveränität 
herausgelöst: In dieser Perspektive können Rechte deshalb demokra-
tisch befähigen, wie Colliot-Thélène und Ladeur argumentieren, weil 
sie notwendigerweise unterbestimmt sind. Im Kontrast zu diesen bei-
den Alternativen sind Rechte in der Lage, Volkssouveränität egalitär zu 

6	  	Wie Möllers (2008: 176) festhält, sind hinsichtlich der Distanz zum Volk 
alle Gewalten »gleich nah«.

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

durchbrechen und die Substanz institutionalisierter Herrschaft zu »lee-
ren«. Die Garantie und Inanspruchnahme von fundamentalen Rechten 
wendet der Herrschaft des Volkes ein formales Prinzip demokratischer 
Repräsentation entgegen. Rechte wirken auf diese Weise als ein genera-
tives Prinzip der Demokratie.

BERECHTIGUNG UND BEFÄHIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

1. Eine Demokratie der Rechte

»Das Recht ist zugleich Thema und Medium 
der Demokratie.«1

1.1 Die Allgemeinheit des Gesetzes

Ein »System der Rechte« steht am Anfang der Auseinandersetzung mit 
der Frage, wie subjektive Rechte ein Potential demokratischer Befähi-
gung erzeugen können. Es steht hier am Anfang, weil Habermas mit 
diesem System ein auf die Garantie von Rechten ausgerichtetes Recht 
mit diskursiven Verfahren der Gesetzgebung als Modell egalitärer Teil-
habemöglichkeiten verbindet. Jene Verbindung ist bei Habermas auf 
Verfahren der Rechtsetzung ausgerichtet, ohne jedoch den fraglichen 
Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung mit der Figur der 
Selbstgesetzgebung schlichtweg zu identifizieren. Sein Ansatz stellt so ei-
nen geeigneten Ausgangspunkt dar, um die normativen Herausforderun-
gen zu vermessen, diesen Zusammenhang in den transnationalen Kon-
text zu übertragen. Die Idee subjektiver Freiheit in Form der Rechte 
und die Idee der Volkssouveränität »bestimmen« Habermas zufolge das 
»Selbstverständnis demokratischer Rechtsstaaten bis heute.« (Habermas 
1994: 124) In Habermas’ Rekonstruktion dieses Selbstverständnisses 
wird die Verknüpfung der beiden Dimensionen als ein gegenläufiger Pro-
zess aufgefasst, in dessen Zuge sich das Rechtsmedium und die Souverä-
nität des Volkes wechselseitig konstituieren. Das Recht und insbesonde-
re die Gewährleistung von Rechten soll der Idee der Volkssouveränität 
nicht vorausliegen oder vice versa, vielmehr geht es um den »gleichwer-
tig[en]« Schutz individueller und kollektiver Selbstbestimmung (ebd.: 
163). Dabei explizieren die Verfahren kollektiver Selbstbestimmung den 
strikt artifiziellen Charakter einer um den Schutz individueller Selbst-
bestimmung zentrierten Rechtsordnung.2 Zum einen können somit für 
Habermas Rechte allein bezogen auf das Verfahren der Gesetzgebung 
demokratisch befähigen. Nur dort hat der Zusammenhang von Berech-
tigung und Befähigung einen Platz, weil nur dort die Unterwerfung unter 
ein bestimmtes Programm der Rechte zugunsten der Selbstbestimmung 
der Rechtsträger:innen aufgebrochen wird. Infolge der konsequenten 
Ausrichtung auf die Bedingungen freiheitlicher Rechtsetzung erweist 

1	  	Günther (1994: 471).
2	  	Modernes Recht bezeichnet »ein Stück artifiziell erzeugter sozialer Realität 

[...], die nur auf Widerruf existiert« (Habermas 1994: 57).

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

sich Habermas aber zum anderen (zumindest in Teilen) als Vertreter 
einer prozeduralen Demokratiekonzeption, die Rechte auch abseits le-
gislativer Verfahren als demokratisch befähigend erachtet. Gerade weil 
das Verhältnis von Recht(en) und Volkssouveränität als ein Verhältnis 
der wechselseitigen Konstitution aufgefasst wird, reicht bei Habermas, 
so möchte ich im Folgenden zeigen, der Zusammenhang von Berechti-
gung und Befähigung über die Idee und Verfahren der Selbstgesetzge-
bung hinaus.

1.1.1 Funktionalität und Legitimität

Die Rekonstruktion des demokratischen Rechtsstaates,3 die Habermas 
in Faktizität und Geltung unternimmt, geht von den spezifischen Eigen-
schaften modernen Rechts aus. Dazu gehört, dass das Recht auf die Ga-
rantie subjektiver Freiheiten festgelegt ist. Es stellt in dieser Form die 
Lösung für ein grundsätzliches Problem sozialer Integration bereit. Das 
Problem besteht darin, dass mit der zunehmenden Komplexität des So-
zialen ein andauerndes wie tiefgreifendes Konfliktpotential einher geht. 
Unter den »profanisierten« Umständen sozialer Reproduktion (Ha-
bermas 1994: 42) kann Gesellschaft ausschließlich auf den ungewis-
sen Pfaden sprachlicher Verständigung gelingen. Das bedeutet, dass die 
Koordination von Handlungen und Zielen allein durch den freiwilligen 
Austausch von Gründen und durch ein objektiv hergestelltes Einverneh-
men bewerkstelligt werden kann. Zugleich machen aber Entwicklungen 
der gesellschaftlichen Differenzierung gemeinsame Regelungen erfor-
derlich, die das Vermögen ausschließlich illokutionärer Verpflichtungen 
übersteigen und deshalb das Recht als Instrument sozialer Organisati-
on alternativlos werden lassen. Es ist in dieser rudimentären Form einer 
universellen (moralischen) Begründung nicht zugänglich, sondern wird 
historisch vorgefunden (vgl. ebd.: 143).4 Dabei ist der »Bezug« auf das 
Recht der Rechte dasjenige Merkmal, das den klassischen und den mo-
dernen Demokratiebegriff voneinander trennt (Habermas 2009a: 154). 
Die Geschichte des Rechts und die Geschichte der Demokratie sind mit-
einander verknüpft.

In der diskurstheoretischen Rekonstruktion des demokratischen Rechts-
staates, die Habermas unternimmt, ist demnach in der Funktionalität des 

3	  	Zur Methode der »rationalen Rekonstruktion« vgl. Patberg (2018: 112 ff.).
4	  	Zur Kritik einer (bloß) funktionalen Begründung der Rechte bei Habermas 

vgl. z.B. Forst (1999). Siehe außerdem Habermas’ (2011a) neuere Überle-
gungen zum Zusammenhang der Menschenrechte mit dem Konzept der 
Menschenwürde. Vgl. dazu auch Hoesch (2017) sowie zur systematischen 
Verknüpfung von Menschenrechts- und Würdediskurs neuerdings Pollmann 
(2022).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Rechts dessen Legitimität enthalten. Legitimes Recht ist funktionales 
Recht, denn Rechtsnormen erlauben einen angemessenen Umgang mit 
dem Zuwachs strategischer Interaktionen im Hinblick darauf, dass sich 
Sozialintegration und die Koordination von gesellschaftlichen Zielen nur 
noch auf Ressourcen der intersubjektiven Überzeugung stützen können. 
»Angemessen« bedeutet dabei, dass das Recht dazu in der Lage ist, Re-
lationen intersubjektiver Normbegründung auf die Ebene der sozialen 
Organisation zu übertragen.5 Das wiederum ist nur möglich, weil das 
Recht, analog zur sprachlichen Praxis, ein faktisches und ein kontra-
faktisches (ideales) Element miteinander verbindet, es also »gleichzeitig 
auf der Androhung äußerer Sanktionen wie auf der Unterstellung eines 
rational motivierten Einverständnisses beruht.« (Habermas 1994: 23) 
Das Recht kann demnach integrativ wirken, weil und insofern es ein 
faktisches und ein ideales Moment voneinander unterscheidet und mit-
einander verbindet. Durch und durch illegitimes Recht kann es demnach 
schon aus funktionalen Gründen nicht geben: Das Recht empfiehlt sich 
als Mittel der Vergesellschaftung gerade deshalb, weil es die Spannung 
zwischen sozialer Geltung und normativer Gültigkeit ausdrückt, es also 
die (moderne) Spannung zwischen dem, wie es ist, und dem, wie es sein 
sollte, exponieren kann.

Im Rechtsmedium verständigen sich die Adressat:innen selbst über die 
verbindlichen Regelungen strategischer Interaktionen. Weil Recht so-
wohl zwingend als auch zwanglos »gilt«, kann es Handlungen koordi-
nieren, ohne die praktische Reichweite kommunikativer Verständigung 
einzuschränken. Positives Recht wird also genau dann als Medium der 
Sozialintegration funktional, wenn es sich um legitimes Recht handelt, 
d.h. wenn jede Norm die Revision einer strategischen Perspektive zu-
gunsten der Perspektive reziproker Normbegründung aufgrund der rea-
len Beteiligung an den Verfahren erlaubt, die das Recht setzen. Die Aus-
einandersetzung über das richtige Recht muss geführt werden (können), 
um die Herrschaft des Gesetzes von seinen paternalistischen Konnota-
tionen zu befreien (vgl. ebd.: 154). Die Gleichheit der Teilhabe steht auf 
diese Weise ganz im Zeichen des rationalen, Vergesellschaftung ermögli-
chenden Diskurses. Das erklärt, warum für Habermas die Gesetzgebung 
»im Rechtssystem den eigentlichen Ort der sozialen Integration [bil-
det].« (ebd.: 50) Sie stellt ein ergebnisoffenes Verfahren der Kommuni-
kation über Recht dar, das für die jeweiligen Ergebnisse einen Anspruch 
der diskursiven Akzeptabilität etabliert. So ist dann auch zu verstehen, 

5	  	Dies im Unterschied zur früheren Unterscheidung zwischen »Recht als Me-
dium« und »Recht als Institution« (Habermas 1981: 522 ff.). Zum Recht als 
Vermittlungsinstanz zwischen System und Lebenswelt vgl. Marxsen (2011: 
124 ff.), insbesondere zur Stabilisierung intersubjektiver Normbegründung 
vgl. Flynn (2003).

DIE ALLGEMEINHEIT DES GESETZES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

dass das Recht zur Wahrnehmung seiner gesellschaftlichen Funktion le-
gitim sein »muß« (ebd.: 49).

Die Legitimität (oder: Funktionalität) des Rechts ist für Habermas 
demnach allein von den gleichverteilten Möglichkeiten, am Prozess der 
Gesetzgebung teilzunehmen, und damit von spezifischen Verfahren der 
Rechtskommunikation abhängig. Nur im Rahmen des Gesetzgebungs-
prozesses kann der Wechsel von der strategischen Perspektive der blo-
ßen Akzeptanz zur Perspektive der Akzeptabilität gelingen. Die Gewähr-
leistung gleicher Freiheiten allein reicht dazu nicht aus. Die heteronome 
Garantie sowie die Durchsetzung von Recht und Rechten ist vielmehr 
auf die autonome Hervorbringung der fraglichen Normen angewiesen. 
Dass funktionales (oder: legitimes) Recht die Verbindung gegenläufiger 
Perspektiven darstellt, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass die Teilhabe an 
der Gesetzgebung, in deren Zuge die Hinsichten der Gleichberechtigung 
bestimmt werden, selbst subjektiv-rechtlich strukturiert ist und also die 
Orientierung an individuellen (»subjektiven«) Interessen eine Option 
bleibt. Es geht demnach um die »paradoxe Entstehung von Legitimität 
aus Legalität« (ebd.: 110), die nur aufgrund einer Revision der strate-
gischen Perspektive und – zumindest auf den ersten Blick – nur mittels 
Verfahren, die eine solche Revision der strategischen Perspektive forcie-
ren, möglich ist.

Das Rollenverständnis der Diskursteilnehmer:innen und die Eigen-
schaften der rechtserzeugenden Verfahren bedingen sich für Habermas 
gegenseitig. Den gegenläufigen Perspektiven der Akzeptabilität und der 
Akzeptanz werden die rechtsetzenden Verfahren auf der einen und die 
rechtsanwendenden Verfahren auf der anderen Seite zugeordnet. Nur 
durch die Teilhabe an der Gesetzgebung können die Betroffenen als Au-
tor:innen wirken und sich deshalb als solche verstehen. Dieser Unter-
schied der subjektiven wie der objektiven Stellung erweist sich Haber-
mas zufolge an unterschiedlichen Kategorien der Rechte. So geht es bei 
Abwehr- und sozialen Teilhaberechten um Ansprüche, »die nur auf Will-
kürfreiheit [...] abstellen« (ebd.: 51, Herv. J.H.). Von paradigmatischer 
Bedeutung sind dabei Regelungen der Vertragsfreiheit (vgl. Habermas 
1996a: 391). Solche Rechte stellen bereits die Gründe für deren Inan-
spruchnahme frei und befreien dadurch in legalistischer Manier von den 
Verpflichtungen kommunikativer Freiheit. Rechte der politischen Teil-
habe – Rechte zur Rechtsetzung also – können hingegen Verständigung 
zumindest »ansinnen« (Habermas 1994: 165). Ein Zusammenhang von 
subjektiver Berechtigung und demokratischer Befähigung besteht da-
her bloß im Rahmen der »kommunikative[n] Struktur der Selbstgesetz-
gebung« (ebd.: 135). Allein politische Rechte führen eine Revision der 
strategischen Perspektive auf Fragen der sozialen Organisation herbei.

Die Unterscheidung verschiedener Anspruchstypen spiegelt sich in 
den Eigenschaften verschiedener Verfahrenstypen, also unterschiedlichen 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Formen der Rechtskommunikation, wider. Wie Klaus Günther im An-
schluss an Habermas betont, tritt für diejenigen, die nicht am Verfah-
ren der Gesetzgebung teilnehmen können, das Recht »allein als eine 
Zwangsordnung auf, deren Begründung ebenso verschlossen bleibt wie 
ihre Kritisierbarkeit.« (Günther 2008: 359) Und erst die Bindung der 
exekutiven und judikativen Instanzen an den Output dieser legislati-
ven Verfahren kann die Selbstbestimmung der Rechtsträger:innen wirk-
lich werden lassen. Hier also die Autor:innen des Gesetzes, die über das 
Recht in inklusiven und ergebnisoffenen Verfahren der Rechtsetzung 
entscheiden, dort die Adressat:innen des Gesetzes, die diesen legislati-
ven Bestimmungen buchstäblich folgen müssen. Habermas betont, dass 
Verfahren sich »auf die Präferenzen der Beteiligten auswirken; sie sortie-
ren die Themen und Beiträge, Informationen und Gründe so, daß idea-
lerweise nur die ›gültigen‹ Eingaben [...] für die Beschlußfassung ins Ge-
wicht fallen.« (Habermas 1994: 414) Vor Gericht etwa zählen nur solche 
Gründe, die Rückhalt im geltenden Recht finden. Von einer Rechtset-
zung durch den Gang vor Gericht kann also für Habermas weder dem 
Selbstverständnis nach6 noch hinsichtlich der tatsächlichen Folgen die 
Rede sein, denn schließlich finden sich die Teilnehmer:innen hier – ob-
jektiv wie subjektiv – auf die »Rolle von Klienten der Rechtsprechung« 
festgelegt (ebd.: 476). Es gilt hier, das Gericht von etwas zu überzeugen, 
das gelten, aber nicht für alle gültig sein muss. Die Kläger:innen kön-
nen eben kein Recht setzen, und deshalb, so legt es Habermas’ Auffas-
sung von Verfahrenstypen als Formen der Rechtskommunikation nahe, 
ihre partikularen Interessen nicht transzendieren. Nur durch die Betei-
ligung an der Gesetzgebung können die Rechtsadressat:innen ein »rich-
tiges Verständnis« (ebd.: 154) der geltenden Normen erwerben, weil sie 
nur hier als Autor:innen derselben Normen auftreten.

Der Zusammenhang zwischen gesellschaftlicher Funktionalität und 
diskursiver Normbegründung schlägt sich auch in Habermas’ Konzepti-
on der Verfassung nieder. So ist für Habermas die Forderung der Gleich-
berechtigung für das Recht ebenso konstitutiv wie die Forderung, der 
moralischen Norm der Gleichbehandlung der Einzelnen zu entsprechen.7 
Doch jene normativen Vorstellungen von Verallgemeinerbarkeit, die so-
wohl Recht als auch Moral zugrunde liegen, sind jeweils nur die ungesät-
tigten Forderungen eines diskursiven Prozesses der egalitären Teilhabe. 

6	  	 In Rechtsanwendungsdiskursen treten für Habermas (1994: 280) die »Be-
züge [auf die Interessen aller möglicherweise Betroffenen] hinter den Inter-
essen der unmittelbar beteiligten Parteien zurück.« Vgl. ganz ähnlich die 
Beobachtung von Loick (2011: 199), dass »Gerichtssäle nicht gerade Schau-
plätze reziproker Anerkennung, sondern strategischer Übervorteilungsver-
suche« sind.

7	  	Zum komplementären Verhältnis von rechtlichen und moralischen Normen 
vgl. Habermas (1994: 135 ff.).

DIE ALLGEMEINHEIT DES GESETZES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Dieser Prozess kann deshalb bei der effektiven Garantie gleicher Rechte 
nicht stehen bleiben, wie es liberale Theorien der Verfassung tun.8 Inter-
subjektiv begründet, muss das Recht stets einer Verselbstständigung der 
staatlichen Institutionen entgegenarbeiten, auf die wiederum das Recht 
als ein zwingendes Medium der Sozialintegration nicht verzichten kann. 
Jede Rechtsnorm muss als eine Entscheidung des demos über sich selbst 
verstanden werden können. Deshalb kann mit Blick auf den Vorrang 
der Verfassung nur von einer »relative[n] Fixierung« (ebd.: 163) hö-
herrangiger Normen ausgegangen werden. Die Verfassung muss, anders 
gesagt, durchweg an den Normalprozess der Gesetzgebung zurückge-
bunden sein. Zwar unterliegt die Gesetzgebung (verfassungsrechtlichen) 
Bindungen. Das unterstreicht auch Habermas, versteht die Verfassung 
aber zugleich als andauernden Prozess der Rechtsetzung. In diesem »dy-
namischen Verfassungsverständnis« findet sich »die Schwelle zwischen 
Verfassungsnormen und einfachen Gesetzen ein[geebnet]« (Habermas 
2009a: 167). So hat dann auch das System der Rechte, das die Vermitt-
lung von kollektiver und individueller Selbstbestimmung erbringt, den 
evaluativen Sinn, dass »jeder Rechtsakt [...] als Element eines auf Dauer 
gestellten verfassunggebenden Prozesses verstanden werden kann.« (Ha-
bermas 1994: 494) Schließlich befinden allein die Bedingungen seiner 
Genese über die Legitimität (und somit die Funktionalität) des Rechts.

Diese Bedingungen erstrecken sich auch auf die informellen Fo-
ren der Willensbildung, die dazu beitragen, das System der Rechte zu 

8	  	 Im liberalen Verständnis sieht die Verfassung zugunsten des Schutzes indi-
vidueller Freiheiten von der Idee der Volkssouveränität als Horizont demo-
kratischer Herrschaftslegitimation ab. Dieses Verfassungsverständnis legt 
Habermas seinen späteren Überlegungen zur Konstitutionalisierung des Völ-
kerrechts zugrunde (vgl. Habermas 2005; 2009c; 2009d; 2011b), denn die 
Verfassung der »dezentrierten Weltgesellschaft« (Habermas 2009c: 336) 
muss sich vom Staat als institutioneller Rahmen der gesetzlichen Formulie-
rung und Konkretisierung des Rechts der Rechte verabschieden. Damit wird 
deutlich, dass der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung für Habermas in der transnationalen Konstellation – in Erman-
gelung echter gesetzgeberischer Verfahren – nicht länger aufgefunden wer-
den kann. Die Berücksichtigung von fundamentalen Rechten, z.B. im Rah-
men der Welthandelsorganisation (WTO), kann nicht die Gleichheit der 
Teilhabe kompensieren (vgl. Habermas 2009c: 341). Noch viel offenkundi-
ger ist diese Abstraktion der Verfassung von den Bedingungen freiheitlicher 
Rechtsetzung im Fall der Durchsetzung der Menschenrechte unter Mandat 
der Vereinten Nationen. Nur im liberalen Verfassungsverständnis reichen 
nämlich die »medial verstärkten Reaktionen einer immer wieder punktu-
ell erregten Weltöffentlichkeit« zur Rechtfertigung aus (ebd.: 344). Der Zu-
sammenhang von Berechtigung und Befähigung findet sich hier auf die Ga-
rantie von »elementare[n] Rechte[n]« (ebd.: 379) umgewendet. 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

konkretisieren. Das Zusammenwirken von zivilgesellschaftlichen und 
parlamentarischen Teilhabemöglichkeiten soll wiederum die »Entwurze-
lung« des Rechts vom »Boden legitimer Rechtsetzung« vermeiden (ebd.: 
518). Ein subjektiv-rechtlicher Schutz kommunikativer Freiheiten soll 
dabei seinerseits ein »Potential der Selbsttransformation« der Öffent-
lichkeit befestigen (ebd.: 452). Aber andererseits kann die deliberati-
ve Öffentlichkeit Verfahren der Rechtsetzung nicht ersetzen. Die Foren 
intersubjektiver Verständigung, die sich zu Netzwerken der Öffentlich-
keit verdichten, biegen deshalb in Habermas’ Rekonstruktion stets in 
die Gesetzgebung ein, die erst die Rolle der Autor:innenschaft und den 
Anspruch der tatsächlichen Allgemeinheit des Gesetzes einlösen kann. 
Informalität muss zur Formalität, und das bedeutet für Habermas, not-
wendigerweise zum legislativen Verfahren führen. Nur hier, im Rahmen 
der Gesetzgebung, wird der Zusammenhang von subjektiver Berechti-
gung und demokratischer Befähigung wirklich und erhält das Recht erst 
seinen »vollen normativen Sinn«.9

1.1.2 Das Recht der Volkssouveränität

Modernes Recht ist, wie Habermas durchweg betont, ein um Rechte zen-
triertes Recht. Die Form der Rechte ist dabei auf den Schutz der »priva-
te[n] Lebensführung der einzelnen Personen« ausgerichtet (Habermas 
1998: 185). »Privat« bedeutet hier, dass Rechte es erlauben, sich aus 
kommunikativen Beziehungen des Austausches von Gründen zurück-
zuziehen. Sie schützen vor dem Druck, Stellung zu nehmen, und sind in 
dieser Hinsicht individualistisch orientiert. Diese Form der Rechte ist 
der Souveränität des Volkes vorgegeben, denn in Habermas’ funktiona-
ler Begründung des Rechts »gibt« es kein modernes Recht ohne den der-
artigen Schutz individueller Freiheiten (Habermas 2009b: 149). Recht 
ist ohne Rechte nicht zu haben. Deshalb ist die Herrschaft des Volkes 
in der Form gleicher Rechte eingerichtet und zugleich darauf ausgerich-
tet, Recht in der Form gleicher Rechte zu erlassen. Präziser ausgedrückt, 
resultiert ein mit dem Diskursprinzip verschränktes, subjektiv-recht-
lich strukturiertes Recht in ein »System der Rechte«, das den gleichen 
Schutz individueller Freiheiten mit Verfahren der Gesetzgebung verbin-
det, die wiederum den »Kern« (Habermas 1994: 155) dieser systema-
tischen Verschränkung bilden. Berechtigung und demokratische Befä-
higung sind also für Habermas sowohl voneinander unterschieden als 

9	  	»Seinen vollen normativen Sinn erhält das Recht nicht per se durch seine 
Form, auch nicht durch einen a priori gegebenen moralischen Inhalt, son-
dern durch ein Verfahren der Rechtsetzung, das Legitimität erzeugt.« (Ha-
bermas 1994: 169)

DIE ALLGEMEINHEIT DES GESETZES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

auch miteinander verbunden, weil sich die »Idee der Selbstgesetzgebung 
[...] im Medium des Rechts selbst Geltung verschaffen [muß].« (ebd.: 
160) Die Volkssouveränität ist auf das Rechtsmedium und also die ba-
sale Form der Rechte verpflichtet.

Die Souveränität des Volkes befindet sich deshalb in einer ambivalen-
ten Position, denn sie ist sowohl Objekt als auch Subjekt rechtsförmi-
ger Herrschaft. Einerseits muss sich die Idee der Selbstgesetzgebung ge-
gen das Rechtsmedium Geltung verschaffen. Ansonsten untergräbt die 
Rechtsförmigkeit der Herrschaft den Anspruch der Demokratie. Ande-
rerseits ist die Idee der Selbstgesetzgebung auf das Recht verpflichtet 
und an dessen Form gebunden, sie muss sich also gegen dieses Medi-
um Geltung verschaffen. Die Volkssouveränität muss sich (selbst) ver-
rechtlichen. Der Hinweis, dass die Verwendung der Rechtsform wiede-
rum als ein selbstbestimmter Entschluss zu verstehen ist (vgl. Günther 
1994: 478), kann diese Ambivalenz hinsichtlich der faktischen Alterna-
tivlosigkeit des Rechts als Medium der Vergesellschaftung nicht aus der 
Welt schaffen.10 Ohne Recht geht es in modernen Gesellschaften für Ha-
bermas schlichtweg nicht. Aufgrund dieser wechselseitigen Konstituti-
on fungiert die Souveränität des Volkes eher als »Scharnier« (Habermas 
1994: 209) denn als Begründungsprinzip der Demokratie. Die Gleichver-
teilung der Rechte auf den Pfaden des rationalen Diskurses muss dann 
jedoch die Entgegensetzung von rechtsetzenden und rechtsanwendenden 
Verfahren aufweichen, die für die Idee der Selbstgesetzgebung eigentlich 
von entscheidender Bedeutung ist.

Der Schutz individueller Selbstbestimmung darf für Habermas die 
Reichweite des Gesetzgebungsprozesses nicht von außen begrenzen. Das 
zeigt sich vor allem an der Frage der Menschenrechte. Die Souveränität 
des Volkes untersteht zwar der Figur der subjektiven Berechtigung. Im 
Kontrast zu einem »von der Moral zum Recht fortschreitende[n] Gang 
der Begründung« (ebd.: 131),11 ist aber ausschließlich die Entscheidung 
über die Form der Rechte den Verfahren kollektiver Selbstbestimmung 
entzogen. Die »Substanz der Menschenrechte« steckt hingegen allein 
»in den formalen Bedingungen der rechtlichen Institutionalisierung je-
ner Art diskursiver Meinungs- und Willensbildung, in der die Souverä-
nität des Volkes rechtlich Gestalt annimmt.« (ebd.: 135) Denn nur mit 
Blick auf ein allgemeines wie symmetrisches Verfahren der Rechtsetzung 
können die Betroffenen die Hinsichten der Gleichberechtigung selbst 
spezifizieren. Menschenrechte sind somit nur dem Anschein nach mora-
lisch begründete Rechte, die von Verfahren der gesetzlichen Definition, 

10	 	Siehe dazu Kapitel 1.1.1.
11	 	Ein »Gang der Begründung«, den Habermas mit Kant verbindet. Zur Kri-

tik an dieser, den Aspekt demokratischer Herrschaftslegitimation verkürzen-
den, Kant-Rezeption vgl. Brandt (2002), Maus (2011: 212 ff.).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Ausgestaltung und Konkretisierung unabhängig sind (vgl. Habermas 
1996b: 220). Der Sinn der Menschenrechte impliziert vielmehr das An-
recht auf ein inklusives Verfahren der Gesetzgebung, das sie selbst voll-
umfänglich zum Gegenstand der Deliberation der Rechtsträger:innen 
machen kann. Zugleich müssen Verwaltung und Justiz von der Gesetz-
gebung getrennt werden, damit die Gleichberücksichtigung der einzel-
nen Rechtsträger:innen sichergestellt ist.

Dabei deutet Habermas auf folgenreiche Weise die Funktionen der 
rechtsstaatlichen Gewaltengliederung als ein diskursives Feld. Gesetz-
gebung, Justiz und Verwaltung lassen sich in dieser Interpretation nicht 
nach verschiedenen Zuständigkeiten oder institutionellen Zusammen-
hängen, vielmehr nach »Potentialen von Gründen« unterscheiden (Ha-
bermas 1994: 235). Anhand der parlamentarischen Institutionen oder 
der semantischen Kennzeichen des Gesetzes kann also die Legislativ-
gewalt nicht von weiteren Gewalten abgegrenzt werden. Die Gesetzge-
bung ist vielmehr durch einen unbeschränkten Zugriff auf die Ressour-
cen normativer Verpflichtung gekennzeichnet. Hingegen kann die Justiz 
zwar einerseits nicht im »hermetisch abgeschlossenen Universum« der 
geltenden Bestimmungen allein operieren (ebd.: 282), andererseits darf 
sie nur in eingeschränkter, nämlich rekonstruktiver Weise, über die le-
gislativ begründeten Normen verfügen. (Die administrativen Instanzen 
dürfen in keinem Fall eigene Entscheidungsprämissen zur Diskussion 
stellen.) Es ist dabei wichtig zu erkennen, dass die Gemeinsamkeit von 
rechtsetzenden und rechtsanwendenden Diskursen, auf Fragen der ra-
tionalen Akzeptabilität eingestellt zu sein, die Grenze zwischen Verfah-
ren der Autor:innenschaft und der Adressat:innenschaft des Rechts nicht 
überspülen darf. Ein immer nur vorläufiges System der Rechte wird zwar 
sowohl durch die Gesetzgebung als auch in juristischen Verfahren aus-
gestaltet (vgl. ebd.: 287). Von einer Beteiligung an der Rechtsetzung – 
also von Momenten der rechtlichen Konstruktion – durch die Rechtspre-
chung darf aber bei Habermas nicht die Rede sein. Die Justiz darf das 
Bündel der Gründe aufschnüren, die den legislativen Entscheidungen zu-
grunde liegen, ohne ihm jedoch etwas hinzuzufügen.

Jedoch geht mit dieser Interpretation der rechtsstaatlichen Gewalten-
gliederung, so möchte ich argumentieren, ein erster Schritt auf das Ter-
rain eines prozeduralen Demokratieverständnisses einher, das den Zu-
sammenhang von Berechtigung und Befähigung über die Gesetz- und 
Verfassunggebung hinaus auf andere Verfahren erstreckt. Es wird sich 
zeigen, dass Habermas’ Rekonstruktion des demokratischen Rechtstaa-
tes die Unterscheidung zwischen Rechtsetzung und Rechtswendung bzw. 
zwischen Begründungs- und Anwendungsdiskursen nicht konsequent 
verfolgen kann – gerade um die Allgemeinheit des Gesetzes und den 
Anspruch der diskursiven Akzeptabilität aufrechterhalten zu können. 
Habermas will zwar die Idee der Volkssouveränität »unverkürzt« zur 

DIE ALLGEMEINHEIT DES GESETZES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Geltung bringen (ebd.: 118) und muss dazu die Herrschaft des Volkes 
als inhaltlich ungebundenen Prozess der Rechtsetzung entfalten, der sich 
auf jede Norm erstrecken kann. Der Prozess der Rechtsetzung darf aber 
nur als Abfolge von einzelnen legislativen Entscheidungen abgebildet 
werden. Obwohl Habermas den reflexiven Charakter des Rechts betont 
und zudem herausstellt, dass »alle geltenden Normen [...] von Haus aus 
unbestimmt« sind (ebd.: 266), muss das Recht als statisch oder diskon-
tinuierlich aufgefasst werden, als Summe von aufeinanderfolgenden Ge-
setzesentscheidungen, die dann auf den einzelnen Fall angewendet wer-
den. Dass aber an dieser kategorialen Unterscheidung nicht festgehalten 
werden kann, demonstriert Habermas selbst hinsichtlich der institutio-
nellen Absicherung des (nur relativ fixierten) Vorranges der Verfassung. 
Hier, in der Auseinandersetzung mit der Befugnis, Gesetzesnormen auf-
zuheben, wird deutlich, dass der Zusammenhang von Berechtigung und 
Befähigung auch abseits legislativer Verfahren wirksam werden kann 
und sich derart ein staatlich begründetes Demokratiemodell eingeklam-
mert findet. Denn anhand der Befugnis, ein beschlossenes Gesetz invali-
dieren zu können, werden schließlich Fragen der Rechtsgeltung im Rah-
men des (verfassungs-)gerichtlichen Anwendungsdiskurses explizit. Hier 
wird über Recht befunden, ohne dass diese Entscheidung aus einer ge-
setzgeberischen Handlung resultiert. Dabei geht Habermas davon aus, 
dass jene »weitgehenden Kompetenzen« zwar restriktiv eingesetzt wer-
den sollen, sie aber per se »die Logik der Gewaltenteilung nicht gefähr-
den [müssen]« (ebd.: 299).

Dass die Idee der Volkssouveränität im Rahmen der verfassungsge-
richtlichen Normenkontrollen gegen ein Gesetz wirksam werden kann, 
wendet Habermas affirmativ, solange damit ein Vorgriff auf den An-
spruch der diskursiven Akzeptabilität einhergeht – solange also Fall 
und Urteil für die Funktionstüchtigkeit des demokratischen Prozesses 
relevant sind.12 Der Zusammenhang von Berechtigung und demokra-
tischer Befähigung erstreckt demnach auch auf diejenigen rechtserzeu-
genden Verfahren, die zur Einrichtung des demokratischen Legitimati-
onszusammenhanges und somit zur Funktion des Rechts als Medium 

12	 	Diese Bejahung der (eingeschränkten) verfassungsgerichtlichen Befugnisse 
wird einerseits dafür kritisiert, im Kontrast zum »demokratischen Charak-
ter der Rechte« zu stehen (Bellamy 2013: 141) sowie die »Asymmetrien der 
radikalen Konzeption von Volkssouveränität hinter sich [zu lassen]« (Maus 
2011: 265). Zudem stellt, andererseits, die Einschränkung auf den Schutz 
allein des demokratischen Prozesses ein gleichursprüngliches Verhältnis von 
individueller und kollektiver Selbstbestimmung infrage (vgl. Lieber 2007: 
197; Grimm 2021a: 202). Letztere Gewichtung ist jedoch insofern konse-
quent, als es dabei um den »wichtigsten Aspekt« der Herrschaftslegitimati-
on geht (Habermas 2009a: 171), also um den »Kern«, um den Habermas’ 
System der Rechte ausgerichtet ist.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

der Vergesellschaftung beitragen. Wenn die Autor:innenrolle für Haber-
mas dadurch gekennzeichnet ist, an Verfahren teilzunehmen, die legiti-
mes (und also: funktionales) Recht erzeugen, so kann dies auch für ein 
juristisches Verfahren gelten. Die Autor:innenrolle kann demnach, ent-
gegen der ursprünglichen Unterscheidung von Verfahrenstypen, auch im 
legalistischen Gewand wahrgenommen werden. Über die Gesetzgebung 
hinaus können für Habermas alle Rechte dann als demokratisch befä-
higend bezeichnet werden, sobald deren Inanspruchnahme die Aufrecht-
erhaltung oder Wiederherstellung der Bedingungen zur Folge hat, unter 
denen geltendes Recht als Entscheidung der Rechtsgemeinschaft über 
sich selbst verstanden werden kann.

In Habermas’ Rekonstruktion betrifft die Idee der Volkssouveränität 
die Teilhabe an Diskursen der Rechtsbegründung. Weil die Egalität der 
Teilhabe im Grunde einen Anspruch rationaler Akzeptabilität rechtfer-
tigen soll, kann die Ausgestaltung der Verfassung auch ein kooperati-
ves, »gemeinschaftliches« Unterfangen13 zivilgesellschaftlicher, legislati-
ver und judikativer Instanzen sein. Es ist eine Mehrzahl von Verfahren, 
die zur wechselseitigen Konstitution von Rechtsmedium und Volkssou-
veränität einen Beitrag leisten und den Kreis schließen können, den mo-
dernes Recht zwischen individueller Selbstbestimmung – sichergestellt 
durch die Gewährleistung gleicher Rechte – und kollektiver Selbstbe-
stimmung – sichergestellt durch die Gleichberücksichtigung der Einzel-
nen im Gesetzgebungsprozess – zeichnet. Im Hinblick auf die Legitimität 
(bzw. Funktionalität) des Rechts ist für Habermas nicht zuerst und nicht 
allein die Garantie formal-gleicher Teilhabemöglichkeiten ausschlagge-
bend. Somit ist der Vorrang der Gesetzgebung zwar ein ausgeprägter, 
aber dennoch nur noch ein relativer. Anders gesagt, ist die Autor:in-
nenrolle, entgegen eines staatlich begründeten Demokratieverständnis-
ses, mit der Wahrnehmung und der Institutionalisierung rechtsförmiger 
Kommunikationsfreiheiten verknüpft. Um zugleich die Unterscheidung 
zwischen Begründungs- und Anwendungsdiskursen nicht generell infra-
ge zu stellen, weist Habermas zudem auf die Eigenschaften von spe-
zifischen »Gesetzesprogrammen« hin,14 die jene Abgrenzung zwischen 
legislativen und judikativen Verfahren auch jenseits von verfassungs-
rechtlichen Streitfällen zusehends relativieren. Doch dass die Unter-
scheidung beider Diskurstypen notwendigerweise gradueller Natur ist, 
wird schon daran deutlich, dass sich, wie Habermas selbst bemerkt, die 

13	 	Vgl. den mehrfachen Verweis von Habermas (1994: 274, 340) auf die Über-
legungen von Häberle (u.a. 1975).

14	 	»Soweit Gesetzesprogramme auf eine rechtsfortbildende Konkretisierung in 
dem Maße angewiesen sind, daß der Justiz [...] Entscheidungen in der Grau-
zone zwischen Gesetzgebung und Rechtsanwendung zufallen, müssen die 
juristischen Anwendungsdiskurse auf eine erkennbare Weise um Elemente 
von Begründungsdiskursen ergänzt werden.« (Habermas 1994: 530)

DIE ALLGEMEINHEIT DES GESETZES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

Rechtsprechung »gegenüber den im Gesetzgebungsprozeß zur Geltung 
gebrachten und im Legitimitätsanspruch von Rechtsnormen gebündelten 
pragmatischen, ethischen und moralischen Gründen offenhalten [muß].« 
(Habermas 1994: 282f.) Zwischen den Resultaten der Gesetzgebung und 
dem »Legitimitätsanspruch von Rechtsnormen« ist also zu differenzie-
ren. Entsprechend dieser aufgeweichten Trennung zwischen legislativen 
und judikativen Verfahren darf dann, wie Habermas auch festhält, die 
»Gewährleistung gleicher subjektiver Handlungsfreiheiten [...] nicht den 
Entscheidungen einer (wie auch immer sozialwissenschaftlich angeleite-
ten) Justiz allein überlassen bleiben.« (Habermas 1996a: 391, Herv. J.H.) 
Wenigstens mit Blick auf die Bedingungen freiheitlicher Rechtsetzung ist 
der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähigung 
mit Habermas also auch anderswo als nur in Verfahren der Gesetzge-
bung zu lokalisieren.

Über diese Interpretation des demokratischen Rechtsstaates im Zei-
chen des rationalen Diskurses hinaus wird unter systematischen Aspek-
ten deutlich, dass die (Selbst-)Verrechtlichung der Volkssouveränität not-
wendigerweise in ein prozedurales Demokratiemodell einmündet, das 
die kategoriale Trennung zwischen Rechtsetzung und -anwendung in-
frage stellt. Denn sobald das Verhältnis von Rechtsmedium und Volks-
souveränität das der wechselseitigen Konstitution ist, kann der Zusam-
menhang von Berechtigung und Befähigung nicht mehr ausschließlich 
den formalen Eigenschaften der Gesetzgebung überantwortet werden. 
Selbstbestimmung gibt es nur durch Verfahren. Und so wie das Recht 
für Habermas auf ein Verfahren kollektiver Selbstbestimmung angewie-
sen ist, gibt es Verfahren kollektiver Selbstbestimmung nur im Rahmen 
der Rechtsform. Dieses Verhältnis des Instandsetzens darf nicht mit in-
haltlichen Bindungen aufgeladen werden, um zu vermeiden, dass das 
Recht der Rechte der Souveränität des Volkes vorgeordnet wird. Den-
noch ist für die Idee und Praxis der Volkssouveränität das Recht immer 
zugleich Rahmen und Ergebnis. Als Thema und Medium der Demokratie 
ist es auf eine Weise vielgestaltig, dass eine Mehrzahl rechtserzeugender 
Verfahren als ein Moment (der Bedingungen) des demokratischen Legi-
timationszusammenhanges in Betracht kommen kann. Dieser Einsicht 
arbeitet Habermas’ Konzeption der Gewaltengliederung zu. Der Zusam-
menhang von subjektiver Berechtigung und demokratischer Befähigung 
besteht nicht allein aufgrund der Teilhabe an der Gesetzgebung, sondern 
entlang von rechtserzeugenden Verfahren, die Volkssouveränität sowohl 
manifestieren als auch herstellen.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

1.2 Die Unbestimmtheit der Rechte

In Habermas’ Rekonstruktion des demokratischen Rechtsstaates spielt 
die Idee der Selbstgesetzgebung und demnach die Unterscheidung zwi-
schen Rechtsautor:innen und Rechtsadressat:innen eine tragende Rolle. 
Der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähigung 
ist hier auf die Arenen der Öffentlichkeit und insbesondere auf die Teil-
habe an legislativen Verfahren ausgerichtet. Nur in Bezug auf solche Ver-
fahren der (allgemeinen) Rechtsetzung kann demokratische Legitimation 
vermittelt werden. Ein vertikales Modell der Gewaltengliederung wird 
zwar der rechtsförmigen Konstitution der Volkssouveränität schließlich 
nachgeordnet, aber letztere bildet weiterhin den normativen Horizont 
einer Demokratie der Rechte.

Die in der Folge diskutierten Positionen bestreiten diesen Horizont der 
Volkssouveränität. Sie identifizieren vielmehr den demokratischen Le-
gitimationszusammenhang direkt mit den formalen Eigenschaften (des 
Rechts) der Rechte. Die Rollenverteilung zwischen Autor:innen und 
Adressat:innen des Gesetzes und die Unterscheidung verschiedener Ver-
fahrenstypen wird so auf die Form der Rechte übertragen. Ich konzen
triere mich im Folgenden auf die in dieser Hinsicht exemplarischen Posi-
tionen von Catherine Colliot‑Thélène und Karl-Heinz Ladeur. Während 
Colliot‑Thélène die Ausweitung und Vertiefung rechtlicher Gleichheit 
als wesentliches Moment einer demokratischen Legitimation von Herr-
schaft versteht, rückt Ladeur den Beitrag der Rechte für einen anonymen 
Prozess der gesellschaftlichen Selbstregulierung in den Fokus. Die beiden 
Positionen teilen die Prämisse einer intrinsischen Politik der Rechte. Für 
Ladeur wie auch für Colliot‑Thélène ist dabei der unmittelbare Zusam-
menhang von Berechtigung und Befähigung in der Unbestimmtheit der 
Rechte fundiert. Sie verfolgen diese Politik der Rechte jedoch aus entge-
gengesetzten Richtungen: Die Forderungen der Gleichheit bestreiten ge-
nau jene Bestimmungen, die Rechte im Zuge des gesellschaftlichen Pro-
zesses der funktionalen Differenzierung annehmen.

1.2.1 Die Forderung der Gleichheit 

Die Idee der Selbstgesetzgebung betrifft nicht nur die Teilhabe an ver-
bindlichen Entscheidungen. Sie beschreibt vielmehr einen Prozess der 
wechselseitigen Konstitution von Volkssouveränität und Rechtsmedium. 
Er reicht so weit, dass, wie Habermas betont, das System der Rechte 
»nicht nur eine vernünftige politische Willensbildung institutionalisieren 
[soll].« Es soll zudem auch »das Medium selbst gewährleisten«, durch 
das der Wille des Volkes Ausdruck findet (Habermas 1994: 143). Haber-
mas’ System der Rechte wird deshalb zuerst intersubjektiv gerechtfertigt 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

und danach auf die Institutionen des Staates übertragen. Der Zusammen-
hang von Berechtigung und Befähigung wird somit zuerst in selbstbezüg-
lichen Verfahren der Gesetzgebung manifest und orientiert sich auch in 
der Folge an dieser Gleichheit der Teilhabe. Hingegen versteht ein um 
die Ausweitung der Rechtsgleichheit zentriertes Demokratiemodell die-
se Abfolge aus intersubjektiver Rechtsbegründung und gesetzlicher Li-
zenzierung der staatlichen Herrschaft, wie sie Habermas seinen Überle-
gungen zugrunde legt, als eine illusorische. Die Rechtsgemeinschaft des 
demos geht hier der Ausübung von Herrschaft nicht voraus. Vielmehr 
wird das Volk als ein Kollektiv gleichgestellter Rechtsträger:innen erst 
durch die Herrschaft des Staates hervorgebracht. Colliot‑Thélène spricht 
in dieser Hinsicht vom »Mythos der Selbstgesetzgebung« (Colliot‑Thé-
lène 2011: 17) und drängt die Unterscheidung zwischen Rechtsautor:in-
nen und -adressat:innen weitgehend zur Seite. An dessen Stelle tritt das 
Rechtssubjekt als »Grundform« der Demokratie (ebd.: 22). Während das 
Ideal der Volkssouveränität und der Begriff der konstituierenden Gewalt 
einen eindeutig bestimmten demos voraussetzen, ist die »streng indivi-
dualistische Logik der subjektiven Rechte« (ebd.: 157) von der Mitglied-
schaft in einer spezifischen Rechtsgemeinschaft unabhängig. Nur diese 
»Logik der Rechte« kann, spätestens wenn sich die Idee der Selbstgesetz-
gebung vor den empirischen Entwicklungen blamiert hat, als Angelpunkt 
demokratischer Legitimation dienen. Demokratie ist sodann die Forde-
rung gleicher Rechte, nicht die Gleichheit der Teilhabe in Bezug auf eine 
Rechtsgemeinschaft.

Unter empirischen Aspekten wird die Illusion der Selbstgesetzgebung 
durch die Vervielfältigung des Rechts offenbar. Schließlich ist die Souve-
ränität des Volkes nur verständlich als Befugnis, allein (das) Recht zu set-
zen. Sobald dieses Monopol der Rechtserzeugung und mit ihm »die Per-
spektive einer Normenhierarchie« in Frage gestellt ist (Colliot‑Thélène 
2018a: 231), wird deutlich, dass das Gebilde des demokratischen Rechts-
staates nur ein »institutioneller Rahmen« (Colliot‑Thélène 2011: 28) für 
die Forderungen gleicher Rechte gewesen ist. Die Fragmentierung des 
Rechts erscheint hier als Resultat der Zersplitterung der Herrschaft, die 
nun durch ein Verfahren der Gesetzgebung nicht mehr auf umfassende 
Weise programmiert werden kann. Sobald die eigene Rechtsgemeinschaft 
aber nicht mehr die einzige Adresse für Forderungen der Gleichheit ist, 
gerät die Souveränität des Volkes unter den Druck der historischen Ent-
wicklungen. Mit dieser Idee verschwindet Colliot‑Thélène zufolge auch 
eine Auffassung von Legitimation im Sinne der egalitären Beteiligung an 
der Gesetzgebung. Die Idee der Volkssouveränität ist für Colliot‑Thélène 
aber bereits von Anfang an fehlgeleitet, denn sie beruht auf der Vorstel-
lung eines einheitlichen Volkes, das – mit Hilfe des Rechts – »in der Lage 
ist, selbst über sein Schicksal zu bestimmen.« (ebd.: 113) Die Entgegen-
setzung zwischen der Gemeinschaft des demos einer- und dem Staat als 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Objekt der Legitimation andererseits geht jedoch, so Colliot‑Thélène wei-
ter, von einer falschen Relation aus. Sie versteht das Legitimationssubjekt 
als primär, obwohl der demos allein der Effekt staatlicher Herrschaft ist. 
Die Einheit des Volkes ist die Folge, nicht der Ursprung der Herrschaft des 
Staates, denn sie spiegelt die Einheit der Herrschaft lediglich wider. Des-
halb sind die Herausforderungen der transnationalen Konstellation nur 
illustrativ. Weil Herrschaft immer zuerst ist, ist die Idee der Selbstgesetz-
gebung notwendigerweise widersprüchlich. Die »Pluralisierung des kra-
tos« (ebd.: 30) führt dann bloß noch vor Augen, dass die Idee der Selbst-
gesetzgebung immer schon ein Mythos gewesen ist.

An dieser Stelle ist es sinnvoll, noch einmal ein staatlich begründetes 
und ein prozedurales Demokratiemodell zu unterscheiden. Die Unter-
scheidung beruht nicht, wie die Bezeichnung »prozedural« unter Um-
ständen nahelegt, auf der verschiedenen Wertschätzung von Verfahren in 
beiden Modellen. Ein staatlich begründetes Demokratieverständnis, wie 
es vor allem Ingeborg Maus vertritt (vgl. Maus 1992; 2011), betont ge-
rade die Notwendigkeit, Verfahren voneinander zu differenzieren, um so 
einen demokratischen Legitimationszusammenhang im Wege des Rechts 
einrichten und aufrechterhalten zu können. Wie Maus kaum müde wird 
zu erklären, müssen die judikativen und exekutiven Instanzen von der 
Mitwirkung an der Gesetzgebung ausgeschlossen werden. Zugleich dür-
fen die legislativen Instanzen den Einzelfall, auf den sodann das Gesetz 
angewendet wird, genauso wenig kennen, wie der konstituierenden Ge-
walt die konkreten Gesetzesvorhaben nicht bekannt sein dürfen. Die ba-
sale »Idee der Einheit und Unteilbarkeit der Volkssouveränität« (Maus 
2011: 43) wird gerade von diesen strikten Differenzierungen getragen. 
Dass, wie Maus betont, der Volksbegriff »überhaupt nur aus der Ent-
gegensetzung zum staatlichen Gewaltmonopol verständlich [ist]« (ebd.: 
268), betrifft hier keinen existenziellen, vielmehr den legitimatorischen 
Zusammenhang, dass die Souveränität des Volkes auf Verfahren der Ge-
setz- und Verfassunggebung beschränkt ist, von denen wiederum die exe-
kutiven und judikativen Institutionen ausgeschlossen sein sollen. Demge-
genüber bezweifelt ein prozedurales Demokratiemodell jene kategoriale 
Unterscheidung von rechtsetzenden und rechtsanwendenden Verfahren 
und die Möglichkeit einer gesetzesförmigen Determination der Herr-
schaft. Vielmehr ist in diesem Modell die Souveränität des Volkes von 
Beginn an prozedural aufgespalten.

Die hier diskutierten Positionen bilden insofern den Extremfall eines 
prozeduralen Demokratieverständnisses, als die Idee der Volkssouverä-
nität und die Gemeinschaft des demos als Bezugsrahmen der Demokra-
tie konsequent aufgegeben werden. Alle Verfahren und Institutionen, 
die aus den Adressat:innen des Rechts deren Autor:innen machen sollen, 
können Colliot‑Thélène zufolge die Kluft zwischen dem Volk als Legiti-
mationssubjekt und dem Volk als Herrschaftsobjekt nicht überwinden. 

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Die Verselbständigung der staatlichen Institutionen, die Maus (und Ha-
bermas) problematisieren, ist deshalb nicht per se kritikwürdig, son-
dern ein notwendiges, irreduzibles Moment. Erst jene Distanz bringt die 
Einheit des Volkes hervor. Aufgrund dieser »unüberbrückbaren Kluft« 
(Colliot‑Thélène 2011: 80) kann von der Souveränität des Volkes oder 
Verfahren der Selbstgesetzgebung nicht ausgegangen werden. Vielmehr 
soll die Garantie und Inanspruchnahme der Rechte Herrschaft mög-
lichst egalitär ausgestalten. Die Vertiefung und Ausweitung der Gleich-
heit, nicht das Ende der Herrschaft ist das Telos der Demokratie.

Weil die Einheit des Volkes der Ausübung rechtsförmiger Herrschaft 
nachträglich ist, sind auch Rechte immer nur als Gewährleistungen der 
Herrschaft, insbesondere des Staates, verständlich. Ihre Existenz beruht 
nicht, wie bei Habermas, auf Verfahren intersubjektiver Normbegrün-
dung. Sie sind das Resultat der Kämpfe gegen die Institutionen des Staa-
tes, die Befugnisse internationaler Organisationen oder die Macht der 
Unternehmen. Am Ursprung der Rechte befindet sich niemals die (po-
litische) Selbstbestimmung, primär ist niemals die (politische) Gemein-
schaft. Die demokratische Funktion der Rechte ist demnach nicht an 
einen legislativen Prozess der egalitären Teilhabe gebunden, in dessen 
Rahmen wiederum über die Hinsichten der Gleichberechtigung entschie-
den wird. Von zentraler Bedeutung ist vielmehr die Unbestimmtheit der 
Rechte, denn sie eröffnet die Chance der »Eroberung« (ebd.: 67) von 
neuen und der Ausweitung von bestehenden Ansprüchen. Die Forderun-
gen der Rechtsgleichheit zielen, anders formuliert, auf die Nivellierung 
von Vorrechten, auf das Ende der Privilegien. Dabei geht es sowohl um 
Auseinandersetzungen vor Gericht als auch um die Interventionen sozia
ler Bewegungen (vgl. Colliot‑Thélène 2018b).15 Spielarten der rebellie-
renden Öffentlichkeit sind auf diese Weise nicht nur als Vorfeld des Ge-
setzgebungsprozesses bedeutsam,16 ohne dass jedoch Colliot‑Thélène das 
Recht als Medium der Demokratisierung relativieren möchte.17 Weil die 
Form der subjektiven Berechtigung sowohl basal als auch unbestimmt 
ist, kann das Recht, unabhängig von seinen herrschaftlichen Ursprün-
gen, durch die Inanspruchnahme der Rechte egalitär transformiert wer-
den. An die Stelle der wechselseitigen Konstitution von Volkssouveräni-
tät und Rechtsmedium treten die Behauptungen der Gleichheit, denn in 

15	 	 Insgesamt geht es um Formen und Verfahren der Rechtsgestaltung, die »sich 
am Rande der verfassungsmäßig festgelegten Verfahrensweisen entwickelt 
haben« (Colliot‑Thélène 2011: 28).

16	 	So bei Habermas, siehe dazu Kapitel 1.1.1. Vgl. dazu auch die Unterschei-
dung von »konstitutioneller Demokratie« und »demokratischem Konstitu-
tionalismus« durch Wollin (2016).

17	 	Das trennt die Position von Colliot‑Thélène von Ansätzen, die solche Protes
te als acts of citizenship verstehen (vgl. dazu programmatisch Isin 2008).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

der Forderung gleicher Rechte »liegt der ganze Sinn der modernen De-
mokratie beschlossen.« (Colliot‑Thélène 2011: 196)

Es ist dabei die Allgemeinheit des Gesetzes, die diese abstrakte Gleich-
heit der Rechte erst einsetzt. Das Gesetz »öffnet« die Herrschaft (vgl. 
ebd.: 91), weil und insofern es keinen konkreten Fall adressiert. So hält 
auch Hans Kelsen fest, dass mit Rechtsgleichheit immer nur die Gleich-
heit vor dem (formalen oder abstrakten, jedenfalls generellen) Gesetz 
bezeichnet sein kann. Mit dieser Gleichheit ist allein ein »immanen-
te[s] Prinzip der Gesetzmäßigkeit der Gesetzanwendung, also nur statu-
iert, daß Normen normgemäß anzuwenden sind.« (Kelsen 1960: 146) 
Rechtsgleichheit ist auch für Colliot‑Thélène nicht die Folge einer na-
turrechtlichen Begründung. Es ist erst die Herausbildung des Staates, 
die jene Gesetzmäßigkeit der Herrschaft etabliert: Ein von spezifischen 
Qualifikationen unabhängiger und insofern gleicher Besitz der Rechte ist 
das Produkt des »Gesetz[es] einer Territorialmacht, das unterschiedslos 
für alle Menschen gilt.« (Colliot‑Thélène 2011: 56)18 Der Zusammen-
hang von staatlicher Herrschaft, bürgerlicher Revolution und Gleichheit 
der Rechte besteht aber für Colliot‑Thélène nur historisch. Er kann sich 
in der transnationalen Konstellation, in der die Einheit von Staat und 
Recht aufgebrochen ist, entlang der Garantie (und der Forderung) glei-
cher Rechte von neuem befestigen.

Entscheidend für dieses Projekt der Demokratisierung irreduzibler 
Herrschaft ist dabei der Abstand zwischen formaler und inhaltlicher 
(»wirklicher«) Gleichheit. Ein Gesetz ist insofern abstrakt, als es nicht 
für eine besondere Person oder eine besondere Situation gilt. Gleichheit 
ist hier die Eigenschaft einer unpersönlichen Regel. Die Forderungen 
der Gleichheit sind einerseits bezogen auf diesen formalen Aspekt der 
Gleichbehandlung, d.h. auf die »normgemäße« (Kelsen) Anwendung ei-
ner Regel entlang der Abstraktionen, die aus der Regel ein allgemeines 
Gesetz machen. Dabei ist die Allgemeinheit der Regel mit der Definition 
von spezifischen Vorrechten im Sinne personeller und sachlicher Qua-
lifikationen durchaus vereinbar. Welche das sind, und wie diese Quali-
fikationen re-formuliert werden sollen, damit sich Gleichheit wirklich 
realisiert findet, ist, andererseits, ebenso Gegenstand der Gleichheits-
forderungen. Sie beziehen sich also auf die normativen Eigenschaften 
einer Regel und interpretieren diese Regel anders. Die Forderung der 

18	 	Erst im Fortgang des 19. Jahrhunderts wird die Gleichstellung der Einzelnen 
von der nationalen Zugehörigkeit absorbiert. In der Interpretation durch 
Colliot‑Thélène läuft dieser Prozess – der von Arendt als die »Eroberung 
des Staates durch die Nation« (1986: 575) bezeichnet wurde – dem histo-
rischen Pfad der Individualisierung entgegen, also dem »Umstand, dass das 
Individuum in der Neuzeit als freies Subjekt betrachtet wird, das als solches 
Rechte besitzt« (Colliot‑Thélène 2011: 38).

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Gleichbehandlung geht demnach über die Allgemeinheit der Regel hi-
naus, um eine andere Gleichheit (oder andere Verallgemeinerungen) zu 
etablieren.

Unter den normativen Maßgaben der Herrschaft des Volkes wird der 
Abstand zwischen formaler und inhaltlicher Gleichheit durch das Ver-
fahren der Gesetzgebung überbrückt, das die Gleichbehandlung der Ein-
zelnen durch die Allgemeinheit der Teilhabe sicherstellt. Wie Habermas 
gegen Rousseau einwendet, kann von der »grammatische[n] Form« des 
Gesetzes allein nicht auf demokratische Legitimation geschlossen wer-
den (Habermas 1994: 133). Nur durch die Inklusion der Rechtsträ-
ger:innen in den Prozess der Gesetzgebung kann über die Hinsichten 
der Gleichbehandlung so entschieden werden, dass dabei alle Einzelnen 
gleich viel zählen. An dieser zweifachen Gleichbehandlung – Resultat 
und Prozess – kann ein Demokratiemodell, das die Idee der Volkssouve-
ränität verabschiedet hat, nicht festhalten. Hier soll, ohne Rekurs auf ein 
allgemeines Verfahren der Rechtsetzung, Inhaltsgleichheit aus formaler 
Gleichheit (immer wieder neu) hervorgebracht werden. Es geht demnach 
nicht um die Konstruktion, sondern um die Rekonstruktion des Geset-
zes. Der praktische Modus dieser Rekonstruktion ist die Forderung glei-
cher Rechte.19 Sie ist die Behauptung, dass ein Gesetz nur unvollkommen 
allgemein ist: dass die Gleichheit fälschlicherweise weiterhin, auf eine 
einzelne Gruppe etwa, begrenzt ist, die »Öffnung der Herrschaft« also 
noch nicht gelungen ist und vertieft werden muss, um wirklich Gleich-
heit zu erreichen. Das betrifft natürlich auch den Inhalt der Rechte selbst. 
Die Garantie subjektiver Rechte kombiniert, so Colliot‑Thélène, die Un-
terwerfung der Einzelnen unter das Gesetz mit einer »Veränderbarkeit 
von Macht« durch dieselben Einzelnen (Colliot‑Thélène 2011: 95), die 
als Rechtsträger:innen die Abstraktionen der Rechtsgleichheit neu und 
anders bestimmen können.

Modernes Recht besteht wesentlich aus Rechten, mit der Konsequenz, 
dass auch die Ausübung von Herrschaft, sobald sie auf das Recht zu-
rückgreift, auf Rechten basieren muss. Dabei sind Rechte ein gestalten-
des und ein ungemein gestaltbares Element des Rechts. Colliot‑Thélène 
spricht deshalb im Hinblick auf die Figur der subjektiven Berechtigung 
von einer »leere[n] Form« (ebd.: 68), die entsprechend für die Demo-
kratisierung von Herrschaft, d.h. für andere Bestimmungen der Rechts-
gleichheit, eingesetzt werden kann. Diese Unbestimmtheit der Rechte 
erlaubt es, den jeweiligen status quo egalitär zu übertreten. Die Anders-
bestimmbarkeit subjektiver Rechte stellt das Potential bereit, die beste-
henden Rechtsverhältnisse in die Richtung einer Ausweitung der Rechts-
gleichheit zu überschreiten. Aufgrund dieser »Leere« sollen demnach die 

19	 	Zur Performanz der Rechtsgleichheit vgl. bspw. Butler/Spivak (2007: 41 ff.), 
Balibar (2003: 94 ff.), Rancière (2011).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Rechte selbst als Bedingungen demokratischer Rechtserzeugung fungie-
ren können. Der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung wird der Form der Rechte übertragen.

Selbstverständlich sind alle Rechtsnormen insofern auf eine modera-
te Weise unbestimmt, als sie auf einen konkreten Fall erst angewendet 
werden müssen.20 Normen oder Regeln können die eigene Anwendung 
nicht determinieren, sondern sind auf ein »entscheidendes« Moment an-
gewiesen. Der Vorgang der Anwendung kann nicht allein als ein deduk-
tives Verfahren, also als die Subsumtion eines konkreten Sachverhaltes 
unter die Bestimmungen der Norm, erklärt werden. Rechtsanwendung 
ist nicht die mechanische Applikation der Norm auf den jeweiligen Fall, 
vielmehr beinhaltet jede Rechtsentscheidung ein »Moment inhaltlicher 
Indifferenz«, denn es »[muß] ein konkretes Faktum konkret beurteilt 
werden [...], obwohl als Maßstab der Beurteilung nur ein rechtliches 
Prinzip in seiner generellen Allgemeinheit gegeben ist. So liegt jedesmal 
eine Transformation vor.«21 (Schmitt 2021: 36f.) Die Unbestimmtheit 
genereller Normen ist aber gleichzeitig ein graduelles Phänomen. Die 
Reichweite der »Transformation« ist unterschiedlich ausgeprägt, und es 
ist leicht einzusehen, dass die Unbestimmtheit der (Grund-)Rechte grö-
ßer ist als bei anderen Rechtsnormen: Sie haben einen »lapidaren und, 
gesetzestechnisch gesehen, durchaus fragmentarischen Charakter« (Bö-
ckenförde 1991b: 116) und bedürfen deshalb einer »ausfüllenden Inter-
pretation« (ebd.: 115). Das betrifft sowohl den Kreis der Träger:innen 
als auch den Inhalt der gewährleisteten Berechtigungen.

Die Formulierung einer »leeren Form« der Rechte schließt an sol-
che Beobachtungen der weitgehenden Unbestimmtheit an und betont 
davon ausgehend ein »dynamisches Potential« und den »emanzipato-
rischen Charakter« (Colliot‑Thélène 2011: 68, 142) der Garantie und 
Inanspruchnahme der Rechte. Um »emanzipatorisch« zu sein, darf die 
Form der Rechte für den Prozess der Demokratisierung (für die De-
mokratie als Ausweitung der Rechtsgleichheit) nicht als Beschränkung 
wirksam werden. Im Anschluss an die Formulierung von Habermas sind 
demnach die Bedingungen freiheitlicher Rechtsetzung – ist die »Sub
stanz der Menschenrechte« – für Colliot‑Thélène in der Form der Rechte 
enthalten. Während Habermas zwischen verschiedenen Anspruchs- und 

20	 	Die These einer »radikalen« – im Unterschied zur »moderaten«, sich auf die 
Notwendigkeit der Interpretation beziehenden – Unbestimmtheit, die von 
den Critical Legal Studies vertreten wird (vgl. Unger 2015: 26 ff.) geht über 
dieses Moment hinaus (vgl. Kress 1989). Die Leistung der Rechtsprechung, 
»Unbestimmbarkeit in Bestimmbarkeit [zu] transformieren«, betont Luh-
mann (1993: 320).

21	 	Diese Einsicht ist analytisch von dem Beharren auf einer »letzten Instanz« 
(vgl. z.B. Schmitt 2021: 38) der Souveränität in Form einer personalen Ent-
scheidung zu differenzieren.

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Verfahrenstypen unterscheidet, richtet Colliot‑Thélène den Blick auf die 
offene Form der Rechte. Die Gleichberechtigung zur Rechtsetzung, die 
Habermas mit legislativen Verfahren allein verknüpft, kann so für Col-
liot‑Thélène überall im Recht relevant werden. Dennoch möchte Colli-
ot‑Thélène an der normativen Qualifikation einer demokratischen Be-
fähigung durch Rechte festhalten. Dazu soll, wie nun gezeigt wird, aus 
der Not der aufgeweichten Unterscheidung zwischen Rechtsetzung und 
-anwendung eine Tugend der Gleichheit werden.

Subjektive Rechte stellen das Motiv der Inanspruchnahme frei. Des-
halb muss ein diskurstheoretisches Verständnis des Rechtsstaates die 
Teilnehmer:innen an der Gesetzgebung »mit den normativen Erwar-
tungen der Gemeinwohlorientierung konfrontieren.« (Habermas 1994: 
111) Obwohl es der Form nach genauso um Ermächtigungen zur Ver-
folgung subjektiver Interessen geht, dürfen für Habermas politische Frei-
heiten explizit »nicht wie von vereinzelten Privatrechtssubjekten […] 
wahrgenommen werden.« (ebd.: 50) Auch Colliot‑Thélène möchte die 
normativen Erwartungen an die Demokratie der Rechte aufrechter-
halten. Die Demokratisierung der Herrschaft mittels Forderungen der 
Rechtsgleichheit darf kein richtungsloses Andersgestalten sein. Weil die 
Unterscheidung zwischen Autor:innen- und Adressat:innenrolle und die 
entsprechenden prozeduralen Abstufungen jedoch entfallen sind, muss 
sich die Tugend der Gemeinwohlorientierung auf die Rechte und Verfah-
ren in toto erstrecken. Habermas kann die normativen Anforderungen 
der Demokratie zum großen Teil an die Eigenschaften der Gesetzgebung 
weiterleiten. Insofern kann er argumentieren, dass »die Kosten der ange-
sonnenen staatsbürgerlichen Tugenden gering bleiben« (ebd.: 165). Das 
Selbstverständnis der Teilnehmer:innen und die Ausgestaltung von Ver-
fahren bedingen einander, so dass die Gesetzgebung einen Wechsel von 
der strategischen zur performativen Einstellung zwar nicht erzwingen, 
aber motivieren kann. Die moralischen Konnotationen sind, entlang des 
komplementären Verhältnisses von Recht und Moral, auf ein geringes 
Maß zurückgenommen und auf das Verfahren der Gesetzgebung bzw. 
auf die Rolle der Autorin begrenzt. Hingegen muss Colliot‑Thélène die-
se normativen Anforderungen generalisieren, so dass schließlich der Wil-
le zur egalitären Abstraktion immer dann entscheidend wird, wenn es 
um das Recht geht.

Das Bild der Eroberung, das Colliot‑Thélène bemüht, ist hier einschlä-
gig. Von unterschiedlichen Angriffspunkten aus wird eine gegebene Aus-
gestaltung der Rechtsgleichheit und eine konkrete Verteilung der Rech-
te infrage gestellt, ohne dass über die Hinsichten der Gleichbehandlung 
von einem allgemeinen Standpunkt aus entschieden werden könnte. Al-
lein die Gleichheit selbst gibt der Rekonstruktion des Gesetzes aus der 
Vielzahl von Perspektiven eine Richtung vor: »Das Prinzip der Rechts-
gleichheit setzt fest, was als demokratisch legitimes Recht gelten soll.« 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

(Colliot‑Thélène 2018a: 240) Zwischen der Gleichverteilung der Rech-
te und dem Anspruch der egalitären Berücksichtigung – zwischen for-
maler und inhaltlicher Gleichheit also – klafft eine prozedurale Lücke, 
die mit Intentionen und Zielen aufgefüllt wird. Die Rechtsträger:innen 
treten hier durchweg als Gesetzgeber:innen auf, denn die Einstellung 
der Allgemeinheit soll das Verfahren der gleichgewichtigen Berücksich-
tigung der Einzelnen ersetzen. So kann, wie Colliot‑Thélène betont, eine 
»Klage vor juristischen Instanzen« dann und nur dann als ein Akt der 
Demokratisierung gelten, »wenn sie [die Klage] die Durchsetzung der 
Rechtsgleichheit intendiert.« (ebd.: 242) Das Motiv der Gleichstellung, 
die Intention der Gleichberücksichtigung wird maßgeblich, um die de-
mokratische Qualität einer spezifischen Rechtsentscheidung zu bewer-
ten. Weil die Auseinandersetzung um die Hinsichten der Gleichbehand-
lung ohne Rekurs auf den übergreifenden Bezugsrahmen des demos 
auskommen muss, wird Habermas’ Unterscheidung zwischen verschie-
denen Kategorien der Rechte und verschiedenen Formen der Rechtskom-
munikation zugleich eingeebnet und gesteigert. Sie wird eingeebnet, weil 
der Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und demokratischer 
Befähigung über die Gesetzgebung hinaus mit Colliot‑Thélène in einer 
Vielfalt von Verfahren zu lokalisieren ist. Zugleich wird die Unterschei-
dung gesteigert, weil das Telos der Demokratie in die Bereitschaft der 
einzelnen Rechtsträger:innen zur Einnahme eines Standpunktes der All-
gemeinheit zurückverwiesen wird. Die Eigenschaften spezifischer Ver-
fahren können hier nicht mehr als Geländer der Rechtskommunikation 
dienen. Für den Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung müssen die Einzelnen vielmehr selbst dem »Ziel« der Gleich-
heit »gerecht« werden (Colliot‑Thélène 2018a: 242, 235). Es ist jedoch 
nicht leicht ersichtlich, wie dieser Fokus auf die Intentionen der Rechte-
Fordernden mit der Zentralstellung der Rechte zusammengebracht wer-
den kann, ohne zugleich die Trennung von rechtlichen Freiheiten und 
moralischen Pflichten zu revidieren, die in dieser Zentralstellung auch 
zum Ausdruck gelangt.

Darüber hinaus, so möchte ich nun argumentieren, steht infrage, in-
wiefern die Idee der Gleichheit als ein selbstverständliches Kriterium, 
hier: als Kriterium der demokratischen Legitimation von Rechtsent-
scheidungen fungieren kann, wenn es doch selbst auf einen Maßstab 
der Gleich- bzw. Ungleichbehandlung, also auf Hinsichten der Gleich-
heit angewiesen ist, um diese Orientierung bieten zu können. Die Fest-
stellung von Ungleichheit (oder Gleichheit) ist von den konkreten Hin-
sichten abhängig, die eben dieser Feststellung zugrunde liegen. Deshalb 
ist, wie Kelsen betont hatte, die Rechtsgleichheit immer nur der Effekt 
der Gesetzesform. Dass Gleichheit, als ein »Reflexionsbegriff« (Geuss 
2011: 106), von bestimmten Maßstäben abhängig ist, bedeutet, dass die 
Forderung der Gleichheit für sich genommen nichts besagt. Um keinen 

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Unterschied zu machen (Gleichbehandlung), muss zuerst ein Unterschied 
gemacht werden (Ungleichbehandlung), z.B. zwischen natürlichen und 
juristischen Personen oder zwischen Staatsbürger:innen und denjenigen, 
die von den ungerechtfertigten Vorrechten der Staatsbürger:innenschaft 
ausgeschlossen sind. Gleichheit allein ist ein tautologisches Unterfangen. 
Deshalb evoziert, so hält Cornelia Vismann fest, die »Idee der ursprüng-
lichen, natürlichen Gleichheit [...] die Rhetorik des Dritten, eines Ande-
ren, Fremden.« (Vismann 2012: 373) Welche Bestimmungen der Gleich-
heit die relevanten sind, muss entschieden, es muss unterschieden und 
getrennt werden. Als Leitidee ist die Gleichheit selbst funktionslos, d.h. 
sie kann nicht als Norm fungieren, die umstandslos anzuwenden wäre.22 
Die Entscheidung über diese Unterscheidungen wird von Colliot‑Thé-
lène nicht der Gemeinschaft der Rechtsträger:innen übertragen. Sie soll 
und – weil die Idee der Volkssouveränität als Bezugsrahmen aufgegeben 
wurde – muss von den Einzelnen selbst getroffen werden.

Die Forderungen der Gleichheit erscheinen hier somit als das Resul-
tat der subjektiven Rekonstruktion des Gesetzes. Das zeigt sich insbe-
sondere dann, wenn Colliot‑Thélène zur Erläuterung des (direkten) Zu-
sammenhanges von Berechtigung und demokratischer Befähigung auf 
die Praxis der Desidentifizierung zurückgreift, die Jacques Rancière als 
wesentlich für politische Handlungen bestimmt. Rancière versteht un-
ter Desidentifizierung jene Handlungen, die den »Unterschied zwischen 
der ungleichmäßigen Verteilung der gesellschaftlichen Körper und der 
Gleichheit der sprechenden Wesen« inszenieren (Rancière 2002: 50). Po-
litik ist für Rancière demnach die Konfrontation einer (»polizeilichen«) 
gesetzesförmigen Logik der je bestimmten Verteilung von Rechten oder 
Ressourcen mit der Forderung der Gleichheit. Wie Colliot‑Thélène be-
merkt, ist die Gleichheit für Rancière eine »Leitidee [...], die jene Bewe-
gungen inspiriert und beflügelt, die die institutionalisierte Ordnung in 
Frage stellen.« (Colliot‑Thélène 2011: 188) Die Forderung der Gleich-
heit ist demnach von grundlegender Bedeutung für politische Handlun-
gen und Subjektivitäten. Aber die Gleichheit selbst ist – wie Rancière 
explizit sagt – gerade nicht das »Ziel« der Politik, »das sie sich zu er-
reichen vornimmt.« (Rancière 2002: 45) Dies nicht deshalb, weil die 
Politik insgesamt ziellos ist, sondern weil die Logik der Gleichheit als 
solche nicht zur Unterscheidung zwischen verschiedenen Ausprägun-
gen des (»polizeilichen«) Gesetzes dienen kann. Sie kann das nicht tun, 
weil die Forderung der Gleichheit eben von bestimmten Hinsichten der 
Gleichbehandlung ausgehen muss, die Konfrontation dieser bestimmten, 
bestimmenden Hinsichten mit der Forderung der Gleichheit aber das 
Kennzeichen der Politik im Unterschied zur polizeilichen Identifizierung 

22	 	»[D]as Prinzip der Gleichheit gibt es in jedem Moment nur in seinen ver-
schiedenen und veränderlichen Anwendungen.« (Menke 2004: 50)

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

darstellt.23 Deshalb bestreitet Rancière nicht, dass die Ausprägungen der 
Polizei unterscheidbar sind: die eine kann, aufgrund einer Vielzahl von 
Gleichheitsforderungen über die Zeit, besser sein als die andere. Aber 
die Polizei »bleibt deswegen nicht weniger das Gegenteil der Politik« 
(ebd.: 42), weil sie immer entlang von spezifischen Aufteilungen oder 
Verteilungen der Gleichheit, also durch Formen der Ungleichbehand-
lung, operiert.24 Jede Evaluation unter Gesichtspunkten der Gleichheit ist 
strikt perspektivisch verfasst und nicht ohne Gemeinsamkeiten und also 
Gemeinschaften denkbar. Ohne die Bezugnahme auf eine Gemeinschaft 
(z.B. der Staatsbürger:innen oder der Menschen) – die Colliot‑Thélène 
aus der Definition und Praxis der Demokratie heraushalten möchte – 
kann das Gleichheitsprinzip die Demokratisierung der Herrschaft gera-
de nicht anleiten.

So ist für Rancière, der Politik als die Disruption der Polizei konzi-
piert, die (politische) Praxis der Desidentifizierung von normativen Ori-
entierungen und Gewichtungen gerade zu unterscheiden. Politische Akte 
bezeichnen hier vielmehr die »Konfrontation der Form mit dem Formlo-
sen« (Menke 2015: 390) und also nicht Verfahren oder Handlungen, die 
Ordnungen der Ungleichheit an einer Idee der Gleichheit messen, die bis-
lang verleugnet oder missachtet wurde. Politik ist nicht einfach die De-
nunziation einer »Lüge des Universellen« (Rancière 2002: 53) und bringt 
nicht ein den polizeilichen Unterscheidungen entgegenstehendes Prinzip 
von Normativität in Anschlag (vgl. Muhle 2012: 12). Deshalb handelt 
es sich bei der Prämisse der Gleichheit, wie Rancière festhält, um einen 
»leeren Anspruch« (Rancière 2002: 47). Die Logik der Gleichheit ist 
gleichbedeutend mit der »reine[n] Zufälligkeit der Ordnung« (ebd.: 42), 
also selbst Ausdruck fundamentaler Unbestimmtheit. Sie kann als An-
nahme oder Anspruch dienen, um eine gegebene Verteilung der Rechte 
infrage zu stellen und bestimmte Ungleichheiten auffällig zu machen. Auf 
Gleichheit kann man sich, wie auch Colliot‑Thélène festhält, »berufen« 
(Colliot‑Thélène 2011: 34). Aber die Forderung der Gleichheit selbst 
kann den Standpunkt des Allgemeinen nicht ersetzen. Denn Gleichheit 
als solche ist nur die Hinsicht einer anderen Regel, einer weiteren Vertei-
lung, ohne selbst über den Maßstab dieser Neubestimmungen Auskunft 
geben zu können. Die Demokratie der Rechte, die Colliot‑Thélène ent-
wirft, ist daher normativistisch: Sie kann ihre normativen Grundlagen 

23	 	Es ist demnach nicht einem bloßen Desinteresse geschuldet, dass in den 
Überlegungen von Rancière die »Bedeutung der Anerkennung von Rechten« 
für die Demokratie außer acht gelassen wird, wie Colliot‑Thélène (2011: 
20) bemängelt. Vielmehr ist ernst zu nehmen, dass Rancière (2011: 484) 
zufolge die Demokratie »die Macht derer [ist], die keine Berechtigung zur 
Machtausübung haben.«

24	 	Der »Grundsatz« der Gleichheit ist der Politik »nicht eigen« (Rancière 
2002: 43), und gehört damit (auch) zur Polizei (vgl. Balke 2010).

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

nicht ausweisen und deshalb den Zusammenhang von subjektiver Be-
rechtigung und demokratischer Befähigung nicht fassen.

1.2.2 Die Lernfähigkeit des Rechts

Die Eigenschaft der Rechte, sowohl für modernes Recht strukturbildend 
als auch weitgehend unbestimmt zu sein, soll ein Potential demokrati-
scher Befähigung abseits von Verfahren der Gesetzgebung befestigen kön-
nen. Rechte stehen Colliot‑Thélène zufolge einer endlosen Vielfalt von In-
terpretationen und Interventionen in einer Mehrzahl von Verfahren offen, 
die deren Inhalt anders bestimmen und darüber die bestehenden Rechts-
verhältnisse transformieren können. Karl-Heinz Ladeur entwickelt eine 
solche intrinsische Politik der Rechte unter ganz anderen Vorzeichen. In 
dessen Überlegungen wird die Idee der Volkssouveränität und damit die 
Figur der Selbstgesetzgebung ebenso problematisch. Die Unbestimmtheit 
der Rechte garantiert Ladeur zufolge aber nicht Möglichkeiten einer ega-
litären Rekonstruktion des Gesetzes, vielmehr forciert sie einen »sponta-
nen« Prozess gesellschaftlicher Selbstorganisation.25

Der unmittelbare Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung 
ist hier, in den nun diskutierten Überlegungen, auf die Reproduktion 
der funktional differenzierten Gesellschaft ausgerichtet. In seiner aus-
drücklich postmodernen Konzeption der juristischen Dogmatik und de-
mokratischen Legitimation möchte Ladeur »von einer Philosophie der 
Gesetzgebung […] Abschied [nehmen].« (Ladeur 1995: 85) Zwar gerät 
auch für Ladeur die (Idee der) Souveränität des Volkes unter den Druck 
der historischen Entwicklung. Doch dieser Abschied wird nicht, wie in 
der normativistischen Konzeption der Demokratie, die Colliot‑Thélène 
entwirft, mit der Irreduzibilität der Herrschaft erklärt. Der Anlass der 
Verabschiedung ist ein Wandel der epistemologischen Bedingungen,26 
die Recht und Demokratie zugrunde liegen. In einer »a-zentrisch ge-
wordenen Gesellschaft« (ebd.: 103) kann von keiner Stelle aus mehr die 
Komplexität sozialer Ordnung überblickt werden und muss die unita-
ristische Idee der Selbstbestimmung einer unbeschränkten Summe von 
Beobachtungsperspektiven Platz machen. Eine solche Gesellschaft ist, 
in einer Formulierung von Niklas Luhmann, auf dessen Einsichten sich 
Ladeur vielfach stützt, »ohne innere Repräsentanz« (Luhmann 1981b: 
22). Weil eine Verständigung über gemeinsame Problembeschreibungen 

25	 	»›Spontan‹ ist allerdings nicht gleichbedeutend mit ›selbstverständlich‹ oder 
›natürlich‹! Im Gegenteil!« (Ladeur 2000: 75)

26	 	Diesen historischen Wandel beschreibt Ladeur als Übergang von der »Ge-
sellschaft der Individuen« zur »Gesellschaft der Organisation« und weiter 
zur (gegenwärtigen) »Gesellschaft der Netzwerke« (vgl. z.B. Ladeur 2013a).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

unmöglich geworden ist, kann die Gesetzgebung nicht mehr als orga-
nisatorisches wie (rechts-)normatives Zentrum der Gesellschaft auftre-
ten. »Die demokratische Legitimation des Gesetzes kann nicht darüber 
hinwegtäuschen«, hält Ladeur fest, dass ein »für die Gesetzgebung er-
forderliche[s] Entscheidungswissen […] nicht verfügbar ist.« (Ladeur 
2004: 16) Aufgrund der funktionalen Differenzierung in eine Vielzahl 
von Teilsystemen wird Ungewissheit zum entscheidenden Faktor der Ver-
gesellschaftung. Analog dazu kann ein einheitliches rechtsetzendes Sub-
jekt, in individueller oder kollektiver Form, nicht mehr die Lasten der 
Erkenntnis und der problemadäquaten Entscheidung tragen. Das Sub-
jekt bezeichnet, und das betrifft Ladeur zufolge insbesondere das Legi-
timationssubjekt des Volkes, nur den »pluralen Ort der Inszenierung« 
von Entscheidungen (Ladeur 1995: 44) unter den Umständen der Un-
gewissheit.

Jene spezifischen Bedingungen moderner Vergesellschaftung erklä-
ren den Vorrang von Ansprüchen der systemspezifischen Selbstregulie-
rung vor den Steuerungsansprüchen der Gesetzgebung. Das Primat der 
Selbstorganisation von sozialen Subsystemen wiederholt sich in der Ge-
genüberstellung von privatem und öffentlichem Recht bzw. in der Di-
chotomie von Gesellschaft und Staat, die im Werk von Ladeur die sys-
temtheoretische Perspektive im Anschluss an Luhmann ergänzt. Diese 
liberale Perspektivierung wird etwa daran deutlich, dass Ladeur den 
Prozess der gesellschaftlichen Selbstorganisation und die »Eigenratio-
nalität« der Grundrechte mit der »Rationalität des Staates« kontras-
tiert (Ladeur 2004: 44, 60). Hingegen stellt der Staat bei Luhmann ge-
rade kein eigenständiges Funktionssystem dar. Aufgrund der sozialen 
und epistemischen Komplexität müssen die Institutionen des demokra-
tischen Rechtsstaates den opaken Charakter der funktional differenzier-
ten Gesellschaft und die privat-rechtlichen Koordinationsleistungen als 
eigene Grenze anerkennen. Ein Demokratiemodell, das auf Verfahren 
der gesellschaftsweiten Selbstbestimmung und eine »Logik des Öffentli-
chen« (Ladeur 2000: 311) zurückgreift, ist somit aufzugeben. An dessen 
Stelle müssen die Problembeschreibungen von verschiedenen Sozialsys-
temen und »transsubjektiven«27 Netzwerken rücken. Dabei wird zwar 
entlang der systemspezifischen Operationen der Beobachtung und Un-
terscheidung ein »übergreifender Gesamteffekt« hergestellt. Dieser Ge-
samteffekt ist »aber seinerseits nicht mehr der ›sensus communis‹ einer 
einheitlichen Weltsicht« (Ladeur 1995: 140). Die unterschiedlichen Be-
obachtungen kondensieren vielmehr in heterogene Formen gesellschaftli-
cher Rationalität,28 die einerseits aufrechterhalten und geschützt werden 

27	 	Vgl. zur Entgegensetzung von intersubjektiver und »transsubjektiver« Ra-
tionalität Ladeur (2000: 79f.).

28	 	Siehe zum systemtheoretischen Begriff der Rationalität auch Kapitel 3.3.1.

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

müssen. Deshalb, um den Prozess funktionaler Differenzierung zu erhal-
ten, sollen aber – andererseits – die jeweiligen Binnenrationalitäten der 
Politik, der Wirtschaft oder der Wissenschaft einander irritieren und sich 
darüber im Laufe der Zeit transformieren. Diese beiden Funktionen des 
Schutzes und der Adaption gesellschaftlicher Selbststeuerung können La-
deur zufolge durch das Rechtssystem und insbesondere durch die Form 
der Rechte sichergestellt werden.

Ein angemessener Umgang mit der Ungewissheit und Unbestimmt-
heit des Sozialen besteht in der Multiplikation dieser Selbstbeobachtun-
gen und Selbstbeschreibungen. Entgegen der Luhmann’schen Annahme 
einer weitgehend stabilen System/Umwelt-Unterscheidung betont La-
deur29 den transitiven Charakter der jeweiligen Systemgrenze (vgl. Ves-
ting/Augsberg 2013). »Das System befindet sich zwar nicht ständig in 
einem Prozeß grundlegender Neubestimmung«, dennoch ist ihm »gera-
de durch die Implikation der Beobachtung und der Beschreibung/Inter-
pretation ein prozeßhaftes, zeitabhängiges Moment der Dauervariation 
eingeschrieben« (Ladeur 1995: 130). Unter den verschiedenen gesell-
schaftlichen Teilsystemen hat sodann das Rechtssystem im Allgemeinen 
und die Figur der Rechte im Besonderen die Funktion, eine solche Vari-
abilität über die Zeit zu ermöglichen. Das betrifft vor allem das Verhält-
nis von normativen und kognitiven Operationen. Das Recht soll »Un-
gewissheit binden« (Ladeur 2000: 158) und muss dazu vom Prozess der 
gesellschaftlichen Evolution »lernen«.30 Aus dieser kognitivistischen Per-
spektive31 muss das Recht für Ladeur nicht begründungsfähiges, son-
dern anwendungsfähiges, kurz: es muss »selbstorganisationsgerecht[es]« 
Recht sein (Ladeur 2000: 93). Die Auszeichnung von in dieser Hinsicht 
geeigneten Verfahren und Mechanismen ist dabei bloß im Nachhinein, 
hinsichtlich der Auswirkungen auf den Prozess der gesellschaftlichen 
Selbstorganisation, möglich; mit Ausnahme der Faustregel allerdings, 
dass die fraglichen Regelungen möglichst »einfach« und »eher abstrakt« 
sowie geeignet für »Variation durch Anwendung« sein sollen (ebd.: 91, 
131, 225). Das Verfahren der Gesetzgebung, das mit dem Anspruch ei-
ner detaillierten Gestaltung der zukünftigen Gesellschaft einhergeht, 
ist mit dieser Orientierung hingegen unvereinbar. Statt die legislativen 

29	 	Unter der Überschrift »Das Rechtssystem als autopoietisches System?« 
hält Ladeur (1995: 162f.) gegen Luhmann am Beispiel des Rechts an der 
Möglichkeit flächiger intersystemischer Beziehungen fest: »Auch wenn das 
Rechtssystem natürlich nicht die Wirklichkeit abbildet und nur mit seinen 
Entscheidungen operieren [...] kann, so muß es sie doch auf die Selbstmodifi-
kationsprozesse einstellen, die ständig in anderen Systemen erzeugt werden.«

30	 	Lernfähiges Recht: »[...] ein Begriff, dem N. Luhmann stets mit großer Skep-
sis begegnet ist.« (Ladeur 2013b: 106)

31	 	Die Bezeichnung »kognitivistisch« ist übernommen von Cappel (2006). Vgl. 
zum Demokratiebegriff auch Augsberg/Gostomzyk/Viellechner (2009: 72f.).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Verfahren mit sozialen Steuerungsaufgaben zu betrauen, geht es Ladeur 
gerade darum, variable Regulierungsformen zu institutionalisieren, die 
jene »a-zentrische« Selbstorganisation erlauben. Für das Rechtssystem 
bedeutet das, dass sich die kognitiven und die normativen Dimensio-
nen der Rechtserzeugung miteinander verschränken müssen.32 Die Ver-
schränkung von Norm und Wirklichkeit beschreibt Ladeur als zirkulä-
ren Prozess der »Verschleifung« (Ladeur 1995: 212), in dessen Zuge ein 
post-modernes Recht »der Rückwirkung der Regelanwendung auf die 
Regel selbst« erzeugt wird.33

Ein soziales System besteht allein aus den selbstreferentiellen Opera-
tionen, die es von der Systemumwelt unterscheiden. Auch das Recht ist, 
als ein Sozialsystem, »nichts anderes [...] als die Geschichte seiner eige-
nen Bewegung« (Luhmann 1997: 116f.). Nur das Rechtssystem entschei-
det darüber, was Recht ist, und es entscheidet nur darüber, was Recht ist. 
Aber die Rechtsproduktion beruht, so wendet Ladeur ein, auf epistemi-
schen und kulturellen Voraussetzungen, ohne die ein fortlaufender Sys-
temzusammenhang – die Erzeugung von Recht allein durch Recht – nicht 
stabilisiert werden könnte. Recht ist immer auch Konvention (vgl. La-
deur 2013c: 48). Weil ein Durchgriff der Gesetzgebung auf die ökonomi-
schen oder wissenschaftlichen Binnenrationalitäten unter Bedingungen 
moderner Vergesellschaftung ausgeschlossen ist, besteht die Aufgabe des 
Rechts darin, solche Verfahren und Normen bereitzustellen, die für die 
»Fortsetzung der Selbstorganisation« erforderlich sind (Ladeur 1995: 
212). Für Habermas fungiert das Recht als Medium, um Relationen der 
Reziprozität auf das Gefüge einer funktional differenzierten Gesellschaft 
zu übertragen. Die Gesetzgebung soll ihm zufolge die Eigenlogik von So-
zialsystemen derart in den Griff bekommen, dass die einzelnen Rationa-
litäten zumindest stellenweise unterminiert werden – um auf diese Wei-
se etwa »das kapitalistische Wirtschaftssystem zu zähmen« (Habermas 
1994: 494). Im Ansatz von Ladeur ist die Gesetzgebung dagegen von 
nachrangiger Bedeutung, um Gesellschaften rational einzurichten. Das 
Recht kann die Selbstorganisation der Gesellschaft eben dadurch unter-
stützen, dass es auf Konventionalität bezogen bleibt. Das Recht ist und 
soll immer auch Konvention sein. Es geht dann in seinen Operationen 
von den etablierten Sozialnormen und Problembeschreibungen aus (vgl. 
u.a. Ladeur 2016a). Obwohl das Rechtssystem normativ geschlossen ist, 
ist es zugleich von einem »Rahmen des Vor-entschiedenen« abhängig 

32	 	Der Netzwerkbegriff soll deshalb auch den Begriff der Verfassung und des-
sen Ausrichtung an zeitstabilen normativen Vorrangrelationen ersetzen (vgl. 
Ladeur 2011).

33	 	Die Bezeichnung als »post-modern« erklärt Ladeur unter Hinweis auf das 
»verstärkte Auftreten von Phänomenen der Selbstreferenz [...], insbesondere 
der Rückwirkung der Regelanwendung auf die Regel selbst.« (Ladeur 1995: 
211)

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

(Ladeur 2013d: 81). Erst aufgrund von vorausliegenden epistemischen 
Prägungen und sozialverbindlichen Strukturen besteht das Recht als ein 
eigenständiges Funktionssystem. Es muss deshalb »mit der Erfahrung 
übereinstimmen« (Ladeur 2000: 150), um zu sein, was es ist, und um zu 
tun, was es tun soll. Rechts- und Sozialnormen sollen einerseits miteinan-
der kooperieren. Dazu sind Verfahren für den »Wandel des Rechts dies-
seits der expliziten Veränderung« (Ladeur 2018: 75), also diesseits der 
Gesetzesform, von zentraler Bedeutung.34 Zugleich und andererseits sind 
Rechts- von weiteren Sozialnormen letztendlich nicht eindeutig zu unter-
scheiden, denn, wie Thomas Vesting im Anschluss an Ladeur erklärt, es 
»geht im Begriff der gesellschaftlichen Konventionen […] um mit Recht 
vergleichbare Normen, um einen Fall von Normativität« (Vesting 2015: 
113). Das Gesetz und das Gesetzmäßige nähern sich an. Konvention ist 
hier also nicht, wie im klassischen Rechtspositivismus, der Grund, son-
dern der Modus – die Art und Weise der Reproduktion – des Rechts. Im 
Recht verbinden sich das Gesetz und das Gesetzmäßige, die Norm und 
das, was normal ist.

Hinsichtlich dieser profunden Abhängigkeit von gesellschaftlichen 
Konventionen kann das Rechtssystem nicht länger einen spezifischen 
Zustand aufrechterhalten oder bestimmten Zielen wie der Gerechtig-
keit dienen.35 Es soll vielmehr einen anonymen Prozess der funktionalen 
Differenzierung forcieren, auf dem es selbst beruht. Dazu muss es un-
vollständig sein: Die »Unvollständigkeit« des Rechts ist »angesichts der 
Kontinuität der Selbstmodifikation der Gesellschaft nicht das Problem, 
sondern die Lösung« (Ladeur 1995: 235). So erlaubt das Recht einen 
angemessenen Umgang mit der Komplexitätssteigerung des Sozialen vor 
allem dann, wenn es darauf ausgerichtet ist, die eigene »Unvollständig-
keit systematisch in Rechnung [zu] stellen.« (Ladeur 2000: 243) Dazu 
müssen die fraglichen Regelungen »immer stärker in ›Echtzeit‹ entste-
hen« (Ladeur 2016a: 20). Erforderlich sind, z.B. mit Blick auf die nor-
mativen Interaktionen zwischen Rechts- und Wirtschaftssystem, solche 
Formen der Verknüpfung, durch die das Recht »Funktionsbedingungen 
des Wirtschaftssystems an sich selbst abbildet.« (Ladeur 2000: 223) Hin-
sichtlich des Zusammenhanges zwischen sozialen (ökonomischen) und 
rechtlichen Normen muss diese »Verschleifung« immer unmittelbarer er-
folgen. Verbunden mit dieser offenen Dynamik der Rechtspraxis ist ein 
Bedeutungszuwachs von Rechtsprechung und Rechtswissenschaft. An 
die Stelle der Internalisierung demokratischer Legitimation, wie noch 
bei Colliot‑Thélène, tritt bei Ladeur deren Externalisierung im Rahmen 

34	 	Ladeur spricht dabei von einer »Prozeduralisierung zweiter Ordnung« (vgl. 
Ladeur 2003; 2018).

35	 	»[...] der unmittelbare Durchgriff auf Gerechtigkeit [ist] unmöglich« (La-
deur 2014: 475).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

einer sozialwissenschaftlich informierten Dogmatik, die ihrerseits an den 
gesellschaftlichen Wandel »anzupassen« ist (vgl. Ladeur 2007a: 169 ff.). 
Legitimes Recht ist also nicht zuerst egalitäres, sondern sozialadäquates 
Recht. Darauf wird gleich, entlang der frühen Überlegungen von Luh-
mann zur Rolle der (Grund-)Rechte, noch einmal zurückzukommen sein.

Subjektive Rechte sind insbesondere dazu geeignet, den Prozess ge-
sellschaftlicher Selbstorganisation rechtsförmig freizusetzen. Sie fungie-
ren Ladeur zufolge als ein Mechanismus der dynamischen Verschleifung 
von Rechts- und Sozialnormen. Jene Variationen im Gebrauch, die neu-
es Recht generieren, unterstützen die Ausgestaltung und die wechsel-
seitige Adaption der unterschiedlichen sozialen Rationalitäten und be-
festigen derart den Fortgang der funktionalen Differenzierung. Rechte 
fungieren als ein »Medium der gesellschaftlichen [...] Regelerzeugung« 
(Ladeur 2008: 110). Das gilt vor allem für »negative« Rechte, die ei-
nen großen Handlungsspielraum und darüber Möglichkeiten der Teil-
habe an der gesellschaftlichen (im Kontrast zur allein legislativen) Re-
gelerzeugung einrichten. Zur Begründung dieser prominenten Rolle der 
Rechte greift Ladeur auf klassische und neuere liberale Konzeptionen 
der Gesellschaftskritik zurück.36 Negative Abwehrrechte deutet er dabei 
nicht vorrangig als Vorrichtungen zum Schutz der Individuen vor staatli-
chen Eingriffen,37 vielmehr als Ermöglichungsbedingungen der nicht-hie-
rarchischen (»privaten«) Koordination und Kooperation. Das »liberale 
Rechtsmodell« ist für Ladeur nämlich gerade dadurch gekennzeichnet, 
dass es auf die Idee der Souveränität gänzlich verzichtet:

Statt dessen akzeptiert es, daß nur im Meinen der Leute, nicht in der po-
litischen Gemeinschaft eines »Volkes«, ein (unsicherer) Halt gefunden 
werden kann. Es »vergesellschaftet« Ordnungsbildung durch eine a-zen-
trische Distribution von Entscheidungsrechten, die die Selbsterzeugung 
[der Gesellschaft] [...] mit der Praxis der Selbstkoordination der Indivi-
duen verknüpft. (Ladeur 2000: 60)

Rechte dienen also nicht allein der Garantie subjektiver Freiheiten. Sie 
helfen vielmehr bei der »Gewährleistung einer experimentellen Selbstor-
ganisation« der Gesellschaft (Ladeur 2013f: 532). Dabei bringt Ladeur 
die Garantie und Inanspruchnahme von Rechten explizit mit Deutungen 
des kapitalistischen Marktes als ein »Entdeckungsverfahren« (Hayek) 

36	 	Ladeur greift, wie Brugger (2005: 266f.) erklärt, auf einen Strang des Li-
beralismus zurück, der jene mit der »Stärkung der Individuen [...] einher-
gehenden Vermittlungen und Aufbauleistungen in sozialem Handeln und 
gesellschaftlichen Wissen thematisiert«, die wiederum »im egoistischen, me-
chanistischen oder monadischen Liberalismus etwa bei Jeremy Bentham 
und James Mill« außen vor bleiben.

37	 	Vgl. dazu auch den Anschluss an Ridders Theorie »inpersonaler« Grundrechte 
bei Ladeur (2013e; 2022).

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

in Zusammenhang, das die Koordination von Handlungen dadurch er-
reicht, dass die Partikularinteressen der Teilnehmer:innen forciert wer-
den (vgl. Ladeur 2000: 115 ff.).38 Rechte erlauben es unter Umständen 
der Ungewissheit neue Konventionen herauszubilden: Die »Grundrechte 
selbst institutionalisieren ein vom demokratischen Verfahren der Selbst-
gesetzgebung zu unterscheidendes a-zentrisches Ordnungsprinzip« (La-
deur 2006: 348, Herv. J.H.). Weil (Grund-)Rechte Normativität und 
Konventionalität verbinden, bedeuten sie ein Potential gesellschaftli-
cher Selbstorganisation. Sie sind in dieser Hinsicht politische, weil auf 
die Ordnung der Gesellschaft bezogene, Rechte.

Durch die Gewährleistung von Rechten wird zugleich eine umfangrei-
che Politisierung, werden also die legislativen Ambitionen der expliziten 
Steuerung und Gestaltung, beschränkt. Das »a-zentrische Ordnungsprin-
zip« der Rechte kann dabei entlang der Schmitt’schen Unterscheidung 
zwischen »Normen« und »Normierungen« konzipiert werden. Zwar 
drücken sowohl Normen als auch Normierungen ein generelles Sol-
len aus. Doch während Normen eine Bandbreite möglicher Handlun-
gen beinhalten, sind Normierungen »vorherbestimmt[]« und derart ein 
»[t]ypischer Ausdruck des Gesetzgebungsstaates.« Sie etablieren ein ge-
schlossenes »Legalitätssystem«, das das »Leben« des Staates in seiner 
Gesamtheit erfassen soll (Schmitt 2012: 9). Man muss nur den Begriff 
des Staatslebens durch den Prozess gesellschaftlicher Selbstorganisation 
ersetzen, um die Argumentation von Ladeur wiederzufinden. Die Bedeu-
tung der in Form der Rechte geschützten individuellen Freiheiten liegt 
darin, gegen die vorherbestimmenden Normierungen der Gesetzgebung 
die »Erzeugung des Neuen« (Ladeur 2000: 129) aus der vielgestaltigen 
Mitte der Gesellschaft heraus zu ermöglichen.

Durch (negative) Rechte wird, so die systemtheoretische Formulierung 
dieses Zusammenhanges, die Gesellschaft der funktionalen Differenzie-
rung abgestützt. Um dieser zweifachen Funktion der Rechte nachzu-
spüren, Freiheiten auch als Institutionen und Verfahren gesellschaftli-
cher Selbstregulierung zu befestigen, ist es sinnvoll, die Überlegungen 
von Luhmann zur sozialen Funktion der Grundrechte miteinzubeziehen. 
Rechte wirken in dieser Interpretation als Schranken, die »gegen Tenden-
zen zu simplifizierender Entdifferenzierung schützen, die vom politischen 
System ausgehen können« (Luhmann 1965: 135). Sie schützen also nicht 
nur die Einzelnen vor staatlicher Herrschaft, sondern ebenso die Ausge-
staltung der modernen Gesellschaft in eine Vielzahl von Funktionssys-
temen. Das beinhaltet Luhmann zufolge insbesondere den Schutz der 
Religion, der Wirtschaft oder der Wissenschaft – aber auch der »Sys-
teminteressen der Persönlichkeit« (ebd.: 68) – vor einer unbeschränkten 

38	 	Vgl. zur »Ermöglichung der Verfolgung von Eigeninteressen« im Rahmen 
einer post-modernen Verfassungstheorie auch Ladeur (2013d, hier: 96).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Politisierung. Dass es solche Rechte gibt, ist ihrerseits die Folge eines 
gesellschaftlichen Prozesses,39 denn sie sind »zunächst ein faktisches 
Geschehen« generalisierter Erwartungen, »die im Zusammenhang ei-
ner sozialen Rolle aktuell werden und durchweg auf sozialen Konsens 
rechnen können.« (ebd.: 13) Rechte sind also selbst ein Effekt der ge-
sellschaftlichen Entwicklung in Richtung funktionaler, rollenspezifischer 
Differenzierung. Sie werden nicht oktroyiert. Die Positivierung dieser Er-
wartungen ist vielmehr der sozialen Evolution nachträglich und tritt als 
»eine Art Sicherheitsverstärker« hinzu (ebd.: 185).40 Grundrechte tra-
gen zur Durchsetzung der modernen Gesellschaft bei und rechtfertigen 
so das eigene Dasein.41 In der Form von Rechtsansprüchen, die am Vor-
rang der Verfassung teilnehmen, wird durch die Grundrechte also nur 
die Tatsache manifest, dass Rechte »keineswegs nur individuellen Inte-
ressen [dienen]« (Luhmann 1999a: 361).42 Sie sind auch und zugleich 
funktional für die Entwicklung der Gesellschaft, deren Folge sie sind.

Die Funktionalität der Rechte beruht auf Vorgängen der Abstraktion. 
Subjektive Rechte erlauben es, Rechtsbeziehungen zusehends von rezi
proken Sozialbeziehungen abzuziehen, so dass auch Beziehungen der 
bloßen Komplementarität durch das Recht formuliert werden können. 
Sie eröffnen somit unbestimmte, unvorhersehbare (in der Terminologie 
von Ladeur: »unvollständige«) Ordnungsmuster. Denn bei komplemen-
tären Beziehungen geht es allein um korrespondierende Erwartungen, 
bei reziproken Beziehungen hingegen außerdem um Leistungen, die für-
einander erbracht werden.43 Reziprozität bedeutet die »unmittelbar-kon-
krete Verzahnung von Rechten und Pflichten als Bedingung für Recht-
lichkeit schlechthin« (ebd.: 368). Von diesen gleichläufigen Beziehungen 
sehen Rechte ab und sind dadurch selbst wiederum für das Rechtssys-
tem funktional. Weil das Recht in Form der Rechte von konkreten Ver-
pflichtungen unabhängig wird, kann es sich als ein eigenständiges, von 
reziproken Beziehungen unabhängiges System erst herausbilden (vgl. 
Luhmann 1993: 483). Die Einzelnen können sich durch die Figur der 
Rechte auf einen individualisierten (»subjektiven«) Anspruch beziehen, 
um für Handlungen Rückhalt im Rechtssystem zu finden. Es werden 

39	 	Luhmann unterscheidet demnach zwischen der sozialen Institutionalisie-
rung und der rechtlichen Positivierung der Grund- bzw. Menschenrechte 
(vgl. Verschraegen 2006; Dammann 2011; Japp 2015).

40	 	Das schließt an die Funktion der »zeitstabilen« Sicherung von Erwartungen 
an, die für das Recht insgesamt zentral ist (vgl. Luhmann 1993: 124 ff.).

41	 	Luhmann (1965: 197) spricht explizit von einer »Daseinsrechtfertigung«.
42	 	Zur abstrahierenden und zugleich individualisierenden Funktion subjektiv-

rechtlicher Personalisierung vgl. die hilfreiche Rekonstruktion bei Heller 
(2018: 303 ff.).

43	 	Die Leistungen müssen nicht gleichwertig sein, es muss aber die »die Mög-
lichkeit einer inneren Gerechtigkeit« bestehen (Luhmann 1999a: 363).

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Beziehungen möglich, die allein auf Rechten (oder auf Pflichten) basie-
ren – Beziehungen, die kein konkretes Gegenüber mehr kennen und da-
mit, sozial betrachtet, für sich allein stehen.

Aufgrund der Rechte kann also ein verbindlicher Anspruch entlang 
von weiter gefassten, lockeren Verhältnissen der bloßen Komplementa-
rität existieren. Im Wege des Rechts der Rechte kann dadurch eine bis-
lang unbekannte Vielfalt von Sozialbeziehungen geknüpft werden, mit 
der Folge der Emanzipation der Einzelnen von primären Formen ge-
meinschaftlicher Zugehörigkeit und der Orientierung an feststehenden 
Gemeininteressen. Diese Individualisierung ist ein Ausweis der sozialen 
Funktionalität der (Form der) Rechte. Die rechtsförmigen Sozialbezie-
hungen werden nun allein durch den »im Recht vorausgesetzten Inte-
ressenausgleich« getragen (Luhmann 1981a: 68). Vor der Abstraktion 
von Reziprozität konnte etwas nur unter Bezugnahme auf bereits beste-
hende Bindungen rechtens heißen. Von derartigen vorausliegenden Bin-
dungen sehen die Form und Semantik der Rechte ab. Bedeutsam für das 
Zustandekommen von Rechtsbeziehungen sind nur die »Selektionen« 
der Rechtsträger:innen, die mit dem »bloßen Erleben« der Verpflichte-
ten korrelieren (ebd.: 75). Anders formuliert, erlauben subjektive Rech-
te die Abstraktion von substantiellen Kriterien der Rechtsträger:innen-
schaft. Luhmann beschreibt die Wirkungen dieser sozialen Innovation 
als Elastizität (vgl. Luhmann 1981a: 73; 1999a: 371). Damit ist gemeint, 
dass die Figur der subjektiven Berechtigung »mehr sozialen Beziehun-
gen Rechtsqualität verleihen [kann]« (Luhmann 1999a: 365). Das Recht 
wird elastisch, kann über den Horizont der bestehenden Sozialbezie-
hungen und Ordnungsmuster ausgedehnt werden. Es hat, aufgrund der 
Form der Rechte, ein »höheres Potential für Komplexität« (ebd.) und 
kann auf diese Weise zur Differenzierung und Interdependenz von gesell-
schaftlichen Teilbereichen und sozialen Rollen beitragen.

Dass die Individuen mittels Rechten aus Beziehungen der Rezipro-
zität herausgelöst werden, ist also sowohl Folge als auch Grund der 
funktionalen Differenzierung. Eine nach Funktionssystemen geordne-
te Gesellschaft ist auf den effektiven Schutz spezifischer Sozialrollen an-
gewiesen, denn es »kann [...] kein soziales System ohne Inklusion zu-
stande kommen.« (Luhmann 1989: 162) Dabei bedeutet Inklusion die 
Möglichkeit, an der systemspezifischen Kommunikation teilzunehmen. 
Diese Kommunikation darf nicht aufhören, wenn das System weiter 
existieren will.44 Es muss Kläger:innen, Forscher:innen oder Verbrau-
cher:innen geben (können). Es ist aber nicht nötig, dass alle Rollen durch 
alle übernommen werden können. Wie Luhmann in seiner Diskussion 

44	 	»[...] ein soziales System, das nicht in der Lage wäre, neue Kommunikatio-
nen zu generieren, wäre als System zum Verschwinden bestimmt« (Baraldi/
Corsi/Esposito 1999: 30, unter dem Eintrag »Autopoiesis«).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

des Wohlfahrtsstaates formuliert, ist die Ungleichheit der Teilhabemög-
lichkeiten nur dann problematisch, wenn »sie durch das Differenzie-
rungsschema der Gesellschaft nicht mehr getragen […] wird.« (Luhmann 
1981b: 27) Der Schutz sozialer Rollen zum Zweck der Systemreproduk-
tion kann also durchaus mit der ungleichen Verteilung dieser Teilha-
bemöglichkeiten einhergehen. Dass für das Rechtssystem Kläger:innen 
existieren müssen, bedeutet nicht, dass alle vor Gericht ziehen können 
müssen. Solange solche Ungleichheiten nicht »funktionslos« sind (ebd.), 
besteht für Luhmann kein Handlungsbedarf (bzw. ist die Ungleichver-
teilung der Teilhabe »gerechtfertigt«). Die Organisation dieser Rollen-
vielfalt kann wiederum ein elastisch gewordenes Recht übernehmen. Es 
bietet, durch die Abstraktion von Reziprozität, die nötige Variabilität 
für die Formalisierung einer Mehrzahl sozialer Rollen derselben Person. 
Die Inklusion der Individuen wird – obwohl Luhmann zu Beginn noch 
von der Funktion der gesellschaftlichen »Integration« spricht (Luhmann 
1965: 200) – strikt als Teilhabe an den verschiedenen Funktionssyste-
men verstanden.45 (Grund-)Rechte können somit als Kompensation für 
den Verlust stabiler sozialer Positionen aufgefasst werden. Während in 
der Ständegesellschaft die einzelnen Personen gesellschaftlichen Schich-
ten exklusiv zugewiesen sind, muss unter Bedingungen der funktional 
ausgerichteten Differenzierung »die Beteiligung des Einzelnen an der Ge-
sellschaft in andere Formen gebracht werden« (Luhmann 1981a: 83). 
Die »Symbolik« von subjektiven Rechten ist dafür insbesondere geeignet 
(ebd.: 84), denn der Bezug auf Subjektivität bringt zum Ausdruck, dass 
die Einzelnen als Individuen, d.h. unabhängig von die eigene Rechtsstel-
lung determinierenden sozialen Positionen und Beziehungen einen An-
spruch auf Inklusion geltend machen können.

Die konkreten Rechte auf und die präzisen Regelungen der Inklusion 
werden jedoch systemintern bestimmt. Die Bestimmungen über die Teil-
habe am Bildungs- oder am Rechtssystem werden ebenso wie die Vor-
aussetzungen zur Teilhabe am System der Wirtschaft durch das System 
selbst festgelegt. Diese Bestimmungen spezifizieren die Gleich- bzw. Un-
gleichbehandlung der Einzelnen aus der jeweiligen Systemperspektive. 
Luhmann spricht deshalb auch von »systemspezifische[n] Allgemeinbe-
griffe[n]« (1993: 415). Nur diejenigen, die einen bestimmten Schulab-
schluss vorweisen können, bekommen Zugang zum Bildungssystem und 
werden somit in dieser spezifischen Hinsicht gleich behandelt. Zugleich 
stellt das Recht Mechanismen bereit, um diese Gleichbehandlung der 
Individuen entlang der systemspezifischen Definitionen zu überprüfen 
und Diskriminierungen zu sanktionieren. Die Gleichheit vor dem Gesetz 
ist deshalb mit dem »allgemeine[n] Strukturgesetz sozialer Differenzie-
rung« verbunden (Luhmann 1965: 180). Nur wenn die systeminternen 

45	 	Hingegen taucht der Begriff bei Ladeur (vgl. 2013d: 96) durchaus auf.

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Kriterien der Gleichbehandlung auch tatsächlich angewendet werden, 
kann schließlich die Spezifizierung sozialer Rollen gelingen. Die Inklusi-
on der Schülerin in das Bildungssystem darf auf Dauer nur aufgrund des 
Abschlusses, nicht aufgrund der wirtschaftlichen Potenz der Eltern erfol-
gen. Eine solche Ökonomisierung würde der Entwicklung funktionaler 
Differenzierung entgegenstehen, denn sie bringt in der Luhmann’schen 
Terminologie eine »funktionslose« Ungleichbehandlung hervor. Aus die-
sem Grund ist das »Recht auf Gleichheit« von fundamentaler Bedeutung 
für die Idee der Grund- bzw. Menschenrechte (Luhmann 1993: 115), die 
ihrerseits als Mittel der Inklusion in eine Vielzahl von gesellschaftlichen 
Teilbereichen fungieren.

Die Elastizität der Rechte trägt auf diese Weise zur Aufrechterhaltung 
von sozialen Systemen und den korrespondierenden Funktionsrollen bei. 
Mindestens ebenso relevant ist die systemeigene Adaption an die jewei-
ligen Umwelten. Auch in dieser Hinsicht ist die Form der Rechte sozial-
funktional. Denn durch die Formulierung und Institutionalisierung sub-
jektiv-rechtlicher Freiheiten wird in den einzelnen Systemen ein »Bereich 
der Indifferenz« eingerichtet (Luhmann 1965: 35). Hier können dann 
systemfremde Orientierungen wirksam werden. Rechte sind also nicht 
nur Mittel der Entflechtung und Trennung von gesellschaftlichen Rol-
len. Sie dienen auch der »wechselseitige[n] Beeinflußbarkeit und Anpas-
sungsfähigkeit« von Teilsystemen (Luhmann 1965: 36) und somit dem 
»Offenhalten von Zukunft« (Luhmann 1993: 116). Entscheidend ist hier 
wiederum die Unbestimmtheit der Rechte. Denn Rechte-als-Freiheiten 
bedeuten ein Nicht-Festgelegtsein (vgl. Luhmann 1965: 36). Unbestimm-
te subjektive Rechte stellen auf diese Weise »Möglichkeiten abstrakter 
Systemsteuerung« dar (Luhmann 1999a, Herv. J.H.), die die Aufmerk-
samkeit für die Systemumwelten steigern, weil sie es erlauben, den eta-
blierten Eigenlogiken entgegenzuarbeiten. Diese Funktion der systemin-
ternen Adaption an die Anforderungen der Umwelt ist deshalb relevant, 
weil für Luhmann wie für Ladeur Vergesellschaftung nur auf »a-zen
trische« Weise, also nicht allein im Rahmen des Gesetzgebungsprozess-
eses, erfolgen kann.

Um jene Adaptionsleistungen auch wirklich erbringen zu können, 
müssen Rechte in gewisser Hinsicht zwecklos sein. Nur durch die Ge-
währleistung von weitreichenden, wenig normierten Freiheiten kann die 
Funktion der Rechte sichergestellt werden, dass »zwanglos und in bun-
ter, widerspruchsreicher Fülle Normen, Rollen und Institutionen gebildet 
und ausprobiert werden [können].« (Luhmann 1965: 102) Dieses Ver-
ständnis der sozialen Funktionalität der Rechte-als-Freiheiten legt nahe, 
dass Inklusion durchaus auch »positiv« herbeizuführen ist. Es geht also 
nicht allein um den Abbau von Zugangsbeschränkungen und den Schutz 
von »negativ« konzipierten Freiheiten. Es muss sichergestellt sein, dass 
Institutionen gebildet und Rollen probiert werden können. Doch Rechte 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

müssen für Luhmann und Ladeur zuerst Freiheiten schützen, um den zu-
kunftsoffenen Zusammenhang zwischen subjektiver Berechtigung und 
der Anpassung der Umweltbeziehungen nicht stillzustellen. »Die Ga-
rantie von Freiheiten ist nichts anderes als eine Garantie von Kommu-
nikationschancen.« (ebd.: 23) Als Chancen der Kommunikation bedür-
fen Rechte der Institutionalisierung. Als Chancen der Kommunikation 
müssen Rechte ermöglichen, etwas Neues oder Anderes zu sagen. Sobald 
Inklusion vor allem politische (bzw. politisierende) Eingriffe bezeich-
net, die, wie Luhmann mit Blick auf den Ausbau wohlfahrtsstaatlicher 
Leistungen beobachtet,46 in einer »immensen Zahl von neu geschaffe-
nen subjektiven Rechten« Niederschlag finden (Luhmann 1981a: 88), 
steht dieser systemtheoretische Zusammenhang infrage. Denn Rechte-
als-Freiheiten werden hier »durch eine Vielzahl von Regulierungen ein-
geschränkt« (ebd.) und können, so legt es Luhmann nahe, aufgrund die-
ser Determinationen, aufgrund von detaillierten Normierungen, nicht 
länger zur »Anpassungsfähigkeit« von Sozialsystemen beitragen.

Die elastische Form der Rechte stützt den Pluralismus der sozialen 
Rollen und Systemrationalitäten ab. Ladeur greift die Luhmann’sche 
Beobachtung, dass (Grund-)Rechte den Prozess funktionaler Differen-
zierung abbilden und ausgestalten, ausdrücklich mit einer »normativen 
Wendung« auf (Ladeur 2013f: 532, Fn. 79). Im Kontrast zu Luhmann 
ist dabei die Funktionalität der Rechte allerdings nicht allein auf die 
Abwehr von Bestrebungen der Politisierung beschränkt. Grundrechte 
können zum Beispiel auch jene privat-rechtlichen Ordnungsmuster »ir-
ritieren« (Ladeur/Viellechner 2008: 677), die allein wirtschaftlichen Ra-
tionalitätskriterien folgen. Ihre Funktion bleibt aber, wie bei Luhmann, 
auf die Gleichverteilung von systemspezifischen Teilhabemöglichkeiten 
bezogen. Im Hinblick auf den pluralen Prozess der gesellschaftlichen 
Selbstorganisation etablieren Rechte »ein Verhältnis der Partizipation, 
ohne ein Verhältnis der Zugehörigkeit zu sein« (Ladeur 1995: 149). Weil 
ein direkter Zugriff auf die Organisation des Sozialen unmöglich (ge-
worden) ist, spricht Ladeur mit Blick auf diese Teilhabemöglichkeiten 
von einem »Recht auf Mit-Konstruktion« (ebd.: 210) und einer »nicht-
hierarchischen Variante der Demokratie« (Ladeur 2013g: 632). Mittels 
der Institutionalisierung grundrechtlicher Freiheiten finden die einzelnen 
Sozialteilnehmer:innen Berücksichtigung, ohne dass deshalb – aufgrund 
der Unbestimmtheit der Rechte – die Selektivität der Systemoperationen 
und das Primat der Selbstregulierung infrage gestellt wird.

Der Fokus auf die »Negativität« der Rechte akzentuiert diesen Zu-
sammenhang zwischen gesellschaftlicher Selbstregulierung und der Un-
bestimmtheit der Rechte. Weil ein auf den Schutz von individuellen 

46	 	»Wohlfahrtsstaat, das ist realisierte politische Inklusion.« (Luhmann 1981b: 
27)

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Freiheiten ausgerichtetes Recht durchaus »Selbstblockierungen der Ge-
sellschaft« (Ladeur 2013f: 539) nach sich ziehen kann, betont Ladeur 
zwar die Notwendigkeit von inhaltlich stärker determinierten Teilha-
beansprüchen. Die Selbstkoordination der privaten Individuen und die 
Selbstorganisation von Sozialsystemen kann sich auch selbst gefährlich 
werden. Grundrechte können deshalb, als Reaktion auf diese Gefähr-
dungen, auch als positive Rechte konzipiert und praktiziert werden. 
Aber mit Blick auf die Funktion der Rechte, Möglichkeiten der gesell-
schaftlichen Regelerzeugung zu institutionalisieren, müssen solche sub
stantiellen Inklusionsgarantien wiederum – vor allem durch die Rechts-
wissenschaft und Rechtsprechung – auf eben jene Funktionalität hin 
untersucht werden.47 Es muss, so Ladeur, das »Problem der Wechselwir-
kung zwischen der Selbstorganisation der privaten Gesellschaft und der 
staatlichen Schaffung von sozialen Rechten« adressiert werden (Ladeur 
2000: 256). Denn subjektive Rechte im Rahmen des Sozialstaates ope-
rieren so, dass ein spezifischer Zustand oder ein konkretes Ziel normativ 
ausgezeichnet wird und stehen damit, wie schon Luhmann beobachtet 
hatte, im Widerspruch zur »Anpassungsfähigkeit einer komplexen Ge-
sellschaft« (Ladeur 2007b: 86). Die »a-zentrische« Gesellschaft ist Tat-
sache und Norm, Sein und Sollen. Nur solche Rechte, die den Prozess 
sozialer Evolution reflektieren, ohne ihn zu überformen, können zum 
funktionalistischen Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und 
demokratischer Befähigung beitragen.

Die demokratische Funktion der Rechte basiert somit schlussendlich 
sowohl für Colliot‑Thélène als auch für Ladeur auf der formalen Eigen-
schaft der Unbestimmtheit. In der »leeren Form« der Rechte ist der un-
mittelbare Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung begründet. 
Für Ladeur (und Luhmann) hat die Garantie von Grundrechtspositionen 
den Sinn, an sozialen Funktionssystemen teilnehmen zu können. Rechte 
sorgen für Inklusion und forcieren derart den Prozess funktionaler Dif-
ferenzierung. Die konkreten Verallgemeinerungen der Teilhabe werden 
dabei systemintern geregelt. Allein dass Inklusion sichergestellt ist, kann 
hier als normatives Substrat dienen. Die Funktion der Rechte besteht in 
der Abstraktion von Beziehungen der Reziprozität im Zuge des Schutzes 
von spezifischen Teilhabemöglichkeiten. Die Unbestimmtheit der Rech-
te und damit das Potential demokratischer Befähigung ist auf diese Wei-
se immer schon sozial gesättigt. Die Abstraktionen der Rechtsgleich-
heit können das fokale System nicht hinter sich lassen, denn subjektive 
Rechte sind als ein »Medium gesellschaftlicher Regelerzeugung« (La-
deur) selbst ein Element der selbstgesetzlichen Systemreproduktion. Die 

47	 	Das folgt wiederum Luhmann (1981b: 14, 156), der das »Anmelden von 
Ansprüchen« im Zuge der wohlfahrtsstaatlichen Entwicklung mit einer 
»harte[n] Pädagogik der Kausalität« konfrontiert. 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Forderungen der Gleichheit, die Colliot‑Thélène ins Zentrum rückt, rich-
ten sich genau gegen diese bestimmten und vermeintlich selbstverständ-
lichen Inklusionskriterien. Sie problematisieren die Verbindung gleicher 
Rechte mit spezifischen sozialen Rollen sowie gesellschaftlichen Konven-
tionen und drängen auf andere Abstraktionen. Die Gleichheit der Rechte 
soll hier dem »Strukturgesetz sozialer Differenzierung« (Luhmann) ent-
gegenarbeiten, statt es zu befestigen.

Hinsichtlich der Rolle gleicher Rechte stehen sich die Konzeptionen 
von Colliot‑Thélène und Ladeur deshalb strikt entgegen. Sie sind inso-
fern paradigmatisch, als sie den Zusammenhang von subjektiver Be-
rechtigung und demokratischer Befähigung aus exakt entgegengesetz-
ten Richtungen betrachten. Das wird noch einmal deutlich, wenn danach 
gefragt wird, auf welche Weise sich in beiden Ansätzen Rechte von Pri-
vilegien unterscheiden. In der funktionalistischen Interpretation durch 
Luhmann und Ladeur sind Rechte keine Privilegien, weil und insofern 
sie von sozialen Positionen abstrahieren und derart Inklusion gewäh-
ren. In der normativistischen Interpretation durch Colliot‑Thélène sind 
Rechte keine Privilegien, weil und insofern sie die konkreten Bestim-
mungen der Rechtsgleichheit transzendieren. Aus dem Blickwinkel der 
Gleichheit bleibt die Gleichbehandlung aufgrund systemspezifischer In-
klusionskriterien notwendigerweise unvollkommen. Hier soll die Gleich-
heit der Rechte über jene konkreten Teilhabemöglichkeiten der Politik, 
Wirtschaft, Wissenschaft etc. hinaus ausgeweitet werden. Aus dem Blick-
winkel sozialer Differenzierung jedoch bleibt ein »leerer« Anspruch der 
Gleichheit zwingend auf die Justierungen der Teilhabemöglichkeiten be-
zogen, die ein anonymer Prozess der gesellschaftlichen Selbstorganisa-
tion hervorgebracht hat. Nur dort kann, anhand spezifischer Kriterien, 
über Gleich- bzw. Ungleichbehandlung sinnvoll entschieden werden. Die 
fortdauernden Unterscheidungen zwischen »allgemeinen« Rechten und 
»partikularen« Ansprüchen, die den normativistischen Ansatz motivie-
ren, sind, so wendet die systemtheoretische Betrachtungsweise ein, von 
konkreten Hinsichten der Gleichheit abhängig. Die Forderung der Ega-
lität trifft immer bereits auf eine Vielzahl von Systemperspektiven, hinter 
die es für den funktionalistischen Ansatz kein Zurück gibt. Beide Blick-
winkel widerstreiten einander somit unauflöslich.

Dieses Oszillieren zwischen einer normativistischen und einer funkti-
onalistischen Betrachtungsweise ist wiederum Ausdruck des gemeinsa-
men Ausgangspunkts: eines in der Form der Rechte selbst begründeten 
Zusammenhanges von Berechtigung und demokratischer Befähigung. 
Sowohl die normativistische als auch die funktionalistische Konzepti-
on der Rechte geben die Idee der Volkssouveränität auf. Das hat auf 
den ersten Blick den Vorzug, die demokratische Funktion der Rechte 
in einer Mehrzahl rechtserzeugender Verfahren und damit auch jenseits 
der Matrix des demokratischen Rechtsstaates lokalisieren zu können. 

DIE UNBESTIMMTHEIT DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Während Habermas den Zusammenhang von Berechtigung und Befä-
higung für Konstellationen reserviert, die unter Bezug auf die forma-
len Eigenschaften des Gesetzgebungsprozess entfaltet werden können, 
reicht für Ladeur und Colliot‑Thélène die Form der Rechte für eine De-
mokratie der Rechte hin. Mit der Verabschiedung der Volkssouveräni-
tät wird aber die Gleichverteilung der Teilhabemöglichkeiten entweder 
vollkommen abstrakt, nämlich zur Forderung der Gleichheit an und für 
sich. Oder die Definition gleicher Teilhabemöglichkeiten wird vollkom-
men (system-)relativ und erweist sich als schlichtes Abbild der funktio-
nalen Differenzierung.

Im nächsten Kapitel möchte ich deshalb hinter die diskutierten Al-
ternativen zurücktreten und argumentieren, dass der Zusammenhang 
von Berechtigung und demokratischer Befähigung nicht auf die Gesetz-
gebung allein beschränkt ist. Er ist jedoch auch nicht aus dem normati-
ven Horizont der Souveränität des Volkes vollends herauszulösen und 
mit der Form der Rechte zu identifizieren. Im Unterschied zu diesen bei-
den Positionen ist die Inanspruchnahme von fundamentalen Rechten in 
der Lage, Volkssouveränität egalitär zu durchbrechen. Rechte wenden 
den selbstbezüglichen Manifestationen der Herrschaft – der Herrschaft 
im Namen des Volkes – die Gleichberücksichtigung der Einzelnen als 
eigenen, bislang uneingelösten Anspruch entgegen. Sie können so, als 
ein »generatives Prinzip« der Demokratie, auch unter Bedingungen der 
transnationalen Konstellation wirksam werden.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

2. Politische Formen

»Alles spricht, das heißt auch, daß die Hierarchien der 
Repräsentationsordnung abgeschafft werden.«1

»So gesehen wird das Volk in dem Moment, in dem 
es [...] wählt, verkürzt und geht beinahe verloren.«2

In der transnationalen Konstellation kann nur noch ein prozedurales 
Demokratiemodell Halt finden. Denn hier entfallen die Voraussetzun-
gen eines staatlichen Demokratieverständnisses, nämlich sowohl die 
Einheit der Herrschaft als auch die Einheit des Rechts. Die Souveränität 
des Volkes kann den rechtsförmig eingerichteten Herrschaftsinstanzen 
nicht mehr strikt entgegengesetzt werden, sobald das Medium dieser 
unzweideutigen Entgegensetzung porös geworden ist.3 Ein staatlich be-
gründetes Demokratiemodell geht von der Idee der Selbstgesetzgebung 
aus und unterscheidet kategorial zwischen der Rolle der Rechtsautor:in-
nen und der Rolle der Rechtsadressat:innen. Die demokratische Funk-
tion der Rechte ist hier auf politische Freiheiten und auf Verfahren der 
Gesetzgebung beschränkt. Hingegen kann ein prozedurales Demokra-
tiemodell den Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung auch unter den Bedingungen transnationaler Rechtserzeu-
gung entfalten. Es betont den zerstreuten Charakter der Volkssouverä-
nität im Rahmen einer nur graduellen Unterscheidung zwischen Verfah-
ren der Setzung und der Anwendung von Rechtsnormen, mit der Folge, 
die Gesetzgebung als einzigen »echten« Ausdruck der Herrschaft des 
Volkes zu relativieren.

Ich habe im vorherigen Kapitel zwei Weisen skizziert, den Zusam-
menhang von Berechtigung und Befähigung auch abseits von legislati-
ven Verfahren zu lokalisieren. So tritt bei Habermas an die Stelle einer 
scharfen Trennung zwischen Rechtsetzung und -anwendung die Unter-
scheidung von rechtsbegründenden und rechtsanwendenden Diskursen. 
Diese Rekonstruktion der normativen Implikationen des Rechtsstaates 
tendiert zwar einerseits dazu, die Gesetzgebung als alleinigen Pfad der 
Herrschaftslegitimation insofern infrage zu stellen, als Volkssouveräni-
tät und Rechtsmedium einander in Form setzen. Zugleich und anderer-
seits hält Habermas aber an der Gleichheit der Teilhabe im Hinblick auf 
eine Rechtsgemeinschaft fest. Demokratische Legitimation können nur 
solche Verfahren für sich beanspruchen, die die Souveränität des Volkes 

1	  	Rancière (2006: 27).
2	  	Butler (2016: 218).
3	  	Siehe dazu Einleitung zu Teil II.

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

im Wege des Rechts manifestieren oder herstellen.4 In den Ansätzen von 
Colliot‑Thélène und Ladeur wird dagegen diese Idee der Volkssouverä-
nität als normativer Horizont der Demokratie aufgegeben. Sie übertra-
gen den Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung vielmehr auf 
die Formeigenschaften der Rechte. Demokratisch befähigend sind Rech-
te diesen Überlegungen zufolge, weil und wenn sie der Ausweitung recht-
licher Gleichheit dienen oder den Prozess gesellschaftlicher Selbstorga-
nisation abstützen. Von entscheidender Bedeutung ist dabei in beiden 
Ansätzen die Unbestimmtheit der Rechte und das Potential der Trans-
formation, das mit dieser notorischen Unbestimmtheit verbunden ist.5

Solche, auf der Form der Rechte aufbauende, Demokratiekonzeptio-
nen sind angesichts der normativen Herausforderungen der transnatio
nalen Konstellation ungemein attraktiv. Schließlich könnte, wenn der 
Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung der Form der Rechte 
selbst eingeschrieben ist, direkt von der »Rechtserzeugungsfunktion« der 
Rechte (Kelsen) auf ein Potential demokratischer Legitimation geschlos-
sen und könnte dieses Potential einfach – eben durch eine Garantie und 
Ausweitung der Rechte – aus der rechtsstaatlichen Konstellation in den 
transnationalen Raum übertragen werden. In der Diskussion hatte sich 
aber gezeigt, dass diese Konzeptionen die Gleichverteilung von Teilha-
bemöglichkeiten entweder normativistisch überspannen oder funktiona-
listisch deflationieren müssen. Aus Unbestimmtheit – das wird ein zen-
traler Aspekt der folgenden Auseinandersetzung sein – ergibt sich nicht 
von allein die Gleichberücksichtigung der Einzelnen, die für die Demo-
kratie schlichtweg wesentlich ist. Daher können die notwendigerweise 
perspektivischen Forderungen der Rechtsgleichheit (Colliot-Thélène) für 
sich genommen genauso wenig wie die funktionalen Gebote der system-
spezifischen Selbstregulierung (Ladeur) demokratische Legitimation ver-
mitteln. Als vorläufiges Ergebnis ist deshalb festzuhalten, dass auf der 
Suche nach dem Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung an der Idee der Volkssouveränität weder strikt festgehal-
ten werden kann, noch dass diese Idee schlicht aufgegeben werden darf.

Vielmehr ist die Souveränität des Volkes als egalitär durchbrochen zu 
begreifen. Sie fungiert als der negative Bezugsrahmen, um die Objektivie-
rungen der Herrschaft auf die Gleichberücksichtigung der Einzelnen zu-
rückzuführen. Um diese These zu erklären und zu verteidigen, greife ich 
im Folgenden ausführlicher auf die repräsentationstheoretischen Überle-
gungen von Claude Lefort zurück. Lefort stellt die formierenden Wirkun-
gen von Verfahren der Repräsentation in das Zentrum einer Demokra-
tiekonzeption, die sich auf die praktische Genese normativer Prinzipien 
konzentriert. Repräsentationsverfahren zeichnen sich dadurch aus, das 

4	  	Siehe dazu Kapitel 1.1.
5	  	Siehe dazu Kapitel 1.2.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

eigene Objekt sowohl vorauszusetzen als auch herzustellen. Das »Volk« 
gibt es nicht unabhängig von seiner Repräsentation, und wie es das Volk 
»gibt«, ist von den unterschiedlichen Verfahren und Praktiken seiner – 
notwendigen – Repräsentation abhängig. Dass es dabei, wie Schmitt fest-
hält, das »Schicksal der Demokratie« ist, sich »im Problem der Willens-
bildung selbst aufzuheben« (Schmitt 2017a: 37), dieses Schicksal versteht 
Lefort als grundlegendes Merkmal der demokratischen Gesellschaftsform. 
Insbesondere die Wahl führt vor Augen, dass die Form der Demokratie 
dadurch gekennzeichnet ist, die Souveränität des Volkes zugleich zu reali-
sieren und zu revidieren: Die Demokratie gelingt hier gerade im Scheitern 
eindeutiger Identifikationen und handfester Verallgemeinerungen. Denn 
das Wahlverfahren bildet auf der einen Seite das Volk und dessen Willen 
als Subjekt demokratischer Legitimation ab. Auf der anderen Seite löst es 
die Substanz dieses Subjektes zugunsten einer arithmetischen (durch und 
durch formalen) Gleichberücksichtigung der Einzelnen auf. Dass die De-
mokratie, wie in einer Reihe von kritischen Interventionen herausgear-
beitet wurde, »sich nie der Gleichheit verpflichtet [gesehen hat], außer im 
ganz formalen Sinne der Repräsentation« (Brown 2012: 64) – eben diese 
Tatsache stellt Lefort an den Beginn seiner Überlegungen. Zwar kann im 
Zuge von formalen Verfahren der Repräsentation Gleichheit nur durch 
Abstraktion wirklich werden. Sie stellen jedoch durch diese radikale Abs-
traktion die Öffentlichkeit der Gleichheit erst her.

Die Auseinandersetzung mit dem Erfordernis der Repräsentation ist 
erst einmal ein Umweg. Aber dieser Umweg erlaubt es, die Diskussion 
um die intrinsische Politik der Rechte von deren Rückseite aus fortzu-
setzen. Denn dessen einflussreiche Beobachtungen zur Rolle der Men-
schenrechte werden oftmals so interpretiert, dass auch für Lefort der Zu-
sammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähigung auf der 
Unbestimmtheit der Rechte basieren würde. Zwar ist eindeutig, dass Le-
fort sich von einer naturrechtlichen Auffassung der Menschenrechte dis-
tanziert und den zukunftsoffenen Charakter der Forderungen betont, die 
unter dem Banner der Menschenrechte formuliert wurden und werden. 
Dabei bleibt jedoch regelmäßig unbeachtet, dass für Lefort das Potential 
der Menschenrechte als ein »generatives Prinzip« der Demokratie nicht 
in ihnen selbst enthalten ist. Entscheidend ist nicht die Form oder Seman-
tik der (Menschen-)Rechte, sondern ihre Position am Grund des Rechts. 
Nur aufgrund dieser fundamentalen Position, und damit aufgrund einer 
bestimmten Rolle im Prozess der Rechtserzeugung, werden Rechte als 
ein Medium demokratischer Repräsentation wirksam. Sie können dann 
der Gleichberücksichtigung der Einzelnen gegen die Manifestationen der 
Herrschaft des Volkes (rechtlich) Ausdruck verleihen.

Die folgenden Seiten führen zuerst in den repräsentationstheoreti-
schen Ansatz von Lefort ein (2.1.1). Ich greife danach, um die formge-
benden Wirkungen der Repräsentation zu vertiefen, auf Überlegungen 

POLITISCHE FORMEN

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

von Thomas Hobbes zurück, dessen Rigorosität sich (wie so oft) als il-
lustrativ erweisen wird (2.1.2). Darüber hinaus soll der Rückgriff auf 
Hobbes zeigen, dass ein von Lefort inspiriertes Verständnis des Zusam-
menhanges von Berechtigung und demokratischer Befähigung nicht al-
lein im Rahmen seiner gesellschaftstheoretischen Betrachtungen zu 
verstehen ist. Vielmehr kann mit Lefort, obwohl er stellenweise von spe-
zifischen Prämissen hinsichtlich der Institution und Reproduktion des 
Sozialen ausgeht, auch zu Diskussionssträngen der Verfassungs- und De-
mokratietheorie beigetragen werden, die diese Prämissen nicht teilen. 
Die Wirkungen der Repräsentation im Anschluss an Lefort werden meis-
tens im Register der Unbestimmtheit aufgezeichnet. Wesentlich für die 
Demokratie ist in dieser Interpretation die Dimension des Konfliktes, 
die durch Verfahren und Praktiken der Repräsentation symbolisch be-
arbeitet wird. Eine solche Interpretation steht jedoch vor dem Problem, 
nicht hinlänglich erklären zu können, wie diese Konflikthaftigkeit mit 
dem Anspruch der Gleichberücksichtigung der Einzelnen verbunden ist 
(2.1.3). Dementgegen stelle ich eine Deutung der Demokratie im Regis-
ter öffentlicher Gleichheit, die sich auf die formgebenden Wirkungen der 
Repräsentation konzentriert. Paradigmatische Bedeutung für die demo-
kratische Form hat das Verfahren der Wahl. Es ist nicht ein bl0ßes Ritual 
oder nur ein funktionales Erfordernis der Demokratie. Vielmehr tritt in 
der Wahl die Zahl an die Stelle der Substanz des Volkes. Die Wahl bringt 
den Willen des Volkes hervor und formiert das Volk als Zusammenhang 
gleicher Einzelheiten. Sie streicht auf diese Weise die Souveränität des 
Volkes durch, die sie zugleich bekräftigt (2.2). Davon ausgehend wird 
schließlich der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer 
Befähigung mit Lefort erläutert. Gegen Marx’ Kritik der Menschenrech-
te wendet Lefort ein, dass nur von der rechtsstaatlichen Vorgeschichte 
der Demokratie her verständlich wird, inwiefern fundamentale Rechte 
zur Form der Demokratie beitragen (2.3.1). Um die Einsicht zu plausibi-
lisieren, dass es sich beim demokratischen Rechtsstaat um ein normati-
ves Kompositum handelt, bietet sich ein erneuter Rückgriff auf Hobbes 
an. Hier wird deutlich, dass das Recht nicht nur Mittel der Herrschaft ist, 
sondern ein Medium der Gleichheit bereitstellt, das (Volks-)Souveränität 
weder einfach ein- noch umsetzt (2.3.2). Ich greife schließlich die Unter-
scheidung zwischen dem Register der Unbestimmtheit und dem Register 
öffentlicher Gleichheit noch einmal auf, um den Zusammenhang von Be-
rechtigung und demokratischer Befähigung mit Lefort neu zu entfalten. 
Ich argumentiere, dass fundamentale Rechte, genauer: die Fundamenta-
lisierung der Rechte im Prozess der Rechtserzeugung, es erlauben, die 
Setzungen der Herrschaft egalitär zu durchbrechen (2.3.3). Rechte wir-
ken dann als ein Medium demokratischer Repräsentation, das die Herr-
schaft des Volkes an die Öffentlichkeit der Gleichheit und damit an den 
eigenen Grund zurückbindet.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

2.1 Repräsentationsregime

2.1.1 Zum Begriff der politischen Form 

Lefort begreift die Demokratie als eine politische Form der Gesellschaft. 
Dieser Begriff ist zweideutig. Die Beschreibung der Form der Gesellschaft 
als politisch könnte so verstanden werden, dass die Gesellschaft als Ob-
jekt fungiert, das durch politische Handlungen eingerichtet und geprägt 
wird. Über »die« Gesellschaft würde demnach »in« der Politik entschie-
den. Auf diese Weise würde der Begriff die Idee der Selbstbestimmung, 
die Idee einer durch Politik auf sich selbst einwirkenden Gesellschaft aus-
drücken. Tatsächlich bezeichnet die Qualifikation als politisch für Lefort 
jedoch ein »bestimmtes In-Form-Setzen« der sozialen Beziehungen und 
Erfahrungen (Lefort 1999: 37), das nicht mit der Sphäre oder den Akti-
vitäten der Politik kurzgeschlossen werden kann. So weist für Lefort »die 
Tatsache, daß sich so etwas wie die Politik in einer bestimmten Epoche 
im gesellschaftlichen Leben abzugrenzen begann« (Lefort 1990a: 284), 
selbst wiederum eine politische Bedeutung auf, weil diese Differenzierung 
für die Form der Gesellschaft relevant ist. Dass es also so etwas wie die 
Politik gibt (neben der Wirtschaft, der Religion, der Wissenschaft etc.), 
dass es politische Handlungen gibt, formiert die Gesellschaft. Politisch ist 
demnach nicht ein System staatlicher Institutionen, und der Begriff des 
Politischen wird auch nicht allein funktional bestimmt, etwa anhand der 
Herstellung kollektiv verbindlicher Entscheidungen. Er betrifft vielmehr 
die Konstitution der Gesellschaft. Jede Gesellschaft ist somit politisch, 
und ein »erneute[s] Denken des Politischen« (ebd.: 283), das Lefort un-
ternimmt, ist auf die Unterscheidung von Formen der Gesellschaft und 
die Identifikation der normativen Prinzipien, die diese verschiedenen Ge-
sellschaftsformen einrichten und erhalten, ausgerichtet.6

Die Unterscheidung von Gesellschaftsformen ist zuerst eine Frage der 
Methode. Um zwischen verschiedenen Formen der Gesellschaft diffe-
renzieren zu können, ist Lefort zufolge ein »Bruch mit dem Standpunkt 
der politischen Wissenschaft« erforderlich (ebd.). Dieser Bruch ist nö-
tig, weil jede Wissenschaft, die sich im Gestus objektiver Erkenntnis um 
das »Wissen der wirklichen Ordnung der Gesellschaft« bemüht (Lefort 
1999: 34), die Konstitution des eigenen Erkenntnisgegenstandes nicht er-
fassen kann. Die Sozialwissenschaften machen sich zur Aufgabe, »eine 
Ordnung von einzelnen Tatsachen im Sozialen einzugrenzen« (ebd.: 49) 

6	  	Für diese Art von Untersuchung findet Lefort Inspiration in den (jedoch 
durchweg modernitäts- und demokratiekritischen) Überlegungen von 
Strauss. Vgl. etwa den Hinweis von Lefort (1990a: 285) auf die »›Kastra-
tion‹ des politischen Denkens, die Leo Strauss allzu treffend angeprangert 
hat [...].« Vgl. dazu auch Flynn (2005: 152 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

und nehmen dazu die Existenz der Gesellschaft in Form dieser Viel-
falt von Funktionssystemen als selbstverständlich an. Vom »Standpunkt 
der politischen Wissenschaft« aus betrachtet, wird jene Möglichkeit, die 
Sphäre der Politik von der Sphäre der Wirtschaft zu unterscheiden, ein-
fach hingenommen. Das hat zur Folge, die Frage nach der Existenz und 
der Form der Gesellschaft, die diesen Unterscheidungen und Untersu-
chungen zugrunde gelegt ist, »gleichsam unter der Hand« zu ignorieren 
(Lefort 1990a: 283). Dass es die Gesellschaft auf diese Weise gibt, be-
stimmt die Perspektive. Der Akt oder Prozess der Formgebung, der Be-
fund, dass und wie die Gesellschaft als ein bestimmtes Modell sozialer 
Organisation in Erscheinung tritt, wird hingegen »vergessen«:

Wenn man zwischen dem trennt, was zur Ökonomie, zur Politik (in dem 
Sinne, wie sie die moderne Wissenschaft versteht), zum Rechtlichen und 
zum Religiösen gehört […], würde man ebenso vergessen, daß wir nur 
dadurch zu einer solchen analytischen Unterscheidung kommen, indem 
wir an der Idee einer originären Dimensionalität des Sozialen festhalten, 
daß sich diese Dimensionalität nur zusammen mit der Idee ihrer originä-
ren Form gibt, ihrer politischen Form. (Lefort 1999: 38f.)

Die Unterscheidung von Gesellschaftsformen betrifft demnach die Frage 
des Selbstbezugs, die Frage also, wie sich Gesellschaften als solche verste-
hen. Sie thematisiert die Frage der Vergegenwärtigung der Gesellschaft 
als Einheit und die Frage nach den Folgen, die die Formen der Vergegen-
wärtigung für das Selbstverständnis der Gesellschaftsmitglieder haben.

Die Antwort auf diese Frage findet Lefort in Verfahren der Reprä-
sentation. Die unterschiedlichen Gesellschaftsformen sind für ihn Aus-
druck spezifischer Verfahren und Praktiken der Vergegenwärtigung von 
Macht und Herrschaft, also dessen, was Lefort als »Getriebe der Ver-
körperungsmechanismen« beschreibt (Lefort 1999: 93). Jene Repräsen-
tationsregime und die mit ihnen verbundenen Gesellschaftsformen gilt es 
zu rekonstruieren, um die Lefort’sche These der gesellschaftlichen Form-
gebung durch Repräsentation zu verfolgen. Entgegen einer dualistischen 
Konzeption von Repräsentation sind Lefort zufolge die beiden Hinsich-
ten durchweg miteinander verknüpft. Es gibt weder nur »die« Gesell-
schaft noch ausschließlich »die« Repräsentation der Gesellschaft.7 Ver-
fahren der Repräsentation bedeuten hier einerseits, etwas sichtbar zu 
machen und zur Darstellung zu bringen. Es bedeutet aber andererseits 
auch, etwas zu erzeugen, das nur mittels Repräsentation zur Existenz 
gelangen kann. Die Konstitution des Sozialen und die Einheit der Ge-
sellschaft beruht weder auf Zwang noch auf Konsens, nicht allein auf 
Tradition oder Kalkül, sondern auf vielgestaltigen Verfahren und Prak-
tiken der Repräsentation. Die Art und Weise, wie sich Gesellschaften 

7	  	Vgl. die Kritik von Lefort (2017: 186) an Vorstellungen vom »Primat der 
Repräsentation«.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

selbst verstehen, ist dabei für Lefort insbesondere mit der »Stellung der 
Macht« und der Repräsentation der Gesellschaft entlang der Autori-
sierung und Ausübung von Herrschaft verknüpft (Lefort 1990a: 292). 
Denn das die Gesellschaft als ein zusammenhängendes Ganzes aufge-
fasst wird, »impliziert ja die Referenz auf einen Ort, von dem aus [der 
Raum der Gesellschaft] sich sehen, lesen, benennen läßt« (Lefort 1999: 
49). Die Rede von der Gesellschaft als solche impliziert einen Ort, der 
erst diese Selbstbetrachtung und Selbstbeschreibung ermöglicht.8 Dieser 
Ort ist für Lefort vorrangig der Ort der Macht. Er erlaubt, als ein spezi-
fischer Blickpunkt, die Bezugnahme der Gesellschaft auf sich, und zwar 
aufgrund einer »Bewegung der Exteriorisierung des Sozialen, die mit der 
Bewegung seiner Interiorisierung einhergeht.« (ebd.) Lefort spricht des-
halb auch von einer Teilung zwischen dem politischen und dem sozialen 
Raum (vgl. Lefort 1981: 152), wobei diese Teilung, wie deutlich gewor-
den sein sollte, innerhalb der Gesellschaft und für die Gesellschaft wirk-
sam wird (vgl. Trautmann 2013).

Macht ist demnach immer mehr als ein Instrument der Herrschaft. 
Anders gesagt, kann die politische Form der Gesellschaft nicht als Re-
gierungs- oder Staatsform konzipiert werden. Um diese repräsentativen 
(kreativen) Funktionen der Macht besser zu verstehen, bietet es sich an, 
den Begriff der Macht und den (modernen) Begriff der Souveränität als 
Ausdruck einer vollumfänglichen Herrschaftsgewalt voneinander zu un-
terschieden. Souveränität bezeichnet den Besitz der »höchsten«, inhalt-
lich ungebundenen und zeitlich unbegrenzten Gewalt. Diese Gewalt be-
deutet die Befugnis, über die Form der sozialen Ordnung zu entscheiden, 
also Gesellschaft nach Belieben zu prägen.9 Von diesen unbeschränkten 
Entscheidungskompetenzen unterscheidet sich der Lefort’sche Machtbe-
griff nachdrücklich. Nicht nur ist Macht nicht mit der Staatsgewalt zu 
identifizieren. Vor allem ist der Begriff, wie Lefort ihn verwendet, nicht 
allein über die Mittel und Zuständigkeiten zur Gestaltung der Gesell-
schaft zu erklären. Die politische Bedeutung der Macht entdeckt Lefort 
deshalb auch in den ethnologischen Studien Pierre Clastres’,10 die sich 
»Gesellschaften gegen den Staat« widmen: archaischen Gesellschaften, 
die, in der Interpretation durch Clastres, jede Konzentration von Herr-
schaftsgewalt explizit vermeiden und trotzdem bzw. auf eben diese Wei-
se politisch sind (vgl. Clastres 2020: 145 ff.). Mit Clastres betont Lefort, 
dass von fehlenden Herrschaftsstrukturen und -kompetenzen gerade 

8	  	 Insofern sprechen Lefort und Gauchet (1990: 97 ff.) auch von der Macht 
als einer »instituierenden Instanz des gesellschaftlichen Raumes«.

9	  	Das betont Loick (2012: 40) in einer pointierten Rekonstruktion der Sou-
veränität bei Bodin: »sein Objekt ist nicht das Recht, sondern das Leben.«

10	 	Clastres hatte die Formel vom »leeren Ort der Macht« bereits einige Jahre 
vor Lefort verwendet. Dazu und insgesamt zum Verhältnis von Clastres und 
Lefort vgl. Geenens (2013).

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

nicht auf den nicht-politischen Charakter der jeweiligen Gesellschaft zu 
schließen ist. Jede Gesellschaft ist politisch, weil ihre Form von der Art 
und Weise der Autorisierung und Repräsentation der Macht abhängig 
ist – und das schließt den Verzicht auf Herrschaft ein (vgl. Lefort 2000: 
215). Durch die Linse der gegen-staatlichen Gesellschaften wird deut-
lich, dass der Begriff der Macht nicht mit der Existenz und Ausgestal-
tung souveräner Herrschaft in eins zu setzen ist.

Die Repräsentation der Macht ermöglicht es, auf die Einheit der Ge-
sellschaft zu reflektieren. Auf diese Weise kann dann doch noch An-
schluss an den Begriff der Souveränität gefunden werden, unter der 
Annahme allerdings, dass mit der gängigen Definition der »höchsten 
Gewalt« nicht ein potentielles Vermögen, vielmehr ein besonderer Blick-
punkt der (Selbst-)Betrachtung der Gesellschaft bezeichnet wird. Die 
Stelle der Macht ist nicht nur aufgrund der tatsächlichen Mächtigkeit 
bedeutsam, vielmehr aufgrund des Überblicks, der mit dieser Stelle ver-
bunden ist – mit dem Bild, das sich von dort aus ergibt.11 Diese »Exte-
riorisierung des Sozialen« kann sich auch anderswo vollziehen,12 ausge-
prägt ist für Lefort aber vor allem aber die Verbindung (von Verfahren 
der Repräsentation) der Macht13 mit der Modellierung des Sozialen (vgl. 
Lefort 1986a: 282; 1999: 48; 2017: 78). Wie die Macht »ist« und erfah-
ren wird, so werden die Beziehungen erfahren, die den sozialen Raum 
zur Gesellschaft machen. Dieses Korrespondenzverhältnis zwischen po-
litischer und gesellschaftlicher Repräsentation soll nun kurz anhand der 
monarchischen, der demokratischen und der totalitären Gesellschafts-
form aufgezeigt werden.

Innerhalb der korporal verfassten Gesellschaft des Ancien Régime be-
zieht sich die Stellung der Macht auf einen zunächst religiösen, jedenfalls 
aber »unbedingten, außerweltlichen Pol« (Lefort 1990a: 292). Mittels 
dieser transzendenten Begründung wird, wie Lefort herausarbeitet, die 
Macht »in der Person des Fürsten zugleich zum Garanten und Reprä-
sentanten der Einheit des Königreiches« (ebd.). Der Körper der Königin 
steht für die Gesellschaft ein. Es handelt sich, im Anschluss an Ernst Kan-
torowicz (vgl. Lefort 1999: 78 ff.), um Operationen der Personifikation 

11	 	Lefort zufolge ist es Marx, der diesen Zusammenhang von Repräsentation 
und Einheitsstiftung entdeckt und sogleich wieder verdeckt (vgl. Lefort 2017: 
82 ff.). Einschlägig für diese Interpretation ist die komplexe Auseinander-
setzung mit der Marx-Interpretation von Merleau-Ponty (vgl. Moyn 2008; 
Breckman 2013: 151 ff.). Zur Auseinandersetzung von Lefort mit Merleau-
Ponty im Hinblick auf demokratietheoretische Fragen vgl. Gerçek (2020).

12	 	Nicht nur die Macht, auch das Recht haben an der Form der Gesellschaft 
Anteil. Siehe dazu Kapitel 2.3.3.

13	 	So ist es dann auch, unter Vorzeichen einer ansonsten ausdrücklichen Nähe, 
die politische Bedeutung der Repräsentation, die Lefort gegen Hannah 
Arendt betont (vgl. Lefort 1988b: 55).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

und der Verkörperung des sozialen Raumes.14 Die Person, genauer: »der 
Körper des Fürsten« stellt die Gesellschaft dar, die entsprechend »als 
substantielle Einheit vorgestellt [wurde].« (Lefort 1990a: 292f.) Weil 
und insofern also die Macht als ein Körper vorstellig wird, weil die 
Macht körperlich konfiguriert ist, wird auch die Gesellschaft im Bild 
des menschlichen Organismus sichtbar und gehen die Gesellschaftsmit-
glieder von einer naturgegebenen Hierarchie der sozialen Gliederungen 
aus. Der Körper fungiert als Modell der Gesellschaft, wenn (und weil) 
die Macht in körperlich-personalisierter Form Gestalt annimmt.

Mit dieser korporalen Erscheinung der monarchischen Gesellschaft 
bricht die Form der Demokratie.15 Die Stellung der Macht kann unter 
demokratischen Bedingungen nicht mehr mittels Figuren der Transzen-
denz gerechtfertigt werden, sondern sie ist diskursiver und temporaler 
Natur. Das Resultat ist eine De-Personifikation der Macht, die nun als 
eine »Leerstelle« verfasst ist. In der Demokratie findet sich eine »Re-
präsentation der Macht eingerichtet [...], die sinnfällig bestätigt, daß sie 
ein leerer Ort ist« (Lefort 1999: 49f.) Dieser Leerstelle der Macht ent-
spricht ein offener, unabgeschlossener Prozess sozialer Anordnungen. 
Das ändert aber nichts daran, so Lefort, dass auch hier die Gesellschaft 
sich durch diese Repräsentation der Macht auf sich selbst beziehen und 
als eine intelligible Einheit auffassen kann. Obwohl die demokratische 
Gesellschaft also »körperlos« ist (société sans corps), ist »dies nicht so 
zu verstehen, daß sie ganz ohne Einheit […] wäre« (Lefort 1990a: 295). 
Schließlich wird beständig im Namen des Volkes gehandelt und entschie-
den. Doch der Singular des Volkes und die Einheit der Gesellschaft sind 
nun prozessualer und kontestativer Art. Die Macht beruht nicht länger 
auf den festen Fundamenten der Religion oder Tradition. Ihre Begrün-
dung und Ausübung sind nun selbst von Verfahren der Autorisierung 
derjenigen abhängig, die (nur) für einen gewissen Zeitabschnitt die Stelle 
der Macht besetzen dürfen. Sie ist anonym und unbestimmt. Die Macht 
des Volkes gehört niemandem, denn die Stelle der Macht kann von nie-
mandem in Besitz genommen, sie kann von keiner im Voraus bestimm-
ten Person oder Gruppe permanent angeeignet und ausgeübt werden.

Demokratische Gesellschaften sind also insofern unabgeschlos-
sen, als deren Reproduktion ausdrücklich der temporalen Dimensi-
on der Neuverteilung der Macht und der diskursiven Dimension der 

14	 	Kurz gesagt, verbindet Lefort mit Kantorowicz’ Untersuchungen (Kantoro-
wicz 1990), dass jede Gesellschaft durch Verfahren der Repräsentation der 
Macht (und in diesem Sinne: symbolisch) konstituiert ist. Repräsentation 
(re-)produziert Einheit, weil Gesellschaften sich mittels der Erzeugung und 
Ausübung von Macht auf sich selbst beziehen können (vgl. Flynn 2005: 131 
ff.; Yildiz 2013; Trautmann 2017).

15	 	Für den historischen Pfad »von der Dekonstruktion des Hauptes zur demo-
kratischen Ästhetik« vgl. auch Frankenberg (2010: 53 ff.).

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Re-Artikulation der Gesellschaft unterliegt. Wie der Wille des Volkes, 
bleibt auch das Selbstverständnis der Gesellschaft umstritten. Eben weil 
die Stelle der Macht nun als Macht des Volkes erscheint, ist es zugleich 
die »Macht von niemandem«.16 Die Souveränität des Volkes wird, wie 
es insbesondere das Verfahren der Wahl vor Augen führt, niemals wirk-
lich.17 Demokratie bezeichnet die Dispersion der Macht sowie die In
stitutionalisierung des andauernden Konfliktes. Auf diese Weise geht die 
demokratische Repräsentation der Macht einher mit »einer Gesellschaft 
ohne positive Determination«, die nicht »in der Gestalt einer Gemein-
schaft« dargestellt werden kann (Lefort 1999: 50). Die Durchbrechun-
gen der Volkssouveränität – die praktische Neu- oder Fortbestimmung 
dessen, wie das Volk ist und was es will – werden für die Form der Ge-
sellschaft wesentlich. Die Herrschaft im Namen des Volkes ist also nicht 
die Herrschaft der Allgemeinheit. Entgegen der unmittelbaren Identifi-
kation von Demokratie mit dem Willen des Volkes ergibt sich die Form 
der modernen Demokratie aus der Negation der jeweiligen Bestimmun-
gen politischer Macht und gesellschaftlicher Einheit. Lefort spricht des-
halb von der »Effektivität des Negativen« (Lefort 1988a: 41) in der 
und für die Demokratie. Die Verfahren und Praktiken der Repräsenta-
tion durchbrechen die Selbstsetzungen des Volkes und erzeugen (darü-
ber) die Gesellschaft als pluralen Zusammenhang gleicher Einzelheiten. 
Diese Dynamik ist nicht auf die Ausübung der (staatlichen) Herrschaft 
beschränkt, sondern wird im gesamten sozialen Raum in der »freien 
Ausdifferenzierung der Existenz-, Handlungs- und Erkenntnisweisen« 
manifest (Lefort 1990c: 33). Die Einheit des Volkes sowie die Form der 
Gesellschaft beruht auf und ist durchsetzt von egalitärer Vielheit.

Hinsichtlich der formgebenden Wirkungen von Verfahren der Reprä-
sentation kann man deshalb mit Lefort festhalten, dass jene Verfahren 
nicht allein die Gleichheit der Einzelnen in Teilhabemöglichkeiten (mehr 
oder weniger gelungen) umsetzen. Auch entzieht sich die Aufmerksam-
keit für die politische Form der Gesellschaft der geläufigen Entgegenset-
zung einer demokratischen Regierungsform und einer demokratischen 
Lebensform. Zwar ist Demokratie für Lefort zweifellos mehr als ein En-
semble von Prozeduren und Institutionen zur Legitimation verbindlicher 
Entscheidungen. Anstatt jedoch den Blick von diesen Verfahren abzuwen-
den, geht es Lefort darum, zu zeigen, wie durch diese Verfahren erst die 
grundlegenden (normativen) Prinzipien demokratischer Vergesellschaf-
tung hervorgebracht werden. Die politische Realisierung der Gleichheit 
ist zugleich die politische Realisierung dieser Gleichheit.

16	 	»Die Demokratie verbindet diese beiden scheinbar widersprüchlichen Prin-
zipien: Einerseits geht die Macht vom Volk aus, andererseits ist sie die 
Macht von niemandem.« (Lefort 1986a: 279)

17	 	Siehe dazu ausführlich Kapitel 2.2.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die Körperlosigkeit demokratischer Gesellschaften ist somit das Er-
gebnis von Repräsentationsverfahren, die einen einzelnen, authenti-
schen Willen des Volkes ebenso manifestieren wie durchstreichen. Dass 
der Volkswille repräsentiert und dadurch dementiert wird, bildet den 
Kern der modernen Demokratie. Hingegen erzeugen totalitäre Gesell-
schaften entlang der Repräsentation eines substantiell aufgefassten Vol-
kes die »Vorstellung einer homogenen und für sich durchsichtigen Ge-
sellschaft« (Lefort 1990a: 287). Die Enthauptung des Königs muss also 
nicht zwangsläufig zur De-Personifikation der Macht und der Gesell-
schaft führen. Ganz im Gegenteil stellt die totalitäre Repräsentation der 
Macht den Versuch dar, der »Gesellschaft wieder einen Körper zu ge-
ben« (Lefort 1999: 62) und so deren (»gereinigte«) Einheit wiederherzu-
stellen.18 Mittels einer Praxis der Identifikationen verbindet sich in diesen 
Gesellschaften die Herrschaft des Volkes mit seiner Repräsentation durch 
einzelne Personen, den Führer oder den Vorsitzenden der Partei, die mit 
dem Körper des Volkes verschmelzen und zugleich als dessen Kopf gel-
ten (vgl. Lefort 1986b: 299). Unter modernen Bedingungen, also infolge 
der Erosion einer transzendenten Begründung der Macht, nehmen Gesell-
schaften die Form einer Repräsentation des Volkes und dessen Souveräni-
tät an. Totalitäre Gesellschaften sind für Lefort jene, die für sich beanspru-
chen, dass die Einheit des Volkes wirklich geworden ist. Die Souveränität 
des Volkes wird hier manifest, der demos ein eindeutig konturiertes Gebil-
de gerade dadurch, dass der Diskurs über die Ausübung der Macht stumm 
geschaltet wird und die Verfahren egalitärer Repräsentation außer Kraft 
gesetzt sind. Die doppelte Codierung der Macht (in) der Demokratie – 
nämlich die Macht von allen und zugleich von niemandem zu sein – wird 
hier aufgegeben. An ihre Stelle tritt die Repräsentation einer einheitlichen 
Gesellschaft-als-Körper, durch die der Wille des (»eigentlichen«) Volkes 
Realität erlangt und die den gesamten Raum des Sozialen ausfüllt. Mit 
der Identifikation von Volk und Führer oder Partei korrespondiert eine 
reduktive Vergegenwärtigung der Gesellschaft als form- und steuerbar.19 
Hingegen beruht die Form der Demokratie nicht auf der wirklich gewor-
denen, sondern auf der egalitär durchbrochenen und insofern unverfüg-
baren, latenten Idee der Volkssouveränität.

Wie diese Skizze monarchischer, demokratischer und totalitärer Ge-
sellschaftsformen nur andeuten kann, stehen für Lefort Verfahren der 

18	 	Die Repräsentation des Volkes passiert hier »identitätsrepräsentativ« (Voll-
rath 1992: 229).

19	 	Dieser Repräsentation der Macht entspricht, dass sich die Sphäre der Wirt-
schaft, der Wissenschaft etc. wieder »gleichsam verquicken.« (Lefort 1990a: 
287) Als ein Vorhaben der Entdifferenzierung von vormals getrennten Sozial-
systemen ist die totalitäre Gesellschaftsform auch in dieser Hinsicht zweifellos 
modern. Zum Totalitarismus als Gesellschafts-, nicht (nur) als Herrschafts-
form vgl. schon den frühen Text von Lefort (1986c) aus dem Jahr 1956.

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Repräsentation und die Konstitution des Sozialen in einem Korrespon-
denzverhältnis. In dieser Hinsicht besitzen, wie gesagt, alle Gesellschaf-
ten eine politische Form. Dabei enthalten die verschiedenen Repräsen-
tationsregime allesamt ein überschüssiges, gegenwendiges Moment. Die 
politische Form der Gesellschaft weist immer auch den »Charakter ei-
ner Infragestellung« auf (Lefort/Gauchet 1990: 103). Der Begriff mar-
kiert also insofern ein tautologisches Moment, als jede Gesellschaft (qua 
Repräsentation) eine politische Gesellschaft ist. Er beinhaltet aber auch 
und ebenso ein antithetisches Moment, weil die politische Form der Ge-
sellschaft (wiederum qua Repräsentation) nicht notwendigerweise so ist, 
wie sie ist. Dass jede Gesellschaft sich selbst nur durch die eigene Re-
präsentation erreicht, involviert die Absage an eine vollständige Verge-
sellschaftung der Gesellschaft.20 Dennoch ist die Form der Gesellschaft 
selbst ein soziales Produkt. Die politische Form der Gesellschaft umfasst 
so auch den Vorgang der Transgression: die Auflösung der bestehenden 
und das In-Form-Setzen einer neuen Gesellschaftsform.

Ich greife im Folgenden auf Überlegungen von Hobbes zurück, um 
diese formbildenden Wirkungen der Repräsentation noch etwas zu ver-
tiefen. Dieser Exkurs ist erklärungsbedürftig. Denn dass die Gesellschaft 
aus einzelnen Individuen besteht, die durch den Abschluss eines Vertra-
ges einen als nachteilig aufgefassten Naturzustand verlassen, ist für Le-
fort das Sinnbild einer positivistischen Wissenschaft.21 Hobbes’ proto-
liberale Konzeption ist Ausdruck einer rationalistischen Auffassung des 
Sozialen, die die Genese der Gesellschaft aus der Begründung souverä-
ner Herrschaft erklärt und also gerade die Konstitution des eigenen Ge-
genstandes im Gestus der objektiven Erkenntnis verbirgt. Zugleich teilen 
Hobbes und Lefort aber die Auffassung, dass Sozialität keineswegs ein 
Natur-, sondern ein Repräsentationsprodukt ist. Gesellschaften können 
sich nicht als solche umstandslos auf sich selbst beziehen. Sie existieren 
nur aufgrund von Verfahren der Repräsentation, die deren Einheit her-
stellen und aufrechterhalten. Repräsentation ist für Hobbes und für Le-
fort ein Prozess der Formgebung. Dass diese Repräsentationen sich un-
terscheiden können – dass sich also entlang von Verfahren und Praktiken 
der Repräsentation Gesellschaftsformen unterscheiden lassen –, ist für 
Hobbes und sein Modell der uneingeschränkten Autorisierung staatli-
cher Herrschaft irrelevant. Ihm geht es nicht um Gesellschaftsformen, 
sondern um die Form der Gesellschaft angesichts der Problematik der 

20	 	Diese (Un-)Möglichkeit einer unmittelbaren Vergesellschaftung der Gesell-
schaft markiert die Bruchstelle zwischen Lefort und seinem langjährigen 
Weggefährten Cornelius Castoriadis. Vgl. Lefort (1976) für ein Selbstzeug-
nis sowie die instruktive Darstellung bei Breckman (2013: 139 ff.).

21	 	Liberale Gesellschaftskonzeptionen handeln Lefort (1999: 60) zufolge al-
lein von der »Vielfalt an und für sich«. Das trifft auch und insbesondere auf 
Hobbes’ Problematik der Menge zu.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

»Menge«.22 Das Problem von Hobbes ist das der verbindlichen Verbin-
dung von unverbundenen Einzelnen, das Problem von Lefort hingegen 
ist das der Formen des gesellschaftlichen Selbstbezugs.

2.1.2 Repräsentation als Absorption: Hobbes

Um die Lefort’sche These der gesellschaftlichen Formgebung durch Re-
präsentation besser zu verstehen, kann es helfen, sich Hobbes’ radika-
le Konzeption vertraglicher Vergesellschaftung vor Augen zu führen. 
Schließlich wird dort die Gesellschaft als ein zusammenhängendes Gan-
zes allein durch die Autorisierung souveräner Herrschaft möglich – also 
allein dadurch, dass eine Person (oder eine Gruppe) für alle spricht und 
entscheidet. Die Stellvertretung der Einzelnen ist hier mit der Konstrukti-
on des Sozialen gleichbedeutend. Denn erst durch die Übereinkunft, sich 
durch einen einzelnen empirischen Willen repräsentieren zu lassen, wird 
Hobbes zufolge der Eintritt in den Gesellschaftszustand möglich. Diese 
Möglichkeit von Gesellschaft betrifft nicht zuerst die faktischen Bedin-
gungen individueller Selbsterhaltung, obwohl es für Hobbes eindeutig 
ist, dass Sicherheit und Wohl von der Einrichtung einer unbeschränkten 
Staatsgewalt abhängig sind, die den ewigen Konflikten des Naturzustan-
des ein Ende bereitet. Aber mehr noch als um die konkrete Verfassung 
der Gesellschaft geht es um den Zustand der Gesellschaft selbst: um die 
Herstellung von Einheit im Wege der Repräsentation.

Hobbes’ Überlegungen kreisen um die Möglichkeit, einen souveränen, 
die Gefahr des Bürgerkriegs überwindenden Herrschaftsapparat mit den 
Willen der Einzelnen, die dieser Herrschaft folgen müssen, übereinstim-
men zu lassen. Die Herausforderung besteht somit nicht allein darin, ei-
nen bestimmten Willen verbindlich zu machen, also im Ende des Bürger-
kriegs infolge einer effektiven Durchsetzung von Regeln. Das Problem 
ist vielmehr, einen kollektiven Willen herzustellen, auf den sich jene Re-
geln beziehen können. Dieses Problem kann allein durch ein Verhältnis 
der Repräsentation gelöst werden (vgl. Pettit 2008: 115 ff.; Runciman 
2009), denn von Natur aus bestehen bloß die Willen einzelner Indivi-
duen. Auf der Basis von Hobbes’ individualistischen Prämissen muss 
nicht nur Herrschaft auf impliziter oder expliziter Zustimmung basie-
ren.23 Ohne ein Repräsentationsverhältnis, also die Auszeichnung einer 

22	 	 In dieser Hinsicht kann auch bei Hobbes von der »Entkörperung« der 
Macht gesprochen werden (Skinner 2007: 175). Das betrifft aber die Arti-
fizialität der Herrschaft, nicht deren Reversibilität infolge einer diskursiven 
und temporalen Begründung der Macht.

23	 	Das betrifft sogar die Herrschaft der Eltern über ihre Kinder: »Dieses Recht 
[...] beruht auf Zustimmung des Kindes, die entweder ausdrücklich oder 
durch andere, ausreichende Erklärungen erfolgte.« (Hobbes 1966: 156)

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Stelle, die für alle spricht, kann Hobbes zufolge kein kollektiver Wille 
existieren.24

Repräsentation ist für Hobbes wesentlich ein Vorgang der Einheits-
stiftung. Nur weil es eine Person gibt, die alle vertritt, gibt es auch die 
Gesellschaft als die Form des Sozialen. Die Autorisierung der Herrschaft 
verwandelt die Menge, d.h. die Summe der widerstreitenden Privatwil-
len, in eine Einheit.

Denn es ist die Einheit des Vertreters, nicht die Einheit der Vertretenen, 
die bewirkt, daß eine Person entsteht. Und es ist der Vertreter, der die Per-
son, und zwar nur eine Person, verkörpert – anders kann Einheit bei ei-
ner Menge nicht verstanden werden. (Hobbes 1966: 125)

Repräsentation erweist sich somit bei Hobbes als ein konstruktiver Vor-
gang, der einen einheitlichen sozialen Raum aus der (für Hobbes de
struktiven) Tatsache der reinen Vielfalt erst hervorbringt. Die Menge ist 
Name und Ausdruck einer endlosen Fragmentierung. Sie ist nicht nur 
handlungsunfähig, sondern auch urteilslos. Der Souverän, der die Per-
son des Staates und damit »alle und jeden einzelnen der Menge vertritt« 
(ebd.: 145, Herv. J.H.), bildet deshalb keinen einheitlichen, kollektiven 
Willen ab. Jenseits der Repräsentation gibt es allein die Vielfalt der Ein-
zelwillen als das Signum des Natur- bzw. Kriegszustandes.25 Dort existie-
ren nur die Handlungen von unverbundenen und potentiell miteinander 
kollidierenden Einzelnen. Es entscheiden die Einzelnen jeweils für sich 
selbst, d.h. ohne Rekurs auf eine gemeinsame Definition davon, welche 
Handlungen notwendig sind, das eigene Selbst zu erhalten.26 Deshalb 
ist das Einvernehmen des Naturzustandes rein zufällig und kann nicht 
auf Dauer gestellt werden. Andere Entscheidungen über die geeigneten 
Maßnahmen zum Selbsterhalt sind schließlich immer möglich, und eine 
Entscheidung reicht hin, alle Entscheidungen infrage zu stellen. Die Ge-
fahr des Bürgerkriegs ist immer nur ein weiteres Urteil entfernt, weil die 
Vielfalt der Willen notwendigerweise disparat ist. Der Gesellschaftszu-
stand muss deshalb für Hobbes ein Zustand geteilter Bedeutungen sein, 
durch den das Risiko, das mit Sprache und Schrift und insbesondere mit 

24	 	Zugleich kann so Hobbes (2017: 188) auch für den Fall der Monarchie er-
klären, dass »der König das Volk ist.« Vgl. zu dieser Formel Manow (2008: 
7), Martinez Mateo (2018: 65f.).

25	 	Vgl. dazu auch Hobbes’ Kritik gemischter Regierungsformen, die unfähig 
dazu sind, »eine Person« zu bilden (Hobbes 1966: 252).

26	 	Hobbes geht selbstverständlich davon aus, dass Herrschaftsbefugnisse auch 
nur begrenzt verliehen werden können (vgl. Pitkin 1967: 20). Dies setzt aber 
den Eintritt in den Gesellschaftszustand voraus, weil nur dort die vertrags-
förmigen Grenzen dieser Befugnisse sinnvoll werden: »[D]ie Stellvertretung 
des Leviathan [ist] die Voraussetzung aller anderen Stellvertretungsverhält-
nisse« (Trüstedt 2022: 111).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

der »Autorität der Schriftsteller« (Hobbes 1966: 212) einhergeht, ge-
bannt wird. Zwar ist, wie auch Hobbes weiß, Souveränität und die Ein-
heit, die sie stiftet, »immer nur ein Schein«.27 Doch kann Hobbes zufol-
ge nur durch die Repräsentation der Menge bewerkstelligt werden, dass 
eine Vielheit von Menschen in die Lage versetzt wird, sich auf sich selbst 
als Einheit zu beziehen. Nur Repräsentation führt zur Unität. Die Sou-
veränität der Herrschaft ist also effektiver Schein.

Das Vehikel dieser Transformation der Menge in das Volk ist ein Ver-
trag, durch den alle Einzelnen sich dazu verpflichten, den Willen der-
selben Person zu übernehmen. Die Gewalt der Repräsentation ist die-
jenige der Definition. Jemand zu autorisieren und so ein Verhältnis der 
umfänglichen Repräsentation einzurichten, ist somit etwas anderes, als 
Rechte an jemand zu übertragen. Die Autor:innenschaft etabliert eine 
Relation der Identifikation, während der Übertrag von Rechtsansprü-
chen nahelegt, dass die souveränen Handlungen und Kompetenzen zu-
erst den Besitz derjenigen dargestellt haben, die diese Handlungen und 
Kompetenzen danach als eigene anerkennen (vgl. Green 2015). Auch in 
dieser Hinsicht ist das Verfahren der Repräsentation konstruktiv oder 
eben effektiver Schein. Hinsichtlich einer Gesellschaft von Personen und 
damit der theatralischen Fähigkeiten, sich selbst oder andere vertreten 
zu können,28 beschreibt Hobbes sodann die gemeinsame Stellvertretung 
als »künstliche Seele«. Die Seele der Souveränität realisiert (im doppel-
ten Sinne von Ein- und Umsetzen) einen kollektiven Willen und gibt der 
vormaligen Menge »Leben und Bewegung« (ebd.: 5). Der Souverän ist 
Ausdruck der zur Person des Staates29 konsolidierten Menge, ohne den 
sie nicht urteilen und entscheiden könnte.

Dadurch, dass die Gesamtheit der Einzelnen die Autor:innenschaft für 
den Willen einer einzelnen Person übernehmen, wird die Möglichkeit 
kollektiver Handlungen um den Preis gewonnen, auf die tatsächlichen 
Handlungen keinen Einfluss nehmen zu können. Die Einheit der Menge 
ist nur das Produkt des Repräsentationsverhältnisses und besteht allein 
als Folge der unbeschränkten Herrschaft. Das Volk kann sich nur durch, 
niemals abseits von oder entgegen der Herrschaft äußern. Nur die sou-
veränen Handlungen sind Handlungen der auf den Pfaden individueller 

27	 	Denn Souveränität »kann nur dadurch zustande kommen, daß eine Vielheit 
sich so verhält, als ob sie [...] ein einziger [wäre].« (Arendt 1994: 214f.)

28	 	»So ist also eine Person dasselbe wie ein Darsteller, sowohl auf der Bühne 
als auch im gewöhnlichen Verkehr, und als Person auftreten heißt soviel wie 
sich selbst oder einen anderen darstellen oder vertreten.« (Hobbes 1966: 
123)

29	 	Entscheidend für diese Studie ist das Verhältnis der Repräsentation, nicht 
dessen Ergebnis. Die weiterhin vielfach diskutierte Frage, wie die Person des 
Staates in Hobbes’ Schriften zu verstehen ist, kann ich hier nicht aufgreifen. 
Vgl. zum Stand der Diskussion Fleming (2021).

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Zustimmung hergestellten Kollektivität. Sich über den Souverän zu be-
klagen, bedeutet demnach, sich über sich selbst zu beschweren. Das gilt 
auch für den Willen des Volkes als Vergesellschaftung der Menge. Den 
»privaten Gesinnungen« sind also im Gesellschaftszustand »politische 
Auswirkung genommen« (Koselleck 1973: 23). Denn, wie Hobbes fest-
stellt, auch die Missachtung von natürlichen Gesetzen »genügt nicht, ei-
nen Untertanen zu bevollmächtigen, entweder Krieg gegen seinen Souve-
rän zu führen oder ihn wenigstens der Ungerechtigkeit anzuklagen oder 
sonst irgendwie schlecht über ihn zu sprechen« (Hobbes 1966: 192).30 
Zwar kann die Herrschaft zu bestimmten Handlungen verpflichtet sein. 
Aber diese Verpflichtungen sind nicht die Folge der Autorisierung, durch 
die das Repräsentationsverhältnis eingerichtet wird. Sie liegen dem Ver-
hältnis der Repräsentation nicht zugrunde, denn der Souverän ist allein 
Gegenstand des Vertrages, den die Einzelnen der Menge untereinander 
geschlossen haben. So ist der Gesellschaftszustand das Ende der Partei-
ungen und Parteilichkeiten. Zwar könnte man annehmen, so Hobbes, 
dass die Einzelnen zuvor einen individuellen Herrschaftsvertrag verein-
bart hätten. Aber nach dem Eintritt in den Gesellschaftszustand ist ein 
derartiger Vertrag mit einzelnen Parteien auf jeden Fall »unwirksam«, 
denn jede Handlung, die als Bruch des Vertrages aufgefasst werden 
könnte, gilt als die eigene Handlung derjenigen, die ihn anzeigen. Und 
ein Vertragsschluss mit der »ganzen Menge als einer Partei ist unmög-
lich« (Hobbes 1966: 137), weil die Menge im Voraus der Autorisierung 
noch nicht als eine Person auftreten kann. Nur durch ein Verhältnis der 
Repräsentation und nur im Rahmen dieses Verhältnisses besteht die Ein-
heit der Menge, oder: die Gesellschaft als (politische) Form.

2.1.3 Die politische Form der Demokratie

Für Hobbes ist, wie für Lefort, Gesellschaft eine politische Angelegen-
heit. Denn das Objekt der Gesellschaft kann nur aufgrund von Verfah-
ren der Repräsentation, in Bezug auf die Stellung der Macht, zur Exis-
tenz gelangen. Abseits dieses Repräsentationsverhältnisses gibt es für 
Hobbes allein die »Menge«. Die Begründung souveräner Herrschaft im 
Leviathan ist ein rationalistisches Beispiel für den Zusammenhang von 
politischer und gesellschaftlicher Repräsentation: Erst aufgrund der Stel-
le der Macht kann sich die Gesellschaft als jene Einheit erfahren, die sie 
selbst hervorgebracht hat. Einen einheitlichen sozialen Raum kann es 
für Hobbes nur mittels Repräsentation geben. Gesellschaft kann sich, 
so konzipiert Lefort diesen Zusammenhang, allein durch eine Position 

30	 	Eine Anklage aufgrund gesetzlicher Regelungen ist allerdings möglich. Siehe 
dazu Kapitel 2.3.2.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

der Externalität auf sich selbst beziehen. Während Hobbes die Institutio
nalisierung uneingeschränkter Staatsgewalt rechtfertigen möchte, geht es 
Lefort um die Konstitution sozialer Tatsachen und gesellschaftlicher For-
men infolge von spezifischen Verfahren der Repräsentation. Sie rahmen 
und prägen den Raum der Gesellschaft.

Nachdem der Zusammenhang zwischen der Repräsentation der 
Macht und der Verfassung des Sozialen deutlicher geworden ist, sollen 
nun die Kennzeichen der demokratischen Gesellschaftsform mit Lefort 
expliziert werden. Das ist von zentraler Bedeutung für die Frage nach 
der Rolle der Rechte, schließlich wird am Ende die These stehen, dass 
Rechte dazu beitragen können, die Demokratie in Form zu setzen. Rech-
te sind politische Rechte, weil und insofern sie dazu beitragen, die De-
mokratie zu formieren. Dabei ist jedoch die Genealogie der Lefort’schen 
Überlegungen zur Demokratie zu berücksichtigen. Lefort konzentriert 
sich nämlich oftmals auf die Gesellschaftsform des Totalitarismus, um 
sodann die Kennzeichen der Demokratie herauszuarbeiten: Lefort blickt 
in der Regel von der re-personalisierten Form des Totalitarismus zur de-
personalisierten Form der Demokratie. Auf diese Weise erscheinen die 
Logik der Negation und des pluralen Konfliktes als das exakte Gegen-
stück zur Logik der Identifikation und der repressiven Einheit, die Le-
fort zufolge für totalitäre Gesellschaften wesentlich sind. Diese Perspek-
tive verstellt aber vor allem die Sicht auf die demokratische Funktion 
der Rechte. Deshalb ist es wichtig, die Demokratie, soweit das möglich 
ist, nicht allein als dieses Gegenstück, sondern als ein »ganz einzigarti-
ges In-Form-Setzen der Gesellschaft« (Lefort 1999: 49) zu fassen. Die-
se selbstständige Form der Demokratie entdeckt Lefort insbesondere in 
der numerischen Abstraktion vom Willen des Volkes durch das Verfah-
ren der Wahl.31

Lefort gelangt regelmäßig von der Totalitarismus- zur Demokratie-
theorie.32 »Genau genommen sind nahezu alle Schriften Leforts über 
die Demokratie um diesen Unterschied [zwischen demokratischen und 
totalitären Gesellschaften] herum konstruiert oder beschwören ihn zu-
mindest herauf, um das Wesen der Demokratie zu erläutern.« (Geenens 
2012: 83) Es ist für ein systematisches Verständnis der Überlegungen 
von Lefort überaus relevant, diese demokratietheoretische Konstruktion 
konsequenter zu bedenken und also zu beachten, dass Lefort demokra-
tische Gesellschaften vielfach anhand der »Umkehrung« (Lefort 1990a: 

31	 	Siehe dazu gleich Kapitel 2.2.
32	 	 In Anlehnung an den Beitrag von Rödel (1997). Dort wird festgehalten, dass 

sich »[a]us der historischen Erfahrung des Totalitarismus als einer die Freiheit 
und die Rechte der Einzelnen auslöschenden ›Antwort‹ auf die Dekorporie-
rung und Säkularisierung von Gesellschaft und Macht [...] für Lefort Konse-
quenzen für die Ausarbeitung einer Theorie der Demokratie [ergeben].« (ebd.: 
216) 

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

288) der Demokratie durch die politische Form des Totalitarismus be-
schreibt. Dieser enge Zusammenhang von Totalitarismus- und Demo-
kratietheorie kann anhand des wohl berühmtesten Textes von Lefort, 
Die Frage der Demokratie, aufgezeigt werden. Der Text enthält einige 
Passagen, die die Form der Demokratie zu definieren scheinen. Wesent-
lich ist, so hält Lefort dort fest, »daß die Demokratie sich dadurch ins-
tituiert und erhält, daß sie die Grundlagen aller Gewißheit auflöst. Sie 
eröffnet eine Geschichte, in der die Menschen die Probe auf eine letzte 
Unbestimmtheit machen« (Lefort 1990a: 296). Ungewissheit und Un-
bestimmtheit sind demnach die zentralen Kennzeichen demokratischer 
Vergesellschaftung. Mit dieser fundamentalen Kontingenz geht die Ins-
titutionalisierung des Konfliktes einher, also der ausdrücklichen (und ir-
reduziblen)33 Möglichkeiten, die sozialen Institutionen und Verhältnisse 
befragen und stets anders über sie entscheiden zu können. Beides erklärt 
Lefort explizit anhand der Diskrepanz zur Form des Totalitarismus. Er 
beschreibt die Demokratie als »Gesellschaft, die im offenkundigen Kon-
trast zum Totalitarismus die Unbestimmtheit in ihre Form aufnimmt und 
erhält.« (ebd.: 291, Herv. J.H.) Diese demokratische Unbestimmtheit ist 
das genaue Gegenstück des Totalitarismus, den Lefort als Versuch der 
vollständigen Determination des Sozialen versteht.34 Ebenso werden dort 
die Möglichkeiten des Konfliktes weitgehend eingeschränkt. Schlussend-
lich erhält die Demokratie somit »genau auf der Folie des Totalitaris-
mus [...] eine neue Kontur. [...] Sie tritt nun ihrerseits als eine bestimm-
te Gesellschaftsform in Erscheinung« (ebd.: 288, Herv. J.H.). Totalitäre 
Gesellschaften fungieren als die Negativfolie, um die Konturen der De-
mokratie zu zeichnen. Es wird sich aber zeigen, dass diese Bejahung der 
Unbestimmtheit und Ungewissheit nicht die einzige Weise ist, mit Lefort 
die Form der Demokratie zu verstehen.

Der Fokus auf die radikale Unbestimmtheit der Demokratie, die sich 
aus der einseitigen Interpretation dieser Überlegungen ergibt, hat zur 
Folge, die formbildenden Wirkungen der Repräsentation zu vernachläs-
sigen und damit einen zentralen Beitrag des Ansatzes von Lefort mindes-
tens zu verkürzen, wenn nicht gar komplett aus dem Blick zu verlieren. 
Eine letzte Ungewissheit sozialer Tatsachen und die Produktivität des 
Konfliktes werden so, infolge des beschriebenen Zusammenhanges, und 

33	 	Die Einsicht in die irreduzible Konfliktivität des Sozialen ist auch Resultat 
der Auseinandersetzung mit Machiavelli u.a. im Rahmen der von Raymond 
Aron betreuten Doktorarbeit (Lefort 2012). Zur Bedeutung von Machiavelli 
für das politische Denken von Lefort vgl. z.B. Erfani (2008). Die Einsicht in 
die Unbestimmtheit sozialer Institutionen entwickelt Lefort zudem im Rah-
men der Interpretation von Tocqueville (vgl. z.B. Lefort 1988c).

34	 	Auch anderswo hält Lefort (1999: 48) fest, dass »kein Zweifel« besteht, dass 
die »Unternehmen des Totalitarismus [...] zur Klärung des Geheimnisses der 
Demokratie beitragen«.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

sowohl in den ontologischen als auch in den phänomenologischen Inter-
pretationen,35 zum »Wesen der Demokratie« gekürt. Im Anschluss an die 
Beobachtung einer grundlegenden (ontologischen) Teilung der Gesell-
schaft deutet etwa Miguel Abensour die Demokratie unter Rückgriff auf 
Lefort als Ordnung der Deutungsoffenheit und spricht von einer »we-
sensgleiche[n] Verbindung mit der Unbestimmtheit« (Abensour 2012: 
227). Ganz ähnlich versteht Oliver Marchart die Demokratie mit Le-
fort als »gegründet auf der Anerkennung der eigentlichen Abwesenheit 
eines letzten Grundes.« (Marchart 2010: 150) In einer phänomenologi-
schen Deutung hält Bernard Flynn fest, dass »der Begriff des ›Volkes‹, 
aus dem die moderne Demokratie ihre Legitimation bezieht, eben kein 
bestimmter Begriff [ist]; er hat keine exakten Grenzen.« (Flynn 2005: 
158) Charakteristisch für die Demokratie ist somit, wie auch Ulrich Rö-
del bemerkt, dass das Volk nicht eindeutig bestimmt werden kann und 
dass sie dementsprechend »die Konflikte [...] innerhalb der Gesellschaft 
als unausweichlich und notwendig bejaht, anstatt sie als gefährlich an-
zusehen, zu leugnen oder zu unterdrücken.« (Rödel 1997: 216)

In diesen Ansätzen werden die Idee und Praxis der Demokratie mit 
Lefort im Register der Unbestimmtheit entfaltet. Die Demokratie wird 
(wiederum in Abgrenzung von der Form des Totalitarismus)36 als die 
Form der uneingeschränkten Kontingenz und des permanenten Konflik-
tes konzipiert. Sie affirmiert eine offene Zukunft und erhält sich durch 
den Schutz von sozialer Vielfalt und Räumen der Kontestation. Die po-
litische Funktion von Verfahren der Repräsentation ist dann darauf be-
grenzt, eben diese reversiblen Entscheidungen und fortwährenden Aus-
einandersetzungen zu institutionalisieren und die »Leerstelle« der Macht 
zu bekunden. Insbesondere die Wahl hat allein die Funktion, die Kon-
flikthaftigkeit des Sozialen zum Ausdruck zu bringen und »symbolisch 
zu zivilisieren« (Rödel 1997: 217). Sie dient dazu, »den politischen Wett-
bewerb mit Regeln zu versehen, die eine periodische Evakuierung des 
Ortes der Macht garantieren« (Marchart 2010: 149) und drückt da-
durch jene »offene und unabschließbare Prozesshaftigkeit« aus (Gaus 
2004: 76), die für die Demokratie wesentlich ist.

Die Interpretation im Register der Unbestimmtheit kann einer imma-
nenten Kritik unterzogen werden. Denn sie bedeutet, den Prozess der 
Demokratisierung zu naturalisieren und – gegen den eigentlichen Ansatz 

35	 	Zur Unterscheidung dieser beiden Linien der Lefort-Interpretation vgl. Klein 
(2016: insb. 43 ff.).

36	 	Vgl. exemplarisch den Argumentationsgang von Marchart (2010: 143 ff.), 
der zuerst mit Lefort das Phänomen des Totalitarismus diskutiert, um im 
Anschluss daran zu »rekapitulieren, worin genau die Differenz zwischen 
dem demokratischen Dispositiv und den verschiedenen Formen von Ideo-
logie besteht.« (ebd.: 146)

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

von Lefort37 – schließlich zu ent-historisieren. Versteht man unter der 
Form der Demokratie vorrangig die Kontestation der Form, zeichnet 
sie sich dadurch aus, dass alle gesellschaftlichen Tatsachen, rechtlichen 
Normen und wissenschaftlichen Einsichten immer bereits die Möglich-
keit von weiteren, wiederum nur vorläufigen und insofern partikularen 
Formulierungen in sich tragen. Alle Definitionen stehen potentiell infra-
ge. Der Prozess der Demokratisierung wäre dadurch aber selbst schick-
salhaft, die politische Form der Demokratie unausweichlich. »Lefort im-
pliziert, dass die endgültige Form der Demokratie nicht Despotismus 
sein kann [...], einfach weil die Demokratie keine endgültige Form hat 
[...]. Der Kopf des Königs kann nicht wieder an seinem Körper befes-
tigt werden, und so können wir nicht anders als frei sein.« (Bilakovics 
2012: 152f.) Historischer Wandel verläuft im Register der Unbestimmt-
heit notwendigerweise in demokratische Bahnen zurück.38 Das »Aben-
teuer der modernen Demokratie« (Lefort 1990a: 288) würde sodann 
das Ende der Geschichte der gesellschaftlichen Formen markieren, weil 
hinter der Demokratie letztendlich immer schon wieder die Demokratie 
wartet. Die Geschichte der Gesellschaftsformen und Repräsentationsre-
gime wäre dann, auch und gerade mit Blick auf das »totalitäre Abenteu-
er« (Lefort 1999: 61), nur die Wiederkehr der Demokratie.

Darüber hinaus kann der Interpretation im Register der Unbestimmt-
heit aber auch eine andere Lesart im Register öffentlicher Gleichheit 
entgegengesetzt werden. Das ist das Vorhaben der folgenden Seiten. Ich 
richte dazu, wie schon angedeutet wurde, den Fokus auf die in-Form-set-
zenden Wirkungen der Repräsentation (der Macht). Nicht nur hält die-
se Interpretation an die These der gesellschaftlichen Formgebung durch 
Repräsentation deutlicher Anschluss. Zudem werden nur so die verbrei-
teten Beschreibungen der Form der Demokratie (von und mit Lefort)39 
als unbestimmt und konfliktiv verständlich. Denn Lefort geht es nicht 
um die Unbestimmtheit als solche, vielmehr um die egalitäre Berücksich-
tigung der Einzelnen, die dann den Konflikt um andere Bestimmungen 
erst als demokratischen (legitimen) Konflikt sinnvoll machen. Natürlich 
hat das demokratische Repräsentationsregime auch die Funktion, Kon-
troversen zu begrüßen und auf Dauer zu stellen. Die Demokratie ist die 
Normalisierung des Konfliktes. Aber die Frage nach der demokratischen 
Form des Konfliktes, nach seinen temporalen und ästhetischen Elemen-
ten, wird in der Interpretation im Register der Unbestimmtheit kaum 

37	 	Siehe dazu Kapitel 2.1.1.
38	 	Für diese demokratische Disposition der Geschichte spricht werkintern, dass 

Lefort zufolge die totalitäre Gesellschaftsform schließlich am Erfahrungsbe-
stand der Demokratie scheitern musste (vgl. Lefort 1986c: 291; 1999: 63f.).

39	 	Es soll, um dies noch einmal deutlich zu machen, nicht bestritten werden, 
dass Lefort selbst an vielen Stellen eine solche Interpretation im Register der 
Unbestimmtheit nahelegt.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

aufgegriffen. Wohl auch aufgrund des Zusammenhanges von Totalita-
rismus- und Demokratietheorie bleibt auch Lefort selbst hier manchmal 
vage.40 Ich möchte argumentieren, dass die Untersuchung des demo-
kratischen Repräsentationsverhältnisses diese theoretische Lücke füllen 
und erklären kann, wieso für Lefort die Demokratie zugleich und zu-
erst jene Gesellschaftsform ist, mit der »sich die Ungleichheit im Hori-
zont der Gleichheit [entfaltet].« (Lefort 1990c: 35) Dieser Horizont der 
Gleichheit und also ein normativer Anspruch der Gleichberücksichti-
gung ist, so wird zu zeigen sein, das Ergebnis einer spezifischen Reprä-
sentation der Macht.

Hingegen wird die Egalität der Demokratie im Register der Unbe-
stimmtheit entweder stillschweigend angenommen. Oder die positive Be-
stimmung der Gleichheit wird als bloßes Korrelat der Kontingenz des So-
zialen eingeführt. Aus der Grundlosigkeit gesellschaftlicher Verhältnisse 
und Institutionen ergibt sich demnach bereits der Horizont der Gleich-
heit. Der Tatsache oder der Erfahrung der Unbestimmtheit entsprechen 
in dieser Interpretation die gleichen Möglichkeiten, den etablierten Nor-
men und Privilegien widersprechen zu können. Eine basale Gleichheit ist 
die Folge der »Verneinung einer wirklichen oder natürlichen Grundla-
ge der sozialen Ordnung« (Weymans 2011: 183). Gleichheit ist sodann 
die (logische) Konsequenz der letztgültigen Unbestimmtheit. Gleichzei-
tig soll aber die Idee der Gleichheit den demokratischen Gesellschaf-
ten als Wegweiser dienen, sie soll jene »leiten«.41 Doch um das tun zu 
können, muss die Idee der Gleichheit sich von der Unbestimmtheit per 
se unterscheiden, muss »mehr« sein als das Korrelat einer grundlosen 
Gesellschaft, denn Gleichheit als Wegweiser (und damit als normativer 
Maßstab) ist weder Grund noch Konsequenz dieser fundamentalen Un-
bestimmtheit. Dass nichts notwendigerweise so bleiben muss, wie es ist, 
sagt noch nichts darüber aus, wie es anders wird und wie es anders wer-
den soll. Es geht aber im Register der Unbestimmtheit um eine bestimm-
te Unbestimmtheit, die sich an der Idee der Gleichberücksichtigung als 
Vollzugsform der jeweiligen Umbestimmungen orientiert. Dieser An-
spruch, gleich (viel) zu zählen, muss hervorgebracht werden. Es gibt ihn 
– auch das zeigt ja die Geschichte der Gesellschaftsformen – nicht ein-
fach so. Nicht allein der Wegfall traditioneller Herrschaftsbegründun-
gen und Ordnungsmuster, sondern Verfahren egalitärer Repräsentation 
definieren deshalb für Lefort die demokratische Form.

40	 	»Was heißt nun aber, dass die Demokratie den Konflikt für legitim erach-
tet? [...] Lefort bleibt an dieser Stelle unbestimmt.« (Raimondi 2014: 127)

41	 	»[D]emokratische Gesellschaften werden von der Idee der Gleichheit gelei-
tet« (Weymans 2005: 267, Herv. J.H.).

 REPRÄSENTATIONSREGIME

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

2.2 Die numerische Einheit des Volkes

Die Form der Demokratie wird mit Lefort regelmäßig im Register der 
Unbestimmtheit aufgezeichnet, als die Versicherung der Kontingenz und 
Institutionalisierung des Konfliktes. Es ist die Verfassung der andauern-
den Bestreitbarkeit, die demokratische Verhältnisse etabliert. Jene Deu-
tung setzt jedoch den entscheidenden Schritt zu spät ein. Sie versteht das 
Repräsentationsregime der Demokratie als nachrangig, nämlich als den 
bloßen Ausdruck der fundamentalen Unbestimmtheit und Umstrittenheit. 
Wie würde sich dagegen die Form der Demokratie im Register öffentli-
cher Gleichheit darstellen? Diese Interpretation hält konsequent Anschluss 
an die formierenden (konstruktiven bzw. kreativen) Wirkungen von Re-
präsentation, die für die Herangehensweise von Lefort und insbesonde-
re für dessen Konzeption der Demokratie als ein »einzigartiges In-Form-
Setzen der Gesellschaft« elementar sind. Die Wahl hat dann deshalb eine 
politische Bedeutung – d.h. eine Bedeutung für die Form der modernen 
Demokratie –, weil dort die Gleichberücksichtigung der Einzelnen her-
vorgebracht wird, die aus der Umstrittenheit und Unbestimmtheit erst de-
mokratische Verhältnisse macht. Diese Öffentlichkeit der Gleichheit wird 
auch den Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und demokrati-
scher Befähigung im Werk von Lefort besser erklären können.42

Eine solche politische Funktion der Wahl ist zunächst verwunderlich. 
Schließlich wird sie vielfach dafür beargwöhnt, den kollektiven, den kon-
testativen und den öffentlichen Charakter der Demokratie zu verformen. 
Bei der Wahl handelt es sich »der Idee nach nur«, so hält etwa Haber-
mas fest, um den »abschließende[n] Akt eines kontinuierlichen, öffent-
lich ausgetragenen Streites von Argument und Gegenargument« (Haber-
mas 1990: 314). Ein anspruchsvolles Verständnis der Demokratie, wie 
es agonale, republikanische oder deliberative Demokratiekonzeptionen 
ausbuchstabieren, begreift das Verfahren der Wahl meistens als einen al-
lein in funktionalen Erfordernissen begründeten Mechanismus der for-
malen Legitimation. Statt Debatte und Diskussion zu forcieren, erschei-
nen Wahlen dabei als ein privatives Verfahren der Vereinzelung und der 
schlichten Addition von im Geheimen aufgezeichneten Präferenzen. Sie 
führen außerdem dazu, die Grenzen des demos als eine Gemeinschaft der 
Staatsbürger:innen zu befestigen. Die Demokratie der Wahl beschränkt, 
so die geteilte Kritik, politische Entscheidungen auf ein diskontinuier-
liches Auswählen von offiziösen Entscheidungsträger:innen und abstra-
hiert von den Bedingungen der freien und gleichen Teilhabe an diesen 
Entscheidungen.

Für Lefort besteht die Funktion der Wahl hingegen nicht zuerst darin, 
den Prozess der Meinungs- und Willensbildung vorläufig zum Abschluss 

42	 	Siehe dazu Kapitel 2.3.3.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

zu bringen. Im Unterschied zur Interpretation im Register der Unbe-
stimmtheit ist die Wahl aber auch nicht nur ein ritualisierter Nachweis 
der »Leere« der Macht, die auf diese Weise die konstitutive Umbestimm-
barkeit demokratischer Gesellschaften auf Dauer stellt. Zwar hat die 
Wahl auch diese Funktion, solche Auseinandersetzungen (um andere Be-
stimmungen) zu institutionalisieren. Sie richtet aber zuerst und primär 
die Souveränität des Volkes als egalitär durchbrochen ein. Die politi-
sche Funktion der Wahl ist damit eine positive,43 weil und insofern die 
Wahl die negative Funktion erfüllt, das Kollektivsubjekt des Volkes in 
»Recheneinheiten« zu überführen (Lefort 1990a: 295). Die Wahl bringt 
Volkssouveränität – die Einheit des Volkes und seinen einheitlichen Wil-
len – erst hervor, aber sie tut dies so, dass sie jene Einheit egalitär verfasst. 
Über die Manifestation der Grundlosigkeit des Sozialen hinaus besteht 
die politische Bedeutung der Wahl (und der Zahl)44 somit in einer iden-
titätszersetzenden Repräsentation des Volkes. Denn die Wahl ist nicht 
dazu in der Lage, »den allgemeinen Willen auszusprechen oder ihm ein 
Gesicht zu verleihen« (Lefort/Gauchet 1990: 108). Sie versetzt das Volk 
also gerade nicht in die Lage, mit einer einzigen Stimme zu sprechen. Mit 
der Wahl wird die Repräsentation der Macht auf eine Weise effektiv, die 
Lefort als »quasi-Auflösung der sozialen Beziehungen« beschreibt, »in 
dem Augenblick, in dem sich der Volkswille ausdrückt« (Lefort 1999: 
51). Diese numerische Begründung der Macht strömt durch den gesam-
ten sozialen Raum. Die Wahl wiederholt und bestätigt also nicht nur die 
Unbestimmtheit des Sozialen. Die Gleichheit der Stimme zeichnet viel-
mehr die Konturen einer Gesellschaft, die aufgrund von und infolge der 
Wahl als Einheit der Differenzen, als ein Zusammenhang egalitärer Ein-
zelheiten eingerichtet ist.

Dieser Egalitätseffekt lässt sich in einem ersten Schritt anhand ei-
ner schematischen Unterscheidung zwischen modernen und vor-moder-
nen Wahlen akzentuieren. Letztere zeichnen sich zum einen durch die 
weitreichende Einschränkung der Verfahrensautonomie aus (vgl. Dart-
mann et al. 2010; Stollberg-Rilinger 2017). Sinn und Ziel bestehen darin, 
Kontingenz so weit wie möglich zu reduzieren. Nicht die Auswahl tat-
sächlicher Alternativen und also Möglichkeiten einer Inszenierung von 
Dissens, sondern die Bekräftigung des Gegebenen und die Herstellung 
von Konsens steht im Zentrum der jeweiligen Verfahren. Zum anderen 
und wichtiger noch, basieren jene Wahlen nicht auf der Gleichgewich-
tung der einzelnen Stimme. Die Wahl reproduziert hier die (in der Regel 

43	 	Schnell (2009: 216) spricht hinsichtlich des Ortes der Macht bei Lefort tref-
fend von einer »bestimmte[n]« und »positive[n] Leere«.

44	 	»[D]ie Idee der Zahl als solche steht im Gegensatz zur Idee der Substanz der 
Gesellschaft. Die Zahl bricht die Einheit auf, zerstört die Identität.« (Lefort 
1986b: 303)

DIE NUMERISCHE EINHEIT DES VOLKES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

hierarchischen) bestehenden sozialen Formationen. Die gesellschaftli-
chen Zugehörigkeiten und Status erstrecken sich typischerweise in das 
Wahlverfahren hinein und prägen es maßgeblich. Nicht nur ist das Re-
präsentationsverhältnis auf diese Weise untrennbar mit Macht und Ein-
fluss verwoben. Auch ist die Auswahl selbst nicht an Prozeduren der Abs-
traktion gebunden, die jene Gleichheit der Wahlstimme einsetzen. Nur 
am Ende der mehrstufigen Verfahren und nur im kleinen Kreis wurde 
»ausnahmsweise von Status- und Rangunterschieden abgesehen« (Stoll-
berg-Rilinger 2017: 49).

Während in vor-modernen Wahlen die sozialen Gegebenheiten bekräf-
tigt werden, fallen in demokratischen Wahlen die Konstitution und die 
Transgression der gesellschaftlichen Form zusammen. Denn sie bewir-
ken, dass die Einheit des Volkes und darüber die Einheit der Gesellschaft 
zugleich konstituiert wie fragmentiert wird. Zwar hat die Wahl zur Auf-
gabe, den Willen des Volkes auszudrücken. Sie

[verwandelt] aber dieses Volk, im Augenblick selbst, in dem es seinen 
Willen vermeintlich behauptet, in eine reine Vielfalt von Individuen – 
ein jedes abstrahiert vom Netz der sozialen Bande, die seine Existenz be-
stimmen, eine Vielzahl von Atomen, oder genauer: von Zähleinheiten. 
Kurzum: es zeigt sich, daß der Letztbezug auf die Identität des Volkes, 
auf das instituierende Subjekt den rätselhaften Schiedsspruch der Zahl 
verdeckt. (Lefort 1999: 52f.)

Im Rahmen der Wahl soll das Volk seinen Willen äußern. Aber es kann 
das nur so tun, dass es in »eine Vielzahl von Atomen« aufgespalten wird, 
dass das Volk zersplittert in Einzelheiten gleicher Relevanz. Für die De-
mokratie ist ein diskursiver wie temporaler Prozess des Streitens um die 
Stelle der Macht essentiell. Aber es ist für Lefort vor allem das Verfahren 
der Wahl selbst, das die politische Form der Demokratie hervorbringt. 
Hier wird der Volkswille wirklich, indem das Volk in seinen numerischen 
Ausdruck zerfällt. Der (eine) Volkswille verwandelt sich in dem Moment, 
in dem es ausschließlich um ihn gehen soll, in die pure Vielfalt der glei-
chen Stimme. Schon deshalb ist es fraglich zu behaupten, dass Macht 
durch Wahlen erzeugt wird. Vielmehr wird die Souveränität des Volkes 
durch das Verfahren der Wahl bestätigt und suspendiert, seine Einheit 
aufgezeichnet und durchgestrichen.

Die demokratische Repräsentation der Macht verbindet somit Ein-
heitsstiftung mit der Negation dieser Einheit und den Projektionen ei-
ner Herrschaft des Volkes. Lefort geht es nicht vorrangig darum, die 
Vorstellung zurückzuweisen, man könnte den Volkswillen in Kettenmo-
dellen der Legitimation in die Entscheidungen (und die Zwangsgewalt) 
staatlicher Institutionen übersetzen. Es geht ihm somit nicht zuerst da
rum, Verfahren der Repräsentation wiederum mit Souveränität des Vol-
kes zu kontrastieren. Lefort richtet den Blick vielmehr darauf, wie der 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Anspruch der Volkssouveränität wirklich wird und was diese Wirklich-
keit der Volkssouveränität für die Form der Gesellschaft bedeutet. Die 
Wahl ist demnach darin bedeutsam für die Formierungen der Demokra-
tie, dass sie das Volk als ein durchgestrichenes Subjekt der Legitimation 
etabliert, als ein »instituierendes Subjekt«, dessen Substanz allein in der 
egalitären Berücksichtigung der Einzelnen besteht. Die moderne Demo-
kratie setzt demnach nicht Formlosigkeit an die Stelle der Form. Sie wen-
det vielmehr den Hypostasierungen der Allgemeinheit die Öffentlichkeit 
der Gleichheit entgegen.

Diese formbildenden Wirkungen möchte ich im nächsten Schritt an-
hand einer einflussreichen Kritik der Wahl vertiefen. Die Beobachtungen 
von Lefort sind schließlich keineswegs neu. Die Wahl als ein Mechanis-
mus der gesellschaftlichen Vereinzelung und als ein Hindernis der Sou-
veränität des Volkes bildet von Beginn an einen zentralen Einsatz der 
anti-parlamentarischen Kritik, die eine liberale Privatisierung der De-
mokratie durch die Ausweitung des Wahlrechts befürchtet. In seinen Be-
trachtungen zur geistesgeschichtlichen Lage des heutigen Parlamentaris-
mus, unter der Überschrift einer »Vorbemerkung über den Gegensatz 
zwischen Parlamentarismus und Demokratie«, stellt Carl Schmitt als 
ein Vertreter dieser Kritik die demokratische Qualität der Wahl rundhe-
raus in Abrede. Denn der Wille des Volkes kann, so Schmitt, nur schwer-
lich in der Form einer »arithmetische[n] Mehrheit« kristallisieren, und 
die »Demokratie [ist] etwas anderes […] als ein Registriersystem ge-
heimer Abstimmungen.« (Schmitt 2017a: 22) Der Arithmetik der Wahl 
stellt Schmitt den Vitalismus der Demokratie entgegen, und so besteht 
für ihn zwar zwischen Parlamentarismus und Demokratie, aber nicht 
zwischen Demokratie und Diktatur ein Gegensatz, insofern auch unter 
diktatorischen Bedingungen »der Wille des Volkes allein maßgebend 
sein kann.« (ebd.: 37) Diese anti-liberale Kritik der Wahl geht von ei-
nem organischen Begriff des Volkes sowie einem substantiellen Begriff 
der staatsbürgerlichen Gleichheit aus und ist auf diese Weise mit dem 
Verständnis demokratischer Befähigung, das dieser Studie zugrunde ge-
legt ist, unvereinbar.45 Sie ist aber insofern relevant, als ein Zusammen-
hang zwischen der Form der Demokratie und formal-egalitären Ver-
fahren der Repräsentation in Zweifel gezogen und dadurch konturiert 
wird. Die Schmitt’sche Kritik erkennt, dass der Wille des Volkes herge-
stellt werden muss und dass die Mittel seiner Herstellung von entschei-
dender, weil formbildender Bedeutung sind. So erläutert Schmitt in ei-
nem kurzen Beitrag zum demokratischen Rechtsstaat, der im selben 
Jahr wie die Verfassungslehre erscheint, die Geheimwahl als ein Werk-
zeug, das ganz und gar ungeeignet ist, die Souveränität des Volkes »ins 
Werk zu setzen« und den Willen des Volkes abzubilden (Schmitt 1928: 

45	 	Siehe dazu Einleitung.

DIE NUMERISCHE EINHEIT DES VOLKES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

202).46 Die Wahl ist für Schmitt ein technisch-neutraler Vorgang der 
Addition privater Präferenzen. In den Begriffen der klassischen Demo-
kratietheorie kann sie niemals die volonté générale, nur die volonté de 
tous generieren (vgl. Schmitt 2017b: 246), denn in der Wahl erscheinen 
die Einzelnen »aus der Masse herausgenommen« (Schmitt 1928: 202) 
und kann somit das Volk nicht als ein gestaltendes (und das bedeutet für 
Schmitt: als ein entscheidendes) Subjekt auftreten. Der demokratische 
Rechtsstaat enthüllt sich gerade hier, in seinem repräsentativen Kern, 
als Verbindung von widersprüchlichen Elementen, »dessen Sinn gera-
de darin besteht, eine politische Form zu vermeiden« (ebd.). Die Wahl 
ist, kurz gesagt, für Schmitt ein identitätszersetzender und deswegen ein 
formzersetzender Vorgang.

Wie Lefort bemerkt also schon Schmitt, dass sich im Rahmen der 
Wahl alle gesellschaftlichen Bindungen auflösen, die Einheit des Volkes 
in die Summe der Einzelwillen zerfällt und auf diese Weise »der Sou-
verän verschwindet« (Schmitt 2014b: 126). Repräsentationsverfahren 
wie das Wahl degenerieren Schmitt zufolge die demokratische Form, 
die nicht der Logik der Gleichheit, sondern einer Logik der Identifikati-
on (also der exkludierenden Gleichsetzungen) verpflichtet ist. Zugleich 
kann aber auch die demokratische Form auf Verfahren der Repräsentati-
on nicht gänzlich verzichten: »Methoden der Repräsentation« sind selbst 
für das identitäre Regime der Demokratie »unumgänglich« (Schmitt 
2017b: 205). Dabei besteht Schmitt zufolge ein notwendiger Zusam-
menhang zwischen Öffentlichkeit und der Repräsentation des Volkes. 
Repräsentation zeichnet sich dadurch aus, »ein unsichtbares Sein durch 
ein öffentlich anwesendes Sein sichtbar [zu] machen und [zu] vergegen-
wärtigen« (ebd.: 209). Schmitt betont auf diese Weise – wie nach ihm 
Lefort und vor ihm Hobbes – den formierenden Charakter der Praxis 
der Repräsentation (vgl. Duso 2005: 148 ff; Neumann 2015: 150 ff.; 
Martinez Mateo 2018: 89 ff.). Die Einheit des Volkes muss einerseits 
erst hervorgebracht werden. Deshalb ist dessen Repräsentation »kein 
normativer Vorgang«, sondern »etwas Existentielles.« (Schmitt 2017b: 
212, 209) Jenseits der Repräsentation gibt es nur Unverbundenes, Ver-
gegenwärtigung und Einheitsstiftung sind nicht voneinander zu trennen. 
Der Vorgang der Einheitsstiftung ist aber andererseits von substantiellen 

46	 	Zur Ideengeschichte der Geheimwahl vgl. Buchstein (2000). Siehe in die-
sem Zusammenhang auch die Bemerkungen von Otto Kirchheimer (2017: 
145f.) zum »spezifischen politischen Wert« der öffentlichen Wahlen in der 
frühen Sowjetunion. Dieser Wert besteht nicht in der Entscheidung über die 
Träger:innschaft der Herrschaft, vielmehr im Effekt der Einheitsstiftung. 
»Der Unterschied zwischen geheimer und öffentlicher Wahl bedeutet in Wirk-
lichkeit den denkbar schärfsten Bruch mit den Traditionen parlamentarisch-
individualistisch-liberaler Vorstellungen«, wobei die Öffentlichkeit der Wahl 
»Bestätigung, Zustimmung, aber keineswegs Entscheidung [bedeutet].«

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Bestimmungen der Ungleichheit durchformt, denn »etwas Minderwerti-
ges oder Wertloses, etwas Niedriges« ist für Schmitt zur Repräsentation, 
zur »Heraushebung in öffentliches Sein«, nicht geeignet (ebd.: 210). Der 
Akt der Repräsentation lässt diese spezifischen Existenzen sichtbar wer-
den: nur Abwesendseiendes kann also für Schmitt repräsentiert werden.

Dieses Sichtbarwerden wertvoller Existenzen, auch hier zeigen sich die 
formbildenden Wirkungen der Repräsentation, wird durch die Wahl un-
möglich gemacht. Denn durch ein arithmetisches Verständnis der Idee 
der Gleichheit vermeidet die Wahl eine identitäre Form der Demokratie. 
Die Wahl »vernichtet« die Unmittelbarkeit des Volkes, weil sie als ein 
Medium fungiert und also ein Mittleres ist: sie steht in der Mitte und 
damit zwischen den Identifikationen der Demokratie.

Vom Standpunkt der echten, klassischen Demokratie (in diesem Sinne: der 
»reinen« Demokratie), gibt es eigentlich nichts Mittelbareres als eine auf 
solchen geheimen Einzelabstimmungen beruhende Feststellung des poli-
tisch maßgebenden Willens, durch welche der einzelne Stimmberechtigte 
zum isolierten, unverantwortlichen Privatmann und die in vitaler Unmit-
telbarkeit gegebene Gesamtgröße Volk zu einem Additionsverfahren ge-
macht wird. (Schmitt 2014a: 53)

Diese numerische Gleichheit steht insbesondere der Möglichkeit der Öf-
fentlichkeit und also den Bedingungen der Repräsentation, wie Schmitt 
sie versteht, entgegen. Die Gleichheit der Zahl ist die Negation der spe-
zifischen Existenzen, die für Schmitt die Basis des Repräsentationsver-
hältnisses bilden. Pure Gleichheit ist der Öffentlichkeit (und deshalb der 
Repräsentation) unfähig. Oder, anders gesagt, »Volk und Öffentlich-
keit bestehen zusammen« (Schmitt 2017b: 243). Entsprechend sind für 
Schmitt zum Repräsentieren nicht alle in der Lage, sondern dieses Ver-
hältnis muss »in der substantiellen Gleichartigkeit des Volkes verblei-
ben« (ebd.: 236). Demokratische Repräsentation ist demnach weder ein 
beliebiger Vorgang im Sinne der Repräsentierten noch ein Vorgang un-
ter Beliebigen im Sinne derjenigen, die repräsentieren können. Öffent-
lich (und das heißt: Gegenstand von Repräsentation) kann nur das sein, 
was die Beliebigkeiten der formalen Gleichheit übersteigt: das Volk als 
Einheit substantieller Gleichartigkeit. Und immer nur dann, wenn es als 
eine solche Einheit öffentlich erscheint, gibt es das Volk als Subjekt der 
Demokratie.

Im Kontrast dazu versteht Lefort das Repräsentationsregime der De-
mokratie nicht im Raster der kollektivistischen Präsenz (Praktiken der 
Akklamation)47 und der Homogenisierung (Verfahren der Exklusion). 
Die Wahl verhindert nicht die politische Form der Demokratie, sondern 
konstituiert sie. Gerade insofern die Wahl auf der formal-abstrakten 

47	 	Die Akklamation erklärt Schmitt (2014a: 75) zum »unveräußerlichste[n] 
Recht jedes Volkes.«

DIE NUMERISCHE EINHEIT DES VOLKES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Gleichheit der Zahl beruht – auf einer »allgemeinen und gleichgülti-
ge[n] Gleichheit«, wie Schmitt kritisiert (Schmitt 2017b: 226) –, ist sie 
Lefort zufolge für die demokratische Repräsentation der Macht wesent-
lich. »Die Zahl tritt an die Stelle der Substanz.« (Lefort 1990a: 295) Die 
Wahl ist ein Vorgang der Vereinzelung, der eine andere Art der Einheits-
stiftung ermöglicht (»tritt an die Stelle von«). Die Deformation substan-
tieller Existenzen, die für das Verfahren der Wahl charakteristisch ist, ist 
zugleich ein Vorgang der Bezugnahme, ein In-Beziehung-Setzen und ein 
Einbezogen-Sein, durch das einerseits alle als Einzelne (Vereinzelung), 
andererseits alle als gleicher Teil erscheinen (Einheitsstiftung). Im Unter-
schied zu Theorien der normativen Begründung der Demokratie bedeu-
tet das Wahlverfahren für Lefort nicht die Realisierung einer irgendwie 
vorausliegenden (menschlichen oder staatsbürgerlichen) Gleichheit. Es 
ist nicht die Applikation einer fundamentalen Egalität auf die politische 
Sphäre und nicht die politische Form der Gemeinschaft. Die Formierun-
gen der Demokratie etablieren erst die Berücksichtigung von Gleichen. 
Das gilt insbesondere für die Wahl als ein mit der Idee der Volkssouverä-
nität verknüpftes Verfahren der Addition der je einzelnen Stimme. Auch 
hier, in der Rekonstruktion der Souveränität des Volkes als ein Zusam-
menhang gleicher Einzelheiten, erweist sich also, dass die demokrati-
sche Gesellschaftsform »nicht die Dimension des Anderen, sondern sei-
ne Gestalt abschafft« (Lefort 1999: 56). Zwar entscheidet ein souveränes 
(und insofern einheitliches) Subjekt. Aber die Wahl demonstriert gerade, 
dass ein »allgemeiner« Volkswille nicht zwangsläufig als »einheitlicher« 
Volkswille in Erscheinung treten muss.48 Das Wahlverfahren bindet die 
Repräsentation der Macht und dadurch die Form der modernen Demo-
kratie an jene basale Gleichbehandlung – an eine Art von Gleichheit, die 
nur vermeintlich von selbst vorhanden ist. Die Logik der Identifikation, 
die Schmitt postuliert, besteht in der Bekräftigung der Ungleichheit. Die 
Wahl bringt hingegen Beziehungen der Gleichheit hervor.

In der Demokratie ist die Souveränität des Volkes demnach egali-
tär durchbrochen. Die Öffentlichkeit der Gleichheit – im Unterschied 
zur Öffentlichkeit der Gleichartigkeit –, die durch die Wahl hervorge-
bracht und bestätigt wird, besteht in dieser gleichen Berücksichtigung 

48	 	So versteht es hingegen eine radikale Kritik der Repräsentation, der zufol-
ge die »Vorstellung der juridischen konstituierenden Macht des souveränen 
›Volkes‹« mit der Vorstellung verbunden ist, dass der »demos als ›Volk‹ […] 
nicht unbestimmt, vielheitlich und heterogen sein [darf].« (Lorey 2020: 15) 
Zwar bringt die Wahl einen einheitlichen Willen hervor. Aber wenn die prä-
sentische Demokratie, die Lorey der modernen repräsentativen Demokratie 
entgegensetzt, sich einer »Inwertsetzung von Differenz« und »Zusammen-
Führung der Vielen zum Einen« entgegenstellt sowie »radikale Inklusion« 
fordert (ebd.: 161, 197f.), dann scheinen eben jene Eigenschaften in egali-
tären Verfahren der Repräsentation bereits aufgehoben zu sein.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

tout court. Die Gleichheit, die Verfahren demokratischer Repräsentati-
on einsetzen, beschreibt nicht, wie bei Schmitt, eine besondere Qualität 
der Einzelnen, eine besondere Qualifikation, Teil des Repräsentations-
verhältnisses sein zu können. Sie besteht vielmehr in der Bezugnahme 
auf alle Einzelnen als von gleicher Bedeutung. Als ein arithmetischer 
Zusammenhang bedeutet die Herrschaft der Vielen nicht die Entschei-
dungsgewalt der »Menge« oder »Masse« (Lefort 1997: 50). Die De-
mokratie ist vielmehr die politische Form, in der die »Singularität der 
Einzelnen« den Ausgangpunkt einer internen Selbstüberschreitung bil-
det. Wie Juliane Rebentisch betont, besteht ein »unüberbrückbarer Ab-
stand zwischen den politischen Bestimmungen der Gemeinschaft und 
den ihr entsprechenden Gleichheitsvorstellungen auf der einen und der 
aus einer unabsehbaren Vielzahl von Singularitäten sich zusammen-
setzenden Multitude auf der anderen Seite« (Rebentisch 2015: 136). 
Zwar bringt auch die demokratische Wahl ein »Moment von Souverä-
nität« (ebd.: 137) hervor, insofern sie als ein authentischer Ausdruck 
des Willen des Volkes aufgefasst und in Verfahren der Produktion ver-
bindlicher Entscheidungen relevant wird. Sie bringt Einheit durch Re-
präsentation zustande – die Wahl produziert das Volk (und seinen 
vermeintlich einheitlichen Willen) als das Subjekt demokratischer Le-
gitimation. Aus den Vielen muss eine Einheit werden, denn nur so ist 
Volkssouveränität möglich. Aber diese Einheit besteht infolge der Wahl 
aus füreinander gleichen Teilen. Weil alle als ein gleicher Teil zählen, 
besteht die Möglichkeit, die bestehenden Verhältnisse – die jeweiligen 
»Bestimmungen der Gemeinschaft« – im Namen der Demokratie selbst 
(und nicht notwendigerweise im Namen des Volkes) infrage zu stel-
len. Demokratische Souveränität ist, wie Rebentisch hervorhebt, kei-
ne unteilbare, weil diese Vorstellung eine »vermittlungslose Souveräni-
tät« annehmen müsste (ebd.: 136). Dass es so nicht ist, dass der demos 
nicht bereits eine Stimme hat, das zeigt sich im Akt und durch das Ver-
fahren der Wahl. Denn hier werden alle zum gleichen Anteil des Gan-
zen, das auf diese Weise erst hervorgebracht bzw. dessen Willen derart 
»vermittelt« wird. So ist dann zu verstehen, wieso Lefort mit Blick auf 
die Leerstelle der Macht schreibt, dass diejenigen, die sie einnehmen, 
»gar nicht beanspruchen können, ihn [den Ort der Macht] sich anzu-
eignen« (Lefort, zit. Trautmann 2013: 99). Es ist unmöglich (und ge-
rade nicht gleichermaßen möglich), die Stelle der Macht anzueignen, 
weil aus diesen Beziehungen der Gleichheit kein entsprechender An-
spruch abgeleitet werden kann.

Dasselbe gilt auch für die Grenzen des demos. Nicht nur werden alle 
als gleicher Teil gezählt, auch die Antwort auf die Frage, wer Teil ist, 
kann nicht von Bestimmungen der Ungleichheit Gebrauch machen, ohne 
dadurch die demokratische Form aufzuheben und den demos in einen 
éthnos zu überführen. Mit Blick auf die Geschichte der Demokratie 

DIE NUMERISCHE EINHEIT DES VOLKES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

betont Lefort, dass die antike Demokratie »das Prinzip einer Macht, 
die sich anzueignen den Menschen untersagt ist«, eingeführt hat (Lefort 
1999: 50). Aber gegen Positionen, die Volkssouveränität als das Begrün-
dungsprinzip der Demokratie deuten, wendet Lefort ein, dass dort »die 
Repräsentation der Polis [...] auf einer ausschließenden Unterscheidung 
beruht« (ebd.), auf bestimmten Kriterien von Teilhabe und Teilsein. Der 
Unterschied zwischen dieser und der modernen Demokratie kann also 
anhand der »Leere« der Macht (und der damit einhergehenden Souve-
ränität des Volkes) nicht erfasst werden. Die antike Demokratie kann-
te ebenso wenig wie die moderne Demokratie jene Verkörperungen der 
Macht, die für das Ancien Régime und auch, unter ganz anderen Vor-
zeichen, für totalitäre Gesellschaften charakteristisch sind.49 Auch hier 
ist die Macht nicht verfügbar und können deshalb »alle« die Stelle der 
Macht besetzen. Dennoch handelt es sich für Lefort im Fall der Antike 
um eine positive Bestimmung der Macht und (aufgrund der Korrespon-
denz von politischer und gesellschaftlicher Repräsentation) des Sozialen. 
Nicht, weil die Macht dort als Körper auftritt, sondern weil sie aus Ver-
fahren hervorgeht, die mittels einer »ausschließenden Unterscheidung« 
operieren, die eine radikale Ungleichheit voraussetzen.

Wie Lefort hier betont, versteht man die moderne Form der Demo-
kratie falsch, wenn man sie an die Idee der Volkssouveränität zurück-
bindet. Sie würde sich dann nämlich von der Demokratie der Antike al-
lein dadurch unterscheiden, dass die Exklusionen, die damals den Kreis 
der Teilnehmer:innen beschränkt haben, nun überwunden sind. Die po-
litische Form der modernen Demokratie ist aber weder die antike De-
mokratie ohne den Ausschluss der Armen, der Frauen oder der Sklaven 
noch pure Heterogenität. Der Unterschied betrifft die Form der Gleich-
heit selbst. Er besteht darin, dass die moderne Demokratie über die Be-
rücksichtigung von bereits Gleichen hinausgeht und Teilhabe per se als 
Anspruch gleicher Teilhabe versteht. Lefort beschreibt deshalb die De-
finitionen des Volkes als »latent« (Lefort 1999: 57). Es gibt das Volk, 
aber es gibt es immer nur vorläufig, unter dem Vorbehalt des egalitären 
Einspruches. Einheit wird derart bekräftigt, dass Einheit in die Vielheit 
der Gleichen aufgespalten wird. Die Gemeinschaft des demos ist eine 
der egalitären Konstruktion und damit eine der Rekonstruktionen, der 
neuen und anderen Zusammensetzungen. Die »Unfassbarkeit« der mo-
dernen Demokratie (Lefort 1990b: 260) resultiert somit nicht zuerst 
aus einer fundamentalen Unbestimmtheit, sondern aus diesen spezifi-
schen Formierungen der Gleichheit. Es handelt sich um Formierungen 
der Gleichheit, weil jene Beziehungen der Gleichheit durch Verfahren 
der Repräsentation erst eingerichtet werden. Und es handelt sich um 
Formierungen der Gleichheit, weil diese Beziehungen in immer neuen 

49	 	Siehe dazu Kapitel 2.1.1.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Bestimmungen dessen Ausdruck erhalten können, was es bedeutet, ein 
gleicher Teil zu sein.

Die Öffentlichkeit der Gleichheit, die für die politische Form der De-
mokratie wesentlich ist, bezeichnet eine basale Egalität, die den Bestim-
mungen der Herrschaft des Volkes und, darüber hinaus, den sozialen 
Tatsachen widerstreitet.50 Die Formulierung greift in kritischer Absicht 
jene Feststellung von Schmitt auf, dass Gleichheit der Öffentlichkeit un-
fähig ist. Sie ist für Schmitt ohne eigene Existenz, ohne ein Sein, das sicht-
bar gemacht werden und Relevanz beanspruchen könnte. Genau das tut 
Lefort zufolge aber das Verfahren der Wahl: Es bringt die Gleichheit der 
Einzelnen als normativen Horizont der Legitimation von Herrschaft und 
der Organisation der Gesellschaft hervor. Diese (numerische) Gleichheit, 
die es aufgrund und infolge der Wahl gibt, ist sicherlich rein formal. Die 
Gleichheit der Stimme ist das Mittel, um von sozialen Unterschieden 
zu abstrahieren. Sie sieht davon ab, wie die Teilhabenden wirklich sind, 
welche Rechte sie wahrnehmen können und welche Ressourcen sie be-
sitzen. Das ist der Formalismus der Wahl. Aber diese Abstraktionen be-
deuten zugleich auch, »Zugang zu einer Form der Universalität zu er-
halten« (Lefort/Gauchet 1990: 113). Denn die Wahl verbindet sich mit 
der Figur der Souveränität des Volkes und bestimmt jede:n Einzelne:n 
als gleichen Teil. Die Öffentlichkeit der Gleichheit betrifft diese Gleich-
heit des Teilseins. Es handelt sich deshalb bei der Wahl, wie Pierre Rosan-
vallon in seiner Lefort gewidmeten Studie zur Gesellschaft der Gleichen 
erläutert, nicht um ein Recht und um ein Verfahren der Repräsentation 
unter anderen, sondern um das »Konstitutionsprinzip« der Demokra-
tie (Rosanvallon 2017: 19), weil sie ein Verhältnis von Gleichen unter 
dem Gesichtspunkt der Äquivalenz herstellt. Mit der Wahl wird Gleich-
heit als Maß und als Beziehung manifest (vgl. ebd.: 47 ff.). Jede Stimme 
hat dasselbe Gewicht für ein Ganzes, das auf den Pfaden der egalitären 
Repräsentation erst hergestellt wird. Auf diese Weise gelangt Gleichheit 
als ein eigenständiger, relationaler Zusammenhang zum Ausdruck. Die 
Abstraktionen und Formalisierungen der Wahl sind deshalb nur unzu-
reichend verstanden als eine »Reduktion [...] auf Recheneinheiten«, die 
»gleichsam Seite an Seite aufgereiht, Gegenstand einer Zählung werden 
könnten« (Lefort/Gauchet 1990: 119f.). Mit der Wahl wird Gleichheit 
als eine Relation von gleichen Teilen manifest. Gleichheit, so lässt sich 
gegen Schmitt formulieren, wird selbst Gegenstand der Repräsentation 
und hat insofern eine eigene Existenz.

50	 	»Öffentlich« bezeichnet also nicht, entlang der Unterscheidung öffentlich/
privat, eine Sphäre oder Ebene der Gesellschaft oder einen Modus sozialer 
Beziehungen. Die Öffentlichkeit der Gleichheit ermöglicht es vielmehr erst, 
diese Unterscheidung(en) auf die Gleichberücksichtigung der Einzelnen hin 
zu befragen.

DIE NUMERISCHE EINHEIT DES VOLKES

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Die Gleichberücksichtigung der Einzelnen ist für die (moderne) Demo-
kratie wesentlich. Sie ist das Ergebnis von Verfahren der Repräsentation, 
die diese Gleichberücksichtigung und darüber die Demokratie in Form 
setzen. Treffenderweise wurde ein pauschaler Entzug des Wahlrechts für 
Gefängnisinsassen vom Obersten Gerichtshof in Kanada als eine »anti-
ke Idee« zurückgewiesen. Die Qualifikation zur egalitären Repräsenta-
tion, die das Wahlverfahren bedeutet, kann, so das Gericht, nicht vom 
»moralischen Wert« der Einzelnen abhängig gemacht werden, ohne dass 
dies eine solche basale Gleichheit untergräbt.51 So trifft dann auch die 
Kritik am Formalismus der Wahl zu, wenn sie darauf hinweist, dass im 
Rahmen der Wahl eine Reihe von relevanten Ungleichheiten missachtet 
werden. Sie enthüllt aber nicht das Wesen dieses Repräsentationsverhält-
nisses. Denn die Kritik an den vielfältigen Ungleichheiten, die der allein 
formalen Gleichheit der Repräsentation entgegengesetzt werden, beruht 
selbst auf der Vorstellung einer fundamentalen wie relationalen Gleich-
heit, die durch die Formierungen der Demokratie erst realisiert wird. 
Die Abstraktionen der Wahl fassen die Einzelnen als gleichen Teil. Teil 
zu sein bedeutet erst jetzt, als gleicher Teil Berücksichtigung beanspru-
chen zu können – auch und insbesondere gegen Souveränität des Volkes 
und die »Versteinerungen« der Demokratie selbst (Lefort 1990a: 291).

Demokratische Gesellschaften sind zweifellos von Hierarchisierungen 
und Ungleichheiten durchzogen. Sie etablieren aber zugleich ein funda-
mentales Moment der Gleichheit, das zur immanenten Kritik dieser pro-
blematischen Ungleichheitsverhältnisse herangezogen werden kann. Das 
Register der Unbestimmtheit ist somit dem Register öffentlicher Gleich-
heit nachgelagert. Dass demokratische Gesellschaften weitgehend un-
bestimmte und umstrittene sind, diese Einsicht formuliert nur die Kon-
sequenzen eines spezifischen Repräsentationsverhältnisses, aufgrund 
dessen sich alle Einzelnen in gleichem Maße gegen das »Bild der Einheit« 
wenden können, das – etwa in den Begriffen des Staates oder der Nation 
– »aus dem Inneren selbst der modernen Demokratie erzeugt oder neu 
erzeugt wird.« (Lefort 1999: 56) Diese Formierungen der Gleichheit, die 
sich gegen die Selbstsetzungen der Herrschaft wenden lassen, liegen der 
Unbestimmtheit der Demokratie zugrunde oder, anders gesagt, sie ver-
leihen der Unbestimmtheit eine demokratische Form.

51	 	»The idea that certain classes of people are not morally fit or morally 
worthy to vote and to participate in the law-making process is ancient and 
obsolete.« (Sauvé v. Canada [Chief Electoral Officer], [2002] 3 S.C.R. 519, 
2002 SCC 68, Rd. 43) Auf das Urteil nimmt einige Jahre später der Europä-
ische Gerichtshof für Menschenrechte in einem ähnlich gelagerten Fall Be-
zug (Hirst v. United Kingdom [No 2] [2006] 42 EHRR 41). Vgl. dazu Kesby 
(2012: 69 ff.).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

2.3 Ein Medium demokratischer Repräsentation

2.3.1 Die politische Bedeutung der Menschenrechte

Die politische Form der Demokratie ist für Lefort zuerst das Resultat 
von spezifischen Verfahren der Repräsentation. Die Spezifik dieser Ver-
fahren besteht darin, Volkssouveränität aufzurufen und (egalitär) zu 
durchbrechen. Die Souveränität des Volkes tritt hier als ein durchgestri-
chener Grund der Herrschaft in Erscheinung. Auch die demokratische 
Funktion der Rechte, wenn es sie denn gibt, gilt es auf diese Formierun-
gen zu beziehen. Im Hinblick auf eben jene Funktion beschreibt die De-
mokratie nicht (pace Habermas) ein historisches Projekt der Selbstbe-
stimmung, in dessen Zuge mittels legislativer Verfahren die Gleichheit 
der Rechte inhaltlich ausgestaltet wird.52 Die Demokratie der Rechte 
bedeutet aber auch nicht (pace Colliot-Thélène und Ladeur), die Idee 
der Volkssouveränität schlichtweg aufzugeben und den Zusammenhang 
von Berechtigung und demokratischer Befähigung der Form der Rech-
te zu übertragen.53 Gegenüber diesen beiden Alternativen sollen im Fol-
genden mit Lefort Rechte als ein Medium demokratischer Repräsenta-
tion konzipiert werden.

Lefort diskutiert den Zusammenhang von Berechtigung und demo-
kratischer Befähigung anlässlich der Frage der Menschenrechte.54 Diesen 

52	 	Siehe dazu Kapitel 1.1.
53	 	Siehe dazu Kapitel 1.2.
54	 	Lefort wirft diese Frage maßgeblich im 1980 erstmals publizierten Text 

»Menschenrechte und Politik« auf (Lefort 1990b), und zwar an der Kreu-
zung von zwei historischen Entwicklungen. Zum einen reagiert dieser Text 
auf den Durchbruch der Menschenrechte in der internationalen Politik seit 
dem Ende der 1970er Jahre (vgl. Moyn 2010). Zum anderen wird die The-
matik für Lefort im Rahmen des Antitotalitarian Moment of the 1970s 
(Christofferson 2004) relevant. Insbesondere die Veröffentlichung von Sol-
schenizyns Archipel Gulag war Anlass einer Debatte über den repressiven 
Charakter des orthodoxen Marxismus, die schließlich die Hinwendung von 
vielen linken französischen Intellektuellen zur rechtsstaatlichen Demokratie 
zur Folge hatte. Obwohl die Schilderungen der stalinistischen Unterdrüc-
kung damals nicht mehr tatsächlich eine Enthüllung bedeuteten, avancier-
te das Buch innerhalb von wenigen Jahren zur wenigstens vordergründigen 
Ursache umfangreicher Verschiebungen des politischen und intellektuellen 
Diskurses. Diesen »Gulag-Effekt« führt Christofferson (ebd.: 100 ff.) auch 
auf Lefort selbst zurück, der Solschenizyn mit seinem Essay Un Homme en 
trop eine Analyse des Totalitarismus in den Mund legt, die er bereits in den 
Jahrzehnten zuvor entwickelt hatte (vgl. auch Ingram 2006). Ein anderer, 
im Rückblick deutlich einflussreicherer Strang des französischen totalitaris-
muskritischen Diskurses ausgehend von Solschenizyn führt zur Frage der 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Zuschnitt der Debatte gilt es zunächst zu erklären. Denn wenn Lefort die 
Menschenrechte bespricht, ist nicht von einer bestimmten Gruppe sub-
jektiver Rechte die Rede, die in nationalen Verfassungen und internatio
nalen Deklarationen festgehalten sind. Vielmehr geht es Lefort um die 
Position der Rechte, um deren Rolle als der »letzte Bezugsrahmen« des 
Rechts. Entscheidend für Lefort ist, dass aufgrund der Rechte das Recht 
»stets [...] einer rechtmäßigen Opposition ausgesetzt [bleibt].« (Lefort 
1990b: 262) Als ein Mittel der rechtmäßigen Opposition drückt die Se-
mantik der Menschenrechte diese fundamentale Rolle der Rechte für das 
Recht aus. Die Menschenrechte sind der Name für die Fundamentalisie-
rung der Rechte. Deren demokratische Funktion entfaltet Lefort in der 
Auseinandersetzung mit Marx. Das ist insofern konsequent, als Marx’ 
wirkmächtige Kritik eben diesen Zusammenhang zwischen der Idee der 
Menschenrechte als ein oppositionelles (Rechts-)Mittel und einer spezi-
fischen Form der Gesellschaft – nämlich der bürgerlichen Gesellschaft – 
adressiert. Denselben Zusammenhang greift auch Lefort heraus, wenn 
er die »politische Bedeutung« der Menschenrechte untersucht (ebd.: 
240). Dass etwas politisch ist, heißt für Lefort ja gerade, dass es für die 
Form der Gesellschaft relevant ist.55 Die Auseinandersetzung mit Marx 
ist deshalb wiederum Ausdruck einer kritischen Distanz zum sozialwis-
senschaftlichen Positivismus sowie zur pragmatischen Perspektive der 
»Nützlichkeitserwägungen«, die allein die Wirksamkeit der Menschen-
rechte im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel, wie etwa den Schutz der 
»Menschlichkeit des Menschen«, in den Blick nimmt (ebd.: 241). Hin-
gegen gilt es für Lefort wie für Marx, die formierenden Wirkungen – die 
Auswirkungen auf die Form der Gesellschaft – zu erfassen, die mit der 
fundamentalen Rolle der Rechte (unter dem Banner der Menschenrech-
te) verbunden sind.

Diese Diskussion führt Lefort auf zwei Ebenen, die mit den ideologie-
kritischen und systematischen Einwänden korrespondieren, die Marx 
gegen die Menschenrechte erhebt. Unter ideologiekritischen Gesichts-
punkten adressiert Marx den privativen Inhalt der Menschenrechte. 
Die Fundamentalisierung der Rechte ist für Marx der praktische Aus-
druck einer falschen Auffassung des Sozialen, die spezifischen (bürgerli-
chen) Interessen Vorschub leistet. Unter systematischen Aspekten führt 
die Fundamentalposition der Rechte zur Naturalisierung gesellschaftli-
cher Tatsachen. Hinsichtlich dieser beiden Kritikebenen betont Lefort, 
dass Marx und der Marxismus »zu Recht die Fiktion des ›abstrakten 

Menschenrechte zurück: In öffentlichkeitswirksamen Interventionen votier-
ten die sog. nouveaux philosophes, allen voran Glucksmann und Lévy, für 
eine durchweg moralische Politik der Menschenrechte (vgl. Christofferson 
2004: 184 ff.; Bourg 2007: 289 ff.; Moyn 2010: 161 ff.).

55	 	Siehe dazu Kapitel 2.1.1

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Menschen‹ angeprangert und dessen Rolle im Rahmen der bürgerlichen 
Gesellschaft enthüllt [haben].« (ebd.: 246) Das Ziel von Lefort ist es also 
nicht, Marx zu widerlegen, sondern die Auslassungen dieser Kritik her-
auszuarbeiten. Die Entgegnung auf Marx’ ideologiekritischen Einwand 
ist dabei historisch. Die Identifikation subjektiv-rechtlich gebundener 
Herrschaft mit den Interessen und Bedürfnissen der bürgerlichen Gesell-
schaft lässt Lefort zufolge außen vor, dass sich der Rechtsstaat und die 
Vereinzelung des sozialen Zusammenhanges in Rechtspersonen schon 
zuvor herausgebildet hatte. Die Entgegnung auf den systematischen Ein-
wand ist rechtsstrukturell, denn Marx »löscht«, so Lefort, »die Dimen-
sion des Gesetzes als solche aus.« (ebd.: 256) Diese Ignoranz verkennt 
jedoch, dass die Rechtsform selbst einen Anteil an der Repräsentation 
und also der konkreten F0rm der Gesellschaft hat. Zum einen ist also 
die demokratische Gesellschaftsform für Lefort nur dann angemessen zu 
verstehen, wenn deren Vorgeschichte einer rechtsstaatlichen Konfigura-
tion der Macht einbezogen wird. Die »Wiederherstellung einer Genealo-
gie der demokratischen Repräsentationen« (Lefort 1999: 94), die Lefort 
unternimmt, schließt die Geschichte und Institutionen des Rechtsstaates 
ein. Zum anderen besteht Lefort zufolge durchaus ein Zusammenhang 
von Berechtigung und demokratischer Befähigung. Die Menschenrechte 
sind selbst ein »generatives Prinzip« der demokratischen Form (Lefort 
1990b: 264).56 Sie haben also Anteil an der Öffentlichkeit der Gleichheit.

Die Deklarationen der Menschenrechte im Zuge der demokratischen 
(bürgerlichen) Revolutionen sind Marx zufolge »rätselhaft« (Marx 
1981: 366). Das Rätsel besteht darin, dass die Errichtung der Demokra-
tie mit der Erklärung der Rechte des vereinzelten Menschen einhergeht. 
»Noch rätselhafter« ist, so Marx weiter, das Verhältnis zwischen beiden 
Entwicklungen, dass nämlich »das politische Gemeinwesen [...] sogar 
zum bloßen Mittel für die Erhaltung dieser sogenannten Menschenrech-
te herabgesetzt [wird]« (ebd.). Marx’ Lektüre der verschiedenen revo-
lutionären Verfassungen bringt zutage, dass die dort formulierten Men-
schenrechte allein die Rechte des »egoistischen Menschen« kodifizieren, 
eine Vorstellung des Menschen als ein »vom Gemeinwesen abgesonder-
tes Individuum« aufzeichnen (ebd.). Die Deklarationen in Frankreich 
und den USA formulieren ein spezifisches Verständnis sozialer Bezie-
hungen und kommunaler Organisation, das auf der Besonderung der 
Individuen beruht. Sie zeichnen dabei, so Marx, nicht nur ein falsches 
Bild des Menschen und verdecken dessen soziales Sein, sondern erzeu-
gen auch aktiv eine um prä-politische Interessen zentrierte Subjektivi-
tät. Es wird aufgrund der Deklarationen zusehends opportun, sich auf 

56	 	Übers. geändert von »[...] eines der generischen Prinzipien der Demokratie«. 
Es hat sich in der deutschsprachigen Lefort-Literatur mittlerweile etabliert, 
von »generativen Prinzipien der Demokratie« zu sprechen.

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

solche anti-sozialen Forderungen zu berufen und die Gesellschaft, also 
die sozialen Beziehungen und Verhältnisse, Rechte-förmig einzurich-
ten. Die Beobachtung, dass das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft 
als »Mensch schlechthin« aufgefasst wird (ebd.: 364), erklärt Marx 
mit den Triebkräften und Zielen der bürgerlichen Revolutionen. Eben 
weil es um die Revolutionen einer distinkten Klasse geht, nehmen die 
verabschiedeten Verfassungen diesen Inhalt an. Sie postulieren die Fi-
gur subjektiver Berechtigung als Freiheit individueller Disposition, als 
Schranke gegenüber Eingriffen in das eigene Eigentum und die Verfol-
gung privater Interessen.

Wie gesagt, geht es Lefort nicht darum, Marx’ Einsichten schlicht-
weg zurückzuweisen. Dessen Interpretation »steckt«, wie Lefort fest-
hält, durchaus in diesen Rechtstexten. Zwar bemerkt Lefort, dass Marx 
beispielsweise über den Schutz der Meinungsfreiheit kein Wort verliert, 
und betont die assoziativen und kommunikativen Folgen dieser Gewähr-
leistungen: Es ist richtig, so Lefort, dass »das Bild einer im Individuum 
verankerten Macht […] in dem Artikel [der Deklaration der Menschen-
rechte von 1791] über die Freiheit steckt. Doch nicht weniger richtig ist, 
daß dieses Bild eine neue Zugangsweise zum öffentlichen Raum in sich 
verbirgt.« (Lefort 1990b: 251) Ein derartiger Hinweis auf andere Fol-
gen der menschenrechtlichen Garantien kann aber Marx’ Kritik an der 
hierarchischen Trennung zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft 
in Form der Rechte nicht entkräften. Denn der Hinweis darauf, dass 
die fraglichen Rechte nicht nur zur Auflösung sozialer Beziehungen bei-
tragen, würde bedeuten, die Analyse der formierenden Wirkungen der 
Rechte durch eine empirische Betrachtungsweise zu ersetzen. Dass Marx 
einer einseitigen Interpretation der Menschenrechte verhaftet bleibt, ist 
für Lefort vielmehr das Resultat einer verengten Perspektive auf die Ge-
schichte des Rechtsstaates. Für Marx ist die Herausbildung des moder-
nen Staates das Ergebnis der Anstrengungen der bürgerlichen Klasse. 
Entscheidend ist somit der Unterschied zwischen bürgerlicher und feu-
daler Gesellschaft, der erst durch die bürgerlichen Revolutionen hervor-
gebracht wird. In diesen Revolutionen konstituiert sich der Staat als eine 
separate Sphäre des Allgemeinen: »Die Konstitution des politischen Staa-
tes und die Auflösung der bürgerlichen Gesellschaft in die unabhängi-
gen Individuen [...] vollzieht sich in einem und demselben Akte.« (Marx 
1981: 369) Erst die bürgerlichen Revolutionen etablieren laut Marx die 
Trennung von Staat und Gesellschaft und richten die Gesellschaft als 
Sphäre der individuellen Besonderheiten ein, wie sie zugleich den Staat 
als Sphäre der allgemeinen Angelegenheiten im Dienst (als »Mittel«) des 
Besonderen institutionalisieren.

Der Identifikation der bürgerlichen Revolutionen mit der Genese des 
modernen Staates stellt Lefort eine breitere Perspektive entgegen. Er 
wendet ein, dass Marx den »Stammbaum des monarchischen Staates« 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

nicht in Betracht zieht, also nicht zur Kenntnis nimmt, dass die Heraus-
bildung staatlicher Institutionen schon vor diesen Revolutionen »die Or-
ganisation und den Geist der Feudalität zerrüttet[]« hatte (Lefort 1990b: 
258). Lefort spricht mit Blick auf Marx’ Ausführungen von einer »ima-
ginären Rekonstruktion der Ausbildung des modernen Staates.« (ebd.: 
257f.) Die Geschichte der rechtsförmigen Vereinzelung beginnt in den 
Monarchien, die sich nach und nach als Verkörperungen souveräner 
Herrschaft über ein spezifisches Territorium verstehen und deshalb auch 
schrittweise die Funktion der Gesetzgebung für sich beanspruchen – also 
Gesetzesnormen erlassen, die so strukturiert sind, das sich Forderungen 
der Gleichbehandlung auf sie richten wie stützen können. Diese Bün-
delung der rechtserzeugenden Kompetenzen – sowie die Zerschlagung 
der »Stände, Korporationen, Innungen, Privilegien« (Marx 1981: 368) – 
kann in Europa bereits seit dem 14. Jahrhundert im Zuge der Entstehung 
des monarchischen Staates beobachtet werden. Das ist deshalb wich-
tig, weil sich entlang der Entwicklung des Staates und der Vereinheitli-
chung des Rechts bereits jene Trennung von Besonderem und Allgemei-
nen durchsetzt, die Marx ausschließlich als das Resultat der bürgerlichen 
Revolutionen betrachtet: »Weit davon entfernt, daß der Staat aus der 
Emanzipation der bürgerlichen Gesellschaft hervorgeht, die sich aus der 
feudalen Welt löst, werden umgekehrt die Bedingungen für den Aufstieg 
der Bourgeoisie durch die Errichtung von Territorialstaaten geschaffen« 
(Lefort 1990b: 258). Derart kann die Auflösung der sozialen Beziehun-
gen, die Marx in den Erklärungen der Menschenrechte entdeckt, nicht 
allein als Kodifikation der normativen Vorstellungen und faktischen In-
teressen der bürgerlichen Klasse aufgefasst werden.

Die Vereinzelung der Individuen durch das Recht ist also mindestens 
auch (rechts-)staatlichen Ursprunges. Sie ist ebenso das Abbild der bür-
gerlichen Interessen wie das Resultat einer allmählichen Bündelung der 
rechtserzeugenden Kompetenzen. Die Freiheit und Gleichheit der Ein-
zelnen, die Marx als Recht der »Absonderung« beschreibt (Marx 1981: 
364), ist auch die Folge der Differenzierung von Recht und Macht. So 
können für Lefort die historischen Innovationen, die die Kämpfe um 
Demokratie und Menschenrechte darstellen, schließlich nur mit Blick 
auf den »einzigartigen Rahmen der Geschichte des Rechtsstaates« (Le-
fort 1990b: 258) angemessen verstanden werden. Das Wesen der revo-
lutionären Emanzipation und der Deklarationen der Rechte als Mecha-
nismus dieser Emanzipation ist, so Marx’ Diagnose, die Zersetzung der 
Einzelnen in Staatsbürger:innen und in Menschen des Interesses, also die 
Trennung zwischen Staat einer- und bürgerlicher Gesellschaft anderer-
seits. Dagegen wendet Lefort ein, dass die Genese des Staates der bürger-
lichen Emanzipation vorausgeht, und nicht erst diese Emanzipation jene 
Trennung hervorbringt. Die Vereinheitlichung des Rechts im Zuge sei-
ner Verstaatlichung, die den feudalen Pluralismus der Rechtsordnungen 

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

überwindet, sowie die Trennung von Recht und Macht, die bereits im 
monarchischen Staat zu beobachten ist, sind Vor-Formen der bürgerli-
chen Gesellschaft. Die Absonderung der Einzelnen mittels Rechten ist 
sodann nicht ein bloßer Ausdruck der dominanten gesellschaftlichen 
Kräfte des bürgerlichen Zeitalters, sondern auch das Resultat einer kom-
plexeren historischen Entwicklung, in dessen Zuge sich das Recht als ein 
eigenständiges Medium sozialer Beziehungen herausbildet.

Marx’ Kritik ist aber nicht auf den Inhalt der Menschenrechte be-
schränkt. Sie zeigt nicht nur auf, dass die Menschenrechte das Wesen 
des Menschen verfehlen.57 In den einschlägigen Erklärungen erscheint 
der Mensch fälschlicherweise als ein souveränes, unabhängiges und sich 
selbst genügendes Individuum. Die Kritik von Marx gilt dieser »pri-
vat-privative[n] Menschlichkeit des Menschen der bürgerlichen Gesell-
schaft« (Löwith 1988: 182). Doch die Deklarationen der Menschenrech-
te sind mehr als ein Missverständnis des Menschen oder bloßer Ausdruck 
bürgerlicher Interessen im Gewand des Rechts. Wie Andrea Maihofer 
feststellt, handelt es sich bei diesen Ansprüchen durchaus um eine »Ver-
allgemeinerung der bürgerlichen Vorstellungen vom Menschen und der 
Gesellschaft«. Zugleich und überdies ist aber für Marx die »Praktizie-
rung der Menschenrechte« ein notwendiges Element der Entstehung und 
Reproduktion der bürgerlichen Gesellschaft (Maihofer 1992: 102f.).58 
Die Praxis der Menschenrechte hat jedoch weniger mit den Inhalten als 
mit der Position dieser Rechte zu tun. Noch rätselhafter als das Bild des 
Menschen, das die Menschenrechte zeichnen, ist für Marx das Verhält-
nis dieser privatisierenden Berechtigungen zur Idee der Souveränität des 
Volkes und also zur Sphäre des Staates. Denn durch die Menschenrechte 
wird der citoyen zum »Diener« des als bourgeois aufgefassten homme, 
wird also »die Sphäre, in welcher der Mensch sich als Gemeinwesen 
verhält, unter die Sphäre, in welcher er sich als Teilwesen verhält, de-
gradiert« (Marx 1981: 366). Die Erklärung und Inanspruchnahme der 
Menschenrechte hat den Effekt, die gesellschaftlichen Verhältnisse vor 
einer grundsätzlichen Transformation abzuschirmen. Nicht nur gehen 
die (besonderen) Rechte des Menschen den (allgemeinen) Belangen der 
Demokratie vor. Letztere sind überhaupt nur so verstehen, dass sie die-
se Rechte gewähren und umsetzen. Die Menschenrechte bilden so den 

57	 	Allein diese Kritik bildet dann den Ausgangspunkt einer Rehabilitierung der 
Menschenrechte mit Marx (wie z.B. bei Leopold 2007: 150 ff.). Marx’ Kri-
tik richtet sich aber eben nicht allein auf andere Verallgemeinerungen, son-
dern auf das Verhältnis von Allgemeinem und Besonderem.

58	 	 Ich beschränke mich hier auf Marx’ Text Zur Judenfrage, den Lefort sei-
ner Diskussion zugrunde legt (vgl. Lefort 1990b: 246). Zur Kritik der po-
litischen Ökonomie, in der dieser Zusammenhang von bürgerlicher Herr-
schaft und der modernen Rechtsform ausdrücklicher ausgearbeitet ist, vgl. 
Wellmer (1986: 226 ff.), Menke (2013).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

unüberschreitbaren Rahmen der Demokratie, und die Herrschaft des 
Volkes verhält sich infolge dieser Rechte »zur bürgerlichen Gesellschaft, 
zur Welt der Bedürfnisse, der Arbeit, der Privatinteressen [...] als zu einer 
nicht weiter begründeten Voraussetzung«, als zu einer »Naturbasis«. So 
ist dann die »Vollendung des Idealismus des Staats [...] zugleich die Voll-
endung des Materialismus der bürgerlichen Gesellschaft.« (ebd.: 368f.) 
Die Unterscheidung von citoyen und homme bedeutet die Ausnahme der 
bürgerlichen Gesellschaft von den Interventionen der Demokratie. Die 
Konstitutionalisierung der Rechte ist damit die Naturalisierung der bür-
gerlichen Gesellschaftsform. Sie perpetuiert die Unterordnung des Staa-
tes (und also der Souveränität des Volkes) unter die Gesellschaft. Auf 
diese Weise finden sich die Forderungen der Gleichheit und Freiheit un-
ter die Maßgaben der gesellschaftlichen Rationalität(en) gestellt. Gera-
de weil man sich auf jene Rechte als ein rechtmäßiges Mittel der Oppo-
sition berufen kann, erweisen sie sich als Grund der Demokratie – also 
als etwas, das, im verfassungstheoretischen Jargon, der konstituierenden 
Gewalt des Volkes entzogen ist.

Diesen systematischen Einwänden begegnet Lefort erneut durch den 
Verweis auf die »zersetzenden« Wirkungen gleicher Rechte, diesmal 
im Hinblick auf die rechtsstrukturellen Folgen der Herausbildung des 
Staates. Die Verstaatlichung des Rechts ist dessen sukzessive Vereinheit-
lichung, und die Vereinheitlichung des Rechts ist dessen Ausdifferen-
zierung. Es ist deshalb richtig, so Lefort, dass die Garantie der Men-
schenrechte die Naturalisierung der bürgerlichen Gesellschaft insofern 
zur Folge hat, als sie einen Verlust demokratischer Souveränität bedeu-
tet. Diesen Verlust kann die Tatsache, dass modernes Recht als gesetztes 
Recht disponibel ist, nicht auffangen. Recht bedeutet den Entzug (vor-
mals) souveräner Befugnisse, weil (bzw. wenn) sich Recht und Macht 
unterscheiden. Wie schon festgehalten wurde, legt Lefort viel Wert da-
rauf, dass sich das Recht als eigenständiges Medium des Sozialen be-
reits vor den demokratischen (bürgerlichen) Revolutionen herausgebil-
det hatte. Indem die Marx’sche »Kritik der Politik«59 die Eigenschaften 
des modernen Staates allein als Ergebnis der bürgerlichen Revolutio-
nen und damit als »Komplement der bürgerlichen Gesellschaft« ver-
steht (Lefort 1990b: 258), wird für ihn diese Differenzierung von Recht 
und Macht zum »einfachen Zeichen der Illusion.« (ebd.: 257) Hingegen 
muss für Lefort die Rekonstruktion des Zusammenhanges von Berech-
tigung und demokratischer Befähigung mit den Anfängen der Geschich-
te des Rechtsstaates beginnen.

Macht und Recht beginnen sich wiederum schon im Voraus der bür-
gerlichen Revolutionen, im Zuge der Ausbildung monarchischen Staates, 

59	 	Vgl. zu dieser Formel Teeple (1984), Abensour (2012: 92 ff.), Demirović 
(2013).

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

voneinander zu unterscheiden. Weil Marx diese Vorgeschichte nicht zur 
Kenntnis nimmt, beschränkt er sich in seiner Kritik der Menschenrech-
te nicht »bloß auf die Zurückweisung einer bürgerlichen Interpretation 
des Gesetzes«, vielmehr »löscht er die Dimension des Gesetzes als solche 
aus.« (Lefort 1990b: 256) Zwischen Rechts- und bürgerlichem Staat be-
steht für Marx kein Unterschied. Lefort betont hingegen die Folgen für 
die Ausübung von Macht, die sich aus der Trennung von juristischem 
und politischem Diskurs ergeben und nicht mit den Zielen der bürger-
lichen Emanzipation gleichzusetzen sind. Diese Trennung ist nämlich 
keineswegs eine absolute. Sie ermöglicht neue Verknüpfungen und da
rüber neue Bestimmungen. Das gilt auch und insbesondere für die Fun-
damentalisierung der Rechte. Weil Marx die Menschenrechte allein als 
Vollzugsform der Trennung des Staates von der Gesellschaft sowie als 
Unterordnung des Staates (der Sphäre des Allgemeinen) unter die Gesell-
schaft (der Sphäre des Besonderen) versteht, kann das Potential des Ent-
zuges und der Negation souveräner Herrschaft, das mit dieser Position 
der Rechte verbunden ist, nur auf die Bestätigung dieser trennenden Hi-
erarchisierung hinauslaufen. Die Fundamentalisierung der Rechte ist für 
Marx die Naturalisierung des Bestehenden, und Menschenrechte zu ge-
währen und in Anspruch zu nehmen bedeutet, erneut die Interessen der 
Einzelnen als »Naturbasis« zu adressieren und die Voraus-Setzungen des 
bürgerlichen Rechtsstaates zu bestätigen. Das Recht der Rechte ist hier 
ganz auf der Seite der (Vorherrschaft der) bürgerlichen Gesellschaft. Ver-
steht man jedoch, wie Lefort, die Trennung von Recht und Macht bzw. 
Politik selbst als ein formbildendes Moment der Demokratie, können 
Rechte die geltenden Bestimmungen bürgerlicher Vorherrschaft egalitär 
transformieren. Rechte sind also nicht zuerst ein Mittel der Selbstent-
machtung der bürgerlichen Gesellschaft. Als ein »generatives Prinzip« 
der Demokratie durchbrechen, so wird noch zu zeigen sein, fundamen-
tale Rechte die Selbstsetzungen der Herrschaft (des Volkes ebenso wie 
des Marktes), indem sie diese Setzungen auf die Gleichberücksichtigung 
der Einzelnen zurückführen.60

Die Trennung von Recht und Macht im Zuge der Herausbildung des 
Staates bildet, so wendet also Lefort gegen Marx ein, die Vorgeschichte 
sowohl der Demokratie als auch der Menschenrechte. Der Horizont der 
Gleichheit ist in der »Dimension des Gesetzes« und den damit verbun-
denen Forderungen der Gleichbehandlung schon in Umrissen zu erken-
nen. Rechtsbeziehungen bilden Inseln der egalitären Repräsentation, die 
Gleichheit sowohl bestätigen als auch herstellen. Nur hinsichtlich die-
ser eigenständigen, formierenden Wirkungen des Rechts wird die Form 
der modernen Demokratie und die demokratische Funktion der Rech-
te vollends verständlich. Im Rahmen des Rechtsstaates wird bereits eine 

60	 	Siehe dazu Kapitel 2.3.3.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Differenz der Gleichheit manifest, die der demokratischen Öffentlichkeit 
der Gleichheit vorausgeht.

2.3.2 Rechtsstaat und Repräsentation: Noch einmal Hobbes 

Um den rechtsstaatlichen Vor-Formen der Demokratie auf die Spur zu 
kommen, bietet es sich an, noch einmal zu Hobbes zurückzukehren. 
Denn in Hobbes’ Konzeption des Gesellschaftszustandes wird deutlich, 
wie das Rechtsmedium einen Horizont der Gleichbehandlung in ein Re-
präsentationsregime einträgt, das eigentlich die Möglichkeit eines ega-
litären Einspruches im Keim erstickt. Im Leviathan kondensiert somit 
die, mit Lefort gesprochen, politische Bedeutung des Rechtsstaates, ge-
rade weil für Hobbes die umfassende Autorisierung der Herrschaft ei-
nen Standpunkt der Herrschaftskritik ausschließen sollte. Ich möchte im 
Folgenden zeigen, dass dieses kompakte Repräsentationsregime an ei-
ner durch das Recht eingesetzten Differenz der Gleichheit brüchig wird. 
Dazu gilt es zuerst, Hobbes‘ Verständnis von Repräsentation kurz zu re-
kapitulieren, bevor die Konsequenzen diskutiert werden, die der Wahl 
des Rechts als Mittel souveräner Herrschaft eingeschrieben sind.

Niemand vor und wohl auch niemand nach Hobbes begreift die for-
mierenden Wirkungen von Verfahren der Repräsentation auf eine so 
radikale Weise. Politische Repräsentation bezeichnet für Hobbes die 
Herstellung einer imaginären Beziehung aufgrund der vollkommenen 
Identifikation mit den Handlungen und Urteilen einer anderen Person.61 
Sie installiert eine Beziehung der Nicht-Beziehung. Sein Verständnis des 
Repräsentationsverhältnisses geht, wie Hasso Hofmann in seiner gro-
ßen Studie zur Wort- und Begriffsgeschichte bemerkt, »an die Wurzel 
der Dinge«, insofern mit Hobbes »absorptive Repräsentation in letzter 
Konsequenz denkbar und gedacht [wird].« (Hofmann 1974: 384, 391) 
Hobbes hat den modernen Begriff der Repräsentation nicht nur systema-
tisch entfaltet.62 Er hat ihn darüber hinaus als wesentliches Element von 
Vergesellschaftung aufgefasst. Für Hobbes, erklärt Leo Strauss, »ist ›Re-
präsentation‹ [...] eine essentielle Notwendigkeit.« (Strauss 2022: 187, 
Fn. 30) Das Verhältnis der Repräsentation beschreibt ein Gefüge aus Au-
torisierungen, das die Herrschaftsausübung dadurch vor Kritik immu-
nisieren soll, dass ein wirkliches Verhältnis zwischen Souverän und Un-
tertanen ausgeschlossen wird. Jede Aktion souveräner Herrschaft ist in 

61	 	Siehe dazu Kapitel 2.1.2.
62	 	»[...] erste ausführliche und systematische Diskussion von Repräsentation 

im Englischen.« (Pitkin 1967: 14) Zur Kritik der einflussreichen These, dass 
die Ideengeschichte der Repräsentation erst mit Hobbes’ Leviathan begin-
nen würde, vgl. hingegen Skinner (2018).

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

diesem Gefüge mitinbegriffen und wird von den Untertanen, also den 
gemeinschaftlichen Autor:innen, »auf sich genommen«.63 Der Souverän 
vertritt die einzelnen Individuen und die Gesamtheit des Volkes vollstän-
dig und ohne Rest. Hobbes spricht deshalb auch von der Funktion als 
»öffentliche[r] Vertreter« (Hobbes 1966: 520). In seinen Handlungen 
und Urteilen begegnen die Untertanen sich somit immer nur selbst. Auf 
diese Weise etabliert das Verhältnis der Repräsentation Hobbes’ »luft-
dichte« Systematik der Herrschaftsbegründung.64

Akte der Autorisierung65 zum Zweck der Sicherung subjektiver Frei-
heiten schaffen die Instanz der souveränen Herrschaftsgewalt. Die Ein-
richtung dieser Instanz ist zugleich die Einrichtung der Gesellschaft bzw. 
des Volkes infolge des Repräsentationsverhältnisses. Zwischen »bürgerli-
cher« und »politischer« Gesellschaft ist also insofern zu unterscheiden,66 
als jede Gesellschaft eine politische, durch Verfahren der Repräsentation 
gestiftete Gesellschaft sein muss. Ohne Repräsentation könnte die Gesell-
schaft sich nicht auf sich selbst beziehen, gäbe es allein die »Menge«. Nur 
von der Warte der Souveränität aus gibt es die Gesellschaft als ein ein-
heitliches Objekt, über das Aussagen und Beobachtungen möglich sind 
und auf das sich, als Volk, Entscheidungen und Normen zurückführen 
lassen. Der Gesellschaftszustand ist für Hobbes wesentlich ein Zustand 
der vollumfänglichen Repräsentation; wesentlich, weil die Einheit nur 
aufgrund des Repräsentationsverhältnisses bestehen kann, und vollum-
fänglich, weil dieses Verhältnis ausnahmslos alle souveränen Handlungen 
beinhaltet. Im Gesellschaftszustand, formuliert Hobbes kurz und bün-
dig, ist der Souverän die »absolute Vertretung aller Untertanen« (Hobbes 
1966: 174). Es bleibt nichts übrig, auf das sich die Einzelnen oder das 
Volk gegen die Stellvertretung berufen können. Sie gibt der Person des 
Staates eine Form, die wiederum (wie im berühmten Frontispiz bildlich 
wird) nur aus den anonymen Individuen besteht.67 Vertraglich eingesetzt, 
ist die Stellvertretung zwar rechtsförmig eingerichtet, ohne dass aber ein 

63	 	»[D]ie Zustimmung [...] zur souveränen Gewalt [ist] in den Worten enthal-
ten: ›Ich autorisiere alle ihre Handlungen oder nehme sie auf mich.‹« (Hobbes 
1966: 168)

64	 	Die Formulierung des »air-tight system« stammt von Bobbio (1993: 115).
65	 	Damit einher geht der Verzicht auf das Recht, sich selbst zu regieren. Wäh-

rend jedoch der Akt der Autorisierung und das Verhältnis der Repräsentati-
on, das er etabliert, von fundamentaler Bedeutung ist, ist der Rechtsverzicht 
eine praktische Notwendigkeit eben dieses Repräsentationsverhältnisses 
(vgl. Martinich 2016: 322).

66	 	So versteht z.B. Locke diese Qualifizierungen als synonym (vgl. insbesonde-
re Locke 1977: 248 ff., unter der Überschrift »Die politische oder bürgerli-
che Gesellschaft«).

67	 	Zu den visuellen Strategien des Leviathan vgl. Bredekamp (1999, zum 
»Kompositkörper« insb. 76 ff.)

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

direktes Rechtsverhältnis oder sonstige Beziehungen geknüpft werden 
können. Weil Hobbes »die Kluft zwischen privaten und öffentlichen Inte-
ressen als unüberbrückbar darstellt« (Auer 2014: 32), ist ausgeschlossen, 
dass die Ausübung der Herrschaft unrechtmäßig sein kann.

Herrschaft äußert sich im Leviathan in der Formulierung und Durch-
setzung von Gesetzen. Das Recht ist zwar nicht die einzige, aber ein-
deutig die hervorgehobene Form, in der das Repräsentationsverhältnis 
manifest wird. Das liegt an den formalen Eigenschaften gesetzlicher Ver-
pflichtungen. Die Herrschaft in Form von Gesetzen begünstigt die Auf-
rechterhaltung des Gesellschaftszustandes. S0 hat ein Gesetz nicht den 
Einzelfall, sondern einen generellen Sachverhalt zum Gegenstand und 
kann auf diese Weise einen einheitlichen Willen abbilden.68 Zudem muss 
die gemeinsame Autor:innenschaft auch als solche ersichtlich sein, d.h. 
der Souverän muss im Namen des Volkes sprechen. Die Form des allge-
meinen Gesetzes ist dafür, angesichts der Disparitäten des Naturzustan-
des, unverzichtbar. »Der Beginn des bürgerlichen Rechts beendet […] die 
vielstimmige Verwirrung.« (Poole 2012: 75) Das Recht stellt eine Situa
tion von »geordneten Worten« (Pettit 2008) sicher, durch die Hobbes 
zufolge erst die Gefahr des Bürgerkriegs effektiv überwunden und in den 
Zustand der Gesellschaft eingetreten werden kann. Der Souverän soll 
sich demnach der Rechtsform bedienen. Zwar können allein dessen Ent-
scheidungen verbindlich sein. Zugleich bindet Hobbes die souveränen 
Entscheidungen an die formalen Bedingungen des rationalen Gesetzes. 
Hobbes’ Konzeption der Souveränität »läßt sich« dementsprechend, wie 
wohl zuerst von Schmitt herausgestellt wurde, »mit den Begriffen und 
Idealen des bürgerlichen Rechtsstaates sehr gut vereinbaren.« (Schmitt 
2018: 113f.)69 Hobbes wird deshalb von Schmitt als »geistiger Ahne des 
bürgerlichen Rechts- und Verfassungsstaates« bezeichnet (ebd.: 103). 
Diese Interpretation findet weiter Rückhalt. So ordnet David Dyzenhaus 
ihn ebenfalls als »frühes Mitglied der rule of law-Tradition« ein (Dyzen-
haus 2010: 456), und Habermas beschreibt Hobbes als »Theoretiker 
eines bürgerlichen Rechtsstaates ohne Demokratie« (Habermas 1994: 
118). Hobbes’ Gesellschaftszustand ist gesetzesförmig eingerichtet, das 
Recht ist das Medium der zwingenden Vergesellschaftung.

68	 	Für Hobbes gilt, wie Dyzenhaus (2010: 463) festhält: »Ein Gesetz, das mir 
befiehlt, meinen Vater hinzurichten, wenn mein Vater eines bestimmten Ver-
gehens für schuldig befunden wird, würde nicht als Gesetz gelten.« Dabei 
ist das Erfordernis der Allgemeinheit natürlich ein graduelles (vgl. Hobbes 
1966: 203).

69	 	Vgl. zur Frage »Leviathan und Rechtsstaat« auch die Rekonstruktion des 
Hobbes’schen Rechtsstaates als ein Gerechtigkeitsstaat durch Campagna 
(1998) in Auseinandersetzung mit Überlegungen von Kersting. Zur anti-
positivistischen Lektüre von Hobbes vgl. vor allem auch die Arbeiten von 
Dyzenhaus (2001; 2010).

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Die gesellschaftlichen Beziehungen, also jene sozialen Verhältnisse, die 
im Zuge der Repräsentation Realität werden, sind deshalb Rechtsbezie-
hungen. Das trifft einmal auf den Verkehr der Privatpersonen untereinan-
der zu, schließlich besteht eine Aufgabe der Herrschaftsgewalt darin, durch 
effektiven Rechtsschutz Vertragsbeziehungen sinnvoll werden zu lassen. 
Die legale Qualität dieser Beziehungen beschreibt Hobbes als »Gleichheit 
der Gerechtigkeit« (Hobbes 1966: 263), denn Vertragsbeziehungen sind 
Beziehungen zwischen Gleichgestellten, und Gerechtigkeit heißt die Ach-
tung und Durchsetzung von gültigen Verträgen. Hier, im Gesellschaftszu-
stand, wird die Normativität des Vertrages wirklich. Das schließt einen 
Rechtsweg ein. Mit den horizontalen Beziehungen der privatrechtlichen 
Berechtigungen und Verpflichtungen ist daher die Forderung der Gleich-
heit vor Gericht verknüpft. Es sollen, so Hobbes »alle Schichten des Vol-
kes gleichermaßen gerecht behandelt werden, das heißt, daß sowohl die 
Reichen und Mächtigen als auch die Armen und Unbekannten ihr Recht 
bekommen« (ebd.: 262). Das Rechtsverhältnis abstrahiert, in der Form 
von allgemeinen Gesetzen und der unparteilichen Anwendung dieser Re-
gelungen auf den konkreten Fall, von den sozialen Positionen der Beteilig-
ten und schützt so die »Unbekannten« gegen die Reichen und Mächtigen.

Die Ausübung von Herrschaft passiert im Leviathan (in der Regel)70 
in der Form von Rechtshandlungen und entlang rechtsstaatlicher Pro-
zeduren. So kann dann auch, wie Hobbes klar stellt, »ein Gesetz nur 
durch ein anderes Gesetz aufgehoben werden« (ebd.: 204). Dass Herr-
schaft gesetzesförmig verfasst ist, bedeutet, dass die Freiheit der Unterta-
nen legalistisch konzipiert wird, nämlich so, dass »die Menschen in allen 
vom Gesetz nicht geregelten Gebieten die Freiheit besitzen, das zu tun, 
was sie auf Grund ihrer eigenen Vernunft für das Vorteilhafteste halten« 
(ebd.: 165). Hinsichtlich des vollumfänglichen Repräsentationsverhält-
nisses bedeutet dies, das eigene Urteil immer dann suspendieren zu müs-
sen, wenn es um das Recht geht. Die Bündelung der rechtserzeugenden 
Kompetenzen soll ja gerade den »Krieg der Interpretationen« (Hama-
cher 2018: 150) überwinden. Unter den Umständen des Naturzustan-
des reicht eine Entscheidung hin, um alle Entscheidungen infrage zu stel-
len. Um sie zu überwinden, können die Untertanen nur in den Bereichen 
nach Belieben entscheiden und urteilen, für die das Gesetz nicht vorge-
sorgt hat. Zugleich sind Handlungen der Herrschaftsgewalt Handlun-
gen in der Form oder auf der Basis von generellen Rechtsnormen. Ent-
sprechend existieren nur noch legale Maßstäbe der Gerechtigkeit, denn 
»Gesetze [sind] die Regeln für gerecht und ungerecht« (ebd.: 204). Die 
Definitionsgewalt der Repräsentation wird im Rechtsmedium wirksam.

Die gesetzesförmigen Verpflichtungen der Untertanen können erdrü-
ckend sein und hängen allein vom Willen der Stellvertretung ab. Auch 

70	 	Weiterhin möglich sind auch a-legale Handlungen (vgl. Hobbes 1966: 170).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

wenn Herrschaft gewöhnlich in Rechtshandlungen ausgeübt wird, geht 
damit keineswegs eine Gesetzesbindung im Sinne der Selbstverpflich-
tung auf den Inhalt des jeweiligen Gesetzes oder, darüber hinaus, an den 
Zweck des Repräsentationsverhältnisses einher (vgl. Baumgold 1988: 
11; Hüning 1998: 171). So ist demnach der Anspruch auf Gleichbehand-
lung für Hobbes »nur Reflex der objektiven Rechtsordnung« (Maus 
1994: 81). Ein Potential demokratischer Befähigung entfällt, denn von 
Rechtsansprüchen gegen die Staatsgewalt kann bei Hobbes nicht die 
Rede sein.71 Dennoch drücken die Verpflichtungen in Gesetzesform zu-
gleich die Unabhängigkeit der Untertanen vom souveränen Willen aus. 
Insbesondere Michael Oakeshott hat betont, dass Vergesellschaftung 
auf den Pfaden der vertraglichen Autorisierung keinen tatsächlichen Ge-
meinwillen impliziert; der Wille der Stellvertretung und der Wille der 
einzelnen Untertanen sind (im Privaten) unterscheidbar. Das Repräsen-
tationsverhältnis ist nur in dieser Hinsicht ein tatsächliches Verhältnis 
zwischen Personen, die sich auch uneins sein können. Ein Verbrecher, so 
deutet Oakeshott Hobbes’ Konzeption des Gesellschaftszustandes, will 
also nicht die eigene Strafe, ist aber zugleich der Autor eben dieser Strafe 
(Oakeshott 1975: 64 ff.; vgl. auch Boucher 2015: 139 ff.). Es geht somit 
um ein Verhältnis der Unterwerfung aufgrund der externen Identifika-
tion der souveränen Handlungen mit denen der Untertanen – aufgrund 
der Identifikation der beiden Handlungen vom Standpunkt des Geset-
zes.72 Denn, wie auch Reinhart Koselleck mit Blick auf die Folgen des 
rationalen Gesetzesbegriffes bemerkt, ist es für Hobbes nicht vorgese-
hen, dass die Untertanen sich mit den erlassenen Gesetzen »gesinnungs-
mäßig« identifizieren müssen (Koselleck 1973: 28). Die Differenz zwi-
schen privatem und öffentlichem Urteil bleibt bestehen, kann aber nicht 
unmittelbar zum Ausdruck gelangen. Schließlich bedeutet das Verhält-
nis der Repräsentation bei Hobbes »mehr als Zustimmung oder Über-
einstimmung« (Hobbes 1966: 134, Herv. J.H.). Es löscht ein Objekt der 
Herrschaftskritik aus, weil jede Möglichkeit der Distanznahme und also 
ein (äußerliches) Moment der Differenzierung zwischen souveränem und 
eigenem Willen ausgeschlossen ist (vgl. Martinez Mateo 2018: 49 ff.). 
Weil alle souveränen Handlungen die Handlungen sowohl der einzelnen 

71	 	Zur entgegengesetzten Interpretation, die im Leviathan ein Recht auf Wi-
derstand entdeckt, vgl. Hampton (1986: 197 ff.). Hier erweist sich erneut 
die Bedeutung die repräsentationstheoretischen Überlegungen für das Ver-
ständnis von Hobbes’ Position, denn Hampton kann zu dieser Auffassung 
nur gelangen, weil der Begriff der Autorisierung als »Leihgabe« (ebd.: 239) 
verstanden wird. Sobald aber die Befugnisse souveräner Herrschaft nur 
»verliehen« sind, muss ein Recht auf Widerstand beinahe selbstverständ-
lich erscheinen.

72	 	Wie Hobbes hinsichtlich des religiösen Bekenntnisses formuliert, »muß sich 
die private Vernunft der öffentlichen unterwerfen.« (Hobbes 1966: 340)

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Untertanen als auch des gesamten Volkes sind, kann sich kein Unter-
schied manifestieren: »Es entsteht die Form des Volkes, doch auf Kos-
ten dessen, dass der Inhalt beim Souverän bleibt.« (ebd.: 68) Die Mög-
lichkeit, Unterscheidungen treffen und also Kritik üben zu können, ist 
aufgrund dieser Nicht-Beziehung der vollumfänglichen Repräsentation 
ausgeschlossen. Alle souveränen Handlungen sind Aktualisierungen des 
Repräsentationsverhältnisses und deshalb als Handlungen der Unterta-
nen zu bewerten.

Doch die normativen Konfigurationen des Rechtsstaates, dies möch-
te ich im Folgenden herausarbeiten, widerstreiten zumindest mittelbar 
dem Hobbes’schen Repräsentationsregime. Sie tun das, weil der geset-
zesförmigen Ausübung der Herrschaft eine Differenz der Gleichheit 
eingetragen ist. Das Recht setzt Souveränität nicht einfach um. Zwar 
bleibt diese Differenz für Hobbes’ Begründung uneingeschränkter Herr-
schaftsbefugnisse ohne Folgen, weil der Unterschied zwischen privaten 
und öffentlichen Urteilen objektiv-rechtlich nicht zur Geltung gelangen 
kann. Dennoch erweist sich das Gefüge der Autorisierungen aufgrund 
der Rechtsform als unvollständig und brüchig. Das nahtlose Verhältnis 
der Repräsentation bricht infolge seiner rechtsstaatlichen Form auf: Der 
Rechtsstaat stellt, in Form des allgemeinen Gesetzes, ein Maß der Gleich-
heit bereit, das der vollkommenen Absorption der Handlungs- und Ur-
teilsfähigkeit durch die Stellvertretung entgegen steht.

Diese egalitären Bruchstellen rechtsstaatlicher Herrschaft zeigen sich 
im Leviathan insbesondere am Klagerecht gegen den Souverän. Denn 
mit dieser durchaus »überraschenden«73 Möglichkeit der Anklage souve-
räner Handlungen wird das (restlose) Repräsentationsverhältnis als ein 
Verhältnis sichtbar, als etwas, das aus verschiedenen, gegeneinander dif-
ferenzierten Elementen besteht. Die Form des Gesetzes und die Verfahren 
des Rechtsstaates setzen somit die Möglichkeit ein, mit sich selbst einen 
Streit beginnen zu können. Einerseits schließt das Gefüge der Autorisie-
rungen ein den souveränen Urteilen widerstreitendes, privates Rechtsur-
teil konstruktionslogisch aus. Doch andererseits erklärt Hobbes:

Hat ein Untertan mit seinem Souverän einen Streit über Schulden, Be-
sitzrechte an Land und Fahrnis, über Dienstleistungen, die von ihm ver-
langt werden, oder über eine Körper- oder Geldstrafe, der sich auf ein 
vorher erlassenes Gesetz gründet, so hat er dieselbe Freiheit, sein Recht 
einzuklagen, wie gegen einen Untertanen, und zwar vor Richtern, die 
vom Souverän ernannt worden sind. (ebd.: 170, Herv. J.H.)

Obwohl alle souveränen Handlungen die Handlungen der Gesamtheit 
der Untertanen sind und sich niemand selbst anklagen kann, »weil es 
unmöglich ist, sich selbst Unrecht zu tun« (ebd.: 139), geht Hobbes von 

73	 	»Hobbes ist überraschend offen für die rechtlichen Anfechtungen der Aus-
übung souveräner Macht.« (Poole 2012: 82)

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

einer derartigen (Selbst-)Anklage in den häufigen Fällen aus, die durch 
ein im Voraus formuliertes Gesetz erfasst werden. Zwar kann das ab-
sorptive Repräsentationsregime die »gefährliche[n] judikative[n] Kom-
petenzanmaßungen seitens der Untertanen zuverlässig eliminieren« und 
fungieren Akte der Autorisierung zur Begründung einer »juristisch inap-
pellablen Gewalt« (Loick 2012: 64, 80). Souveränität bedeutet im Levi-
athan, auch über die judikativen Befugnisse der Rechtsprechung exklu-
siv zu verfügen. Doch aufgrund der rechtsstaatlichen Form souveräner 
Herrschaft und insbesondere aufgrund der notwendigen Interpretation 
des Gesetzes ist es dennoch möglich, den souveränen Willen als einen 
Willen auszustellen, der nicht der eigene ist.

In der Möglichkeit der Anklage souveräner Handlungen findet eine 
Differenz der Gleichheit Ausdruck, die rechtlicher, genauer: gesetzes-
staatlicher Art ist. Aufgrund der Form des Gesetzes erweist sich die abso-
lute Herrschaft durchaus als »juristisch appellabel«. Die Frage, inwieweit 
die souveränen Entscheidungen öffentlich anfechtbar sind, spielt bereits 
für Kant eine zentrale Rolle. Wenn Kant die Ansicht von Hobbes,74 dass 
der Souverän niemand Unrecht tun kann, ganz »erschrecklich« findet 
(Kant 1977: 161), geht dieses Erschrecken nicht darauf zurück, dass eine 
Beschwerde rechtlich aussichtslos ist. Hobbes ist eindeutig darin, dass es 
sich um einen »Irrtum« handeln würde, eine Rechtsgewalt einzurichten, 
die den Souverän für sein Verhalten belangen könnte und dadurch die 
Bündelung rechtserzeugender Kompetenzen aufsprengt (Hobbes 1966: 
248). Aber auch Kant ist der Ansicht, dass nach Eintritt in den Gesell-
schaftszustand »das Volk kein zu Recht beständiges Urteil mehr hat« 
(Kant 1977: 156). Hobbes’ Absolutismus wird von Kant damit nicht so 
infrage gestellt, dass aus der Befähigung zur Selbstbestimmung Rechts-
mittel gegen den Souverän abgeleitet werden. Gegenstand der Kritik ist 
vielmehr, dass die Möglichkeit eines öffentlichen Einspruches, mithin 
die Möglichkeit, die Ausübung der Staatsgewalt auf irgendeine Weise zu 
beurteilen, in Hobbes’ Begründung souveräner Herrschaft ausgeschlos-
sen ist (vgl. Duso 2005: 101 ff.; Jaume 2007) – dass also jede Form der 
Herrschaftskritik unrechtmäßig ist.

Diese Kritik der (vermeintlich) unmöglichen Herrschaftskritik lässt al-
lerdings die rechtsstaatlichen Vermittlungen der Herrschaft außen vor. So 
handelt es sich bei der Anklage souveräner Handlungen zwar einerseits 
um einen auf der Ebene der Rechtsfolgen aussichtslosen Rechtsstreit. 

74	 	Kant bezieht sich auf Hobbes’ De Cive (1642). Auf den Leviathan trifft die-
ser Punkt aber umso mehr zu, weil die Konstruktion des Gesellschafszustan-
des hier nicht, im Unterschied zu De Cive und auch den Elements of Law 
(1640), als Aufgabe natürlicher Freiheiten, sondern als Akt der Autorisie-
rung beschrieben wird. Die Verpflichtung zum uneingeschränkten Gehor-
sam erfährt im Leviathan so eine weiterreichende Begründung (vgl. Hüning 
1998: 213 ff.; Skinner 2008: 107 ff.).

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Andererseits geht mit der rechtsstaatlichen Form die Möglichkeit des 
(öffentlichen)75 Widerspruches einher: Sie erlaubt es, andere Beurteilun-
gen zu äußern. Ein Rechtsstreit wird als Streit, als Rede und Gegenrede 
sichtbar, auch wenn Rechtsfolgen ausbleiben. Weil sie gesetzlich erfol-
gen, können die Handlungen der Stellvertretung als unrechtmäßig be-
sprochen und aufgezeichnet werden. Die Gesetzlichkeit der souveränen 
Handlungen hat demnach zur Folge, dass es in der Macht der Unterta-
nen steht, auf den Pfaden der Rechtsprechung ein (Rechts-)Verhältnis, 
ein Verhältnis zwischen öffentlichem und privatem Urteil, herzustellen. 
Dass das Repräsentationsverhältnis rechtsförmig eingerichtet ist, kann 
der eigentlich ausgeschlossenen Differenz von öffentlichem und priva-
tem Urteil als Einfallstor dienen. Diese Befähigung aufseiten der Un-
tertanen beschreibt, wie gesagt, kein rechtserzeugendes Potential. Den-
noch erlaubt es der Gang vor Gericht, Unterscheidungen zu treffen und 
so Kritik zu üben.

Die Möglichkeit rechtsförmiger Herrschaftskritik ist insofern gleich ver-
teilt, als sie aus den Verfahren und Institutionen gesetzlicher Herrschaft 
hervorgeht. Der Eintritt in den Gesellschaftszustand bringt bei Hobbes 
einen Zusammenhang von gleichgestellten Rechtspersonen hervor. Jedem 
»Unbekannten« steht es somit frei, die Ausübung gesetzesstaatlicher Herr-
schaft durch ein Gericht bewerten zu lassen, denn die Anklage souveräner 
Handlungen bedeutet »dieselbe Freiheit« wie die Klage »gegen einen Un-
tertanen«. Die Möglichkeit rechtsförmiger Herrschaftskritik besteht in der 
Gleichbehandlung vor Gericht bzw. im Rahmen der Gesetzesauslegung. 
Entscheidend ist dabei der Spalt zwischen der Souveränität der Herrschaft 
und der notwendigen Interpretation des Gesetzes als der Form dieser Sou-
veränität. Hobbes geht ganz ausdrücklich davon aus, dass der Erlass und 
die Veröffentlichung von Gesetzen nicht ausreichen, um Verpflichtungen 
zu definieren: »Denn das Wesen des Gesetzes liegt nicht im Buchstaben, 
sondern in der Absicht oder im Sinn des Gesetzes, das heißt, in seiner au-
thentischen Interpretation.« (Hobbes 1966: 211) Nicht nur kann ein ein-
mal erlassenes Gesetz sich nicht selbst anwenden. Hobbes betont, dass ein 
Gesetz nicht unabhängig von seiner Interpretation existieren kann. Dass 
die Interpretation des Gesetzes sein »Wesen« ist, bedeutet, dass es erst zur 
Beurteilung eines konkreten Falles kommen muss.76 Damit eine Willens-
äußerung zum Gesetz wird, muss es angewendet und das wiederum heißt: 
es muss – juristisch – entschieden worden sein.

Die Rede von der Interpretation des Gesetzes ist deshalb eigentlich miss-
verständlich, denn Hobbes zufolge kann ein Gesetz seiner Interpretation 

75	 	Alle Gerichtsverfahren – also auch diejenigen gegen den Souverän – sind öf-
fentlich, betont Hobbes.

76	 	Die (authentische) Interpretation kann aber theoretisch auch anderswo als 
vor Gericht passieren.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

nicht vorausliegen. »Wenn dennoch von Interpretation die Rede ist«, 
hält Werner Hamacher fest, »dann muss dieser Titel auf ein Defizit in der 
Struktur des Gesetzes und im Akt der Gesetzgebung selbst verweisen.« 
(Hamacher 2018: 150) Erst im Rahmen der Interpretation wird eine Wil-
lensäußerung wirklich zum Gesetz, ist erst die Gesetzgebung als solche 
abgeschlossen. Das heißt nicht, dass die Entscheidung der Richterin ein 
vollkommen freier und ungebundener Vorgang ist. Als Reaktion auf ein 
»Defizit in der Struktur des Gesetzes« bleibt sie auf den Inhalt der gesetz-
lichen Regelung (den Normtext) bezogen. Zugleich bedeutet das struk-
turelle Defizit des Gesetzes aber auch, dass die Gesetzgeberin zwingend 
Richterin – also: Rechtssprecherin – sein muss. Sie muss Hobbes zufolge 
die »Verwendung« der Gesetzesnorm kontrollieren, weil die Auslegung 
das Gesetz erst hervorbringt. Zwar ergibt sich die Gesetzlichkeit unter 
Aspekten der Legitimation allein aus der Genese der fraglichen Norm. 
Hobbes verwendet das Bild der »künstlichen Ketten«, die die Lippen der 
Stellvertretung mit den Ohren der Untertanen verbinden (Hobbes 1966: 
164). Die gesprochenen oder geschriebenen Worte der Herrschaft allein 
können aber die Gesetzesqualität nicht bewirken. Sie muss, ganz wört-
lich, zum Ausdruck gebracht werden. Deshalb muss (und kann nicht 
bloß) die Interpretation selbst »souverän« und die Rechtsprechung ein 
Teil der souveränen Befugnisse sein. Was Gesetz ist, kann nur mittels In-
terpretation und mit Blick auf einen konkreten Fall festgelegt werden. 
Recht ist für Hobbes durch diesen grundsätzlichen Interpretationsbe-
darf »singuläres Recht« (Hamacher 2018: 157). Fragen der Interpreta-
tion sind damit nicht nur Macht-, sondern immer auch Rechtsfragen: 
Machtfragen als Rechtsfragen.

Zwischen der Intensivierung der Gesetzgebung und der Herausbil-
dung des modernen Staates besteht aus historischer Perspektive ein weit-
reichender Zusammenhang. Die Interpretation stellt dabei ein konstan-
tes »Machtproblem« dar, das Problem nämlich, dass das Monopol der 
Rechtserzeugung »auf dem Weg der Auslegung wieder verlorengehen 
[könnte].« (Stolleis 1990: 175) Analog dazu ist für Hobbes, damit die 
Authentizität der – notwendigen – Interpretation garantiert ist, die Be-
stellung der Richter:innen ausschließlich Sache der Souveränität. Das 
Recht muss von offizieller Stelle ausgesprochen werden. Diese offiziellen 
Interpret:innen haben die Aufgabe, »nach Anhörung des Streitfalles den 
Menschen zu sagen, was Gesetz ist.« (Hobbes 1966: 210, Herv. J.H.)77 
Hobbes bekämpft den Pluralismus möglicher Interpretationen. Nur der 
Souverän kann die Verpflichtungen der Untertanen sinnvoll werden las-
sen, denn ansonsten droht der Gesellschaftszustand prekär zu werden. 

77	 	Dieses Zitat bezieht sich auf die Interpretation von natürlichen Gesetzen, 
schließt aber positive Rechtsnormen dem Sinn nach ein, wie die Diskussion 
im 26. Kapitel des Leviathan deutlich zeigt.

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Entsprechend verwendet Hobbes viel Mühe darauf, ein öffentliches, au-
thentisches Urteil – das durchaus auch ein »falsches Urteil« (ebd.: 212) 
sein kann – und ein privates Urteil sowie Urteil und Gesetz zu unterschei-
den, um derart das Problem der Interpretation aus dem Repräsentations-
verhältnis wieder zu verdrängen.

Doch der Spalt zwischen der rechtsförmigen Herrschaft und der not-
wendigen Interpretation des Gesetzes kann institutionell oder rechts-
dogmatisch nicht gekittet werden. Das Gericht ist für Hobbes der Ort, 
an dem der Streit der Interpretationen ein Ende finden soll. Aber um ihn 
beizulegen, muss dieser Streit der Interpretation erst einmal entfaltet 
werden. Hier wird, aufgrund der rechtsstaatlichen Form, das Repräsen-
tationsverhältnis als ein Verhältnis sichtbar. Es wird als ein Verhältnis 
unterschiedlicher und potentiell widerstreitender Willen, als ein dissen-
suelles Verhältnis manifest. Die Klage reißt das eigentlich nahtlose Ver-
hältnis der Repräsentation, die vollständige Identifikation von Souve-
rän und Volk auf.

Die Devise des Gesetzgebers und seiner authentischen Interpretation 
lautet: Nicht Nichts – kein Anderer. Aber sie verdeckt, dass ihr Nicht 
noch mit dem Nichts, ihr Kein noch mit dem Anderen sprechen muss, 
um überhaupt zu sprechen. (Hamacher 2018: 153f.)

Die Klage stellt Situationen der Argumentation her, die entweder den 
Souverän selbst (im Fall einer Klage gegen den Souverän) oder dessen 
Rechtshandlungen in Gestalt der sie anwendenden Justiz (im Fall einer 
Klage gegen einen anderen Untertanen) dazu nötigen, am Prozess der ju-
ristischen Meinungsbildung – am juristischen Diskurs – teilzunehmen. 
In beiden Fällen und im doppelten Sinne des Wortes kann »ein Subjekt 
den Souverän vor Gericht zitier[en].« (Campagna 1998: 347) Der Sou-
verän muss sich erklären. Diese Erklärung kann empörend sein, ohne 
dass das für die fraglichen Normen und Entscheidungen Konsequenzen 
hätte. Dennoch stehen sich so, im Zuge der notwendigen Interpretation 
dessen, was das Gesetz ist, die Untertanen und der Souverän gegenüber 
(und entgegen). Es wird ein egalitäres Rechtsverhältnis unterschiedli-
cher Interpretationen offenbar. Beide Seiten sind einander gleichgestellt, 
weil die eine Seite und die andere Seite über den Gegenstand und Sinn 
des Gesetzes zueinander sprechen. Die Verfahren des Rechtsstaates be-
deuten derart ein Potential, das Repräsentationsregime, das eben jene 
Unterscheidung von privatem und öffentlichem Urteil ausschließen will, 
an dessen Grund – an die Gleichheit der Einzelnen – zurückzubinden.

Dieser Prozess der juristischen Meinungsbildung wird auch dann 
akut, wenn es um den strittigen Einfluss naturrechtlicher Normen geht. 
Norberto Bobbio erklärt diesen Zusammenhang folgendermaßen:

[E]s ist allein Sache des Richters, d.h. des Souveräns, zu entscheiden, 
ob ein konkreter Fall, der nicht durch ein positives Gesetz geregelt ist, 

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

durch das Naturrecht geregelt ist. Und es ist allein Sache des Richters, zu 
entscheiden, welches natürliche Gesetz anzuwenden ist und was es vor-
schreibt. [...] Wir stellen also fest, dass der Richter, wenn er die Lücken 
einer positiven Rechtsordnung ausfüllt, dieselbe Macht hat, die natürli-
chen Gesetze zu manipulieren, die der Souverän ausübt, wenn er ihren 
Inhalt bestimmt. Man könnte sagen, dass der Souverän als Gesetzgeber 
den natürlichen Gesetzen jeglichen Sinn entzieht, wenn er positive Ge-
setze schafft. Und dass der Souverän als Richter ihnen jeglichen Sinn ent-
zieht, wenn er mit Fragen konfrontiert wird, die der Gesetzgeber nicht 
geregelt hat. (Bobbio 1993: 135f.)

Der Souverän ist in jeder Hinsicht, auch mit Blick auf die (ungeschriebe-
nen) naturrechtlichen Normen, das Gesetz. Er kann den natürlichen Ge-
setzen »jeglichen Sinn entziehen«. Er kann dies aber nicht tun, ohne auf 
eine Interpretation des positiven oder natürlichen Gesetzes zu verzichten 
– ohne die eigene Sicht der (juristischen) Dinge im Hinblick auf eine an-
dere Sichtweise auszudrücken und also ohne (juristischen) Sinn erst zu 
stiften. Jede Norm als Gelegenheit der Manipulation, aber kein Gesetz 
ohne Interpretation. So ist im Rahmen von Hobbes’ Verständnis der Re-
präsentation eindeutig, dass »der Unterschied zwischen Herrscher und 
Beherrschten unter Kategorien der Gleichheit beschrieben wird« und 
sich deshalb »nicht durch einen Rekurs auf Gleichheit dagegen vorgehen 
lässt.« (Martinez Mateo 2018: 77) Gleichheit kann nicht als ein wirk-
samer Einwand gegen die souveränen Handlungen fungieren, weil alle 
souveränen Handlungen diejenigen der Untertanen selbst sind. Doch die 
rechtsstaatlichen Vermittlungen des Repräsentationsverhältnisses kön-
nen eine Differenz der Gleichheit gegen diese Absorptionen zum Vor-
schein zu bringen. Die Identifikation von souveränem und privatem Ur-
teil entfällt zumindest für den Moment des rechtlichen Einspruches. Die 
formierenden Wirkungen der Repräsentation, das zeigt selbst der Ex
tremfall des Leviathan, erweisen sich als rechtlich durchbrochen.

2.3.3 Rechte als »generatives Prinzip« der demokratischen Form

Ausgehend von diesen in-Form-setzenden Wirkungen sowohl von Ver-
fahren der Repräsentation als auch von rechtstaatlichen Prozeduren gilt 
es nun mit Lefort die Rolle der Menschenrechte als ein »generatives Prin-
zip« der Demokratie zu erklären. Es ist also zu zeigen, dass und wie das 
Recht der Rechte an der Form der Demokratie und somit an der für sie 
wesentlichen Öffentlichkeit der Gleichheit Anteil hat. Ich möchte argu-
mentieren, dass dieser Anteil entlang von Operationen der Fundamen-
talisierung der Rechte zu verstehen ist. Die demokratische Funktion der 
Rechte besteht in der egalitären Negation rechtsförmiger Herrschaft, 
als dessen Grund sie fungieren. Fundamentale Rechte dienen für Lefort 

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

nicht zuerst der Herrschaftsbegründung oder -begrenzung. Sie durchbre-
chen vielmehr die Selbstsetzungen der Herrschaft im Rekurs auf ein for-
males Prinzip der Gleichberücksichtigung.

Ich habe den Zusammenhang von subjektiver Berechtigung und de-
mokratischer Befähigung mit Lefort bislang vor allem vonseiten (der Re-
präsentation) der Macht adressiert. Für die Form der Demokratie maß-
geblich sind Lefort zufolge zuerst jene Praktiken und Verfahren der 
Repräsentation, die die Gleichberücksichtigung der Einzelnen gegen die 
Herrschaft des Volkes etablieren.78 Nun soll diese Relation eines egalitä-
ren Einwandes vonseiten des Rechts entfaltet werden. Es geht mir also 
darum, zu zeigen, dass auch die demokratische Funktion der Rechte bes-
ser im Register öffentlicher Gleichheit als im Register der Unbestimmt-
heit zu verstehen ist. Für Lefort ist die Position, nicht die Form oder Se-
mantik der Menschenrechte von ausschlaggebender Bedeutung. Weil und 
insofern Rechte als Grund des positiven Rechts auftreten, bedeuten sie 
ein Medium demokratischer Repräsentation. Sie stellen dann jene basale 
Gleichheit her, die sie gegen die Souveränität des Volkes und andere Hy-
postasierungen der Allgemeinheit wenden.

Diese Interpretation steht im Kontrast zur vorherrschenden Interpre-
tation, die im Anschluss an Lefort die Menschenrechte als Ausdruck der 
Unbestimmtheit und Umstrittenheit demokratischer Gesellschaften deu-
tet (vgl. Flynn 2005: 164 ff.; Abensour 2012: 236 ff.; Cohen 2013; La-
croix 2013; Maier 2014: 360 ff.; Schulz 2015: 161 ff.; Oppelt 2017: 
256 ff.). Beide Interpretationslinien stützen sich auf den historischen 
Prozess der Ausdifferenzierung des Rechts.79 Die führende Interpretati-
on operiert im Register der Unbestimmtheit und versteht die politische 
Bedeutung der Menschenrechte so, dass diese Rechte die Grundlosig-
keit der Demokratie rechtsförmig befestigen. Die Neubestimmbarkeit 
der Menschenrechte kann dazu dienen, geltendes Recht in Bewegung 
zu versetzen und anders zu verfassen. Hingegen stellt die hier vertrete-
ne Interpretation im Register öffentlicher Gleichheit auf die Gleichbe-
rücksichtigung der Einzelnen ab, die mit der Garantie und Inanspruch-
nahme von grundlegenden Rechten gegen die Selbstbestimmungen der 
Herrschaft verbunden ist.

Die Interpretation im Register der Unbestimmtheit stützt sich auf Be-
obachtungen zum unerschöpflichen Sinngehalt der Rechte des Menschen. 
Wie Lefort festhält, wird mit den Erklärungen der Menschenrechte das 
»Recht [...] kategorisch in der Natur des Menschen begründet« (Lefort 
1990b: 260). Diese Begründung ist darin spezifisch, dass jene Natur des 
Menschen nicht auf definitive Weise formuliert werden kann. Unter die 
Rechte des Menschen kann deshalb eine Vielzahl von Rechtsansprüchen 

78	 	Siehe dazu Kapitel 2.2.
79	 	Siehe dazu Kapitel 2.3.1.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

subsumiert werden, und so ist der Gehalt der menschenrechtlichen De-
klarationen und der an diese Deklarationen anschließenden Forderun-
gen weitgehend unbestimmt. Zwar wird in den einschlägigen Rechtstex-
ten eine Reihe von konkreten Ansprüchen festgehalten, doch kann der 
Inhalt dieser Rechte nicht eindeutig und final festgelegt werden: »Die 
Menschenrechte führen das Recht auf eine Grundlage zurück, die unge-
achtet ihrer Benennung keine Gestalt annimmt. [...] Folglich gehen die 
Menschenrechte stets über jede einmal gegebene Formulierung hinaus«. 
Dadurch beinhaltet, so Lefort weiter, jede Formulierung dieser Rechte 
die »Forderung der Reformulierung [...] bzw. daß die einmal erworbe-
nen Rechte notwendigerweise aufgerufen sind, die Forderung nach neu-
en Rechten zu unterstützen.« (ebd.: 262) Durch die Menschenrechte 
öffnet sich demnach das Recht den Einbrüchen außerrechtlicher Sub-
jektivität, die in der Folge immer wieder neue Bestimmungen des Men-
schen und seiner Rechte einklagen können. Die Menschenrechte, so ähn-
lich Costas Douzinas, befestigen eine radikale Kontingenz »im Herzen« 
der Verfassung.80

Die Unabgeschlossenheit und Gestaltlosigkeit der Menschenrechte 
bringt demnach den umstrittenen wie zukunftsoffenen Charakter der 
Demokratie zum Ausdruck. Sie sind ohne eine letzte Substanz und mani-
festieren auf diese Weise das »Nichtsein von Bestimmungen« (Abensour 
2012: 238), das für die Form der Demokratie vermeintlich wesentlich ist. 
Sie sind ein Zeugnis der Verfassung der Kontingenz und des Konfliktes, 
ein verfassungsrechtliches Zeugnis der Demokratie als der »geschicht-
liche[n] Gesellschaft schlechthin« (Lefort 1990a: 291). So verstanden, 
fungieren die Rechte des Menschen als ein Mittel der Demokratisie-
rung. Infolge der Unbestimmtheit des Menschen etablieren sie »einen 
universellen Bezugsrahmen, durch den positives Recht [...] in Frage ge-
stellt werden« kann und immer neue Personengruppen »Einschluss in 
die ›Kategorie Mensch‹ einfordern können.« (Oppelt 2017: 261) Die 
Menschenrechte berechtigen zur Umbestimmung dessen, was als rech-
tens gilt. Alle können nun (wenigstens potentiell) sich selbst und andere 
anders berechtigen. Aufgrund der »Idee eines unbestimmten Menschen« 
sind die Menschenrechte ein Mittel der Transformation. Sie »nötigen 
[…] das positive Recht, von seiner Variabilität Gebrauch zu machen, um 
eine Transformation der Ordnung einzuleiten und fortzusetzen.« (Heller 
2018: 317) Weil sie über jede definitive Formulierung hinausweisen, weil 
sie immer wieder neu erklärt werden können, setzen die Menschenrech-
te das Recht unter Spannung. Das Verhältnis der Menschenrechte zum 
geltenden Recht ist demnach nicht konservativ, auf die Durchsetzung 

80	 	»Die Menschenrechte verankern die radikale Kontingenz der sprachlichen 
Proklamation im Herzen der verfassungsrechtlichen Regelungen.« (Douzi-
nas 2000: 95)

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

von bereits existierenden Ansprüchen beschränkt, vielmehr transforma-
tiv, also auf dessen Neukonfiguration ausgerichtet.

Der Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähi-
gung wird im Register der Unbestimmtheit so verstanden, dass die Be-
rechtigung des Menschen die Absage der Demokratie an den Essentia-
lismus bekräftigt. Denn

obwohl die [Menschenrechte] spezifischen Institutionen […] Leben ein-
hauchen, zeugen sie dennoch von der Lücke, die durch die Entkörperung 
des Sozialen entstanden ist. Ungeachtet ihrer Einbindung in konkrete 
Rechtsinstitutionen bleiben die Rechte wesentlich unbestimmt, d.h. ihre 
Bedeutung ist immer für Interpretationen offen, ohne dass die Möglich-
keit einer endgültigen Deutung besteht. (Flynn 2005: 227)

Indem die Menschenrechte sich einer endgültigen Definition entziehen, 
überschreiten sie die normativen Feststellungen der bestehenden Rechts- 
und Gesellschaftsordnung und bedeuten das Potential, sie anders zu ver-
fassen. Weil die Menschenrechte »wesentlich unbestimmt« sind, bezeugen 
sie die Lückenhaftigkeit der sozialen Bestimmungen insgesamt. Durch die 
Garantie der Menschenrechte, und damit durch das Bekenntnis des Rechts 
zur »Unbestimmtheit schlechthin«, hebt Miguel Abensour im Anschluß 
an Lefort hervor, »ist die Demokratie jene Gesellschaftsform, in der das 
Recht [...] immer eine Überschreitung des Bestehenden sein wird« (Aben-
sour 2012: 238). Ebenso hält Daniel Gaus fest, dass mit den Deklarationen 
der Menschenrechte »die Singularität einen Platz in der demokratischen 
Gesellschaft [erhält]«, weil sie alle und jede zum Akteur der rechtmäßigen 
Opposition erhebt (Gaus 2004: 81).81 Dass also die Menschenrechte für 
Lefort ein »generatives Prinzip« der demokratischen Form darstellen, deu-
tet diese Interpretation so, dass die Menschenrechte das Wesen der Demo-
kratie – die beständige Möglichkeit anderer Festlegungen und Entschei-
dungen – für und durch das Recht festschreiben. Sie deutet auf diese Weise 
den Zusammenhang von Berechtigung und demokratischer Befähigung als 
unbedingten oder notwendigen Zusammenhang. Das Potential demokra-
tischer Befähigung ergibt sich aus den Formeigenschaften der Menschen-
rechte, neu bzw. anders bestimmt werden und darüber das Recht transfor-
mieren zu können. Einmal deklariert, etablieren die Menschenrechte ein 
Können der Einzelnen, auf die Rechtsverhältnisse Einfluss zu nehmen. Die 
Menschenrechte richten so ein andauerndes, von konkreten Verfahren der 
Rechtserzeugung unabhängiges Potential der Demokratie ein.

Diese Andersbestimmbarkeit der Menschenrechte ist jedoch nicht um-
standslos mit der Form und Praxis der Demokratie zu identifizieren. Die 

81	 	Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass eine solche Interpretation der De-
mokratie im Register der Unbestimmtheit zum Anlass genommen wurde, die 
Überlegungen von Lefort mit einer normativen (universalen) Begründung 
der Menschenrechte in Verbindung zu bringen (vgl. Geenens 2008).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

anders bestimmten Rechtspositionen können schließlich, das ist ja ge-
rade die Pointe dieser Interpretation, beinahe jeden Inhalt annehmen. 
Gegen den Einwand der weitreichenden Beliebigkeit und die damit ein-
hergehenden Gefahren der Kooptation82 wird darauf verwiesen, dass 
nur durch solche Neubestimmungen ein Potential demokratischer Befä-
higung realisiert wird, die zur Ausweitung der Rechtsgleichheit beitra-
gen. Die hier in Anschlag gebrachte Idee der Gleichheit ist aber entwe-
der, wie bereits diskutiert wurde, das Ergebnis einer strikt subjektiven 
Rekonstruktion des Gesetzes und kann deswegen nicht als normativer 
Maßstab fungieren.83 Oder die Gleichheit kann zwar, wie es liberale Po-
sitionen unterstellen, diese Rolle als Maßstab wahrnehmen. Dann fin-
det sich die radikale Kontingenz aber (entlang von Wesensbestimmungen 
des Menschen) auf eine Weise beschränkt, die wiederum aus der Unbe-
stimmtheit der Rechte selbst nicht abgeleitet werden kann. Gegen die 
Interpretation der Menschenrechte im Register der Unbestimmtheit ist 
also erneut einzuwenden, dass Gleichheit nicht die Konsequenz von Un-
bestimmtheit sein muss. Sie setzt – wieder – den entscheidenden Schritt 
zu spät ein. Demgegenüber versteht die Interpretation im Register öf-
fentlicher Gleichheit den fraglichen Zusammenhang von Berechtigung 
und demokratischer Befähigung auf andere Weise. Ich schlage vor, die 
demokratische Funktion der Menschenrechte mit Lefort als den rechts-
internen Prozess der Fundamentalisierung von Rechten zu verstehen. 
Dass die Menschenrechte grundlegend unbestimmt sind, ist dann nicht 
allein eine Frage der Form oder Semantik. Jene Diagnose ist vielmehr so 
zu verstehen, dass die Gleichberücksichtigung der Einzelnen, die mit der 
Unbestimmtheit des Menschen in Verbindung gebracht wird, von der 
Position der Rechte als Grund des Rechts nicht getrennt werden kann. 
Diese Position ist aber nicht einfach gegeben, sondern muss immer wie-
der eingesetzt werden. Die Begründung der Rechte ist von Operationen 
der Fundamentalisierung abhängig.

Die Menschenrechte bilden für Lefort ein »generatives Prinzip« der 
Demokratie. Wesentlich für die politische Form der Demokratie ist die 
Revision der Herrschaft des Volkes durch den zugrunde gelegten An-
spruch der Gleichberücksichtigung. So betrachtet kann auch die de-
mokratische Funktion der Menschenrechte nicht allein und nicht zu-
erst das Resultat der Unbestimmtheit dieser Rechte sein (vgl. Gündoğdu 
2014: 373). Dass die Menschenrechte, wie Lefort betont, ohne eigene 

82	 	Vgl. zu den Kooptationen des menschenrechtlichen Diskurses durch den 
Neoliberalismus z.B. Whyte (2019), durch den Humanitarismus z.B. Fassin 
(2011). Sie bilden auch einen zentralen Aspekt der Kritik der Menschen-
rechte durch die postkoloniale Rechts- und Verfassungstheorie, vgl. dazu 
u.a. Mutua (2001), Mignolo (2009), Dhawan (2014).

83	 	Siehe dazu Kapitel 1.2.1.

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

»Realität« sind (Lefort 1990b: 264), bedeutet, dass eine Unterscheidung 
zwischen fundamentalen Rechten und anderen Ansprüchen nur auf Basis 
der rechtlichen Operationen getroffen werden kann, die diesen grund-
legenden Status erzeugen. Schon im Rahmen der rechtsstaatlichen Vor-
geschichte der Demokratie ereignet sich entlang der Vereinheitlichung 
des Rechts die Zersetzung der Gesellschaft in einen formalen Zusam-
menhang gleicher Rechtspersonen. In rechtsstaatlichen Verfahren und 
Institutionen wird bereits die Gleichbehandlung der Einzelnen als Maß 
sozialer Beziehungen und gesellschaftlicher Verhältnisse manifest. Die 
historische Innovation der Revolutionen des 18. Jahrhunderts betrifft 
die Fundamentalisierung der Rechte in der konstitutionellen Form der 
Grund- bzw. Menschenrechte, also die Positionierung der Rechte als 
Grund der geltenden Rechtsordnung (vgl. Heller 2018: 24). Die spe-
zifischen Abstraktionen der bürgerlichen Gesellschaft und die egalitä-
ren Abstraktionen des Rechts sind also nicht gleichzusetzen. Dass Marx 
(aufgrund eben dieser Identifikation) die »Dimension des Gesetzes als 
solche« auslöscht,84 bedeutet Lefort zufolge, den »Status« zu verken-
nen, den das Verfassungsgesetz, das die Fundamentalisierung der Rech-
te bewerkstelligt, durch »die Scheidung von der Sphäre der Macht er-
langt.« (Lefort 1990b: 256) Die Erklärung der Menschenrechte vertieft 
den Prozess der Entflechtung – nicht der »Abspaltung«85 – von Recht 
und Macht dadurch, dass diese Rechte von nun an einen Einwand der 
Gleichberücksichtigung gegen die Manifestationen der Volkssouveräni-
tät artikulieren können: einen Einwand, der die rechtsförmigen Setzun-
gen der Herrschaft an deren Grund zurückbindet.

Für Lefort ist der Zusammenhang von Berechtigung und Befähigung 
somit ein kontingenter, kein notwendiger Zusammenhang. »Sobald die 
Menschenrechte als letzter Bezugsrahmen gesetzt sind, sieht sich das 
positive Recht der Infragestellung ausgesetzt.« (ebd.: 262) Dieser Sta-
tus der Rechte als der »letzte Bezugsrahmen« des Rechts ist aber nicht, 
wie die emphatische Interpretation im Register der Unbestimmtheit ar-
gumentiert, ein singulärer Akt der Deklaration. Die demokratische Ge-
sellschaft ist nicht das Ergebnis eines einmaligen Bruches.86 Die Form 
der Demokratie ist, wie Lefort in seinen Überlegungen zur Rolle der 
Repräsentation unterstreicht, vielmehr ein Prozess der Formierungen, 
der erneuten Behauptungen, der wiederkehrenden Vergegenwärtigun-
gen. Die Form der Demokratie ist ein spezifisches In-Form-Setzen der 

84	 	Siehe dazu Kapitel 2.3.1.
85	 	»Entflechtung meint nicht Abspaltung; dieser Begriff wäre nur unter der Be-

dingung zu verwenden, daß er nicht die Form der wechselseitigen Beziehun-
gen auslöscht, die durch diesen Bruch begründet wird.« (Lefort 1990b: 259)

86	 	Auch wenn Lefort selbst dies mit seiner Rede von einer »demokratischen 
Revolution« nahelegt (vgl. z.B. Lefort 1986b: 303).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Gesellschaft. Lefort betont dementsprechend, dass die Menschenrech-
te »nicht einfach den Gegenstand einer Erklärung [bilden]« (ebd.: 261). 
Als ein Mittel, um die »Versteinerungen« der Demokratie (Lefort 1990a: 
291) aufzubrechen und neu zu verfassen, muss diese Fundamentalpositi-
on der Rechte immer wieder hervorgebracht werden. Sie muss in rechts
erzeugenden Verfahren, in konkreten Operationen des Rechts, abermals 
zur Existenz kommen. Denn nur so kann sie zur Revision der bestehen-
den Bestimmungen beitragen und den vermeintlich einheitlichen Willen 
des Volkes in die Gleichberücksichtigung der Einzelnen auflösen. Die Be-
hauptung von fundamentalen Rechten (oder: die Abschaffung der Privi-
legien) passiert also nicht nur einmal. Die Menschenrechte sind für Le-
fort gerade kein grundlegendes Prinzip, sondern müssen stets erneut als 
Grund des Rechts etabliert werden, um die rechtsförmigen Manifestatio
nen der Souveränität des Volkes durchbrechen zu können.

Durch die Deklarationen der Menschenrechte allein ist weder das 
Recht noch die Gesellschaft schon anders geworden. Als ein generati-
ves Prinzip der demokratischen Gesellschaftsform operieren diese Be-
rechtigungen nur dann und nur so, wenn sie immer wieder als der »letz-
te Bezugsrahmen« des Rechts (ein-)gesetzt werden. Der Zusammenhang 
von subjektiver Berechtigung und demokratischer Befähigung besteht 
somit nicht aufgrund der Unbestimmtheit der Menschenrechte. Die ega-
litären Wirkungen der dezentralen Erprobung von neuen und der Ver-
teidigung von bestehenden Rechten sind von der erneuten, effektiven 
Behauptung als Grund oder Basis der Rechtsordnung, damit von der Be-
kräftigung des Status einer »unauslöschbare[n] Exterritorialität« (Lefort 
1990b: 259) nicht zu trennen. Die »undefinierbaren Wesenheite[n]«, die 
der Staat, das Volk oder die Nation, aber auch die Interessen »der« Ge-
sellschaft darstellen, sind, so Lefort,

von einer Idee des Menschen geprägt, die ihre Bekräftigung untermi-
niert. [...] So bleiben diese Wesenheiten beständig von der Äußerung 
von Rechten abhängig, die gegen die Staatsräson und das geheiligte In-
teresse der Gesellschaft, des Volkes und der Nation rebellieren. (ebd.: 
287f., Herv. J.H.)

Nur in diesem Sinne einer Grund-legenden Unbestimmtheit bedeuten 
subjektive Rechte ein Potential demokratischer Befähigung, das die Ver-
allgemeinerungen der Herrschaft egalitär durchbrechen kann. Die Men-
schenrechte sind somit für Lefort nicht als ein »Grundprinzip« im Sin-
ne von normativen Ansprüchen aufzufassen, die den demokratischen 
Verfahren als Richtlinie und Grenze dienen (vgl. Lacroix 2023). Zu-
gleich sind sie aber auch kein bloßes Moment der Grundlosigkeit. Die 
Dimension der Unbestimmtheit oder Polyvalenz ist von der Dimensi-
on einer fundamentalen Gleichberücksichtigung zu unterscheiden. Denn 
jene bezeichnet Eigenschaften von semantischen Artefakten, diese aber 

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Eigenschaften einer Rechtsposition im Prozess der Rechtserzeugung. 
Ähnlich wie das Verfahren der Wahl bringt auch die Position der Rechte 
am Grund des Rechts allein ein formales Prinzip der Gleichheit hervor. 
Alle können sich zu gleichen Teilen auf diese Rechte stützen. Fundamen-
tale Rechte können den Festlegungen, in denen sich die Herrschaft des 
Volkes – nicht zuletzt entlang von »Vorstellungen über den Menschen«87 
und den rechtlichen Kodifikationen dieser Vorstellungen88 – äußert, die 
Substanz entziehen. Sie haben Anteil an der Öffentlichkeit der Gleich-
heit, weil sie dazu eignen, die Selbstsetzungen der Herrschaft egalitär 
aufzubrechen. Die Menschenrechte werden also von Lefort nicht als libe-
rale Individualfreiheiten konzipiert, die sodann die Demokratie rahmen. 
Zugleich geht die Ausübung demokratischer Herrschaft den Ansprü-
chen der Rechte nicht voraus. Der Anspruch der Gleichberücksichtigung 
ergibt sich nicht aus der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Rechts-
autor:innen, wie es die Idee der Volkssouveränität annimmt. Schließ-
lich formieren die Revision oder der Entzug der Souveränität des Vol-
kes (sei es durch Verfahren der Repräsentation oder durch die Garantie 
der Rechte) ja selbst die Demokratie. Als fundamentale Rechte wenden 
die Menschenrechte die Gleichberücksichtigung der Einzelnen gegen die 
Institutionen der Volkssouveränität und können so die Herrschaft des 
Volkes in sich zurücklaufen lassen, sie an deren Grund zurückbinden. 
Diese Gleichheit wiederum ist nicht der Ausdruck von bestimmten (mo-
ralischen) Gehalten. Sie ist das Resultat einer grundlegenden Rolle der 
Rechte der Einzelnen für das Recht, die mittels rechtlicher Operationen 
hervorgebracht wird und so Anteil daran hat, die Demokratie in Form 
zu setzen.

Genauso wie die Macht des Volkes eigentlich die Macht von niemand 
ist, kann Lefort zufolge niemand die Rechte des Menschen endgültig ver-
leihen oder bestätigen. Deshalb lassen sich die Menschenrechte »unmög-
lich vom Akt der Verkündigung trennen« (ebd.: 260). Aber auch diese 
vorläufigen Selbstberechtigungen (oder rechtlichen Selbstermächtigun-
gen) sind autoritäre Setzungen. Denn nicht nur erscheinen, wie Lefort 
festhält, die Rechtsträger:innen als »lauter kleine Mikroeinheiten, die 
aus der gesellschaftlichen Gesamtheit herausgelöst sind.« Sie erscheinen 
auch als »lauter kleine selbstständige Souveräne«, die über den Gehalt 
dieser Berechtigungen selbst entscheiden. »Doch zerstört« eben diese Fi-
gur selbstreferentieller Setzungen, so Lefort weiter, auch Vorstellungen 

87	 	»Zu oft haben Vorstellungen über den Menschen dazu gedient, Rollenasym-
metrien über externe Referenzen zu verhärten und der sozialen Disposition 
zu entziehen.« (Luhmann 1995: 168)

88	 	Zum Essentialismus der Menschenrechte und der darauf beruhenden »Dia-
lektik von Befähigungen und Ausschließungen« vgl. Balibar (2012: 171 ff., 
hier: 189).

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

einer »transzendierenden Totalität« (ebd.: 261). Gerade die unbegrenzte 
Vielheit der Rechtsträger:innen (bzw. der Rechtsverkünder:innen) wider-
streitet Vorstellungen einer übergreifenden, substantiellen Einheit und ei-
ner manifesten Souveränität der einzelnen Rechtsgemeinschaft. Solche 
Einheitskonzeptionen werden durchbrochen von einer »horizontale[n] 
Dimension der gesellschaftlichen Beziehungen« (ebd.: 261), also der Be-
rücksichtigung von gleichgestellten Einzelnen. Wiederum tritt also, hier 
nun vonseiten des Rechts der Rechte, die Zahl an die Stelle der Substanz. 
So beobachtet Lefort in den Protesten und außerparlamentarischen For-
derungen nach neuen Rechten, dass, analog zur »Leerstelle« der Macht, 
diese vielgestaltigen Forderungen »aus einem Zentrum hervor[gehen], 
das die Macht nicht besetzen kann.« (ebd.: 269) Aufgrund dieser plura-
len Bewegung des Entzuges von Legitimation fügen sich jene Forderun-
gen und Bewegungen nicht »dem Bild des einen, einheitlichen Volkes« 
(ebd.: 272). Fundamentale Rechte stehen auf diese Weise mit Behaup-
tungen der Souveränität in einem ambivalenten Verhältnis. Einerseits 
wird eine »Beziehung zwischen der Meinung und dem Gesetz und eine 
zwischen dem Subjekt und dem Gesetz etabliert, die nicht gelöst werden 
kann.« (Lefort, zit. Wagner 2010: 146) Andererseits dementieren die-
se Behauptungen die eigene Souveränität, insofern sie durch ihre Praxis 
anerkennen, dass das Legitimationssubjekt (der Mensch der Menschen-
rechte genauso wie das Volk der Volkssouveränität) aus der reinen Viel-
falt von gleichen Einzelnen besteht.

Die Fundamentalisierung der Rechte geht mit einer Bewegung der Ne-
gation und des Entzuges einher. Die Menschenrechte »entziehen« sich, 
so Lefort, »jeder, sei es religiösen oder mythischen, monarchischen oder 
Volksmacht.« (Lefort 1990b: 262) Fundamentale Rechte sind kein Be-
gründungsprinzip, sondern sie »leeren« die substantiellen Bestimmun-
gen der Herrschaft. Denn sobald und solange Rechte die Position des 
Grundes einnehmen, kann der »Kampf der Interpretationen« (Hama-
cher) immerzu neu geführt werden. Schließlich sind auch demokratische 
Gesellschaften für Lefort nicht »ohne Identität«.89 Jede Manifestation 
der Souveränität und jede Aktion der Selbstbestimmung ist notwendi-
gerweise konkretistisch. Diese konkrete Identität betrifft die Kompo-
sition der Gesellschaft, also Fragen der Inklusion und Exklusion, der 
Marginalisierung und des Ausschlusses von Perspektiven, Bedürfnissen 
und Ansprüchen. Sie betrifft aber auch Fragen der inhaltlichen Gewich-
tung, also wie Umweltschutz und kapitalistische Märkte, Gefahrenab-
wehr und Schutz der Privatsphäre etc. ins Verhältnis zu setzen sind. Wie 
Verfahren demokratischer Repräsentation hat auch das Recht der Men-
schenrechte an diesen Konflikten der besonderen Allgemeinheiten und 
scheinbar objektiven Interessen Anteil. Der Wille des Volkes ist stets ein 

89	 	Siehe dazu Kapitel 2.1.1.

EIN MEDIUM DEMOKRATISCHER REPRÄSENTATION

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

partikularer Wille, und ebenso sind die formulierten Rechte niemals 
wirklich universal. Dass niemand die Souveränität des Volkes verkör-
pert und niemand über die Natur des Menschen und dessen Rechte be-
stimmen kann, hat ja gerade zur Konsequenz, dass dieser Wille und jene 
Rechte immer nur vorläufig Allgemeinheit für sich beanspruchen kön-
nen. In diesen Konflikten verschiedener Allgemeingültigkeiten etablie-
ren aber sowohl Verfahren demokratischer Repräsentation als auch fun-
damentale Rechte »negative«, numerische Beziehungen der Gleichheit. 
Fundamentale Rechte entziehen, in einer Vielfalt von rechtserzeugenden 
Verfahren, der Definitionsgewalt des Allgemeinen die Legitimation, in-
dem sie die Selbstsetzungen der Herrschaft egalitär durchbrechen. Sie 
bewirken, dass sich die Souveränität des Volkes niemals vollends reali-
siert. Nicht als festgelegter Rahmen des Rechts, sondern als bislang un-
eingelöster Einspruch der Gleichberücksichtigung bedeuten fundamen-
tale Rechte ein generatives Prinzip der Demokratie. Sie wirken als ein 
Medium demokratischer Repräsentation, das die Herrschaft des Volkes 
an seinen Grund – die Gleichheit der Einzelnen – zurückbindet und auf 
diese Weise neu entfaltet.

EINE DEMOKRATIE DER RECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29 - am 17.01.2026, 20:03:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748950424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Eine Demokratie der Rechte
	1.1  Die Allgemeinheit des Gesetzes
	1.1.1  Funktionalität und Legitimität
	1.1.2  Das Recht der Volkssouveränität

	1.2  Die Unbestimmtheit der Rechte
	1.2.1  Die Forderung der Gleichheit
	1.2.2  Die Lernfähigkeit des Rechts


	2.  Politische Formen
	2.1  Repräsentationsregime
	2.1.1  Zum Begriff der politischen Form
	2.1.2  Repräsentation als Absorption: Hobbes
	2.1.3  Die politische Form der Demokratie

	2.2  Die numerische Einheit des Volkes
	2.3  Ein Medium demokratischer Repräsentation
	2.3.1  Die politische Bedeutung der Menschenrechte
	2.3.2  Rechtsstaat und Repräsentation: Noch einmal Hobbes
	2.3.3  Rechte als »generatives Prinzip« der demokratischen Form



