
192 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

die innere Form bei letzterem durch das Gefühl bestimmt wird, bei Mann dagegen 

durch den Intellekt.
381

  

Diese klaren Unterschiede zwischen Manns Protagonisten Castorp und Dostojew-

skis lächerlichen Menschen bzw. bei Werfel und Dostojewski eine Verwandschaft in 

der Sicht auf den Menschen werden bei der Untersuchung der jeweiligen Werke ins 

Auge fallen. 

 

 

2.3 FRANZ WERFEL: STERN DER UNGEBORENEN 

 

Werfel: Biografie eines jüdischen Schriftstellers christlicher Romane 

 

Franz Viktor Werfel wird am 10. September 1890 als erstes Kind seiner Eltern Ru-

dolf und Albine Werfel in Prag geboren.
382

 Seine Vorfahren sind deutsch-böhmische 

Juden. Der Vater Rudolf Werfel hat sich Vermögen und Ansehen mit einer Hand-

schuhmanufaktur erarbeitet, die Mutter stammt aus einer wohlhabenden Familie.
383

 

Werfels Kinderfrau Barbara, die er später in Gedichten und in seinem Werk BARBARA 

ODER DIE FRÖMMIGKEIT verewigt, nimmt den Vier-, Fünfjährigen regelmäßig mit in 

die sonntägliche katholische Messe. Erzogen wird der Schüler dann, üblich bei den 

im Umfeld lebenden jüdischen Familien, in einer piaristischen Klosterschule. Wer-

fels Eltern sind zwar „gänzlich unorthodox“
384

, er wächst aber durchaus mit den jüdi-

schen Traditionen auf und besucht mit seinem Vater an Feiertagen die Synagoge. 

In seiner Jugend beginnt Werfel Gedichte zu schreiben. Sein Freund Willy Haas 

bestärkt ihn darin und macht ihn schließlich mit Max Brod
385

 bekannt, der ihn hin 

und wieder auch in Begleitung von Franz Kafka
386

 beispielsweise bei spiritistischen 

Séancen trifft. Brods Beziehungen verdankt Werfel das erste Erscheinen eines seiner 

Gedichte in der Sonntagsbeilage der Wiener ZEIT.
387

  

Nach seinem Schulabschluss, für den er von seinen Eltern zum Lernen gedrängt 

und gezwungen werden muss, besucht Werfel an der Deutschen Universität in Prag 

juridische und philosophische Vorlesungen, ohne sich aber für ein Studium zu ent-

scheiden. Sein Vater schickt den noch Unmündigen schließlich in die kaufmännische 

Lehre zu einer befreundeten Speditionsfirma in Hamburg, wo Werfel sich allerdings 

absichtlich derart ungeschickt anstellt, dass ihm bald nahegelegt wird, die Firma zu 

                                                             

381 Vgl. Maurina 1952, 368. 

382 Vgl. Jungk 1988, 11. 

383 Vgl. Foltin 1972, 17. 

384 Jungk 1988, 13. 

385 Max Brod ist begeistert „über den neuen Stern, der an meinem Horizont aufgestiegen 

war“. In seiner Autobiografie schreibt er über seine Freundschaft zu Werfel und zeigt 

seine Wertschätzung gerade für dessen letzten Roman: „Es gibt bei Werfel viele Gipfel – 

und gerade in seinem letzten Buch, im ‚Stern der Ungeborenen‘, ragen einige der steils-

ten, die fahlen dantesken Visionen der unterirdischen Stadt, in der auf so ingeniöse Art 

gestorben wird.“ (Brod 1960, 21). 

386 Zum Verhältnis von Werfel und Kafka sowie ihrer Werke siehe z.B. Pasley 1989. 

387 Vgl. Foltin 1972, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 193 

verlassen.
388

 Während Werfel auf Drängen seines Vaters unwillig seinen Militär-

dienst ableistet, erscheint sein erster Gedichtband DER WELTFREUND, der ihn im ge-

samten deutschen Sprachraum bekannt macht.
389

 

1912 übersiedelt Franz Werfel nach Leipzig, wo er zur großen Beruhigung seines 

Vaters einen Autoren- und Lektoratsvertrag bei Kurt Wolff, dem Besitzer des 

Rowohlt-Verlages, erhält. Dieser lässt Werfel die größten Freiheiten, sodass er oft 

schreibend seine Zeit in Kaffeehäusern und Bars verbringt.
390

 Sein erster Prosaband 

erscheint in dieser Zeit bei Rowohlt und er gewinnt Walter Hasenclever, Franz Kaf-

ka, Karl Kraus und Georg Trakl als Autoren für den Verlag.
391

 In Leipzig lernt Wer-

fel zudem auch Rilke kennen.
392

  

Im Juli 1914 muss Franz Werfel infolge der Mobilisierung Leipzig verlassen und 

zum Militär einrücken. Während eines Urlaubs in Bozen erleidet er einen Unfall und 

muss mehrere Wochen im dortigen Krankenhaus zubringen. Die Ruhe und Zeit nutzt 

er freudig um Dantes GÖTTLICHE KOMÖDIE zu lesen und um zu schreiben, bevor er 

wieder einrücken muss. Immer wieder versucht er anschließend, ohne längerfristigen 

Erfolg, seine Gesundheit als Ausmusterungsgrund anzuführen.
393

 In seiner Zeit als 

Telefonist an der Front schreibt der Schriftsteller allerdings „so viel und so regelmä-

ßig wie nie zuvor“
394

. 

1916 kommt es zum endgültigen Bruch mit Karl Kraus, der zunächst an Werfels 

Werken in seiner eigenen Zeitschrift Kritik geübt hatte und ihn schließlich offen per-

sönlich angriff.  

Nicht nur in der Korrespondenz zwischen dem Frontsoldaten Werfel und seiner 

derzeitigen evangelischen Freundin Getrud Spirk, schließlich im Herbst 1916 auch in 

einem offenen Brief an den Kulturkritiker Hiller in der Berliner NEUEN RUNDSCHAU, 

in dem er betont, das Ich werde im Christentums bis ins Letzte bejaht, die christliche 

Philosophie sei die vernünftigste, bekennt sich Werfel zum Christentum. 

1917 wird Werfel ins Kriegspressequartier nach Wien abkommandiert, wo er sei-

ne spätere Frau, die verheiratete Alma Mahler-Gropius kennenlernt. Diese gebiert 

ihm 1918 einen Sohn, der jedoch 1919 verstirbt
395

, und trennt sich von ihrem Ehe-

mann. In Anna Mahlers Haus in Breitenbach findet Werfel in den folgenden Jahren 

immer wieder die Ruhe zum Schreiben. 1920 veröffentlicht er den SPIEGELMENSCH, 

der 1921 uraufgeführt wird. 1922 wird sein erstes Drama in Prosa, der BOCKGESANG, 

zur Aufführung gebracht
396

, in dem, wie im darauffolgend verfassten Drama DER 

SCHWEIGER, welches Kafka als „psychatrisch“ ablehnt, eine Dämonenwelt in das täg-

liche Leben einbricht.
397

 

                                                             

388 Vgl. Jungk 1988, 40-42. 

389 Vgl. Jungk 1988, 45. 

390 Vgl. Jungk 1988, 52. 

391 Vgl. Jungk 1988, 53-55. 

392 Vgl. Foltin 1972, 29. 

393 Vgl. Foltin 1972, 31 und Jungk 1988, 69-71. 

394 Foltin 1972, 74. 

395 Vgl. Foltin 1972, 35. 

396 Vgl. Foltin 1972, 47. 

397 Vgl. Foltin 1972, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Infolge der Inflation in Deutschland wechselt Werfel 1924 zum Paul Zsol-

nay-Verlag, in dem er auch seinen Roman Verdi veröffentlicht. Nach einem Aufent-

halt in Venedig, wo Alma Mahler ein Haus erworben hatte, beendet Werfel in Brei-

tenstein JUAREZ UND MAXIMILIAN, für das er 1926 mit dem Grillparzer-Preis ausge-

zeichnet wird. Im Januar 1925 unternimmt Werfel eine erste Nahostreise. Es folgen 

schaffensreiche Jahre unter anderem mit Arbeit an PAULUS UNTER DEN JUDEN, DAS 

REICH GOTTES IN BÖHMEN und BARBARA ODER DIE FRÖMMIGKEIT in Wien, Paris und 

Santa Margherita in Italien. Immer wieder verfasst er Werke, die autobiografische 

Züge tragen.
398

 

Im Juli 1929 heiraten Werfel und Alma Mahler. Im Jahr darauf treten sie gemein-

sam eine Reise nach Palästina und Ägypten an, wo er beim Anblick der Waisenkin-

der aus Armenien die Idee zu seinem späteren Roman DIE VIERZIG TAGE DES MUSA 

DAGH fasst, der 1933 erscheint. In diesem Jahr der Machtergreifung Hitlers ersucht 

Werfel der Sicherstellung des Verkaufes wegen – selbstverständlich ohne Erfolg – 

um Aufnahme in den Schriftsteller-Reichsverband, seine Werke brennen jedoch im 

selben Jahr bereits in Deutschland auf Scheiterhaufen. Vor allem in den Winterwo-

chen 1934 hat Werfel schwere Depressionen wegen der Hetze deutscher Zeitungen 

gegen ihn und sein Werk, er kann kaum konzentriert arbeiten.
399

 1935 verstirbt Wer-

fels Stieftochter Manon Gropius an Kinderlähmung, zahlreich entstehen in dieser 

Zeit Gedichte über den Tod. Im November 1935 schiffen die Werfels nach New York 

ein, um bei der Uraufführung von THE ETERNAL ROAD, der Übersetzung von Werfels 

VOLK DER VERHEIßUNG dabei zu sein. Bereits Werfels DIE VIERZIG TAGE DES MUSA 

DAGH waren in Amerika zum Bestseller geworden.
400

 1937 erhält Werfel vom Bun-

deskanzler Kurt von Schuschnigg das Österreichische Verdienstkreuz für Kunst und 

Wissenschaft verliehen. 1938, Franz Werfel hält sich zunächst in Italien auf und 

muss so den Einmarsch Hitlers in Österreich nicht miterleben, reist das Ehepaar Wer-

fel über Zürich, wo auch zahlreiche andere emigrierte Schriftsteller Station machen, 

nach Paris.
401

 Dort setzt Franz Werfel, trotz Verschärfung der Lage der Emigranten 

durch die Kriegserklärung Englands und Frankreichs, „seine schriftstellerische Tä-

tigkeit mit unverminderter Intensität fort“
402

. Nach einigen Ortswechseln in Frank-

reich flüchten die Werfels schließlich 1940 in Begleitung von Heinrich Mann und 

dessen Familie nach Portugal, von wo aus sie nach Amerika einschiffen.
403

 Zehn 

Wochen lang halten sie sich nach ihrer Ankunft in New York auf. Franz Werfel hält 

Vorträge und schreibt Artikel, bevor sie nach Los Angeles reisen. Dort haben Freun-

de für sie ein Haus gemietet, das zu einem Ort für zahlreiche Gesellschaften mit an-

deren Schriftstellern wird, bevor die Werfels 1942 ihr eigenes Haus beziehen.  

In Los Angeles angekommen beginnt Werfel sogleich mit dem Lied von Berna-

dette, das zu schreiben er bei seinem Aufenthalt in Lourdes gelobt hatte, sollte er 

Amerika erreichen. Der Roman wird, trotz Kritik beispielsweise an seiner „Unmo-

                                                             

398 Vgl. Foltin 1972, 67. 

399 Vgl. Jungk 1988, 221. 

400 Vgl. Jungk 1988, 229.  

401 Vgl. Jungk 1988, 252f. 

402 Foltin 1972, 95. 

403 Vgl. Foltin 1972, 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 195 

dernität“, ein unerwarteter Erfolg und dank seiner Verfilmung auch sehr profitabel.
404

 

Werfel mietet ein Cottage in Santa Barbara, wo er unter anderem JAKOBOWSKY UND 

DER OBERST verfasst. Im Mai 1942 beginnt er dort auch die Rohschrift seines „Reise-

romans“, wie er seine erste Idee zu STERN DER UNGEBORENEN nennt. Im September 

erleidet Werfel zwei Herzanfälle, denen im Dezember ein weiterer folgt. Außer eini-

gen Gedichten, wie den TOTENTANZ, ist Werfel bis zum Frühjahr 1944 im Grunde ar-

beitsunfähig auf seinem Krankenlager. 1944 dann in besserer Verfassung treibt er in-

tensiv, in Angst, das Buch nicht vor seinem Tod beenden zu können, die Arbeit an 

seinem Roman voran, dessen dritten Teil er Anfang August 1945 beendet. Das Er-

scheinen von STERN DER UNGEBORENEN erlebt Werfel nicht mehr. Er stirbt am 26. 

August während er eine Lyrikauswahl korrigiert.
405

 

 

Inhalt des Jenseitsreiseromans STERN DER UNGEBORENEN 

 

In Franz Werfels 1946 erschienenen Roman STERN DER UNGEBORENEN erzählt F.W. 

in interner Fokalisierung, also als Ich-Erzähler, von seinem Reiseaufenthalt in der 

„astromentalen Welt“, einer zukünftigen, weiter entwickelten Welt, die während sei-

nes Aufenthaltes grundlegende Umwälzungen erfährt. 

Der Protagonist, der F.W. genannt wird, wird von seinem Freund B.H. – als ein 

Hochzeitgeschenk in Form des Besuchs eines Menschen aus der Vergangenheit – aus 

dem Totsein
406

 in die astromentale Welt geholt. Er lernt bei seinem Aufenthalt nicht 

nur die Neuerungen und die Geschichte der astromentalen Welt sowie einige ihrer 

wichtigsten Persönlichkeiten kennen, er macht auch einen Ausflug in den interplane-

taren Weltenraum und erfährt die Geheimnisse des Universums.  

Schließlich jedoch wird er außerdem Zeuge und auch Akteur einer Revolution in 

der hochentwickelten Gesellschaft. Am Rande der wüstenartigen Wohngegenden 

sind als Dschungel bezeichnete Oasen aufgebrochen, in denen die Menschen „rück-

fällig“
407

, wie in längst vergangenen Zeiten, in der Natur leben. Mit dem Ziel der 

Ausrottung dieser Inseln bildet sich eine verschwörerische Gemeinschaft unter den 

Waffensammlern, zu denen u.a. der Bräutigam gehört, die erstmals wieder den ge-

waltsamen Tod und schließlich sogar einen Krieg in die Welt bringen.  

Als Lala, die Braut, zu der sich F.W. hingezogen fühlt, in den Dschungel geht, 

folgt ihr der Reisende, der sie zu seiner Gastgeberfamilie zurückbringen möchte. Un-

gewollt wird er bei seinem Besuch in der Bergstadt des Dschungels zum Unterhänd-

ler gemacht, kann aber nicht verhindern, dass ein Krieg ausbricht, bei dem die Waf-

fensammler große Verwüstung durch sogenannte Fernsubstanzzertrümmerer anrich-

ten, während der General der Dschungelbewohner mit Depressionsgranaten schließen 

lässt.  

                                                             

404 Vgl. Foltin 1972, 100. 

405 Vgl. Jungk 1988, 337.  

406 Bewusst ist hier der Ausdruck Totsein anstelle des Jenseits genannt, da F.W. eben nicht 

aus einem solchen kommt, wie später, insbesondere im Kontext der Begegnung mit dem 

Bischof, noch ausgeführt wird. Mit Totsein ist hier ein Zustand, eben kein Ort gemeint. 

407 Werfel 1967, 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die Gastfamilie F.W.s beschließt daraufhin, den unterirdischen Wintergarten auf-

zusuchen, in welchem die Menschen den Tod umgehen, indem sie sich rückentwi-

ckeln lassen und so vom Sein als Embryo wieder in das Nichtsein eintreten und als 

Marguerite in einem Acker enden. F.W. kann nur knapp diesem Schicksal entgehen 

und sich und seinen Freund an die Oberfläche retten. Dort wird er Zeuge davon, wie 

ein kleiner Junge sich opfert um das Isochronion, ein Mittel, um den Menschen das 

Bewusstsein zum Allverstehen zurückzugeben, herbei zu holen und freiwillig den na-

türlichen Tod annimmt. Dieser Junge schließlich wird für F.W. zur Möglichkeit, auf 

dessen Engelflug zurück zum Anfang des Universums
408

 in seine eigene heimatliche 

Zeit und Welt zurückgebracht zu werden. 

 

Analyse der Jenseitsreise in STERN DER UNGEBORENEN 

 

Der Protagonist: Ein dem Autoren ähnelnder „Jemand“ 

 

Der Protagonist der Jenseitsreise ist der Ich-Erzähler, der F.W. genannt wird und da-

mit die Initialen des Autors selbst trägt. Über die Lebensgeschichte der Figur wird 

nur wenig erzählt, lediglich Details aus der Erinnerung des Protagonisten ergeben ein 

grobes Bild. Diese Informationen jedoch zeigen deutlich, dass sich als roter Faden 

durch den Roman „eine Art Lebens-und Werkzusammenfassung [Franz Werfels zieht 

und dem Werk] Aspekte einer nur halb-versteckten Autobiographie“
409

 verleiht.
410

 

F.W. ist zur Zeit seiner Jenseitsreise „etwas mehr als fünfzig“
411

 Jahre alt. Der 

Protagonist lebte zuletzt als Schriftsteller in Kalifornien
412

, wohin er während des 

Zweiten Weltkrieges emigrierte. Als er dem Hochschwebenden, dem Oberhaupt der 

Sternwanderer (deren Wissenschaft, die Chronosophie, wird unten ausführlicher an-

gesprochen), begegnet und ihn nach dem wichtigsten Augenblick in seinem Leben 

fragt, erfährt der Leser in den Erinnerungsfetzen, die F.W. daraufhin durch den Kopf 

gehen, einzelne Szenen aus dessen Kindheit, aus seiner Zeit als Frontsoldat und vom 

Tod seines Sohnes.
413

 Auch in der restlichen Romanhandlung wird über die Biografie 

des Protagonisten nur Bruchstückhaftes am Rande deutlich.  

Wichtiger als lebensgeschichtliche Details sind aber auch die Eigenschaften des 

Reisenden. Er erscheint als hochgebildeter Mensch, der sich philosophisch mit zent-

ralen Fragen wie der Gestalt des Universums, dem Ich, dem Tod und Fragen des 

                                                             

408 Vgl. Werfel 1967, 710. 

409 Jungk 1988, 314. 

410 Zu den Parallelen zwischen dem Protagonisten F.W. und dem Autor Franz Werfel siehe 

Jungk 1988, der die Biografie Werfels sehr genau recherchiert und so nicht nur Verweise 

im Roman auf dessen Erinnerungen und Freundschaften entdeckt, sondern auch auf Ein-

zelheiten hinweist, wie beispielsweise der Lage der Werfelschen Schlafzimmer im Sou-

terrain in dessen Haus in Beverly Hills und der Bebauung der unterirdischen Wohnwüs-

ten im Roman. 

411 Werfel 1967, 489. 

412 Vgl. Werfel 1967, 15, 23. 

413 Vgl. Werfel 1967, 410-423. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 197 

Glaubens auseinandersetzt.
414

 So wird er auch von den Menschen im elften Welt-

großjahr der Jungfrau als ein solcher wahrgenommen, was deutlich wird, als er als 

„ein[en] geistig rüstige[r] Seigneur, ein[en] mit allen philosophischen Wassern gewa-

schenen Eiszeitler, Präiluvialisten und Vorsonnentransparenzler“
415

 zum Schiedsrich-

ter in einem Argumentationsduell über die Beweisbarkeit Gottes bestimmt wird und 

für sein Urteil die höchste Auszeichnung durch den Erdballpräsidenten erhält.  

F.W. ist durch diese Charakterisierung nicht ein „Niemand“, keine ganz alltägli-

che Figur, aber auch kein Genie oder ein besonders herausgehobener Held. Er ver-

körpert einen „Jemand“ aus der intellektuellen Schicht der Vereinigten Staaten in den 

40er Jahren, wie auch Franz Werfel selbst im Kreise vieler emigrierter Schriftsteller 

und Künstler in Kalifornien
416

. Durch diese Ausgestaltung kann Franz Werfel, so 

wenig in diesem Roman auch politische Kritik deutlich wird
417

, nicht nur biografi-

sche Erinnerungen verarbeiten, sondern auch eigene Sorgen thematisieren. Es ist ihm 

beispielsweise möglich, indem er seinen Protagonisten aus der gleichen Zeit kommen 

lässt, in der er selbst lebt, „eine Warnung an die Vereinigten Staaten der vierziger 

Jahre, die Risiken einer Übertechnisierung keinesfalls zu unterschätzen, […] um 

nicht das Leben der Nachgeborenen einer gänzlich artifiziellen, inhumanen Welt aus-

zuliefern“
418

 in seinen Roman zu verpacken – dazu bei den Ausführungen zur Funk-

tion der Jenseitsreise mehr. 

 

Der Reiseweg: Aus dem Alphabet gestochen in die Zukunft 

 

Der Protagonist F.W. entstammt also den 1940er Jahren und wird zum Forschungs-

reisenden im elften Weltengroßjahr der Jungfrau. Diese Zukunftsreise tritt er aller-

dings nicht intendiert zu Forschungszwecken, sondern vielmehr ganz und gar unfrei-

willig an. Über den Reiseweg hin in die zukünftige Welt erfährt man nichts. Plötzlich 

findet sich der Protagonist in der Gegenwart seines Freundes B.H. wieder, zu dem 

der Kontakt nach dessen Flucht nach Tibet abgebrochen war. Zunächst ist F.W. un-

sichtbar
419

, ein Zustand, in dem auch seine Gedanken schwere- und mühelos kreisen. 

Als er schließlich der Hochzeitsgesellschaft begegnet, von der er herbeigerufen wur-

de, ist er jedoch wieder „sichtbar, mir selbst zur plumpen Unlust“
420

 und in seinen 

Beerdigungsfrack gekleidet, was ihn stark von den nur zart verhüllten, feingliedrigen 

„mentalen“ Körpern unterscheidet.  

                                                             

414 Vgl. beispielsweise Werfel 1967, 20, 194, 407, 701. 

415 Werfel 1967, 140. 

416 Vgl. Foltin 1972, 102f.: Foltin spricht von einem Wiedertreffen alter Freunde wie Tho-

mas und Heinrich Mann, Bruno Frank und Arnold Schönberg, aber auch von neuen Be-

kanntschaften mit Emigrierten wie Erich Maria Remarque und mit amerikanischen Ger-

manisten. 

417 Vgl. Jungk 1988, 314: „Werfel war sich dessen bewußt einen gänzlich unpolitischen Ro-

man zu verfassen“. 

418 Jungk 1988, 328. 

419 F.W. nennt seinen Zustand selbst unsichtbar und durchaus nicht körperlos, wie Jungk 

1988 (313) schreibt. 

420 Werfel 1967, 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

B.H. zitierte den verstorbenen F.W. aus der Vergangenheit, nachdem er dessen 

Namen, „durch Zufall“ mit der Gesellschaft „aus dem Alphabet gestochen“
421

 hatte. 

Von einem Reisemittel oder dem Weg in die astromentale Welt wird also nichts of-

fenbar
422

. Wie bei einer Jenseitsreise typisch endet die Reise aber nicht nach der An-

reise mit dem Erreichen eines Zieles, sondern vielmehr besteht der komplette 

„[k]urze[r] Besuch in ferner Zukunft“
423

, wie Werfel seinen selbst so kategorisierten 

Reiseroman zunächst betitelte, in einer Reise. 

 

Der Reisebegleiter: Ein wiedergeborener Jenseitsführer 

 

Der Reisebegleiter, den F.W. wie einen bewährten Reisemarschall wahrnimmt
424

, ist 

B.H., ein alter Freund. Zu den gemeinsamen Lebzeiten war B.H. vor den Nazis in 

den Norden Indiens geflohen, während F.W. nach Amerika emigrierte, zu seinem 

Freund aber keinen Kontakt mehr hielt. Während F.W. als eigentlich Toter in die Zu-

kunft versetzt wird, lebt B.H. unter den astromentalen Menschen als Wiedergebore-

ner, der schon zahlreiche Reinkarnationen durchlief.
425

 Das Verhältnis zwischen den 

beiden einstigen Schulfreunden ist während des Reiseaufenthalts zum einen dadurch 

geprägt, dass B.H., der selbst der aktuellen Gegenwart nicht ganz angehört,
426

 seinen 

Freund beeindrucken, sich durch ihn aber auch nicht blamieren lassen möchte. Zum 

anderen fühlt sich F.W. durch seinen Freund einer fremden Welt ausgeliefert und 

nimmt ihm übel, dass er (vermeintlich) ein zweites Mal sterben muss, ihm anderer-

seits aber auch dankbar ist. Diese Spannung wird dadurch ausgehalten, dass sie noch 

immer in tiefer Freundschaft verbunden sind. 

Hinter der Figur B.H. versteckt sich sehr offensichtlich Werfels engster Freund 

Willy Haas, der sich in einem nordindischen Himalayadorf niedergelassen hatte und 

erst durch das Lesen des Romans STERN DER UNGEBORENEN merkt, dass sein alter 

Freund ihn doch nicht aus dem Gedächtnis gestrichen hatte.
427

 

B.H. dient F.W. wie Vergil Dante als Führer.
428

 DANTES GÖTTLICHE KOMÖDIE, die 

Werfel bereits während eines Aufenthalts im Militärspital 1914 liest,
429

 ist nur eines 

der Werke, die Werfel besonders schätzt und auf die er in seinem Roman anspielt. 

Neben der DIVINA COMMEDIA lassen sich u.a. Elemente aus Plinius’ Erzählung EINE 

                                                             

421 Werfel 1967, 27. 

422 Anders verhält es sich mit dem Rückweg, bei dem F.W. von einem Jungen auf dessen 

Weg zum Ursprung des Universums ins Engeldasein, nach Hause gebracht wird. Vgl. 

Werfel 1967, 710. 

423 Jungk 1988, 312. 

424 Vgl. Werfel 1967, 21. 

425 Vgl. Werfel 1967, 19f. 

426 Vgl. Werfel 1967, 105. 

427 Vgl. Jungk 1988, 341f. 

428 Vgl. Jungk 1988, 313. So spricht auch F.W. beim Erzählen selbst von „meinem Virgil“. 

(Werfel 1967, 312) 

429 Vgl. Foltin 1972, 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 199 

ANDERE WELT und Jonathan Swifts GULLIVERS REISEN ERKENNEN
430

, worauf Werfel 

auch selbst in einem Interview hinweist.
431

 Zusätzlich vertieft er sich in Studien zur 

Astronomie, Astrologie, Geologie, Geschichte, Mathematik, Philosophie und Phy-

sik.
432

 

 

Der Jenseitsraum: Von der Wohnwüste bis zum Wintergarten 

 

Durch seine literarischen Inspirationsquellen und wissenschaftlichen Studien geprägt 

entwirft Werfel eine Topografie der astromentalen Welt. Nach der Sonnenkatastro-

phe, von der B.H. seinem Freund berichtet, dass diese die Distanz des Planeten zur 

Sonne vergrößerte
433

, lebt die Menschheit größtenteils in einem flachen Land mit ei-

sengrauem Grasbewuchs in unterirdischen Häusern. Sie bekleiden sich nur mit zar-

ten, durchscheinenden Gewändern, scheinen alle ebenmäßig schön und haben in der 

Regel keine Körperbehaarung mehr.
434

 Ihre Ernährung geschieht über flüssige Trän-

ke mit einem „Maximum von Substanz [, die das Geschmackserlebnis ausmacht, A. 

B.] in einem Minimum von Materie [, die der Befriedigung des körperlichen Verlan-

gens nach Kalorien dient, A. B.]“
435

. Ihre körperlichen Bedürfnisse allgemein sind 

auf ein Minimum reduziert. Die Technik im Sinne von Elektrik, Motoren und Atom-

energie besteht nicht mehr.
436

 Stattdessen können die Menschen mittels Telepathie 

kommunizieren und überwinden riesige Strecken mit Hilfe von Reisegeduldsspielen, 

die das Ziel näher an sie heran bringen.  

Außerhalb der Wohnwüsten lernt F.W. noch das Geodrom, eine Art Stadtplatz, 

der sich in einer flachen, großen Waagschale befindet und das Denkmal des letzten 

Weltkrieges sowie unter anderem das Schauspielhaus beherbergt, das Schilderhaus, 

in dem der Erdballpräsident oder auch Welthausmeier residiert, den Park des Arbei-

ters, der in seiner natürlich scheinenden Hügellandschaft lebt und die Menschen mit 

Nahrung versorgt, die bildlose, halbunterirdische Kapelle des Großbischofs, die in 

der stark bevölkerten, die unteren Gesellschaftsschichten beheimatenden Unterstadt 

                                                             

430 Vgl. Jungk 1988, 314. Jungk beschreibt hier auch die genauen Vergleichspunkte zwi-

schen Gullivers Erlebnissen und der Welt, die der Protagonist F.W. erlebt. 

431 Vgl. Foltin 1972, 107. Das dort benannte Interview stammt aus der Santa Barbara 

News-Press. 

432 Vgl. Foltin 1972, 107. Foltin rekonstruiert diese Liste an Themengebieten mittels der 

Schriften aus Werfels Bibliothek. Jungk zitiert Teile aus einem Brief Werfels an seine 

Schwester und schreibt: „Der ‚Reiseroman‘ so ließ er Mizzi wissen, habe sich inzwischen 

‚aus einem Kindersparziergang zu einer Gletscherpartie entwickelt‘, überdies reiche seine 

naturwissenschaftliche Bildung für das Werk keineswegs aus, er müsse daher an den 

Abenden ‚vieles in englischen Büchern lernen, um tagsüber frech fantasieren zu kön-

nen‘.“ (Jungk 1988, 330) 

433 Vgl. Werfel 1967, 44. 

434 Vgl. Werfel 1967, 53ff. 

435 Werfel 1967, 67f. 

436 Vgl. Werfel 1967, 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

liegt, wo F.W. auch den Juden des Zeitalters kennenlernt
437

, und den Djebel, ein ei-

nem Gebirge ähnelnder Komplex, in dem sich die Sternwanderer und der Hoch-

schwebende aufhalten, kennen. Zudem bekommt F.W. auch Einblick in die Bergstadt 

in einem „Dschungel der mentalen Epoche“, in der alles der Welt vergangener, na-

turverbundener, untechnisierter Zeiten ähnelt. Die Dschungel-Oasen, die das Land 

durchbrechen, sind schließlich eben auch der Anlass für einen Kriegsausbruch.  

Vor dem Krieg flüchten die meisten astromentalen Menschen, so auch F.W. ge-

meinsam mit seiner ‚Gastfamilie‘, in den Wintergarten. Auch wenn die Erzählung 

nur etwa ein knappes Viertel der Romanlänge im Wintergarten spielt, so soll dessen 

Topografie doch im Folgenden etwas ausführlicher besprochen werden – nicht nur, 

weil der dritte Teil, der im Wintergarten spielt, im Gegensatz zur vorigen „co-

mic-strip-ähnlichen Schilderung eines futuristischen Weltkrieges […] zu einer der 

genialsten Schöpfungen seines Gesamtwerks“
438

 gehört. Vielmehr ist die Sequenz 

auch deshalb besonders interessant, weil innerhalb der Zukunftsreise des Protagonis-

ten, die ja an sich bereits eine Art Jenseitsreise darstellt, eine Jenseitsreise unter-

nommen und damit eine weitere Ebene eröffnet wird. 

Der Wintergarten ist der Ort, an dem die Menschen das diesseitige Leben verlas-

sen. Sie gehen dorthin „freiwillig […] und zu Fuß […] Der Wintergarten birgt das 

einzig mögliche kultivierte, komfortable, ja luxuriöse Ende aller menschlichen Din-

ge“
439

, so glauben die astromentalen Menschen. In einer Art Fahrstuhl begeben sich 

die Menschen in einen Hohlraum im Inneren der Erde. Von dort führt eine Brücke 

über einen Lavafluß, den F.W. und B.H. als den Pyriphlegethon, den Feuerfluss des 

Hades erkennen.
440

 Durch ein Bad in retrogenetischem Humus werden die Menschen 

dort von Animatoren und ihren Badedienern rückentwickelt, in Treibhäusern werden 

sie, eingepflanzt in den Humus, zu Babys, schließlich zu Embryos um letztendlich als 

Blastocyste als Margueriten eingepflanzt zu werden – der Wintergarten wird als 

„‚uterus terrae matris‘ ‚die Gebärmutter der Mutter Erde‘“
441

, bezeichnet. Neben die-

sem, als großen Fortschritt angesehenen Schicksal gibt es auch Menschen, bei denen 

die Rückentwicklung fehlschlägt. Schwächelnde Babys bringt man zu den Ammen, 

in der Oberwelt wegen ihrer Fruchtbarkeit ausgestoßene Frauen, die sie mit ihrer 

Milch aufpäppeln.
442

 Tatsächlich fehlgeschlagene Rückentwicklungen werden ihrer 

Schlechtigkeit wegen zu ekelerregenden „Rübenmännchen“.
443

 Purgatoriumsartig 

bekommen einzelne von ihnen später noch die Chance einer Humusdusche. Men-

schen, bei denen die Rückentwicklung misslingt und für die keine Hoffnung mehr 

                                                             

437 Jungk 1988, 313: „Unverändert geblieben sind im Laufe der kleinen Ewigkeit, die F.W. 

versäumte, lediglich zwei Konzepte: katholische Kirche und orthodoxes Judentum. ‚Zwei 

Antithesen‘, wie Werfel schrieb, ‚die sich aufs Blut bekämpfen müssen, weil sie in 

Wahrheit zwei Identitäten sind.‘“ Siehe zu Werfels Religionszugehörigkeit auch die obi-

ge Biografie und weitergehend die dort in den jeweiligen Fußnoten angegebene Literatur. 

438 Jungk 1988, 331. 

439 Werfel 1967, 551f. 

440 Vgl. Werfel 1967, 564f. 

441 Werfel 1967, 590. 

442 Vgl. Werfel 1967, 607. 

443 Vgl. Werfel 1967, 621. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 201 

besteht, werden zu Kataboliten, Wesen mit missgebildeten Gliedern und tierischen 

Körpermerkmalen. Diese werden regelmäßig ins Mnemodrom, den See des Verges-

sens, in dem das Individuum Bewusstsein und Erinnerungen verliert, geschwemmt.  

F.W. muss in dieser Umgebung um sein Leben kämpfen, ein Gedanke aber gibt 

ihm dabei Mut: 

 

„Ich war auserwählt, eine Tartarophanie, eine Anschauung der Unterwelt zu erleben, wie sie 

nicht einmal die Verfasser der Odyssee und der Äneide beschrieben hatten. Jene gaben in ihren 

unterirdischen Visionen die allgemeinen Vorstellungen ihres Zeitalters wieder. Ich aber be-

suchte die Unterwelt ohne Muster und Vorbild, einen von Menschen geschaffenen Tartarus, 

den die intelligentesten Köpfe meiner eigenen Zeit nicht vorerträumt hatten.“
444

 

 

Hier wird der Anspruch des Protagonisten deutlich, den Wintergarten und seine ge-

samte Reise tatsächlich zu erleben.  

 

Die Adressaten: Zeitgenössische, gebildete Leser 

 

So stellt der Protagonist seinen Lesern, den Adressaten, die Erzählung als Erlebnisbe-

richt dar. F.W. schreibt seinen Reisebericht nach seinem Besuch bei den astromenta-

len Menschen. Er thematisiert diesen äußeren Rahmen der Erzählung immer wieder 

und spricht die Leser auch direkt an, beispielsweise indem er im Plural schreibt „wir 

haben… kennen gelernt“
445

. So wird auf einer extradiegetischen Ebene auch der 

Schreibprozess bzw. die Schwierigkeiten dessen reflektiert.
446

 F.W. erklärt bei-

spielsweise, dass er sich, so wie es auch die theologische Hermeneutik eschatologi-

scher Aussagen verlangt, von gegenwärtigen (irdischen) Maßstäben wie der Katego-

rie Zeit lösen muss: 

 

„Um einen Reisebericht aus fernster Zukunft wie diesen ohne Widerstände und vielleicht sogar 

mit einigem Gewinn zu verfolgen, muß man sich frei machen von der verhärteten Denkweise 

des eigenen Zeitalters. Ich selbst hatte dieser Forderung zu genügen und, weiß Gott, es gelang 

mir nicht immer, obwohl ich doch den Vorzug des eigenen Erlebens und der unmittelbaren An-

schauung genoß. Ich habe alles in allem zweieinhalb Tage und drei Nächte in der astromentalen 

Welt zugebracht. Doch auch das ist nur eine subjektive Aussage. Ich weiß nicht, ob es in Wirk-

lichkeit zweieinhalb und drei Augenblicke oder Einviertelstunden oder ebensoviele Ewigkeiten 

waren, von denen jenes Strandgut zurückblieb, mit dem der vorliegende Band gefüllt ist. Nach-

dem wir schon so viele Arten von Zeit kennengelernt haben, die superplanetare Zeit im Niede-

ren Intermundium, die statische Zeit des Fegfeuers, und nun der autobiologischen Zeit des 

Wintergartens entgegen gingen, so möchte ich die wichtigste aller Zeitdimensionen, in denen 

der Mensch lebt, nicht unbeschworen lassen. Es ist die ‚geistige Zeit‘.“
447

 

 

                                                             

444 Werfel 1967, 609. 

445 Werfel 1967, 589. 

446 Vgl. beispielsweise Werfel 1967, 377f.  

447 Werfel 1967, 589. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

F.W., der Erzähler, erwartet zeitgenössische (also etwa zur Zeit des Zweiten Welt-

kriegs lebende) Leser, die, wie er selbst, humanistisch gebildet sind und so seinen 

Überlegungen beispielsweise zu Individuum und zu Gott folgen, sowie z.B. Verweise 

auf die griechische Mythologie nachvollziehen können.  

Franz Werfel, der Autor, richtet sich, wie in den Ausführungen zum Protagonis-

ten in Bezug auf die Ähnlichkeiten zwischen Erzähler und Autor bereits angespro-

chen, an ein ebensolches, ihm selbst ähnliches Publikum. 

Einerseits scheint er das Buch für sich zu schreiben, verarbeitet er doch Biografi-

sches und wagt sich mit der Science Fiction an ein Genre, das zum Zeitpunkt seines 

Schreibens noch nicht gängig ist
448

 – „Werfels ‚Reiseroman‘ muß daher durchaus als 

Pionierleistung innerhalb der Gattung Zukunftsliteratur angesehen werden.“
449

 Ande-

rerseits aber will er das Buch auch unbedingt verkaufen – er preist es seinem Verle-

ger gegenüber als „humoristisch-kosmisch-mystisches Weltgedicht, in einer Mi-

schung, wie es bisher noch nicht versucht worden ist“
450

 an – und schreibt, mit der 

Sorge, es gerate ihm viel zu umfangreich und anspruchsvoll, fieberhaft an dem Ro-

man, dem er auch eine Botschaft zuschreibt: „ein Werk, welches den Beweis führt, 

‚daß es in hunderttausend Jahren noch viel schlimmer zugehen wird als heute, haupt-

sächlich dadurch, daß es umso viel besser zugehen wird.‘“
451

 

 

Die Funktion: Kritik an der Distanz zum Transzendenten 

 

Eine Funktion von Werfels Roman ist damit also auch Kulturkritik, oder wie Eggers 

allgemein über Werfels Intention schreibt: „antimoderne Vernunftkritik, die eine Zer-

störung der Werte monokausal aus der Distanz des modernen Menschen zum Trans-

zendenten, der ‚kosmische(n) Bewußtlosigkeit‘ herleitet.“
452

 Als „das Messer, mit 

dem […] [der Mensch] die geheimnisvollen Fäden zwischen seinem Herzen und dem 

Göttlichen durchschnitt“
453

 gilt Werfel die Naturwissenschaft. Vor allem die zuge-

ordnete Psychoanalyse und Psychologie, aber auch Kapitalismus, Sozialismus
454

 und 

Industrialismus werden als das Individuum entwertende kollektivistische Ideologien 

                                                             

448 Dies scheint gegen Eggers These zu sprechen, Werfels abwehrende Haltung der Moderne 

gegenüber schlage sich auf dem literarischen Sektor „in stilkonservativen und gattungs-

restaurativen Tendenzen“ (Eggers 1996, 279) nieder. Allerdings beurteilt Eggers Werfels 

Werk insgesamt hin auf gattungsrestaurative Tendenzen (Vgl. Eggers 1996, 102-113). 

Dass der späte Roman STERN DER UNGEBORENEN in die Reihe von Bildungsroman, Le-

genden, Märchen und Epos vielleicht nicht passt, thematisiert er nicht. 

449 Jungk 1988, 315. 

450 Jungk 1988, 330. Jungk zitiert hier einen Brief Franz Werfels an seinen amerikanischen 

Verleger Ben Huebsch. 

451 Jungk 1988, 334. 

452 Eggers 1996, 89. Der Begriff „Kosmische Bewusstlosigkeit“ stammt aus Franz Werfels 

OHNE DIVINITÄT KEINE HUMANITÄT (in: Mahler-Werfel 1960, 312: „Kosmische Bewußt-

losigkeit ist geradezu das hervorstechende Merkmal dieser Epoche der Stratosphärenflüge 

und Relativitätstheorie.“) 

453 Werfel, KÖNNEN WIR OHNE GOTTESGLAUBEN LEBEN? Zit. nach Eggers 1996, 93. 

454 Zum Sozialismus ist Werfel zwiegespalten. Siehe hierzu Eggers 1996, 96-98. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 203 

kategorisiert.
455

 „Fortschritt wird als Depravierungsprozess, als eine entmenschli-

chende Progression aufgefasst“
456

. 

Franz Werfel warnt konkret in STERN DER UNGEBORENEN vor dem Fortschritt, der 

aus dem natürlichen, dem Dschungel-Zustand in eine astromentale Welt führt, die, 

obwohl scheinbar überkontrolliert, auf einen Kollaps hinsteuert. Die ambivalente 

Wahrnehmung eines solchen Fortschritts drückt sich darin aus, dass F.W. von den 

Errungenschaften der Zukunft durchaus beeindruckt ist und der Dschungel daneben 

barbarisch scheint, die astromentalen Menschen der Ebene aber noch immer die glei-

chen Fragen und Emotionen umtreiben, wie den Menschen aus der Vergangenheit. 

Diese Fragen konnte auch der wissenschaftliche Fortschritt nicht lösen, der doch so 

viel in der astromentalen Welt verändert hat. Nicht nur äußerliche Dinge, wie das 

Reisen oder die Ernährung scheinen dadurch erleichtert. Selbst das Sterben ist 

scheinbar durch die Wissenschaft überwunden: 

 

„Es war ja hier unten [im Wintergarten, A. B.] – und das muß ich trotz meiner heftigsten Wi-

derstände anerkennen – der ewige Traum der Menschheit vom ‚überwundenen‘ Tode in hohem 

Grade erfüllt. Das Sterben war jedenfalls überwunden, und zwar in einer Art und Weise, die ei-

nem Geiste des zwanzigsten Jahrhunderts wie mir unter den gegebenen Umständen keineswegs 

als traumhaft absurd erschien, lag die Erfüllung doch ganz auf der naturalistischen Linie. Das 

organische Wachstum mit einer Retourbillett zu versehen, das gehörte durchaus nicht auf das 

Gebiet des Wunders, sondern auf das Gebiet einer hochentwickelten Naturwissenschaft.“
457

 

 

Dass dies jedoch kein Fortschritt im wirklichen Sinne ist, zeichnet sich ab, als F.W. 

merkt, dass die Freiwilligkeit ab dem Moment des Betretens im Wintergarten endet 

und dass die Rückentwicklung auch misslingen kann, wobei sie dann zu den grau-

samsten Existenzformen führt. Ganz deutlich wird es dann, als es letztendlich ein 

Kind ist, ein Kind, das zuvor schon eine Heldentat vollbracht hat, das das schmerz-

lindernde Ende durch den Humus ausschlägt, um hoffnungsvoll den natürlichen Tod 

anzunehmen. 

Dieses Kind ,Io-Knirps‘ ist ein Chronosophenschüler, den F.W. mit dessen Klas-

se beim Kometenturnen begleiten darf. Die sogenannten Sternwanderer begeben sich 

ins Weltall, die Chronosophie gilt als die kühnste aller Wissenschaften
458

: 

 

„Die Überwindung der körperlichen Zeit- und Raumschranke war nur der erste Zweck der 

chronosophischen Wissenschaft, doch nicht ihr zweiter, dritter, hundertster und letzter. Es ging 

um mehr. Es ging um einen über alle Faßbarkeit verwegenen Versuch, die Erfahrungsinhalte 

des Planetenhäftlings Mensch zu bereichern und seine Erlebnisgrenzen bis an den Rand der 

Unendlichkeit auszudehnen. […] Versuchte der mentale Mensch wirklich, sich an Gottes Stelle 

zu setzen […]? War der Djebel die modernste menschliche Ausprägung des ‚Baumes der Er-

kenntnis‘[…]?“
459

 

                                                             

455 Vgl. Eggers 1996, 96 

456 Eggers 1996, 95f. 

457 Werfel 1967, 609. 

458 Vgl. Werfel 1967, 385. 

459 Werfel 1967, 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Letztendlich aber ist auch der scheinbar übergreifende, das All schauende Blick in 

der Planetenreise begrenzt. Der einzige, der alles zu wissen scheint, ist der Hoch-

schwebende, der F.W. beispielsweise bestätigen kann, dass dieser Engel im Welten-

raum sah und ihm sagt, das Universum habe die Form eines mit sich selbst verheira-

teten Menschen. Doch auch der Hochschwebende erweist sich als Enttäuschung. Er 

besitzt seine Allwissenheit nur durch das Isochronion: „ein unbekanntes Hilfsmittel 

[…], es erweckte das enge Bewußtsein des Erdenmenschen zur Allgegenwärtigkeit, 

zum Allwissen, zum Allverstehen des Himmelsmenschen.“
460

 Diese Metallkapsel 

behält der Hochschwebende beim Brand des Djebels für sich, sodass Io-Knirps es für 

die Wissenschaft der nächsten Generationen unter todbringender Gefahr aus den 

Flammen retten muss.  

Der selbst zum Amt des Hochschwebenden talentierte Junge wählt schließlich 

nicht den wissenschaftlich ausgearbeiteten Weg des Sterbens im Wintergarten, son-

dern den natürlichen Tod unter den Schmerzen seiner Brandwunden. Damit vollzieht 

er ein immanentes Transzendieren. Er transzendiert die Verdrängungen der unaus-

weichlichen, radikalen Endlichkeit der Menschen und setzt damit ein Zeichen.  

 

Der Begriff des „immanentem Transzendieren“ sei hier als Exkurs ausgeführt, da er 

auch in anderem Kontext noch eine Rolle spielen wird. 

Hermann Schrödter unterscheidet zwischen graduellem Transzendieren und abso-

lutem Transzendieren.
461

 Absolutes Transzendieren meint „das Übergehen zum Un-

bedingten, zum Grunde der Ordnung selbst“
462

. Der Ausgangskontext – Welt, Sein, 

Universum – werden überschritten hin zu etwas, das beschrieben wird als das Abso-

lute, das Eine oder Gott. Dabei wird sich aber immer auf den Ausgangsbereich rück-

bezogen, da Bestimmungen dieses Ergebnisses absoluten Transzendierens nur nega-

tiv oder einschlussweise möglich sind (das „Unbedingte“, das „Nichtkontingente“) 

und damit notwendig indirekt, kontingent und partiell (so beispielsweise „Schöpfer“ 

als Gottesbegriff).
463

  

Beim graduellen Transzendieren geht es um „das Übergehen von einem in sich 

bestimmten Bedingten zu einem anderen innerhalb der Ordnung des Bedingten“
464

. 

Schrödter führt hier die Entgegensetzungen Immanuel Kants an, die er als Auslöser 

einer erkenntnisbezogenen Wendung des graduellen Transzendenzbegriffes sieht: 

„‚immanent‘ (innerhalb möglicher Erfahrung verbleibend), ‚transzendent‘ (über mög-

liche Erfahrung hinausgehend) u. ‚transzendental‘ (die apriorischen Möglichkeitsbe-

dingungen der Erfahrung betreffend)“
465

. 

Io-Knirps bewegt sich an einer Grenze zwischen immanentem und absolutem 

Transzendieren. Er erkennt erste Grenzen, es bleibt aber offen, worauf dieses Trans-

zendieren verweist. Er gewinnt noch nicht einen neuen Horizont, dadurch, dass alle 

                                                             

460 Werfel 1967, 684 

461 Vgl. Schrödter 2007, 151.  

462 Schrödter 2007, 151. Hervorheb. i. O. 

463 Vgl. Schrödter 2007, 151. 

464 Schrödter 2007, 151. Hervorheb. i. O. 

465 Schrödter 2007, 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 205 

Maßstäbe durchbrochen werden – man denke an Schillebeeckx Verständnis mensch-

licher Offenbarungserfahrungen. 

In der astromentalen Gesellschaft, die Werfel beschreibt, gibt es im Allgemeinen 

kein absolutes Transzendieren, bei dem man auf die absolute Grenze stößt und alle 

Maßstäbe versagen, bei dem die Gesellschaft niedergeworfen wird. Vorausgesetzt ist 

eine Gesellschaft, die in der Lage ist, ihren Kosmos in höchstem Maße zu gestalten 

bzw. zu beherrschen. Im Roman kann die astromentale Gesellschaft dergestalt im-

manent transzendieren, dass sie sogar Leute aus dem Totsein
466

 körperlich zurückho-

len kann, aber dabei immer noch eine Immanenz vorausgesetzt wird: Alles geschieht 

in den Maßstäben, im Rahmen der erfahrungswissenschaftlich und wissenschaftsfun-

diert-technisch erarbeiteten Möglichkeiten der astromentalen Menschen. Eben dies 

entspricht im Grunde metaphysischen Modellen, vor allen Dingen seit der Moderne, 

die monistisch sind. In diesen Modellen stellt sich die Frage, „Warum ist überhaupt 

etwas und nicht Nichts?“ nicht mehr, sondern es wird einfach das Dasein in dieser 

Wirklichkeit vorausgesetzt, in der man sich virtuos bewegen kann. In der astromenta-

len Gesellschaft gibt es allerdings Randzonen, etwa den Dschungel oder den kleinen 

Sternwanderer-Jungen, die in diesem materiell ausgerichteten Kosmos immer wieder 

reklamieren, dass das immanente Transzendieren nicht das letzte sein kann. Dass die 

Ordnung nicht alles als sinnvoll erklären kann und ihre Grenzen hat, zeigt sich an ih-

ren Randunschärfen, die allerdings von der Gesellschaft verdrängt werden: Im Win-

tergarten sind beispielsweise nicht alle astromentalen Menschen in der Lage, sich 

rück zu entwickeln und in das Margueritenfeld zu gelangen. 

Neben Io-Knirps sind es die Xenospasten, die ebenfalls graduell transzendieren, 

dazu unten mehr. Bei Io-Knirps bleibt aber eben der Ausgang dieses Transzendierens 

offen, er ist eine Figur, die aus der Masse der astromentalen Menschen herausragt. 

 

Die Erzählung in STERN DER UNGEBORENEN ist insgesamt als eine Jenseitsreise zu 

klassifizieren. Die Untersuchung nach der Typologie von Jenseitsreisen hat gezeigt, 

dass die Elemente einer solchen darin zu finden sind. Der Protagonist der Jenseitsrei-

se ist der gebildete Ich-Erzähler F.W. Über dessen Reiseweg in die astromentale Welt 

erfährt man so gut wie nichts, außer dass sein alter Freund B.H. ihn aus dem Alpha-

bet gestochen hat. Der wiedergeborene B.H., wegen seines Status als Wiedergebore-

ner selbst nicht ganz Teil der Gesellschaft, erklärt F.W. immer wieder die Gegeben-

heiten in der zukünftigen Welt und dient so als angelus interpres, wie er für eine Jen-

seitsreise typisch ist – wobei B.H. später von F.W. aus dem Wintergarten geführt 

wird und sich das Verhältnis umkehrt. Franz Werfel entwirft eine genaue, von F.W. 

überblickte Topografie der astromentalen Welt, wobei jedoch die Grundstrukturen 

und –bedürfnisse der Menschen durch die Zeit hindurch gleich geblieben sind: Nah-

rung findet sich im Garten des Arbeiters, Unterhaltung im Geodrom, Wohnraum und 

Familie in Wohnwüsten usw. Dementsprechend – insbesondere wegen der bleiben-

den Endlichkeit – sind auch die Fragen der Menschen dieselben geblieben, worauf 

das folgende Kapitel noch weiter eingehen wird. Indem Franz Werfel diese Fragen 

als bleibend aufzeigt und den Umgang der astromentalen Menschen mit ihrer End-

lichkeit und dem Fortschritt kritisiert, übt er auch Kritik an seiner eigenen Zeit, wel-

                                                             

466 Wieder ist hier bewusst von einem Totsein, nicht vom Jenseits die Rede. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

che Wissenschaft, also Immanenz, statt Transzendenz in den Blick nimmt und adres-

siert die Botschaft seines Romans an seine zeitgenössischen Leser. 

Diese Überlegungen vorab sollen nun eine Hilfe sein bei der Untersuchung der in 

der Jenseitsreise artikulierten Weltanschauung. Dazu wird wieder das zuvor entwi-

ckelte Schema zur Hermeneutik genutzt.  

 

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer 

Perspektive 

 

Thematisch 

 

(1) Der Roman STERN DER UNGEBORENEN geht recht eindeutig thematisch mit dem 

Motiv der Jenseitsreise um. F.W., der Protagonist, reist ja in das Jenseits, er befindet 

sich dort als Toter
467

, gekleidet in seinen Beerdigungsfrack. Er kehrt aber auch wie-

der ins Leben zurück und versucht dort, seine Erlebnisse niederzuschrieben, was 

wiederholt durch Heraustreten aus der eigentlichen Erzählung auf eine extradiegeti-

sche Ebene, in der auch der Leser angesprochen wird, ausgedrückt wird. Zwar wird 

der Aufenthaltsort in der astromentalen Welt nicht das Jenseits genannt, sondern 

stellt im Grunde eine zukünftige Welt dar. Dennoch ist die Erzählung nicht bloß als 

Reise in die Zukunft einzuordnen, sondern eher als Reise in das Jenseits, in dem der 

Protagonist einen umfassenden Blick auf eine mögliche Zukunft und die Ordnung ei-

ner solchen zukünftigen Welt sowie Einblick in die Ordnung des Universums dahin-

ter erlangt. Die obige Untersuchung der Jenseitsreise hinsichtlich der vorkommenden 

Merkmale hat gezeigt, dass eben typische Bestandteile einer Jenseitsreise in Werfels 

Roman zu finden sind und innerhalb dieser Reise Episoden wie das Sternwandern 

mit den Chronosophenschülern oder der Abstieg in den Wintergarten ebenfalls das 

Thema der Jenseitsreise streifen bzw. einer Art Jenseitsreise in der Jenseitsreise bil-

den. 

 

Neutrales Darstellungsmittel 

 

(2) Insofern nutzt Franz Werfel das Motiv der Jenseitsreise als neutrales Darstel-

lungsmittel, um zum einen seine phantastische, fiktive Welt zu entwerfen, in der 

Dinge möglich sind, die eigentlich – zumindest in der Gegenwart – unmöglich er-

scheinen. Diese fiktiven Erlebnisse bekommen innerhalb der Geschichte dennoch ih-

re Legitimation dadurch, dass F.W. das Geschehene aus der „realen“ (Figuren-)Welt 

heraus wieder reflektiert, in die er zurückkehrt, und die „Unglaublichkeit“ des Ge-

schehenen thematisiert. Zum anderen ermöglicht die Rückkehr des Protagonisten ei-

nen Hoffnungsaspekt: F.W. ist zwar zunächst zutiefst beeindruckt von der astromen-

talen Welt, erlebt aber auch deren Kehrseite, sodass die Reise ihm gleichzeitig zur 

Warnung wird. Indem Werfel also nicht eine reine Utopie bzw. Dysutopie entwirft, 

sondern F.W. zurückkehren lässt, verdeutlicht er, dass die Entwicklungen hin zu 

                                                             

467 Wichtig für die Zuordnung zu einer Jenseitsreise ist, dass F.W. jedoch nicht wirklich tot 

ist, wie auch der Bischof sagt. (Vgl. Werfel 1967, 273.) Es handelt sich eben nicht um ei-

nen rückkehrenden Toten, F.W. ist nur „zu Besuch“ in der astromentalen Welt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 207 

solch einer, hier überspitzt dargestellten und durch Fiktionalität verfremdeten Welt 

noch in der Zukunft liegen und lässt offen, inwiefern sie vielleicht vermeidbar sind. 

Weiterhin bietet das Motiv der Jenseitsreise für den Autor die Möglichkeit, verschie-

dene Motive zu kombinieren, die hier kurz als Exkurs angeführt seien: 

 

Das Motiv des Abenteuers klingt an. In einsträngiger Handlung konzentriert sich die 

Abenteuerliteratur „auf die Abgrenzung eines Weltausschnittes und bevorzugt frem-

de Länder, Kämpfe an Grenzen der Zivilisation und den Aufbruch ins Unbekann-

te“
468

. Allerdings betont der Protagonist F.W., er unternehme seine Arbeit nicht um 

spannende Abenteuer willen, sondern „einzig und allein, um seine Leser mit einer 

unbekannten Welt bekanntzumachen, hier mit einem völlig weißen Fleck auf der 

Landkarte der fernsten Zukunft.“
469

 Zudem ist das Motiv des Abenteuers insofern 

nicht ganz typisch verarbeitet, als dass in Abenteuerliteratur meist weniger das The-

ma des menschlichen Reifens herausgearbeitet ist. Vielmehr betont der Figurenauf-

bau in Abenteuerschilderungen meist physische Kraft, die Fähigkeit unerwartete 

Hindernisse zu überwinden sowie Charakterzüge der Rechtschaffenheit, Zuverlässig-

keit und Treue.
470

 

Anders kann es sich beim Motiv der (Lebens-)Reise verhalten. Daemmrich und 

Daemmrich erläutern an Beispielen hinsichtlich der Erzählperspektive von Reiseer-

zählungen:  

 

„Jedes Anschauen geht über in ein Betrachten. Der Erzähler stellt Assoziationen her zwischen 

dem Ort, der Bevölkerung, Bauten, Kunstwerken und geschichtlichen Ereignissen […] Er be-

trachtet die Umwelt daraufhin mit neuen Augen und gewinnt eine neue Erkenntnisgrundlage. 

Das Wechselverhältnis zwischen Beobachtung und gesteigerter Erkenntnisfähigkeit gewann ei-

ne Schlüsselstellung in der literarischen Tradition.“ 
471

 

 

Ein solcher Erkenntnisgewinn, der in der Beschreibung von Daemmrich und Da-

emmrich stark an das Verständnis Schillebeeckx‘ von menschlichen Offenbarungser-

fahrungen erinnert,
472

 geschieht bei F.W. sicher. Mehr noch: Die erweiterte Erkennt-

nis F.W.s führt im Grunde zu einer neuen Welterkenntnis und neuen Weltanschau-

ung. Daemmrich und Daemmirch betonen hinsichtlich der Sinndeutung solcher Fahr-

ten und Reisen:  

 

„Seine größte Ausdehnung erfuhr das Thema in Schilderungen, in denen die Reiseerlebnisse 

nicht nur zur Erweiterung des begrenzten Erfahrungshorizonts, sondern auch zur Selbst- und 

Welterkenntnis führen. In diesen Darstellungen entspricht die Bewegungskurve vom Vertrau-

ten zum Fremden einem Spannungsbogen, der das Ich in einer Folge von Reflexionen zu einer 

                                                             

468 Daemmrich und Daemmrich 1987, 4. 

469 Werfel 1967, 300. 

470 Vgl. Daemmrich und Daemmrich 1987, 3. 

471 Daemmrich und Daemmrich 1987, 128. 

472 Vgl. Schillebeeckx 1986, 73-116. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Stufe der besonnen Weltsicht leitet. Die Figur […] gewinnt Einblick in das Weltgeschehen und 

erkennt sein Verhältnis zum Göttlichen.“
473

 

Das Motiv der Reise ist hier eben in der speziellen Form der Jenseitsreise verarbeitet. 

Auch F.W. selbst schließlich spricht auf der metadiegetischen Ebene der Erzählung 

vom Schreiben eines Reiseromans, den er von einer Reisebeschreibung allerdings 

hinsichtlich der Subjektivität unterscheidet.
474

 Ein anderes Motiv, das sich im Ansatz 

erkennen lässt, ist das des Edlen Wilden. Der Jenseitsreisende, der in eine weiter 

entwickelte Welt kommt, stellt hier eine Figur aus einer vergangenen Zivilisation dar. 

„Das vorbildliche Wesen des Naturmenschen beleuchtet den beklagten Niedergang 

der Zivilisation und begründet die Sehnsucht nach einer Wiedereroberung der verlo-

renen Unschuld“
475

, so Daemmrich und Daemmrich zur typischen Motivfunktion. 

Die Motivfunktion scheint hier insofern realisiert, als dass F.W. aus seiner Perspekti-

ve einer im Roman längst vergangenen Welt kritisch auch die geschichtliche Situati-

on der astromentalen Welt beleuchtet. Allerdings erscheint er natürlich nicht als pri-

mitiver, triebgesteuerter Mensch, auch wenn er „natürlicher“ lebt, denkt und fühlt als 

die astromentalen Menschen.  

 

Strukturgebend-vollständig 

 

(3) Die Jenseitsreise, die eben auch Möglichkeiten bietet, verschiedene Motive zu 

verknüpfen, dient Werfel also als Rahmen und gibt die Struktur für seine Erzählung. 

Das Motiv ist vollständig realisiert, wie die obige Untersuchung nach den typischen 

Merkmalen einer Jenseitsreise gezeigt hat.  

 

Säkular 

 

(4) Hinsichtlich der Darstellung dieser Welt bzw. des „Jenseits“, in das F.W. reist, ist 

ja oben ebenfalls bereits einiges zur Topografie resümiert worden. Die astromentale 

Welt gleicht nicht einer klassischen Jenseitsdarstellung wie beispielsweise in man-

chen Himmelsreisen. Sie ist unter abendländischen Maßstäben eindeutig säkular, 

weil monistisch in einem materialistischen Sinne. 

So entspricht auch das Jenseits, das Werfel mit seiner astromentalen Welt ent-

wirft, offensichtlich keiner eschatologischen Vorstellung einer bestimmten Religion. 

Es gibt beispielsweise nicht eine Trennung in Himmel, Hölle und Purgatorium.  

Dennoch finden religiöse Themen immer wieder einen Platz in der Erzählung. 

Dies sind zum einen theologisch-christliche Themen (aus traditionell abendländi-

scher Perspektive – siehe dazu die Einordnung weiter unten) wie beispielsweise die 

Frage der Beweisbarkeit Gottes. Den intellektuellen Wortkampf in einer Unterhal-

tungsshow, dem F.W. beiwohnt und dessen Ausgang er bestimmen soll, bewertet der 

                                                             

473 Daemmrich und Daemmrich 1987, 130. 

474 „Während die Reisebeschreibung ein einfacher Kreis ist, so ist der Reiseroman eine El-

lipse mit zwei Brennpunkten. Der zweite Brennpunkt ist das Ich des Reisenden, das nicht 

nur die Dinge und Ereignisse passiv hinnimmt, sondern oft, ohne es zu wollen, in die 

fremdartigsten Abenteur hineingezogen […] wird.“ Werfel 1967, 300. 

475 Daemmrich und Daemmrich 1987, 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 209 

Protagonist als eben solchen: Es geht dabei im Grunde emotionslos um eine intellek-

tuelle Auseinandersetzung und so lässt F.W. denjenigen gewinnen, der für seine Be-

gründung weniger Worte benötigt.
476

 Später in einem Gespräch zwischen den beiden 

Freunden erinnert sich F.W., dass er in seiner Jugendzeit von B.H. bereits einen noch 

einleuchtenderen Vortrag über das Dasein Gottes gehört habe, in dem dieser auch be-

reits davon sprach, was sich nun in der Entwicklung zur astromentalen Welt bewahr-

heitet habe:  

 

„dieser Fortschritt ist mehr als ein Fortschritt, er ist eine Heiligung des Menschen.‘ […] ‚das 

hast du bereits damals gesagt, ja damals: ‚Gott korrigiert sich selbst.‘ Ich hab noch Deine 

Stimme im Ohr, wie du das improvisiertest: ‚Ein Teil der göttlichen Lebenstätigkeit ist Korri-

gieren, am Ausdruck feilen‘“
477

 

 

Theologische Fragen werden also auch im astromentalen Zeitalter behandelt, aller-

dings als eben solche in wissenschaftlicher Manier und ohne Bezug auf den inneren, 

individuellen Glauben.  

Solche Themen sind jedoch nicht nur christlicher Natur, auch wenn diese meist 

bestimmend ist, was sich auch im Vokabular äußert – B.H. nennt die Sonnenkatast-

rophe beispielsweise „den Jüngsten Tag“
478

. Durch den Wiedergeborenen B.H. wird 

das Konzept der Reinkarnation eingebracht.
479

 F.W. schafft es allerdings, auch diese 

Vorstellung gedanklich in sein eigentlich christliches Bild von Eschatologie zu integ-

rieren: Er meint, jedes Ich sei zwar unsterblich und werde am Jüngsten Tag auferste-

hen. Manches Ich aber sei kein ganzes Ich, sondern werde durch Wiederholungen der 

Natur, die nur ein begrenztes Formenrepertoire habe, in einem Strauß von Verkörpe-

rungen zum Ich und damit zu einer der Seelen, die Gott am Jüngsten Tag zählen 

werde.
480

 Gegen Ende des Romans betont allerdings der Animateur im Wintergarten: 

„Individuen sind einmalige und unwiederholbare Schöpfungen. Es sind Unikate, 

mein Herr. Dafür liefert der Wintergarten den unabstreitbaren Beweis, denn unter 

den zehntausend Fällen, die ich rückentwickelt habe, gab es keine einzige Wiederho-

lung.“
481

 Diese Auseinandersetzung mit der Reinkarnationsvorstellung ist nur ein 

Beispiel für den Eklektizismus, der unten noch Thema sein wird. 

Neben solch theologischen sind auch im weiteren Sinne religiöse Themen immer 

wieder im Fokus, allen voran der Umgang mit der Endlichkeit im Wintergarten, was 

in (6) zur Metaphysik noch ausgeführt wird. Außerdem spielen auch institutionali-

sierte Religionen eine Rolle. Die Religionen existieren auch in der fiktiven, zukünfti-

gen Welt. Überdauert haben im Gegensatz zu „allen primitiven Religionen“ und den 

                                                             

476 Vgl. Werfel 1967, 138f. 

477 Werfel 1967, 193f. 

478 Werfel 1967, 40. Auch wenn dieses Beispiel im Grunde alttestamentlich ist und so auch 

Ausdruck der anderen abrahamitischen Religionen sein kann, wird hier von christlicher 

Redeweise gesprochen – was sich bei der religiösen Biografie des als Jude geborenen 

Schriftstellers erklärt. 

479 Zur Geschichte des Konzepts der Seelenwanderung siehe Zander 1999a. 

480 Vgl. Werfel 1967, 20f.  

481 Werfel 1967, 621. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Protestanten und national-christlichen Sekten“
482

 der Katholizismus und das Juden-

tum. Letzteres ist vertreten durch den „Juden des Zeitalters“, Io-Saul Minjonman, der 

Rembrandts König-Saul-Darstellung gleicht,
483

 und dessen Familie. Saul Minjonman, 

der F.W. zu sich nach Hause einlädt, betont die Notwendigkeit, sich mit der katholi-

schen Kirche zu vertragen, nennt deren Glauben aber „Selbstbetrug“
484

 und disputiert 

mit F.W. über Eucharistie, Trinität, welcher Glauben welchen überleben werde und 

welcher nun der wahre Glauben sei.
485

 Mit ihm gibt es insgesamt zehn familiär ver-

bundene Juden, die den Namen Minjonman tragen und sich absondern von der restli-

chen astromentalen Gesellschaft, um „die Gebote [zu] halten[…] und [zu] warten“
486

.  

Den Katholizismus lernt F.W. durch einen Exorzismus, der an ihm vollzogen 

wird, und das darauffolgende Gespräch mit dem Großbischof kennen. In einer bildlo-

sen, aber an Hochaltar und Monstranz als katholisch erkennbaren Kapelle wird er 

nach allen Häresien der vergangenen Zeit befragt, um sicherzustellen, dass kein Dä-

mon dem Reisenden aus der Vergangenheit innewohnt. Im anschließenden Gespräch 

mit dem Großbischof, der F.W. Brot und Wein reicht, berichtet F.W. dem Geistli-

chen auf dessen Nachfrage hin, wie das Totsein sei. F.W. erläutert, dass es nicht das 

Nichts sei. Das Bewusstsein, das Ich, verschwinde im Ich, wenn die Bilder des Le-

bens verschwänden, sodass man in ein Stadium des „grenzenlose[n] Alleinsein[s] 

ohne jeden Bezugspunkt und ohne jeden Hintergrund“
487

 käme. F.W. erinnert sich, in 

dem Bewusstsein, dass diese Erinnerung nicht wahr, da eigentlich nicht möglich ist, 

„das unendlich Regungslose, das unendlich Apathische, das unendlich Ruhende [ge-

wesen zu sein], das von einem unbeschreiblich Bewegten voll Ziel, Intention, Ener-

gie […] ins Weite gefahren wurde.“
488

  

Das Totsein ist also das Eingehen in das Unbewegliche, Sterben die letzte Bewe-

gung. Leben scheint für F.W. also im Gegensatz dazu das Bewegte zu sein. Damit 

gibt es bei Werfel eine Perspektivänderung. Er kehrt die Verhältnisse um: Todsein ist 

das Umgekehrte zur aristotelischen Metaphysik bzw. zu den abendländischen meta-

physischen Prämissen, die immer noch mit dem unbewegten Beweger zu tun haben. 

Aristoteles schreibt in seiner Metaphysik: „Das unbewegliche Weswegen (τὸ αὐτὸ 

ἑαυτὸ κινοῦν) bewegt wie etwas, das geliebt wird, alles andere bewegt, indem es 

selbst bewegt wird“
489

  

Der Erzbischof, der die Frage nach dem Erleben des Todseins lediglich als Probe 

gestellt hatte, eröffnet F.W. daraufhin, dass er nicht vollkommen tot gewesen sei, 

diese beschriebenen Zustände noch prämortal seien und er vielleicht nur träume. Auf 

die resignierte Feststellung des Bischofs hin, es wäre ihm lieber, er selbst sei der 

Traumgegenstand und nicht real, entspinnt sich ein Gespräch der beiden über das ast-

romentale Zeitalter. Während F.W. noch die Vorzüge der verschwundenen Armut 

                                                             

482 Werfel 1967, 704f. 

483 Vgl. Werfel 1967, 283. 

484 Werfel 1967, 287. 

485 Vgl. Werfel 1967, 286-289. 

486 Werfel 1967, 291. 

487 Werfel 1967, 271. 

488 Werfel 1967, 272. 

489 Aristoteles 1984, Met XII, 1072a, 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 211 

und des körperlichen Elends sieht und von einer „unendlich verbesserten und fortge-

schrittenen Welt“
490

 spricht, entgegnet der Bischof, dieser vermeintliche Fortschritt 

sei „nur der verzweifelte Aberglaube, daß etwas, das fällt, in die Höhe fallen könn-

te“
491

 und erläutert diese Parabel mithilfe des immer weiter fortschreitenden Sünden-

falls. Im Wintergarten sieht er die größte Sünde, die von der Auferstehung entfernt, 

und auch F.W. erkennt später dort, dass „das heilige Tabu aller astromental Erzoge-

nen“ letztlich ein verzweifelter Versuch ist, „die Machtbefugnisse Gottes zu verklei-

nern“
492

. 

Bei seiner Flucht aus dem Wintergarten helfen F.W. die „so lustig unmön-

chisch[en]“
493

 Ordensbrüder „vom kindhaften Leben“: 

 

„Im Übrigen könnte kein Schriftsteller die Weisheit und Tiefe frei erfinden, mit welcher die 

Kirche hier in der Unterwelt auf dem i h r i g e n beharrte. Die Rückentwicklung des Menschen 

zum Embryo setzte sie entgegen die Idee der ewigen Kindheit, indem sie die Betreuung des 

Wintergartens den ‚Brüdern vom kindhaften Leben‘ anvertraute. Damit zeigte sie, wo der rich-

tige Weg lag und wo die Abirrung.“
494

  

 

Im gestiegenen Ansehen dieses Ordens und beispielsweise Ordensgemeinschaften 

wie „Die Herde der Armen im Geiste“ sieht F.W. ein Zeichen für die Entwicklung 

des Geistlichen ins Geistige und dem Zur-Wehr-Setzen der Kirche gegen den Men-

talismus, den Intellektualismus und die Gefahr symbolischer Verflüchtigung.
495

 Die 

Kirche ist nun „wie Joachim de Floris es im dreizehnten Jahrhundert prophezeit hat-

te, längst schon in ihre dritte dauernde Phase getreten, als ‚Ecclesia spiritualis‘, als 

Kirche des Heiligen Geistes oder vergeistigte Kirche“
496

. Sie steht damit als bestän-

diger, dabei allerdings passiv bleibender Fels gegen die fortschrittliche, astromentale 

Zivilisation. Ihr gegenüber, mit ähnlicher Richtung, aber unterschiedlicher Absicht 

und Ziel, steht die Auflehnung, die sich aus den Dschungeln heraus erhebt, und aktiv 

gegen die astromentale Gesellschaft kämpft – bei ihrem „Rückfall“ aber auch die ne-

gativen, durch den Fortschritt überwundenen Elemente wie Ökonomie und damit 

Abhängigkeiten wieder Einzug nehmen lässt in die Bergstadt im Dschungel, den 

F.W. als „altfränkisch, biertrinkend, bäuerlich, magisch“
497

 beschreibt. 

Die Kirche also wird von Werfel – vom Exorzismus-Pater einmal abgesehen, der 

jedoch durch die Figur des Bischofs kontrastiert wird sowie vielleicht auch von ihrer 

eher geringen Einflussposition und Stellung bzw. Überzeugungskraft in der astro-

mentalen Gesellschaft – durchaus als sehr positiv dargestellt. Sie erkennt die Mängel 

der astromentalen Welt, sie hat sich in Auseinandersetzung mit ihr selbst ebenfalls 

gewandelt, hin zu einem tatsächlichen Fortschritt.  

                                                             

490 Werfel 1967, 274. 

491 Werfel 1967, 275. 

492 Werfel 1967, 671.  

493 Werfel 1967, 651. 

494 Werfel 1967, 651. Hervorheb. i. O. 

495 Vgl. Werfel 1967, 694. 

496 Werfel 1967, 694. 

497 Werfel 1967, 506. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Was sich noch nicht gewandelt hat – und in diesem Teilsatz kommt ein wichtiger 

Punkt in Werfels weltanschaulichem Überzeugungssystem zum Ausdruck – ist die 

„nach wie vor unüberschreitbare Grenze, die Glauben und Forschen trennt“
498

. F.W. 

– und damit Werfel, denn man kann, wie oben an vielen autobiografischen Bezügen 

gezeigt, wohl davon ausgehen, dass die Meinungen von Figur und Autor sich in gro-

ßen Teilen entsprechen – konstatiert diesen Abgrund in Zusammenhang seiner Erklä-

rung des Verhältnisses von Djebel und Kirche. Zwar gleiche dieses nicht dem in sei-

ner eigenen Gegenwart noch bestehenden Gegensatz zwischen Kirche und Wissen-

schaft, da die Lehrsätze der Chronosophen eher eine Brücke zwischen diesen beiden 

Polen bildeten, aber: „Waren die Chronosophen auch Mystiker, so verkleinerten sie 

durch ihre kühnen Raumfahrten doch den Himmel der Bischöfe und waren, recht be-

sehen, gefährlicher als die altmodischen Sophisten Io-Sum oder Io-Clap mit ihren 

Gottesbeweisen und Gottesgegenbeweisen.“
499

 Auch an dieser Stelle also weist Wer-

fel auf die neuen Orientierungsaufgaben hin, die sich durch den breiten naturwissen-

schaftlichen Blick und Forschungsdrang ergeben. Werfel spricht in OHNE DIVINITÄT 

KEINE HUMANITÄT von einer „neue[n] große[n] Diaspora“
500

 in einer Zeit, in der die 

meisten Menschen nur noch Erfolg und Macht anbeten würden. Der Krieg habe nicht 

zu einem „metaphysischen Erwachen sondern [zu] ein[em] […] Schlaf“
501

 geführt. 

Der Gegensatz zwischen den Glaubenden oder Ahnenden sowie der in die Katakom-

ben zurücksteigenden Kirche und denen, für die das Leben einen „grundlosen, fol-

genlosen, zwecklosen geistlosen Naturvorgang“ sei, werde zum geschichtlichen Kon-

flikt der Zukunft anwachsen. 

Dass in diesen Katakomben in Werfels Roman STERN DER UNGEBORENEN gerade 

der zudem sehr positiv dargestellte Katholizismus und das Judentum die Zeiten über-

dauern, ist nach seiner Biografie nicht verwunderlich, steht er dem Katholizismus 

doch sehr nahe. Schon nach dem Erscheinen von DAS LIED VON BERNADETTE 1941 

kommen Gerüchte auf, der Schriftsteller sei konvertiert. Diese werden nach seinem 

Tod noch befeuert, als in der von Pater Gregor Moenius gehaltenen Trauerrede von 

Werfels Weg hin zum Christentum im Zusammenhang mit der Erwähnung von Blut- 

und Begierdetaufe die Rede ist.
502

 Letztendlich bleibt die Frage nach Werfels Religi-

onszugehörigkeit ungeklärt, auch wenn eine Wassertaufe von verschiedenen Seiten, 

auch von Alma Mahler-Werfel selbst
503

, verneint wird. So meint z.B. Foltin: „Doch 

Werfel, homo religiosus, der er war, starb ungetauft.“
504

 

Letztlich passt zu Werfel, dass seine Jenseitsreise im STERN DER UNGEBORENEN 

zwar das Christentum positiv darstellt, er aber seinen Protagonisten nicht als from-

men Christen gestaltet und auch die Jenseitsreise nicht vom Standpunkt der Religion 

ausgehen lässt. F.W. ist gläubig und spricht auch von dem „übernatürlichen […] 

Glauben an die erstletzte und endgültige Offenbarung der unbeweglichen Wahrheit 

                                                             

498 Werfel 1967, 694. 

499 Werfel 1967, 694. 

500 Werfel, OHNE DIVINITÄT KEINE HUMANITÄT. In: Mahler-Werfel 1960, 313. 

501 Werfel, OHNE DIVINITÄT KEINE HUMANITÄT. In. Mahler-Werfel 1960, 311. 

502 Vgl. Jungk 1988, 338f. 

503 Vgl. Mahler-Werfel 1960, 390. 

504 Foltin 1972. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 213 

durch das Alte und Neue Testament“
505

, den aber „nur die wenigsten [s]einer Zeitge-

nossen“ besitzen. Es sind aber eben lediglich Versatzstücke des christlichen Glau-

bens, die im Roman genannt werden und Werfel gestaltet diesen ja gerade nicht nach 

einem klassisch eschatologischen Bild. Franz Werfel, so der Literaturwissenschaftler 

Hans Mayer, „konnte Marxist sein, er konnte anarchistisch oder konservativ sein, er 

konnte Katholik sein – das alles war austauschbar"; es hing ab von der „jeweiligen 

Wallung“
506

. 

 

Traditionell-kollektive Metaphysik 

 

(5) Der Werfelsche Eklektizismus, der sich im Kosmos und der Szenenabfolge von 

STERN DER UNGEBORENEN wiederfindet, repräsentiert, was in der 20er- und 

30er-Jahren, in der Zeit vom Ersten Weltkrieg bis in die Weimarer Republik, im in-

tellektuellen Leben praktiziert wurde: Im gesellschaftlichen Leben ist der Spiritismus 

stark ausgebreitet und findet in Deutschland vor allem in den intellektuellen Kreisen 

Interessierte – dieser Aspekt findet sich in Werfels Roman bereits zu Anfang, als 

B.H. erzählt, er habe den verstorbenen F.W. aus dem Alphabet gestochen. Das Le-

ben, das die intellektuelle Oberschicht und Bohème zu Werfels Zeit führt, die Inter-

essen, die diese Gruppe und damit auch ihn selbst bewegen, sind vielschichtig und 

können sich stark unterscheiden, so wie auch im Kosmos des Romans beispielsweise 

unterschiedlichste religiöse Aufbrüche zu finden sind und Übergänge zwischen na-

turwissenschaftlichem Denken und Spiritualität auftauchen, die allerdings in der mo-

nistischen Wahrnehmungsweise verhaftet bleiben. Das Lebensgefühl von Werfels 

Zeit schlägt sich also in seinen Zeilen nieder. So ist es eben ein Konglomerat an Vor-

stellungen, die seine Jenseitsdarstellung bilden.  

Das, was er letztendlich als Bild gestaltet, ist dabei, trotz der Unterschiedlichkeit 

der Facetten, traditionell-kollektive Metaphysik. Seine Jenseitstopografie ist durch 

ein Oben und ein Unten gegliedert: Die Chronosophen, die einzigen, die den natürli-

chen Tod annehmen, streben nach oben in die Himmelssphären. Die anderen astro-

mentalen Menschen bewegen sich für ihren Tod in einer Art Aufzug ins Erdinnere, 

nach unten in den Wintergarten, in die „Unterwelt“
507

. Diese stellt dabei allerdings 

nicht einen offensichtlichen Gegensatz zu Oben im Sinne einer Zuordnung von 

Himmel und Hölle dar, da sie alle Menschen aufnimmt. Sie lässt sich aber auch nicht 

mit der Vorstellung des Hades oder der Scheol vergleichen, wo ja sowohl Gerechte 

wie auch Ungerechte in Finsternis verharren, sondern ist vielmehr auf den ersten 

Blick positiv besetzt: Die astromentalen Menschen, die sich in den Wintergarten be-

geben, um sich rückentwickeln zu lassen, glauben daran, dass diese Möglichkeit, den 

Tod zu umgehen, ihre „höchste Errungenschaft“
508

 ist. F.W. identifiziert den Umgang 

mit dieser Idee als den einzigen in der astromentalen Welt vorhandenen „religiösen 

Fanatismus“
509

, als ihm klar gemacht wird, dass die Freiwilligkeit ab dem Aufenthalt 

                                                             

505 Werfel 1967, 704. 

506 Jungk 1988, 173. 

507 Werfel 1967, 571. 

508 Werfel 1967, 567. 

509 Werfel 1967, 567. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

im Inneren endet und der Weg in den Wintergarten eine Einbahnstraße ist. B.H. 

schwärmt: „Es ist das Größte, was der Mensch errungen hat, es ist der Tod des To-

des, es ist die Geburt aus dem eigenen Körper. Nichts, nichts, aber auch gar nichts 

soll angenehmer und süßer sein…“
510

 So scheint der Wintergarten, in dem der Maß-

stab Zeit nicht mehr existiert,
511

 das Heil für alle zu verheißen. Vergeltung scheint 

dort nicht mehr nötig zu sein, denn „Das, was du bist, ist schon Lohn und Strafe für 

das, was Du bist“
512

, so die Inschrift über dem Portal, das F.W. und B.H. durchschrei-

ten. Faktisch aber gibt es auch im Wintergarten Strafe in Form der Existenz der oben 

bereits beschriebenen Kataboliten und den Rübenmännchen, die mit der Idee eines 

Purgatoriums vergleichbar sind. F.W. fragt den Animator angesichts dessen empört 

nach dem Recht des Wintergartens, danteske Höllenstrafen über Leute zu verhängen, 

die sich ihm gläubig anvertrauen. Der Animator dagegen spricht davon, dass diese 

aus psychischen Gebrechen resultierenden Existenzformen die Seele noch während 

ihrer Lebenszeit entlasteten und jene so ihre Gebrechen nicht „mit hinüberschleppen“ 

müssten.
513

 Die Kataboliten werden schließlich ins Mnemodrom geschwemmt, einem 

See aus sogenanntem Leichtem Wasser, das die Erinnerungsbilder aus dem Bewusst-

sein zieht und „leer und rein und bereit“
514

 macht. Die Erzählung legt nicht offen, 

wofür dieses Wasser bereit macht oder wohin die Seelen
515

 nichts mehr mit „hinüber-

schleppen“ müssen. So detailliert Werfel auch eine Topografie der Unterwelt mit 

dem Wintergarten entwirft, so scheint er sich doch davor zu scheuen, das letzte Ende 

darzustellen. Vielleicht aus Respekt vor einem Bilderverbot, vielleicht weil es gerade 

darum nicht geht und dieses letzte Geheimnis selbst für den scheinbar bereits Gestor-

benen ein Geheimnis bleibt – das Festlegen auf eine rein spekulative Interpretation 

soll hier vermieden werden, spielt ja dieser Aspekt hier nur eine Nebenrolle. Deutlich 

wird in jedem Fall, dass Werfel durchaus bestehende eschatologische Vorstellungen 

aufnimmt. Neben christlichen Elementen sind zudem Elemente griechischer Mytho-

logie verarbeitet. So freut F.W. sich mit B.H. darüber, auf dem Weg zum Wintergar-

ten, der als eine Brücke besteht, den Pyriphlegeton, den Feuerfluss des Hades, und 

auch den Styx und den Cocytus wiederzuerkennen.
516

  

Doch nicht nur die Beschreibung der Unterwelt zeigt eine traditionell-kollektive 

Metaphysik in dem Roman. Auch das „Oben“ lässt einen solchen Schluss zu. Bei ei-

nem Besuch im Djebel bekommt F.W. Einblick in die Chronosophie und reist selbst 

mit einer Schulklasse in den interplanetaren Weltraum. Die Chronosophie führt die 

dazu geschulten astromentalen Menschen in die Weiten des Weltraums, je nach 

Lernstufe immer weiter, und überwindet die „körperliche Zeit- und Raumschran-

ke“
517

. Das Studium der Chronosophie findet nie ein Ende,
518

 selbst der oberste 

                                                             

510 Werfel 1967, 572. 

511 Vgl. Werfel 1967, 574. 

512 Werfel 1967, 567. 

513 Vgl. Werfel 1967, 627. 

514 Werfel 1967, 629. 

515 Einen Aspekt, den man an dieser Stelle breiter interpretieren könnte, ist die Vorstellung 

von Körperlichkeit und Tod. 

516 Vgl. Werfel 1967, 564f. 

517 Werfel 1967, 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 215 

Chronosoph, der Hochschwebende, der Vollender, muss sich von Zeit zu Zeit einem 

Rigorosum durch den kleinsten Schüler aus der Planetenklasse unterwerfen.
519

 Die 

älteste Gruppe der Chronosophen sind die Thaumazonten, die Verwunderer, die nicht 

nur „die entfernteren Gegenden unserer Milchstraße“ besuchen, sondern „denen die 

Ehre zuteil wurde, jene unnennbaren Ozeane der Leere zu durchkreuzen, welche die 

Spiralnebel voneinander trennen, diese einzelnen Universa, aus denen das Universum 

besteht“
520

. Manche der Verwunderer bringen den „Amor Dei“ mit heim und lehren 

im Anschluss die astromentalen Menschen, sich als Teil des Ganzen zu denken und 

zu fühlen.
521

 Auf einer geistig noch höheren Stufe, dafür weniger tätig, sind die Xe-

nospasten, die Fremdfühler, die die Grenzen der Schöpfung erlebt haben und sich im 

Exil fühlen, zielloses Heimweh haben.
522

 F.W. fasst zusammen, die Chronosophie 

lehre, dass die Wahrheit den Weg von außen nach innen nehme, von der Erfahrung 

zum Urteil, von der Empfindung zur Erkenntnis, von der Oberfläche zur Mitte, vom 

Körper zum Geist.
523

 Während B.H. sich hier an altehrwürdige Yogi erinnert fühlt, 

deren praktische Mystik auf diesem Prinzip begründet sei, liegt auch ein Vergleich 

mit dem Empirismus, dem zufolge – im Gegensatz zum Rationalismus
524

 – Wissen 

und Erkenntnis Wahrnehmungen und damit (Sinnes-)Erfahrungen nötig haben, nicht 

fern. Es stellt sich die Frage, ob Franz Werfels metaphysisches Denken angesichts 

seiner Kritik am Fortschritt – der in der astromentalen Welt schließlich durch Errun-

genschaften der Wissenschaften realisiert ist, die jedes Denken, alles Greifbare zu-

nächst auf den ersten Blick überschreiten, man denke nur an die Reisegeduldspiele 

oder den Fernsubstanzzertrümmerer, dabei aber immer im Bereich des immanenten, 

also graduellen Transzendieren verbleiben – nicht eine solche Erkenntnis durch 

Wahrnehmungen dem technisierten, wissenschaftlich entfremdeten Erkenntnisweg 

vorzieht und er die Chronosophie deshalb als einzige Wissenschaft in der astromenta-

len Welt ausführt und als erkenntnisbringend darstellt.
525

 

                                                                  

518 „daß Wissen nicht ein abgetrenntes Stückwerk war, das man als Kollegheft in die Tasche 

steckte, sondern eine ganz bestimmte Seinsform, eine zur Existenz gewordene geheim-

nisvolle Essenz, mit der man sich vom ersten bis zum letzten Tage körperlich, seelisch 

und geistig zu durchtränken hatte.“ Werfel 1967, 309. 

519 Vgl. Werfel 1967, 387. 

520 Werfel 1967, 387. 

521 Vgl. Werfel 1967, 389. 

522 Vgl. Werfel 1967, 392. 

523 Vgl. Werfel 1967, 381. 

524 Beachte: „Der Empirismus als Grundposition der Erkenntnistheorie […] steht von jeher, 

vor allem aber in der Neuzeit, dem → Rationalismus gegenüber, ist mit diesem jedoch in 

vielfacher Weise auch verflochten, so daß sich eine reinliche Scheidung der Autoren in 

zwei Lager nur zu einer eher groben Orientierung eignet (vgl. z. B. Kant, Kritik der rei-

nen Vernunft, Methodenlehre, 4. Kap.).“ Krüger und Thöle 1982, 562. 

525 F.W. äußert allerdings auch seine Skepsis gegenüber der Chronosophie, die den Erkennt-

nisraum des Menschen ausweitet und damit aber auch den Raum für Gott immer weiter 

einschränkt: „Sie werden dem k o s m i s c h e n Menschen einer sehr fernen Zukunft ge-

genüberstehen, der sich zum Herrn über Zeit und Raum aufgeworfen hat und für den Nä-

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Eine Ahnung von der Erkenntnis und Weisheit, die die Chronosophen durch die 

Erweiterung des menschlichen Erfahrungsraumes erlangen, bekommt F.W. bereits, 

als er mit der Elementarklasse in den interplanetaren Weltraum zum Kometenturnen 

reist. Die Klasse, in der sich auch Io-Knirps befindet, der Junge, der am Ende den 

Tod annimmt und in dem F.W. seinen als Säugling verstorbenen Sohn erkennt, reist 

zunächst zum Planeten Johannes Evangelist, den F.W. unter dem Namen Merkur 

kennt.
526

 Bereits hier, im Angesicht der neunfachen Sonne des Merkurs, die alle in 

„fassungslose Zerknirschung“
527

 ausbrechen lässt, kommt es für ihn zu einem ein-

schneidenden Erlebnis:  

 

„Und noch mehr als den Mann [, der das Ursler grundlegende Paradoxon formuliert hatte, das 

ein Schüler aufsagt, – A. B.] segnete ich seine erhabene Erkenntnis, die ich als ein zukünftiger 

Mensch völlig begriff, jetzt als gegenwärtiger Mensch, da ich dies schreibe, nur zu begreifen 

ahne – jene grundlegende Erkenntnis, daß eine Größe größer sein kann als sie selbst. Damals 

jedoch in jener fernsten Zukunft, da ich auf dem Bleimeer des Johannes Evangelist stand, 

schwoll mir das Herz und mir war, als müßte ich zurückeilen zu meinen alten Zeitgenossen und 

ihnen diese Wahrheit mitbringen, die nicht nur für die Sonne gilt, sondern das heilige Gesetz 

des freiesten Sonnenkindes ist, der Menschheit.“
528

  

 

Die Einsicht, dass eine „Größe größer sein kann als sie selbst“, erinnert an Anselm 

von Canterburys „id/aliquid quo maius cogitare non potest“ (im Folgenden abgekürzt 

als IQM), die grenzbegriffliche Annäherung an Gott als etwas/den, über den hinaus 

nichts Größeres gedacht werden kann, und damit an die Frage, wie Gott zugleich zu 

denken und undenkbar bzw. eben gleichzeitig am Größten und größer als am Größten 

sein kann.
529

 Als Denkregel noetischer Art, die so das Bilderverbot achtet, kann IQM 

von Nutzen sein. Der Wert dieses vielfach rezipierten und heftig kritisierten
530

 onto-

logischen Gottesbegriffes/-beweises soll hier jedoch nicht Gegenstand sein. Relevant 

ist allein, dass man die Erkenntnis F.W.s aus dem Urseler Paradoxon auf eine Art, 

Gottes Dasein zu denken beziehen könnte und sich so eine mögliche Interpretation 

anbietet. F.W. selbst sieht die „Wahrheit“ des Paradoxons gar als „heilige[s] Gesetz 

des freisten Sonnenkindes“. Bleibt man beim Interpretationsansatz, dass F.W. mit der 

                                                                  

he und Ferne, Augenblick und Ewigkeit fast schon ein und dasselbe sind wie für den 

Schöpfer.“ Werfel 1967, 379. Hervorheb. i. O. 

526 B.H. erklärt seinem Freund F.W., dass nach dem letzten Erdenkrieg, der wegen der 

Sternbenennung ausbrach, das Konzil von Tao-Tao beschlossen habe, die Planeten und 

galaktischen Konstellationen zu christianisieren, sodass sie nun nach Propheten, Aposteln 

und Heiligen benannt seien. Vgl. Werfel 1967, 312. 

527 Werfel 1967, 334. 

528 Werfel 1967, 335. 

529 Vgl. Anselm von Canterbury 1989, 50. 

530 Um nur ein Beispiel zu nennen: Kant weist teleologische, kosmologische und ontologi-

sche Gottesbeweise zurück und argumentiert in seiner KRITIK DER TELEOLOGISCHEN UR-

TEILSKRAFT, ohne dieser Argumentation einen Beweischarakter zu geben, mit der Not-

wendigkeit einer moralischen Instanz für den praktischen Gebrauch der Vernunft. Vgl. 

Stosch 2006, 27 und Verweyen 2002, 105-148. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 217 

Erkenntnis, dass (Denk-)Gegenstände sich selbst übersteigen können, auch eine 

Transzendenz Gottes ausdrücklich machen will, so ließe sich die Niederschreibung 

dieses Satzes als Ursler Paradoxon durch die Wissenschaft der Chronosophie als eine 

Art Materialisierung dieses Transzendenz-Denkens verstehen. 

Ein noch einschneidenderes Erlebnis als den Erkenntnisgewinn beim Kometen-

turnen zum Merkur hat F.W. dann schließlich auf dem zweiten Stern, dem Apostel 

Petrus, der früher Jupiter hieß.  

Jupiter ist der „größte und schwerste aller Wandelsterne“
531

 und nicht nur daher 

grundlegend verschieden vom zuvor besuchten Merkur. Der Lehrer gibt vor dem Be-

such zu denken: 

 

„Petrus ist ein manisch depressives Wesen. Er ist eine Persönlichkeit von höchstem göttlichen 

Wert, aber dennoch noch nicht voll ausgereift und gefestigt. Das Große in der ganzen gestirn-

ten Natur reift nur langsam und schleppend. Es bleibt am längsten den stürmischen Übergängen 

unterworfen, von denen die Jugendreife die schmerzlichste ist. Gott allein weiß, welche Zu-

kunft dem Apostel Petrus noch erblühen kann. Gegenwärtig ist er voll Emotion, Heftigkeit und 

Unruhe und wartet den Betrachtern mit den Überraschungen seiner ungezügelten Schwermut 

auf.“
532

 

 

Den Planeten, die wie Persönlichkeiten reifen, wird also ein bestimmtes Wesen zuge-

schrieben. Dieses spiegelt sich auch in den Menschen wieder, bei denen dann wäh-

rend eines Aufenthaltes auf einem Planeten eben dessen Wesensmerkmal im Inneren 

überwiegt.
533

 Dieses „[S]piegeln […] kosmischer Kräfte“
534

 in das irdische Gesche-

hen bzw. hier speziell in den Charakter des Menschen erinnert an astrologische Vor-

stellungen. Allerdings wird hier nicht ein so weitreichender kosmischer Determinis-

mus gezeichnet, der das Schicksal und den Charakter des Menschen durch die Kons-

tellation der Sterne bei seiner Geburt bestimmt sieht.
535

 Es klingt vielmehr an, dass 

alle auch den Planeten zugeordneten Eigenschaften im Charakter des Menschen an-

gelegt seien. 

Jenes Erlebnis nun, das F.W. auf dem zweiten besuchten Planeten hat, beginnt 

damit, dass er sich nach seiner Landung ganz allein in der an ein rostrotes Moor in 

der Größe eines Ozeans erinnernden Jupiterlandschaft wiederfindet und sich in der 

Lage eines „kosmischen Schiffbruchs“
536

 erkennt. Gerettet wird er aus dieser Lage 

von zwei „Melangeloi“, die er sofort als Engel fühlt.
537

 Sie heißen nicht Dunkelengel, 

                                                             

531 Werfel 1967, 338. 

532 Werfel 1967, 339. 

533 Der Lehrer mahnt, als er sieht, dass F.W. sich bereits merkurisiert fühlt, seine Instinkte 

und sein Bewusstsein verwirrt sind, weil sich seine Sinne den Verhältnissen anzupassen 

versuchen, dass ein längerer Aufenthalt auf den Planeten eine Gefahr für den Charakter 

irdischer Menschen darstelle, die darin bestehe, dass zwei planetare Naturen während ei-

nes solchen Aufenthaltes im Menschen in Streit geraten könnten. Vgl. Werfel 1967, 333. 

534 Beskow et al. 1979, 277. 

535 Vgl. Beskow et al. 1979, 278. 

536 Werfel 1967, 351. 

537 Vgl. Werfel 1967, 355. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

weil sie böse sind, sondern, weil ihre Helligkeit „noch nicht ganz erhellt“
538

 ist. Sie 

sind nicht körperlich und nicht fassbar, aber für F.W. in einer gedämpften Erhelltheit 

als menschlich-ebenbildliche Gestalten sichtbar
539

, F.W. erklärt:  

 

„Um an Engel zu glauben – und ich möchte, dankbar für mein Erlebnis, zu diesem Glauben 

beitragen – , müssen wir uns m ö g l i c h e Engel vorstellen, das heißt protomaterielle, ultra-

körperliche Wesenheiten, die ihre Substanz beliebig verwenden, das heißt verkleiden können, 

was sie auch aus einer tiefen Neigung für ihre gesunkenen Halbbrüder, die Menschen, dann 

und wann tun.“
540

 

 

Selbst sagen die Engel, sie seien die Vorgänger und die Nachfolger, aus demselben 

Stoff geschaffen wie die Welt, nur ein wenig weniger vergänglich, sie seien in der 

Welt gewesen, ehe sie selbst da war und würden da sein, wenn diese Welt selbst 

nicht mehr sei, immer unterwegs.
541

  

Als der Lehrer mit der Gruppe schließlich in ein Atomnetz, einen Mikrokosmos, 

genauer: ein Sauerstoffatom,
542

 reist, sieht F.W. schließlich auch noch zahlreiche 

Hellengel:  

 

„Ich aber wollte meinen Augen nicht trauen, als ich auf einmal gewahrte, daß sich von diesen 

gestirnförmigen letzten Grundgebilden – dem Gesetz der Anziehung und Abstoßung spottend – 

weiße Mantelformen und Faltenwürfe loslösten und davonströmten, ihrem freien Willen nach. 

Wie fern sie auch dahinblitzten, ich sah, oder besser, ich fühlte unter diesen schneeweißen 

Mantelformen und Faltenwürfen die menschlichen Glieder, und ich ahnte das flachsbleiche 

Haar, das im Fluge nachflatterte. Es war kein Zweifel, es waren Chöre. Herrschaften, Fürsten-

tümer und Throne, und zwar keine Melangeloi, sondern Leukangeloi, Hellengel oder Weißen-

gel, die sich dem Atom entrangen.“
543

 

 

Kurz soll hier ein Vergleich der Engel, von denen F.W. erzählt, mit früheren Engel-

vorstellungen angestellt werden.  

Eine Hierarchie der Engel
544

 – F.W. spricht hier von Chören, Fürstentümern und 

Thronen – kennt bereits das antike Judentum, das Gott als den Uranokrator
545

 dar-

stellt. In den unterschiedlichen Quellen treten meist sieben Erzengel in einer heraus-

gehobenen Stellung auf,
546

 exegetischen Ursprungs sind wohl die zudem vorkom-

menden Engelklassen der Kerubim, Serafim, Ofannim usw. (z.B. Jes 6).
547

 Im lateini-

schen Mittelalter dann eröffnet Johannes Scotus Eriugena die lateinische Tradition 

                                                             

538 Werfel 1967, 356. 

539 Vgl. Werfel 1967, 359. 

540 Werfel 1967, 358f. Hervorheb. i. O. 

541 Vgl. Werfel 1967, 357 und 359. 

542 Vgl. Werfel 1967, 373. 

543 Werfel 1967, 372. 

544 Siehe hierzu die ausführliche Darstellung der Angelologie von Hafner 2010. 

545 Vgl. Mann et al. 1982, 587. 

546 Vgl. Mann et al. 1982, 587f. 

547 Vgl. Mann et al. 1982, 588. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 219 

der Kommentare zur Himmlischen Hierarchie.
548

 Ein scholastischer Theologe, den 

F.W. selbst, ebenso wie Scotus Eriugena, zu kennen scheint,
549

 ist Bonaventura. „Der 

stark von Dionysius beeinflußte doctor seraphicus definiert Hierarchie als ‚eine ord-

nungsgemäße Macht heiliger und geistiger Wesen, die eine gebührende Vorrangstel-

lung gegenüber untergeordneten [Wesen] innehat‘ (II Sent. d.9 praenotata: Op. om-

nia, Quaracchi, II 1885,238).“
550

 An Bonaventura könnte auch die Beschreibung des 

Aussehens der Engel erinnern. Für Bonaventura sind Engel eine Spezies geistiger 

Wesen, die wie alle Geschöpfe aus Stoff und Form bestehen, sie besitzen keinen 

Körper, auch wenn sie in menschlicher Gestalt erscheinen.
551

 Dass F.W. die Engel im 

Weltraum der Erde begegnen, lässt an das Konzept der Astralengel denken. Im Alten 

Testament ist davon die Rede, dass Gottes Wächter am Sternenhimmel wohnen (Dan 

4,10.14.20) und Gott der Fürst des Heeres der Sternenengel sei (Dan 8,11).
552

 Es gel-

ten sowohl im Alten Testament wie auch in der nachkanonischen jüdischen Literatur, 

und zudem auch in neutestamentlicher Zeit (siehe Lk 2,13; Act 7,42; Apk 1,20),
553

 

die Sterne „als beseelte Wesen (Philo, Op 73; Plant 12; Som I, 135), als Engel (sHen 

29,3; vgl. syrBar 59,11) und Gottes Streitmacht“
554

. Der Ausdruck „Beseelte Wesen“ 

wiederum lässt sich erneut auf die Beschreibung der Planeten, die bereits angespro-

chen wurde, beziehen.  

Sowohl B.H. als auch der Lehrer zweifeln an F.W.s Engelbegegnung. Der Lehrer 

glaubt nicht an Engel, da er als Chronosoph meint, ein lückenloses Verzeichnis des 

äußeren und inneren Bilderstoffes, dessen, was außerhalb und innerhalb des Men-

schen existiert, zu besitzen. Außerhalb dessen existiere nur Gott. F.W. erklärt ihm, 

dass auch Engel weder der äußeren noch der inneren Welt angehörten und von Gott 

als Protomateria geschaffen worden seien.
555

 Von seiner zweiten Engelbegegnung 

schließlich erzählt er gar nichts, weil er nun weiß, dass es dafür auch in dieser fernen 

Zukunft „einfach zu früh war“
556

. Der Hochschwebende später jedoch bestätigt F.W. 

die Existenz von Engeln, der sie sogar ihn umschwirren sieht, und erklärt: „Die Engel 

im Himmel […] sind Kommunikationen dessen, was außerhalb der Welt ist mit dem, 

was innerhalb der Welt ist.“
557

 Diese im Grunde simpel jedem Katechismus entspre-

chende Antwort beglückt F.W. durch die Erkenntnis, dass alle Gedanken, Gefühle, 

Vorstellungen und Fantasien selbst Engel sind, bildsame Protomaterie, die der 

Mensch als Kommunikationen aussendet, so wie Gott in den Intermundien seine Ge-

danken, Gefühle usw. aussendet.
558

 Nur der Hochschwebende allerdings weiß dies, 

alle anderen Menschen verschließen sich vor den von F.W. tatsächlich gesichteten 

                                                             

548 Vgl. Mann et al. 1982, 604. 

549 Zumindest nennt er ihre Namen: Vgl. Werfel 1967, 372. 

550 Mann et al. 1982, 605. Hervorheb. i. O. 

551 Vgl. Mann et al. 1982, 605. 

552 Vgl. Beskow et al. 1979, 301. 

553 Vgl. Beskow et al. 1979, 305. 

554 Beskow et al. 1979, 302. 

555 Vgl. Werfel 1967, 362f. 

556 Werfel 1967, 372. 

557 Werfel 1967, 406. 

558 Vgl. Werfel 1967, 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Engeln. Auch im astromentalen Zeitalter glauben die Menschen nur das, was sie 

selbst sehen oder mit ihrer Wissenschaft erklären können. Werfel warnt vor solch ei-

ner Distanz zum Transzendenten und vor einer angesichts der „Vergottung des Intel-

lekts“
559

 durch die Wissenschaft aufkommenden Verdinglichung der Welt. Diese rein 

materialistische Orientierung nennt er Realgesinnung oder naturalistischer Nihilis-

mus. 

Auch das Oben, die Himmelsphären, die F.W. bereisen darf, ist also von im 

Grunde traditionellen Vorstellungen bestimmt. Die Engelvorstellung hat geschichtli-

che Grundlagen, der Himmel wird traditionell mit ihnen und mit Gott, auch wenn 

dieser nie selbst zum Thema wird, aber immer wieder als der Schöpfer mitthemati-

siert wird und deutlich auch die Wortwahl F.W.s bestimmt,
560

 verbunden.  

 

Abendländisch 

 

(6) Die beispielhaft ausgeführten Elemente, die also die traditionell-kollektive Meta-

physik ausmachen, die in Werfels STERN DER UNGEBORENEN vorherrscht, sind alle 

abendländischen Ursprungs. Dies ist bei den Engelvorstellungen sowie bei der Un-

terweltsdarstellung deutlich der Fall. Nicht ganz so eindeutig ist dies bei den Chrono-

sophen an sich. Sie lassen Parallelen zu Mystikern erkennen. So liegt auch ein Ver-

gleich mit dem Buddhismus „mit seinem ausgeprägten Meditationssystem und den 

Versenkungsstufen sowie der Erleuchtung am Ende einer langen ‚via negativa‘“
561

 

nicht fern. Nicht nur, dass die Chronosophen allerdings die Existenz Gottes voraus-

setzen und auch artikulieren, auch Übereinstimmungen mit anderen mystischen Aus-

prägungen lassen jedoch trotz dieser Berührungspunkte eine Einordnung in einen 

abendländischen Denkkontext zu. Bei manchen mystischen Vollzügen beabsichtigt 

der Mystiker eine Entase, geht ganz in sich ein, zieht sich in sich zurück.
562

 In einem 

weiteren Sinne lässt sich das Sternenwandern vielleicht auch als eine Entase be-

schreiben. Wie auch der Weg zur Unio Mystica aus verschiedenen Stufen besteht,
563

 

so ist das Sternwandern unterschiedlichen Klassenstufen zugeordnet, die, ebenso wie 

der mystische Weg, nicht allein, sondern durch die Hilfe von Lehrern
564

 erreicht wer-

den. Der Vergleich des Lehrers mit einem Guru ist sicher nicht ganz treffend. Stim-

mig dagegen ist, dass die Vereinigung mit dem Absoluten, im Fall der Chronosophie 

mit dem absoluten Wissen, weder durch die Vorbereitung des Lehrers noch durch ei-

ne via purgativa oder via illuminativa erreichbar, sondern letztendlich ein Geschenk 

ist.
565

 Nur einer der Sternwanderer bewahrt das Isochronion, so gibt es jeweils nur ei-

nen Hochschwebenden eines Zeitalters, der auf jede menschlich erdenkliche Frage 

                                                             

559 Werfel, REALISMUS UND INNERLICHKEIT. Zit. nach Eggers 1996, 89f. 

560 Um nur ein Beispiel anzuführen: „Was in mir Gottes warm weinte sich aus in süßester 

Erschütterung und in ungeheuerlichem Entzücken über die Schöpfung […]“ Werfel 1967, 

325. 

561 Gerlitz et al. 1994, 535. 

562 Vgl. Gerlitz et al. 1994, 536. 

563 Vgl. Gerlitz et al. 1994, 536. 

564 Vgl. Gerlitz et al. 1994, 538. 

565 Vgl,. Gerlitz et al. 1994, 539. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 221 

eine Antwort weiß.
566

 Die Ausführungen des Zieles der Chronosophie gehen zwar 

nicht so weit, dass der Vergleich mit den Mystikern vollkommen zutreffend wäre, es 

ist schließlich im Grunde nicht von einer Vereinigung mit dem Absoluten, nicht von 

einem Eintrittsmoment in diese, „choc inaugural“
567

 genannt, keiner Erleuchtung 

oder einem Einssein mit Gott oder dem göttlichen Seinsgrund die Rede.
568

 Einzelne 

Anklänge, wie die eben beschriebenen Ähnlichkeiten der Mediation und des Stufen-

erarbeitens hin zum absoluten Wissen, oder auch das asketische Leben der höheren 

Chronosophen
569

 ähneln mystischen Ausprägungen, die sich allerdings eben noch ei-

nem abendländischen Ursprung zuordnen lassen.
570

 

Insgesamt also kann man sicher von einer abendländisch geprägten Weltanschau-

ung sprechen, die im Roman nicht nur durch zahlreiche Verweise auf Denker dieses 

Kulturkreises, sondern eben auch durch einen Eklektizismus abendländischer Kon-

zepte realisiert ist. 

 

Ordnungsorientiert 

 

(7) An dem Hinweis auf das Wissen und die Erkenntnis, die die Chronosophie bringt, 

lässt sich bereits die Entscheidung hin zu einem der letzten beiden polaren Hilfsbe-

griffen der hier verwendeten Hermeneutik von Weltanschauungen in literarischen 

                                                             

566 Vgl. Werfel 1967, 397. 

567 Gerlitz et al. 1994, 539. Für F.W. selbst allerdings ist der Besuch im Djebel im Grunde 

ein solcher „choc“, ein Schlüsselerlebnis: „Als ich später den Djebel verließ, war ich 

nicht mehr derselbe, wie ich ihn betreten hatte. Ich kann es weniger eine moralische Ver-

änderung nennen, als eine Verwandlung meines ganzen Lebensgefühls.“ (Werfel 1967, 

425). 

568 Vgl. Gerlitz et al. 1994, 581.  

Rosenau unterscheidet „zum heuristischen Zweck einer systematischtheologischen Dar-

stellung“ zwei nicht immer präzise trennbare Haupttendenzen der Mystik. Bei der einen 

handele es sich um visionäre oder ekstatische religiöse Erfahrungen und Erlebnisse des 

unmittelbaren Einsseins mit Gott, klassisch seit Dionysius Areopagita „unio mystica“ ge-

nannt (MTh I,1: PG 3,998). Solche tief erlebte Mystik, repräsentiert beispielsweise durch 

Hildegard von Bingen, verzichte in der Regel auf eine reflexive oder argumentative Aus-

legung des Erfahrenen zugunsten einer möglichst authentischen Mitteilung des mysti-

schen Erlebnisses. Die zweite Tendenz der Mystik schließe demgegenüber eine reflexive 

oder argumentative Zubereitung ihrer „Schau“ ein, wobei diese oft als äußerste Zuspit-

zung eines rationalen Weges erscheine, der auch unabhängig von eigenen mystischen Er-

fahrungen und Erlebnissen weitgehend nachvollziehbar sei, repräsentiert beispielweise 

durch Meister Eckhart. (Vgl. Gerlitz et al. 1994, 581) Auch hier – angesichts der Schwie-

rigkeit die Chronosophen einer dieser Tendenzen zuzuordnen – zeigt sich, dass der Ver-

gleich nicht ganz passend ist. 

569 Vgl. Werfel 1967, 386. 

570 Ähnlich verhält es sich mit dem Gedanken der Inkarnation, der oben bereits angespro-

chen wurde. Schon in der Antike lassen sich europäische Wurzeln des Inkarnationsglau-

bens ausmachen, sodass das Konzept der Reinkarnation hier nicht gegen eine Verortung 

im abendländisch geprägten Denken spricht. Siehe hierzu Zander 1999a, 57-602. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Jenseitsreisen ahnen. Die Jenseitsreiseerzählung im Roman STERN DER UNGEBORENEN 

ist ordnungsorientiert. F.W. bekommt einen Einblick in die Geheimnisse des Univer-

sums und in den Lauf des Lebens bis hin zur Rückentwicklung im Wintergarten. Der 

Reisende erlebt das Oben und das Unten der astromentalen Welt. Er bekommt Ein-

blick in den Aufbau der astromentalen Gesellschaft, indem er nicht nur die Familien-

strukturen, sondern auch die vier Hierarchien, „die kirchliche, die der Großbischof 

repräsentierte, die staatlich-politische des Geoarchonten, die ökonomisch-produktive 

des Arbeiters und die kosmologische des Djebel, der Chronosophen, deren Ober-

haupt der Hochschwebende war“
571

, kennenlernt. Er erlebt die klaren Strukturen der 

zukünftigen Welt, aber auch das Abweichen und Durchbrechen dieser Strukturen 

durch die Rebellion der Dschungel. Auch dieses Wilde jedoch zeigt im Grunde eine 

– zwar vorzeitige – Ordnung und ist Teil einer geschichtlichen Entwicklung, die im-

mer durch Aufbruch als Katalysator von Veränderung bestimmt ist.
572

 So ist die Jen-

seitsreiseerzählung nicht nur ordnungsorientiert, indem sie die klare Gesellschafts-

ordnung einer zukünftigen Welt zeigt, eben diese Ordnung steht auch für den ord-

nungsgebenden Blick, den F.W. auf die Welt gewinnt und damit im Grunde für die 

Ordnungsorientiertung des Autors Franz Werfel.  

 

Resümee: Weltanschauung in der Jenseitsreise  

STERN DER UNGEBORENEN 

 

Franz Werfel nutzt das Motiv der Jenseitsreise, setzt es thematisch als vollständig re-

alisiertes Darstellungsmittel ein, um seinen Entwurf der astromentalen Welt über die 

Identifikation mit einem Jenseitsraum in der aktuellen Erzählsituation zu verankern. 

So hat die Jenseitsreise zunächst einmal den erzähltechnischen Wert, das Beschrie-

bene in der erzählten Wirklichkeit und Gegenwart zu verorten. Diese erzählte Ge-

genwart entspricht dabei im Grunde auch Franz Werfels Gegenwart, da er seinen 

Protagonisten in derselben Zeit leben lässt, so wie er auch viele andere autobiografi-

sche Details einflechtet. Neben dieser erzähltechnischen Funktion bietet die Jenseits-

reise in STERN DER UNGEBORENEN Franz Werfel die Möglichkeit, eine Botschaft zu 

transportieren: 

In der Schilderung der fiktiven, zukünftigen Welt lässt sich eine rückschließende 

Beurteilung der realen Welt erahnen, so wie eine Jenseitsreise immer durch die 

Schau des jenseitigen Raumes auch eine Erkenntnis für den Protagonisten auf sein 

tatsächliches Leben, die ganze Welt an sich und damit eben auch seine gegenwärtige 

Weltsicht bietet. Werfels Zukunftsvision warnt vor einer artifiziellen Welt, in der die 

                                                             

571 Werfel 1967, 397. 

572 Zudem stellen die Dschungel eine Konstante in der Menschheitsgeschichte hin zur astro-

mentalen Welt dar. So berichtet die Ahnfrau der Brautfamilie, bei der F.W. weilt, bereits 

zu Zeiten ihrer Ururgroßmutter habe es einen „damaligen Dschungel“ gegeben. (Werfel 

1967, 433.) Gegen ein solches Verständnis der Dschungel als immer vorkommende Re-

bellion spricht allerdings, dass die mentalen Menschen und die Dschungelbewohner nicht 

miteinander in Verbindung stehen wollen und sich ganz voneinander abkapseln. F.W. 

meint: „Dies […] widersprach allen Mustern der mir bekannten Geschichte.“ (Werfel 

1967, 433f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 223 

Natur verdrängt wurde. Als er im August 1945, kurz nach Beendigung des Romans, 

stirbt, ist bereits die erste Atombombe gefallen und Werfels erfundene Waffen wie 

der Fernsubstanzzertrümmerer oder Fernschattenzertrümmerer scheinen plötzlich gar 

nicht mehr so abwegig. Werfels Warnung ist allerdings keine Verteufelung des Fort-

schritts. Wie oben gezeigt stellt er vielmehr die Ambivalenz der Entwicklungen 

durch Technik und Wissenschaft dar. Im Grunde weist er, ohne zu belehren – was 

sich schon allein dadurch ausschließt, dass er ja weder einen solchen Ton anschlägt, 

noch sich explizit auf die Gegenwart bezieht – darauf hin, welche Probleme sich neu 

ergeben bzw. welche Probleme bestehen bleiben.  

Die überzeitlichen, grundlegenden Fragen des Menschen sind auch durch die 

Wissenschaft nicht gelöst. Die Menschen wissen beispielsweise noch immer nicht, 

was nach dem Tod geschieht, stellen sich dieser Ungewissheit aber auch nicht mehr, 

indem sie den Tod im Wintergarten umgehen. Insgesamt zeichnet Werfel ein Bild 

transzendentaler Bewusstlosigkeit
573

. Die astromentalen Menschen denken gar nicht 

mehr an ihre Grenzen hin, geschweige denn über sie hinaus. So findet sich im Roman 

auch nur das oben beschriebene graduelle Transzendieren, das nicht auf absolute 

Grenzen hingeht und so in den immanenten Maßstäben verbleiben kann. Gerade hin-

sichtlich dem im Wintergarten offen thematisierten Ausweichen vor der eigenen End-

lichkeit, deren Radikalität auch dadurch nicht mehr so offen zutage tritt, dass das Al-

tern und die Körperlichkeit in den Hintergrund treten, die sich aber dennoch nicht 

leugnen lässt, ist der Umgang der astromentalen Menschen mit der Religion interes-

sant.  

Viele astromentale Menschen glauben zwar an Gott, seine Beweisbarkeit ist noch 

immer die größte Streitfrage, die sogar in Argumentierwettkämpfen ausgetragen 

wird, er spielt jedoch in ihrem Alltag keine Rolle. Durch die Wissenschaften wird 

immer seltener Gott als Erklärungsgrund nötig, die Chronosophie scheint auf den ers-

ten Blick Gott sogar aus dem Himmel gedrängt zu haben. F.W. erlebt noch immer ei-

ne Grenze, eine Kluft zwischen Glauben und Forschen. Zu betonen, dass allerdings 

der Glaube letztendlich mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen zu vereinen ist, 

scheint Franz Werfels Intention zu sein, wenn er beispielsweise F.W.s Verständnis 

von Engeln entwirft, die dieser gar in einem Atom zu sehen bekommt. F.W. überträgt 

hier ein traditionelles Engelverständnis auf die wissenschaftlichen Gegebenheiten, 

die er nicht leugnen kann, weil er sie selbst erlebt – hier wird wieder deutlich, wel-

chen Wert Werfel Erfahrungen zumisst.  

Werfels weltanschauliche Voraussetzungen sind also durchaus abendländisch-

kulturell geprägt, es sind traditionelle metaphysische Vorstellungen, die er überträgt 

und als gültig, als nicht durch neue Erkenntnisse widerlegt darstellt. Dieses ord-

nungsorientierte Bemühen zeigt ein Bedürfnis seiner Zeit, die neuen wissenschaftli-

chen Entwicklungen in die eigene Weltanschauung integrieren zu können. Gleich-

zeitig wird dabei aber auch deutlich, dass sich überzeitliche Fragen nicht durch den 

technischen und naturwissenschaftlichen Fortschritt beantworten lassen, so wie sich 

die radikale Endlichkeit des Menschen, deren Bewusstsein er schon immer durch Re-

ligiosität zu bearbeiten versuchte, nicht durch die Wissenschaft aufheben lässt. 

                                                             

573 Der Ausdruck „kosmische Bewusstlosigkeit“, der von Werfel selbst stammt, wurde oben 

bereits einmal zitiert und findet sich in Mahler-Werfel 1960, 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

In seinem Roman STERN DER UNGEBORENEN, in dem Franz Werfel Phantasie, 

Utopie und Zukunftsvorstellungen mit Vergangenheit und Gegenwart verschränkt, ist 

es also das Motiv der Jenseitsreise, über das der Autor diese weltanschaulichen Fra-

gen sowie das Bedürfnis nach Ordnung artikuliert.  

 

 

2.4 DAVID LINDSAY: DIE REISE ZUM ARCTURUS 

 

Lindsay: Biografie eines wenig erfolgreichen Unermüdlichen 

 

David Lindsay wird am 3. März 1876 als jüngstes der drei Kinder von Alexander 

Lindsay, einem Schotten, der im Finanzsektor in London arbeitet, und seiner Frau 

Bessy, einer Bauerstochter, im Londoner Vorort Blackheath geboren.
574

 Als der Va-

ter die Familie 1891 verlässt
575

 und einige Zeit später der Mann von Bessys Schwes-

ter stirbt, zieht die alleinerziehende Mutter mit den beiden Söhnen und der Tochter 

zu ihrer kinderlosen Schwester, in deren Haus Lindsay dann seine Jugend ver-

bringt.
576

 Die gesamte Familie besucht regelmäßig sonntags den Gottesdienst, David 

langweilt sich dort aber nur und wird auch später die religiöse Erziehung seiner Kin-

der seiner Ehefrau überlassen.
577

 Die Ferien verbringt die Familie bei Verwandten in 

Schottland. Diese Besuche setzt Lindsay bis zu seiner Heirat fort, vermutlich lebt er 

in seiner Schulzeit sogar kurze Zeit dort.
578

 Ein einschneidendes Erlebnis während 

einer dieser Ferienaufenthalte, das sein bereits bestehendes Misstrauen Gleichaltrigen 

gegenüber noch verstärkt, ist eine Situation, in der die anderen Kinder Lindsays Hil-

feschreie, als dieser von der Strömung beim Baden mitgerissen wird, nicht hören 

oder nicht richtig einordnen. Lindsay, der zu ertrinken glaubt, sich aber dann ans 

Ufer retten kann, unterstellt ihnen böse Absicht.
579

 Insgesamt isoliert sich Lindsay 

eher, zieht sich in sein familiäres Umfeld zurück und ist ein sensibles und fantasie-

volles Kind, das lieber liest, als mit Freunden zu spielen.
580

 

Nach seiner Primarschulzeit besucht Lindsay die Lewisham Grammar School und 

fällt dort durch gute Leistungen in Mathematik und Englisch auf. Obwohl ihm sogar 

ein Stipendium angeboten wird, kann Lindsay nach seinem Schulabschluss nicht die 

Universität besuchen. Die durch den Weggang des Vaters angespannte finanzielle Si-

tuation der Familie fordert von ihm, dass er Geld verdient.
581

 Von 1894-1916 arbeitet 

er bei der Versicherung Price Forbes in der Londoner Innenstadt, wo er als zuverläs-

siger Angestellter rasch die Karriereleiter heraufklettert.
582

 Mit seinen Kollegen ver-

steht er sich, baut aber keine Freundschaften zu ihnen auf. Er lebt zurückgezogen im 

                                                             

574 Vgl. Sellin 1981, 8. 

575 Vgl. Wolfe 1982, 5. 

576 Vgl. Sellin 1981, 9. 

577 Vgl. Sellin 1981, 9. 

578 Vgl. Sellin 1981, 10 und Pick et al. 1970, 7. 

579 Vgl. Pick et al. 1970, 7. 

580 Vgl. Sellin 1981, 10. 

581 Vgl. Sellin 1981, 11. 

582 Vgl. Sellin 1981, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012 - am 14.02.2026, 15:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

