
642 Rezensionen

Krieger zum Ältesten zunächst bei den im Süden
ansässigen Kisonko begangen und erst dann folgen an-
dere Massaigruppen nach. Gleichzeitig ist dieses Fest
ein Fixpunkt für das 8 Jahre später im Norden veranstal-
tete Hornumfassen, das eine neue Alterklasse ankündigt
und der die Neuinitiationen in die Kriegerklasse im
gesamten Massaigebiet folgen (197).

Der Autor weist den Festen einen integrativen Aspekt
zu. Verbindende Elemente über Gruppengrenzen hinweg
sind nötig, denn die nördlichen und südlichen Massai
unterscheiden sich in der Ausgestaltung des Generati-
onssystems stark. Während im Norden die Moran in
eigenen Dörfern getrennt von den Ältesten und Frauen
leben und diese Trennung von beiden Seiten demons-
triert wird, existiert im Süden keine so strikte Segrega-
tion zwischen Ältesten und Moran und die Übergänge
sind fließender. Das nördliche Modell steht für eine Ge-
rontokratie in der sich die Generationen unversöhnlich
gegenüberstehen. Im südlichen Modell hingegen findet
sich oft eine einheitliche Vorgehensweise von Moran
und den ihnen als Paten zugewiesenen Ältesten. Diese
Solidarität geht weit über die Altersklasse hinaus, ohne
sie freilich aufzulösen (197, 269). Zusätzlich besteht
im nördlichen Altersklassenmodell eine Trennung ei-
ner Altersgruppe in zwei Hälften, die mit Verzögerung
in das System eintreten und die Zeitspirale auch zu
unterschiedlichen Zeitpunkten verlassen. Einen solchen
Altersklassendualismus kennt die südliche Variante nicht
(199). Der entscheidende Punkt ist für den Autor, dass
diese Gegensätze in den zwei Festen als sich ergänzende
“Aspekte des Alterklassensystems” zu verstehen sind,
die ohne einander nicht auskommen. So sind die Massai
unter einem rituellen Dach vereinigt, wenn die wichti-
gen Zeremonien zwischen dem Süden und dem Norden
oszillieren (269).

Um diese Kernaussage gruppiert der Autor ande-
re Themen, die er als eigenständige Komplexe behan-
delt, jedoch stellt er immer eine Verbindung zu seinen
Hauptthesen her. Die Rolle der Propheten, die einer
exklusiven Abstammungsgruppe angehören (98), und
die Darstellung ihrer Divinationstechniken (124) werden
als Spiegel der gesellschaftlichen Verhältnisse gedeutet.
So gleicht der Prophet dem Vater, der innerhalb der
Familie ähnlich agiert wie der Prophet im Verhältnis
zu den Ratsuchenden (120). Durch ihre Präsenz im ge-
samten Massaigebiet kommt der Prophetendynastie eine
integrierende Funktion zu. Das Muster, nach dem Orakel
ausgewertet werden, gibt das zyklische Zeitverständnis
wieder, wie es auch der Alterklassenordnung zu Grun-
de liegt (142). Selbst die religiösen Vorstellungen der
Massai, die von einem Hochgottglauben geprägt sind,
werden vom Autor vor dem gesellschaftlichen Hinter-
grund beschrieben. In diesem Fall wird die patriarcha-
le Familienordnung auf das religiöse Feld übertragen
und das Verhältnis Gott zu Mensch aus der Stellung
des Vaters gegenüber dem Kind abgeleitet (81, 269).
Diese durkheimsche Deutung hätte dem Gründer dieser
Zeitschrift (W. Schmidt) wohl nicht gefallen.

Das Buch schließt mit einem umfangreichen Stich-
wortregister. Insgesamt besticht die Arbeit durch ihren

Reichtum an Details, aber gerade das macht es dem
Leser nicht immer leicht, dem Gedankengang des Au-
tors zu folgen. Eine zusammenfassende Darstellung der
wichtigsten Feste wäre für den mit der Massaiethnogra-
phie nicht so vertrauten Leser eine Hilfe gewesen.

Udo Mischek

Strauss, Sarah, and Benjamin S. Orlove (eds.):
Weather, Climate, Culture. Oxford: Berg 2003. 307 pp.
ISBN 1-85973-697-1. Price: £ 17.99

Es ist also möglich, ethnologische Fragen an Themen
zu richten, die von naturwissenschaftlich szientistischen
Diskursen beherrscht werden, wie nicht zuletzt jene zu
“Wetter und Klima”. Hierzu äußern sich herkömmlicher-
weise Meteorologen und Klimatologen, die naturwis-
senschaftliche Messungen oder computergestützte Kli-
mamodellierungen vornehmen und angesichts weltweit
drohender Klimaerwärmung ihr Terrain auf internationa-
len Klimakonferenzen bestenfalls noch mit hochkaräti-
gen Beamten und politischen Entscheidungsträgern zu
teilen gewillt sind.

Kürzlich ist nun unter der Herausgeberschaft von
Sarah Strauss und Benjamin S. Orlove ein Sammelband
zum Thema “Klima, Wetter und Kultur” erschienen, der
sich weder den szientistischen Diskurs zu Eigen macht
noch sich diesem unterordnet, sondern das Augenmerk
auf kulturspezifische Wahrnehmungen und Dimensio-
nen von klimabezogenen Naturphänomenen richtet. Der
Band geht auf eine Sitzung der Sektion “Anthropology
and Environment” der American Anthropological Asso-
ciation aus dem Jahre 2001 zurück. Als Vorbild hatten
die Herausgeber die jüngere ethnologische Debatte über
Körper und Körperlichkeit vor Augen, die bekanntlich
an der Physis des menschlichen Körpers ansetzt, um
von dort zu dessen kultureller Konstruiertheit vorzu-
stoßen. Wenn Vergleichbares auch im Fall von Wetter
und Klima möglich sein sollte, dann müsste sich die
kulturelle Konstruiertheit von meteorologischen Phäno-
menen bzw. deren Wahrnehmung oder Symbolik zeigen
und diese zum Gegenstand einer breiteren Auseinander-
setzung machen lassen. Der Sammelband liefert hierfür
zahlreiche Fallbeispiele.

Neben einer Einführung und einem resummieren-
den Schlusskapitel gehen 13 Beiträge auf den Einfluss
von Wetter und Klima auf Gesellschaft und Kultur
ein sowie auf die Wahrnehmung von Wetter- und Kli-
maphänomenen innerhalb und außerhalb des westlich-
industrialisierten Welt. Einen regionalen Schwerpunkt
bildet Großbritannien. Drei Beiträge widmen sich den
britischen Wetterhältnissen als Thema höflicher Kon-
versation, als Gegenstand nationaler Obsession oder
gar als Motiv in der modernen Malerei. Thematisch
nehmen Phänomene der Trockenheit breiten Raum ein,
die für bäuerliche Gesellschaften in Burkina Faso, im
Nordosten Brasiliens, in Papua Neuguinea und Arizona
(USA) behandelt werden.

In der Tat bringt der Sammelband eine ganze Reihe
interessanter Fragen zur Sprache, die in der konventio-
nellen Klima- und Wetterforschung kaum Berücksich-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642


Rezensionen 643

tigung finden. Dazu gehören die Anfänge der in der
Tradition der Aufklärung stehenden Wetterforschung,
die nach Jan Golinski (17 ff.) im Falle Großbritanni-
ens entgegen ihrem Anspruch keine Gesetze im chaoti-
schen Wettergeschehen zu erkennen und den Unwettern
nicht das Chaotische zu nehmen verstand. Nach Sarah
Strauss (39 ff.) sind traditionelle Wetterdaten, darunter
auch Bauernregeln, im Schweizer Leukerbad durch die
moderne Meteorologie keinesfalls obsolet geworden. Sie
haben zwar nur lokale Reichweite, sind dafür aber dif-
ferenziert beobachtet. Als solche können sie globalere
Messdaten unterfüttern und zur besseren Wetterprognose
beitragen. Dass traditionelles Wetterwissen nicht un-
terschätzt werden darf, zeigen auch Colin Thor West
und Marcela Vásquez-León (233 ff.) am Beispiel von
Bauern im Sulphur Spings Tal von Arizona. Anders
als vermutet, nehmen diese Wetterschwankungen nicht
anhand von unnormalen einmaligen Wetterereignissen
wahr, sondern identifizieren über einen längeren Zeit-
raum Trends, was für die Differenziertheit und Viel-
schichtigkeit ihres Wetterwissens spricht. Selbst dort, wo
die Wahrnehmung von Bauern über sich wandelnde Um-
weltbedingungen mit den modernen Klimaprognosen
übereinstimmt, haben, wie Carla Roncoli, Keith Ingram,
Christine Jost und Paul Kirshen für Burkina Faso zei-
gen (181 ff.), die von Dürre bedohten Bauern in einem
Landesteil die Niederschlagsprognosen der Wetterdiens-
te völlig anders interpretiert als in einem anderen, da
sie auf unterschiedliche Vorerfahrungen zurückgriffen.
Dürre und Trockenheit können, wie Timothy J. Finan
(203 ff.) in seinem Beitrag deutlich macht, mit regiona-
len politischen Verhältnissen verwoben sein. Im Nord-
osten Brasiliens sind Wasserversorgung, Ernährungs-
sicherung und öffentliche Beschäftigungsverhältnisse in
eine unheilige Allianz mit klientelistischen Strukturen
verstrickt.

Dass selbst bei kommerziellen Wirtschaftszweigen,
wie der Krabbenfischerei in der Chesapeake Bay (USA),
religiöse Vorstellungen die Erwartungen auf die Fang-
aussichten prägen, da man Gott für das Wetter und das
Wetter für die Fangerträge verantwortlich macht, zeigt
Michael Paolisso (61 ff.), der den Fischern ein weitaus
differenzierteres Wetterwissen attestiert als den mit Res-
sourcenschutzfragen beauftragten Wissenschaftlern. In
ihrer religiösen Orientierung sind die modernen Krab-
benfischer den eher traditionellen Bewohnern der Pio-
Tura-Region in Papua Neuguinea nicht unähnlich. Nach
dem Beitrag von David M. Ellis (161 ff.) interpretieren
diese auftretende Wetteranomalien im Kontext ihres his-
torischen und mythischen Denkens, erklären auftretende
Trockenheit mit falschem moralischem Verhalten, wobei
sie auf traditionelle, aber auch auf neuere christliche
Ideen zurückgreifen.

Rituale zur Erzeugung von Regen sind in Afri-
ka weit verbreitet, wie vielfach in der ethnologischen
Literatur beschrieben. Weniger bekannt sind indes
ihre unzweideutigen Bezüge zu Sexualität und die
inhärente Fruchtbarkeitssymbolik. Diese legt Todd San-
ders (83 ff.) für die Ihanzu aus Tansania dar und
zeigt, dass Wettervorstellungen in anderen kulturellen

Kontexten auch geschlechtlichen Charakter annehmen
können.

Trevor A. Harley (103 ff.) geht auf die britische Ob-
session für das Wetter ein, die mehr “weiße Weihnach-
ten” und “warme Sommer” in der Erinnerung der Briten
verankert als die Meteorologie nachweisen kann. Es mag
wohl daran liegen, dass Harley Psychologe ist, wenn er
sich für diese Irrtümer der Erinnerung und nicht für ihre
kulturelle Konstruiertheit interessiert. Es stellt sich aber
die Frage, ob die von ihm zugrunde gelegten jährlichen
Durchschnittstemperaturen wirklich der Maßstab sein
sollten, an dem sich das kulturelle Konstrukt der weißen
Weihnacht falsifizieren lässt. Er folgt damit nur zu direkt
den szientistischen Vorgaben der Meteorologie statt sie
(kultur)kritisch zu hinterfragen. Ein ähnliches Problem
beinhaltet auch der Beitrag von Ben Orlove (121 ff.),
der sich mit der Benennung der Jahreszeiten in anderen
Kulturen beschäftigt. Er trägt zwar eine repräsentative
Anzahl von alternativen Kategorisierungen für Jahres-
zeiten aus verschiedenen Erdteilen zusammen, doch löst
er sich nicht von den Vorgaben seines eigenen Denkens,
wenn er diese Kategorien wieder in die Monate des ihm
bekannten Jahreszyklus übersetzt.

Ein ähnliches Problem weist im Übrigen die Gesamt-
struktur des Buches auf, das die Beiträge um die Über-
schriften “Tage”, “Jahre” und “Generationen” gruppiert
und dabei die meteorologische Einteilung in kurzes Wet-
tergeschehen und längerfristiges Klimageschehen über-
nimmt, wobei keineswegs klar ist, ob die Mehrheit frem-
der Kulturen dieselbe Einteilung zugrunde legt.

Das Buch eröffnet aber auch einen künstlerischen
Zugang zum naturwissenschaftlich geprägten Diskurs
der Wetter- und Klimaforschung. John E. Thornes und
Gemma Metherell (141 ff.) stellen eine Gemäldeserie
des französischen Malers Claude Monet vor, die dieser
unter dem Eindruck des berüchtigten Londoner Nebels
von Gebäuden der Stadt erstellt hat. Astrid E. J. Ogilvie
und Gı́sli Pálsson (251 ff.) rezipieren alte Sagen aus
Island als ethnographische Texte zum Wetter und Klima
des Mittelalters und gehen dabei auch auf die Wet-
termagie ein. Darüber hinaus erinnert Anne Henshaw
(217 ff.) daran, dass Wissenschaft und Ethnologie bei
Völkern, die, wie die Inuit in der Arktis, in unwirtlichen
Lebensräumen leben, schon früher Forschungen zu Um-
welt und indigenem Umweltwissen durchgeführt haben.
Auf diesen können heutige Untersuchungen aufbauen,
die im Zusammenhang mit dem in der Arktis schon
eingetretenen Klimawandel durchgeführt werden.

Im Gros der Beiträge lassen sich ganz offenkundig
zwei gegensätzliche Grundannahmen ausmachen, die
Steve Rayner (287) in seinem Nachwort für den Fall der
Trockenheit identifiziert. Eine geht, wie die Naturwis-
senschaften selbst, davon aus, dass die Wahrnehmung
von Klima und Wetter durch die natürlichen Bedin-
gungen geprägt ist, während die andere im Gegenteil
annimmt, dass traditionelle Formen von sozialer und
kultureller Interaktion den jeweiligen Klimadiskurs der
Gesellschaft prägen. Ob die natürlichen Bedingungen
selbst die kulturellen Vorstellungen von Klima- und
Wetterphänomenen bestimmen oder ob die Kultur die

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642


644 Rezensionen

Wahrnehmung des Klimageschehens prägt, dürfte die
Diskussion weiter beschäftigen. Vermutlich hat Rayner
Recht, wenn er zur Lösung dieses Problems das Konzept
der “coproduction” einführt, wonach die Menschen einer
Umgebung sich auf deren besondere klimatische Be-
dingungen fokussieren, während die spezifische Form,
in der sie sich ausdrücken, dennoch von ihrer Kultur
geprägt ist. Die Beiträge stimmen jedoch in einer Hin-
sicht überein. Die Menschen aller Kulturen bilden eine
auf das Klima und das Wetter bezogene Kompetenz
aus, die sie außerdem dazu befähigt, neue Informationen
entweder in das eigene Denken zu integrieren oder sie
aber als irrelevant abzulehnen.

Der hier vorgestellte Sammelband kann zweifellos
als ein Auftakt verstanden werden, um ethnologische
Fragen an eine der großen Herausforderungen der Ge-
genwart zu stellen. Man erinnere sich: Es ist der dro-
hende Klimawandel, der nach den Weltkriegen und
den befürchteten nuklearen Super-GAUs zu einem der
großen Angstmacher der Moderne geworden ist, wel-
che mit ihrem horrenden Energieverbrauch aus fossilen
Energieträgern die Atmosphäre aufheizt. Ob es freilich
gelingen wird, eine eigene “Klimaethnologie” auf den
Weg zu bringen, wie Rayner es in Aussicht stellt, bleibt
abzuwarten. Zumindest wären neue Anregungen für die
eher zögerliche Auseinandersetzung der Ethnologie mit
dem Klimathema wünschenswert, dessen sich wohl erst-
malig Margret Mead in den 1970er Jahren annahm. Der
naturwissenschaftlichen Klimaforschung die Vorstellun-
gen fremder Kulturen entgegenzuhalten sowie solche
Interpretationen von Wetteranomalien, die religiöse statt
anthropogene Ursachen zugrunde legen, gebietet sich
schon deshalb, weil dies die Menschen in den südlichen
Hemisphären betrifft, die am wenigsten zum Klimawan-
del beigetragen haben, aber am meisten unter ihm leiden
werden. Ihre Vorstellungen, aber auch ihr Wissen dürfen
bei den Gegenmaßnahmen zum Klimawandel nicht au-
ßen vor bleiben. Dafür einen Grundstein zu legen, ist
dem Buch gelungen, das sich, nebenbei gesagt, durch
einen gut strukturierten Index auszeichnet.

Lioba Rossbach de Olmos

Stubbe, Hannes: Lexikon der Ethnopsychologie und
Transkulturellen Psychologie. Frankfurt: IKO – Verlag
für Interkulturelle Kommunikation, 2005. 564 Seiten.
ISBN 3-88939-746-8. Preis: € 29,90

Ein “Lexikon der Ethnopsychologie und Transkul-
turellen Psychologie” ist sehr zu begrüßen, bietet es
doch an, “ein Begriffsinventar an die Hand zu geben”,
mit dem sich “Studentinnen und Studenten, die aus
verschiedenen Fachgebieten . . . und aus verschiedenen
Kontinenten . . . stammen,” “kritisch auseinandersetzen
können” (Vorwort). Hannes Stubbe, der “als einzi-
ger Deutscher das Fach Ethnopsychologie” vertritt, hat
sich dieses große Unterfangen zugemutet und auf 564
Seiten von “Aberglaube” bis “Zweisprachigkeit” alle
Stichworte untergebracht, die er für VertreterInnen der
“Psychologie, Medizin, Interkulturelle[n] Pädagogik,
Ethnologie, Afrikanistik, Lateinamerikanistik, Medien-

wissenschaft, Sozialarbeit, Pflegewissenschaften etc.”
für relevant hält. Was ist dabei herausgekommen?

Ich blättere in dem Werk und finde auf Seite 2 f. den
Eintrag Afrodeutsche. In Klammern wird erläutert: “ver-
altet und diskriminierend: ‘Neger’”. Dem kann ich nicht
folgen. Der Begriff “Neger” ist keinesfalls synonym mit
“Afrodeutschen”, er bezeichnet viel eher “veraltet und
diskriminierend” die Erdbevölkerung mit dunkler Haut-
farbe, von denen “Afrodeutsche” nur ein ganz kleiner
Teil sind. Die Begriffsvermischung geht weiter. Zwar
werden einleitend “Afrodeutsche” als “Deutsche, die die
deutsche Staatsbürgerschaft besitzen und afrikanische
Vorfahren haben, manchmal auch Afrikaner mit deut-
schem Pass” vorgestellt. Im Verlaufe der drei Buchspal-
ten erfahre ich dann aber alles Mögliche über Afrikaner
in Deutschland (“Hofmohren”; “Dürers Wappen”), über
Afrikaner in der Literatur (Parzival; Mühls: “Ein Neger
zum Tee”; Kästners: “Der zivilisierte Neger”), über Afri-
kaner unter den römischen Soldaten in Deutschland (gab
es das damals schon?) und über die Gebeine eines der
drei heiligen Könige im Kölner Dom, von dem es nicht
ganz fest steht, ob er wirklich schwarz war. Deutscher
war er mit Sicherheit nicht! Über Afrodeutsche bin ich
allerdings nur wenig klüger. Dass die “Rassenideologie
des Dritten Reiches . . . zur Vernichtung von Millionen
Menschen” geführt hat, ist mir bekannt. Interessant wäre
in diesem Zusammenhang zu erfahren, in welchem Ma-
ße und in welcher Form Afrodeutsche davon betroffen
waren. Diese Information fehlt. Als ganz aus dem Zu-
sammenhang gerissen und deshalb fehl am Platze finde
ich den Satz: “Die staatssozialistische DDR war im
Grunde genommen genauso ‘rassistisch’ und ‘ausbeute-
risch’ wie die kapitalistische BRD”. Erläutert wird das
anhand der “schwarzen Ossis” z. B. aus Mozambique
und Angola, die “bekanntlich nach dem Fall der Mauer
wieder in ihre Heimat abgeschoben [wurden] und . . . bis
heute keine Wiedergutmachung erhalten [haben].” Wa-
ren die Mozambiquaner und Angolaner Afrodeutsche,
nur weil sie in Deutschland gearbeitet haben, und wer
hat sie abgeschoben? Insgesamt sind für mich in diesem
Beitrag mehr Fragen aufgeworfen als geklärt.

Ich schlage die nächste Seite auf: Stichwort “Afro-
lateinamerikaner”. Statt mit einer Definition werde ich
folgendermaßen in den Begriff eingeführt: “Es ist sozi-
alpsychologisch nicht korrekt, die Afrolateinamerikaner
als eine ‘Minorität’ zu betrachten, wenn man darunter ei-
ne zahlenmäßige Minderheit versteht, denn in vielen la-
teinamerikanischen Regionen liegt ihr Bevölkerungsan-
teil weit über 50%”. Wer spricht von dieser “Minorität”,
und warum ist es ausgerechnet “sozialpsychologisch”
inkorrekt, die Afrolateinamerikaner so zu betrachten?

Der Eintrag über “Sklaverei” ist sehr ausführlich,
nämlich 21 Spalten lang (von Seite 454 bis 465). Aber
auch hier fehlt mir zu Beginn eine Definition. Der erste
Satz lautet: “S. ist auch heute noch grausame Realität
für derzeit 27 Millionen Menschen weltweit. Anhand
von Fallstudien aus Thailand, Mauretanien, Brasilien,
Pakistan und Indien zeigt Bales (2001), wie das Geschäft
mit der Ware Mensch in einer globalisierten Wirtschaft
funktioniert und warum es uns unmittelbar betrifft und

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-642

