
Manfred S. Frings

Politik und Moral

Wir werfen im folgendem einen Blick auf Max Scheiers These, wo­
nach sich Politik und Moral wesensbegrifflich ausschließen sollen. 
Erinnern wir uns zunächst daran, daß seine Abhandlung Politik und 
Moral in engem Zusammenhang mit der Abhandlung Zur Idee des 
Ewigen Friedens und des Pazifismus steht, bzw. die letztere Abhand­
lung den zweiten Teil seiner Untersuchungen ausmacht (GW XIII, 7- 
121). Eine bibliographische Vorbemerkung sei vorausgeschickt: Inso­
fern Scheier beide genannten Abhandlungen zwischen Ende 1926 
und Frühjahr 1928 niederschrieb, ist es ratsam, für unser Thema die­
se Schriften Scheiers aus der genannten Zeitspanne heranzuziehen. 
Am Ende des dritten Vorworts seines Formalismus in der Ethik und 
die materiale Wertethik, geschrieben Dezember 1926, schreibt Sche­
ier »daß er in einem Vortragszyklus über >Moral und Politik< (an der 
>Hochschule für Politik<, Berlin, Winter 1926/27) und einem anderen 
Vortrag über den >Ewigen Frieden< (im Reichswehrministerium 
1927) eine besondere Anwendung der im Formalismus gefundenen 
Prinzipien auf die hier genannten Fragen eingehend durchgeführt 
hat« (GW II, 25). Diese Zyklen, sagt Scheier weiter, deuteten auch 
auf die Richtung der Fortentwicklung seiner Wertethik.

Jene »Anwendung« der Prinzipien des Formalismus ist aber we­
der im Vortragszyklus noch sonstwo von Scheier näher beleuchtet 
worden. Wir haben uns deshalb die Aufgabe gestellt, einmal der be­
sagten Anwendung einiger Prinzipien im Formalismus nachzugehen, 
ohne dabei dem Anspruch einer vollständigen Behandlung gerecht 
werden zu können. Gemäß dem Thema Person und Wert ziehen wir 
zwei Prinzipien des Formalismus heran, die Scheiers These vom ge­
genseitigen Ausschluß von politischem und moralischem Verhalten 
erhärten: a) die Personlehre, b) die Wertlehre.

Was die Arbeit über den Ewigen Frieden anbelangt, ziehen wir 
noch das historische »Richtungsschrittgesetz« heran, wie es in Pro­
bleme einer Soziologie des Wissens (GW VIII, 15-190) und vor al- 

272 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

lern in Philosophie und Geschichte1 erklärt ist. Anders gesagt: Wir 
versuchen zu zeigen, daß die in den Jahren von 1926 bis 1928 ver­
faßten Schriften von Politik und Moral und Zur Idee des Ewigen 
Friedens sowohl mit dem Formalismus als auch mit Philosophie und 
Geschichte und den wissenssoziologischen Arbeiten verflochten sind. 
Sie unterstützen Scheiers These von der Kluft zwischen politischem 
und moralischem Verhalten. Wir weisen zudem darauf hin, daß in 
den Abhandlungen über Politik und Moral und der Idee des Ewigen 
Friedens sich die Ausdrücke von politischem und moralischem »Ver­
halten« weitgehend mit »Politik und Moral« decken.

Methodisch könnte man nun so vorgehen, daß man Politik und 
Moral kritisch referiert. Wir entscheiden uns aber dafür, den Teil A, 
der die vier geschichtlichen Typen behandelt, die das Verhältnis von 
Politik und Moral eingegangen sind, sowie die Behandlung der Be­
stimmung des Menschen, die Wertordnung zu realisieren, am An­
fang bzw. am Schluß unseres Refereats nur zu streifen. Mit dieser 
Politik und Moral einschränkenden Methode möge es uns gelingen, 
die heutzutage etwas befremdlich klingende These, wonach sich Pol- 
itk und Moral gegenseitig ausschließen sollen, in einen dreifachen 
Brennpunkt des Referats zu stellen: 1. der besagte gegenseitige Aus­
schluß in Hinsicht auf die Personlehre, 2. in Hinsicht auf die Wert­
lehre, und 3. werfen wir dabei noch einen Blick auf das historische 
Richtungsschrittgesetz, das zur Zeit der Abfassung von >Politik und 
Moral eine zunehmend wichtige Rolle in Scheiers Spätphilosophie 
darstellt.

1. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral 
im Licht der Personlehre.

Denkt man an die Kriege und Gewalttaten unseres zu Ende gehenden 
Jahrhunderts, so verwundert es, daß Scheier überhaupt von einem 
gegenseitigen Ausschluß von Politik und Moral spricht, so als hätten 
sie nichts miteinander zu tun. Schon bei den ersten beiden geschicht­
lichen Typen des Verhältnisses zwischen Politk und Moral, die Sche­
ier neben anderen ablehnte, i. e., die Alternative der Unterordnung 
der Moral unter die Politik oder umgekehrt, die Unterordnung der 
Politik unter die Moral, kann man fragen, ob nicht gerade in unserem 

1 GW XIII s. Sachregister: »Entwicklung«.

Person und Wert A- 273

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

Jahrhundert die Moral der Politik untergeordnet gewesen ist, wie 
beim vergangenen Marxismus und Nationalsozialismus. Auch kann 
man, wie es Scheier selbst tut, anführen, daß umgekehrt die Politik 
des europäischen Mittelalters der christlichen Moral untergeordnet 
worden ist. Ferner: Richtet sich nicht jüngst die Politik des Irans nach 
islamischer Moral, oder war nicht die indische Politik Ghandis dem 
moralischen Prinzip des Nichtwiderstandes untergeordnet worden? 
Schon diese Beispiele, die nur zwei Typen des besagten Verhältnisses 
geltend machen, erhärten den Teil A von Politik und Moral. Auch 
andere Beispiele, die Scheier selbst erwähnt, passen in das Ganze der 
vierfachen Möglichkeit, das Verhältnis von Politik und Moral zu um­
schreiben.

Man kann diesen Verhältnisarten zwischen Politik und Moral 
gewiß geschichtlich zustimmen, und sie können auch einem Staats­
mann nützlich sein, um die Bedeutung einer geschichtlichen Situati­
on zu ermeßen. Diese Typen besagen aber nicht, ob mit ihnen das 
Wesensverhältnis von Politik und Moral getroffen ist - und genau 
hier schlägt Scheier eine Bresche in jene vier Verhältnisarten zwi­
schen Politik und Moral. Denn diese in der Geschichte vorfindbaren 
Verhältnisarten haben alle einen Nachteil gemein: Sie unterschlagen 
sowohl den Wert der individuellen Person, wie auch die Rangord­
nung der Werte, die, wie sich zeigen wird, sich nicht in der histori­
schen Typenaufgliederung der Verhältnisse von Politik und Moral 
eingliedern läßt.

Zur Begriffsklärung von Politik und Moral lassen wir Scheier 
zuerst einmal selbst sprechen: Was ist Politik? »Politik ist Machtstre­
ben, ist machttriebhaft gebundenes Wollen mit dem Ziel, positive 
Werte in den Grenzen der Wertordnung im Gemeinwesen souverän 
zu verwirklichen«. Was ist Moral? >Moral< als Gebotssystem ist eine 
Technik, die je im Ethos lebende Wertordnung im Privatleben zwi­
schen Einzelwesen zu verwirklichen«. 2

2 GW XIII, 48. Merken wir zur obigen Moraldefinition noch an, daß die Moral im For­
malismus (GW II) an dritter Stelle des Abschnittes über die »Historische Relativität der 
ethischen Wertschätzungen und ihrer Dimensionen« steht. Die Variationen von Mora­
len betreffen Typen von Institutionen, Gütern und Handlungseinheiten, die aber alle 
trotz ihrer Verschiedenheiten auf Wertverhalten beruhen. Der obige Ausdruck »je im 
Ethos« meint in einem je gegebenen Ethos, d. h. der Variationen des Ethos (GW II, 303- 
305). Denn eine Moral ist durch eine jeweilig »herrschende« materiale Wertrangord­
nung und deren spezifischen Wertvorzugsregeln bestimmt (GW II, 45). Scheier setzt in 
Politik und Moral die Variationen der Moralen voraus.

274 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

Die beiden Definitionen besagen erstens, daß Politik sich in Ge­
meinwesen, d.h. vor allem im Staat, ereignet, und zweitens, daß die 
Moral sich im Privatleben ereignet, d.h. zwischen Einzelpersonen.

Gemäß der Unterscheidung von Gemeinwesen und Einzelper­
son ist alles politische Verhalten bereits wesensverschieden von mo­
ralischem Verhalten. Denn das politische Verhalten liegt im Interesse 
eines Gemeinwesens oder eines Kollektivums (des Staates). Bereits 
hierdurch ist die individuelle Person aus der Sicht des politischen 
Verhaltens nur als ein Mittel gegeben, Werte für dieses Kollektivum 
zu verwirklichen. Zweitens ist die Person innerhalb eines staatlichen 
Gemeinwesens ein Faktor, mit dem man in der Politik, wie Scheier 
treffend sagt, nur zu »rechnen« hat. Demgegenüber kann man aber 
nicht bei moralischem Verhalten mit dem Anderen rechnen. Mora­
lisches Rechnen mit Mitmenschen gibt es nicht (GW II, 127). Kurz 
gesagt: die individuelle Person ist dem Gemeinwesen des Staates mit 
seinen politisch zu erstrebenden Werten untergeordnet. Schon dar­
um kann sie in der Politik nicht der Wert aller Werte sein, als was sie 
im Formalismus aufgezeigt wurde.

Wir brauchen hier nicht auf die Selbstwertigkeit der einzelnen 
Person einzugehen, die im Formalismus aufgewiesen wird und die 
bei jeder individuellen Person einen verschiedenen Selbstwert hat. 
Es genügt darauf hinzuweisen, daß im Gegensatz zur Moral in der 
Politik der Selbstwert der Person zum mindesten affiziert, wenn 
nicht vermindert ist, bzw. bei politischen Systemen wie den Diktatu­
ren und Semi-Diktaturen, der personale Selbstwert zugunsten eines 
diktatorischen Gemeinwesens in praxi sogar ausgelöscht werden 
kann. In der materialen Wertethik aber wird gezeigt, daß ein be­
stimmter Selbstwert jeder Person einwohnt, gleich welcher Rassen-, 
Geschlechts-, Altersgruppenzugehörigkeit und gleich welchen politi­
schen Systemen die Einzelperson angehören mag. Hierdurch ist die 
Person ein »überbewusstes Sein« (GW II, 391 f.), ein Begriff, der in 
der Politik insofern nicht gilt, als vom Staat her betrachtet die Person 
nur unterstaatlich fungiert. Demgegenüber kann die Person nicht 
nur überstaatlich, sondern ihre Intimsphäre sogar »außerstaatlich« 
sein (GW II, 503).

Rücken wir noch kurz unser Thema in eine Erlebniseinheit des 
menschlichen Gemütes, die alle praktischen Systeme und Techniken 
des Menschen durchzieht: Das Ressentiment im Aufbau des Mora­
len. Wir beschränken uns auf das moderne Ressentiment von Gleich­
setzungsbestrebungen (GW III, 114-122), in denen die Affekte des 

Person und Wert A- 275

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

Neides, der Bosheit, der Hämischkeit und nicht zuletzt der Affekt des 
Rachegefühls zumeist nur verschwommen vorkommen, gerade dar­
um aber das moderne Ressentiment der Gleichsetzungstendenzen 
verdecken.

Der gegenseitige Auschluß von Politik und Moral erscheint als 
eine berechtigte Annahme bei den nicht zu gering anzuschlagenden 
heutigen politischen Tendenzen nach Egalisierung und Gleichstel­
lung der Menschen untereinander. Scheier ordnete die Gleichstel­
lungsbestrebungen dem Ressentiment der >Schlechtweggekom- 
menen< zu, die eben andere Menschen auf das tiefste Niveau emotiv 
herabziehen. Man muß nun aber eine sehr wichtige Unterscheidung 
bei den Gleichheitsbestrebungen machen.

Die politische Gleichheit wie sie z.B. in der amerikanischen De­
claration of Independence von 1776 und im bekannten Schlagwort 
der französischen Revolution (1789) genannt ist, schließt - selbst 
wenn sich politische Gleichheit unter Menschen idealiter ganz reali­
sieren ließe - keineswegs moralische Gleichheit ein, durch die das 
Egalisierungsressentiment auftaucht. Das Ergebnis des Formalismus 
(GW II, 500), wonach die (moralische) Aristokratie »im Himmel« 
keineswegs die politische Demokratie »auf Erden« ausschließt, son­
dern sie sogar fordert, deutet einerseits auf die ursprüngliche Kluft 
zwischen moral-wertdifferenzierter Ungleichheit und politisch-de­
mokratischer Gleichheit bzw. Gleichheit vor dem Recht andererseits 
hin. Denn die politische Forderung einer demokratischen Gleichheit 
unter Menschen bezieht sich nicht auf geistige Werte, sondern auf die 
gleiche Verteilung der teilbaren, vital-relativen Werte, die z. B. glei­
che Verteilung von Wohnraum, von Nahrungsmitteln und der Be­
friedigung des Nahrungstriebes Abhilfe schaffen resp. erfüllen. Diese 
Werte beziehen sich auf solche Güter, die den je dringlicheren, vital­
relativen Bedürfnissen des Menschen entsprechen. Die obige For­
derung nach Demokratie auf Erden, ist eine politisch-rechtliche 
Gleichheitsforderung, keineswegs kann sie die moralisch faktischen, 
individuellen Ungleichheiten tangieren. Die von Scheier immer wie­
der beteuerte moralische Selbstwertverschiedenheit der Personen un­
tereinander ist von den politisch egalisierenden vital-relativen Wer­
ten und teilbaren Gütern wie durch einen Abgrund getrennt. Die 
moralische Ungleichheit unter Menschen bezieht sich auf die höhe­
ren, für die Politik irrelevanten unteilbaren Werte, die ausschließlich 
in der individuellen Wertperson auftreten und von ihr auch klar im 
moralischen Verhalten erfaßt und gefühlt werden können.

276 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

Dies führt uns zum zweiten Argument, das wir auch wieder dem 
Formalismus entnehmen und das die Schelersche These weiter erhär­
tet.

2. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral 
im Licht der Wertlehre.

Wie angedeutet kommen für die Politik zunächst die Vitalwerte in 
Frage und vor allem diejenigen, die die Wohlfahrt des Staates för­
dern. Dies deshalb, weil die obige Defintion die Politik mit einem 
machttriebhaft gebundenem Wollen und Machtstreben identifiziert. 
Ein Machtstreben kann nur solche Werte verwirklichen, die durch 
Macht zu verwirklichen sind. Dies sind eben die vital-relativen Wer­
te. Das heißt auch: keine geistigen Werte, einschließlich der mora­
lischen Werte von gut und böse, lassen sich durch Machtstreben 
herstellen. Also sind die den Vitalwerten überlegenen geistigen 
Werte nicht durch politisches Verhalten zu verwirklichen. Sie kön­
nen, wie Scheier auch sagt, in der Politik lediglich »gepflegt« wer­
den (GW XIII, 52), z. B. durch Bedingungen wie in einem Erzie­
hungswesen. Noch können geistige Werte durch Politik überhaupt 
erzeugt werden, eben weil sie unteilbar sind. Dem fügen wir noch 
hinzu, daß geistige Werte von der Politik auch benutzt werden 
können, z. B. wenn eine politische Ideologie - sei es durch Architek­
tur, sei es durch Literatur - gegründet oder motiviert wird.

Ein weiteres Argument für die in der Politik ausgeschlossenen 
geistigen Werte ist auch darin zu sehen, daß die geistigen Werte wie 
Recht, Schönheit, Erkenntnis der Wahrheit und die Heiligkeitswerte 
von den vital-relativen Werten dadurch verschieden sind, daß sie in 
einem Wertfühlen gegeben sind, das sich scharf von allem vital-rela­
tiven Fühlen unterscheidet. Im geistigen Fühlen liegt das geistige Vor­
ziehen geistiger Werte, weil sie überhaupt nicht auf biologische Ge­
setzmäßigkeiten zurückführbar sind (GW II, 124 f.). Das Korrelat 
geistigen Fühlens sind eben solche »geistigen Werte«, die die mora­
lischen Werte von gut und böse einschließen. Die geist-gefühlten 
Werte sind nicht nur unabhängig von der Vitalrelativität des Leibes 
und der ihm biologisch eingepaßten bzw. politisch zuordnungsfähigen 
Umwelt, sie sind ebenso unabhängig von der organisch internen und 
externen Taktilität des Leibes; weiterhin unabhängig vom Wechsel 
der sinnlichen und vitalen Gefühlszustände. Deshalb heißt es auch:

Person und Wert A- 277

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

»Politik hat es also primär mit Lebenswerten des Ganzen zu tun, 
weder mit dem >Glück der großen Zahl<, noch mit geistigen Werten« 
(GW XIII, 52).

Weiterhin ist es auch durch das geistige Vor- und Nachsetzen 
der nicht vital-relativen, geistigen Werte, auf die wir hier nicht wei­
ter einzugehen brauchen, möglich, daß die zwischenmenschlichen 
Phänomene von Liebe und Haß in streng personalen Sinn auftreten. 
Sie besitzen in ihrem Ursprung überhaupt keine politische Relevanz. 
Allenfalls können Liebe und insbesondere der Haß wieder gleich den 
geistigen Werten zu politischen Zwecken benutzt bzw. gepflegt wer­
den, wie etwa bei politisch gelenktem Rassenhaß.

Ein Letztes sei hervorgehoben, das in der Politik den Prinzipien 
des Formalismus widerspricht.

Wir hörten, daß Politik machttriebhaft gebundenes Wollen und 
Machtstreben ist. Die Grundlage der Politik liegt also im Triebleben 
und hier in einem der drei Haupttriebe, dem Machttrieb. Keineswegs 
kann ein Trieb den »Überschwang des Geistes« (GW II, 354) und 
seine Form, die Person, und ihre in der Moral ständig variierenden 
geistigen Aktvollzüge tangieren. Wenn die Schelersche Fundierung 
der Politik in machttriebhaft gebundenem Wollen verankert ist, so 
müssen wir uns dabei im klaren bleiben, daß umgekehrt ein nicht­
machttriebhaft gebundenes Wollen auch keine positive Macht be­
sitzt. Dieses reine Wollen kann nur machtvoll werden, wenn es sich 
auch mit den anderen beiden Haupttrieben, dem Geschlechts- und 
Nahrungstrieb, und den etwa vierundzwanzig Nebentrieben ver­
mischt. Dann wird das reine Wollen ein »Wirken des Geistes« 
(GW XIII, 142). Ist das Wollen aber ohne jeden Bezug zum Wider­
standspol des Dranges und seiner Triebeinheit, bleibt das Wollen als 
reines machtlos, und das heißt ohnmächtig.

Die altbekannte, bereits zu Scheiers Lebzeiten häufig mißver­
standene Redewendung von der Machtlosigkeit und Ohnmacht des 
Geistes, will sagen, daß der Geist zweistrahlig ist: 1. Der Geist wirkt 
oder wirkt nicht auf die Eigenkausalität des individuellen Triebzen­
trums im Leib, das von der Triebeinheit des individuellen Drangs, in 
welcher Einheit die verschiedenen Triebe noch nicht getrennt sind, 
seinen Ausgangspunkt nimmt.3 2. Zum anderen bringt der Geist 

3 Zu den ehemals fast geläufigen Mißverständnissen bezüglich der Ohnmacht des Gei­
stes gehört auch Heideggers Kritik des dem Geiste korrelativen Kerns des Dranges, der 
Widerständigkeit. Er beurteilte in Sein und Zeit (1927) das Widerstandsproblem bei 

278 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

ideale Gegenstände hervor, die »mit« (»cum rebus«) den Stoffen der 
wissenssoziologischen Realfaktoren gebildet werden - aber nur inso­
fern, als sie der Geist frei und unabhängig von den Trieben schafft. Er 
ist in diesem Fall nicht durch Wollen auf Veränderung der Welt ge­
richtet, sondern ruht »vielmehr in sich und in seinen eigenen Ge­
schöpfen« (GW XIII, 142). Dieser Überschwang des Geistes, in dem 
die moralischen Werte von >gut< und >böse< und das moralische Ver­
halten selbst liegen, stehen in extremem Gegensatz zum machttrieb­
haft gebundenem Wollen politischen Verhaltens.

Wenden wir uns schließlich der Abhandlung Zur Idee des Ewi­
gen Friedens und des Pazifismus zu. Wir setzen diesen Abschnitt 
unseres Beitrags unter den Titel:

3. Politik und Moral im Licht des
historischen Richtungsschrittgesetzes.

In der Abhandlung vom Ewigen Frieden wird nun die Frage gestellt, 
ob der Krieg trotz seines relativen Wertes für Einigungstendenzen 
der Menschen untereinander sowie für den Ursprung ihrer Kulturen 
auf eine Richtung hindeutet, die einer riesigen historischen Entwick­
lungskurve der menschlichen Geschichte zu folgen scheint. Diese 
Richtung könnte den Schluß zulassen, daß Kriege und Kriegsmö­
glichkeiten sich in einem langsamen Abnahmeprozeß zugunsten 
einer gleichzeitigen Zunahme von Friedensmöglichkeiten befinden, 
durch die die Geschichte zukünftig »unhistorischer und undramati­
scher« werden soll.4 Scheiers Geschichtsprognose zeigt, daß sich die­

Dilthey negativ und kritisierte dabei auch Scheier. Sicherlich ohne Absicht war Heideg­
ger dabei aber voreilig. Denn die Veröffentlichung der Teile II und III von Idealismus- 
Realismus (GW IX, 183-241) im Jahre 1927/8 überschnitt sich ungefähr mit derjenigen 
von Sein und Zeit. Scheier legte seine eigenen Ansichten zur Widerständigkeit qua 
Realität eingehender in dieser Abhandlung dar und gleich Heidegger unterwarf er selbst 
Dilthey einer Kritik. In allen späteren Ausgaben von Sein und Zeit ist Heideggers un­
zutreffende Kritik am Widerstandsvermögen im Kern des Drangs ohne Kommentar 
stehen geblieben.
4 GW XIII,164. Scheiers Ansichten über den Krieg finden sich hauptsächlich in den 
politisch-pädagogischen Schriften (GW IV). Es scheint, daß eine generelle Analyse jener 
Ansichten in der Sekundärliteratur fehlt. Seine Erkenntnisse über den Krieg reichen 
vom »Gewitter der moralischen Welt«, dem analog im Seelenleben des Menschen eine 
gewisse innere Reinigung folgt, über die verschiedenen Arten von Kriegen, die Kriegs­
schuld, die Erlebnisformen vom Krieg bis zur besagten aufkommenden >Undramatik<

Person und Wert A- 279

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

se Möglichkeit, wenn auch nur in sehr weiten Zeitspannen realisie­
ren, werde, wenn nicht müsse. Sein Nachweis bezieht sich dabei so­
wohl auf seelische Enticklungen der Menschheit, besonders aber auf 
eine spezifische historische Entwicklung der drei Haupttriebe: des 
Geschlechts-, des Macht- und des Nahrungstriebs des Menschen. In 
der wie unten weiter angegebenen Phasenentwicklung der Triebe 
spielen dabei vor allem die Variationen des Machttriebes eine durch­
gängig wichtige Rolle. Es werden drei Richtungsschrittgesetze für die 
Entwicklung der Triebe und des Seelenlebens der gesamten Mensch­
heit aufgestellt. Sie entsprechen mutatis mutandis den Richtungen 
und wechselnden Vorherrschaften jener Haupttriebe, die in den drei 
Lebensperioden von Jugend, Reife und Alter des Einzelmenschen 
vorliegen. Hierzu bedarf es einer kurzen Bemerkung darüber, was 
das Richtungsschrittgesetz überhaupt bedeutet.

Das Richtungsschrittgesetz ist eigentlich kein Gesetz im her­
kömmlichen Sinne, sondern eine Ordnung von Phasenabläufen. Die 
Triebentwicklung zeigt die Geschichte nicht nur als ein fortlaufendes 
Geschehen in einer horizontalen Richtung von Vergangenheit über 
die Gegenwart in eine Zukunft in der objektiven Zeit an, die etwa 
einem sichtbaren horizontalen Wellenfluß des Wassers vergleichbar 
ist. Demgegenüber zeigt die Triebentwicklung des Menschen die Ge­
schichte auch als Richtung von Phasenabläufen, vergleichbar nicht 
sichtbaren, vertikalen auf und ab verlaufenden Bewegungensrich­
tungen, die sich unterhalb der Oberfläche des sichtbaren Wellen­
flusses abspielen.

Es handelt sich nun um folgende Triebvorherrschaftsgesetze des 
Richtungsschrittgesetzes:

1. Die erste Vorherrschaft liegt im Geschlechtstrieb, der seiner­
seits die »Macht über Menschen« als Triebobjekt hat.  Ihre weite 
Zeitspanne ist stark mit verschiedenen Kriegsarten, an erster Stelle 
dem der Rassen, belegt. Die Vorherrschaft des Geschlechtstriebes hat 

5

der Geschichte. Die letztere steht im Gegensatz zu Clausewitz' eschatologischer, kata- 
klysmischer und politischer Art von Kriegen. Clausewitz' Kriegstheorien waren Scheier 
bekannt. Der Krieg, der auch für Scheier ein Urzustand der Menschheit - bzw. als kos­
mischer Streit bei Heraklit Vater aller Dinge ist fügt sich in der Literatur der Ansicht 
Dostojewskis im Gegensatz zu Tolstoi ein. Vgl. zu verwandten Themenkreisen über den 
Krieg auch Manfred S. Frings, Zur Idee des Friedens bei Kant und Max Scheier, in: Kant- 
Studien 66 (1975), S. 85-101.
5 Auf eine phänomenologische Erhellung eines Objekts »im« Trieb können wir hier 
nicht eingehen.

280 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

ihren Beginn im dunklen uns unbekannten Anfang der Phasenrich­
tungen einer historischen Entwicklungskurve.

2. Die Vorherrschaft des Geschlechtstriebes geht über in die Vor­
herrschaft des Machttriebs. Durch den Machttrieb wird das langsam 
ausklingende Triebobjekt des Geschlechtstriebes von Macht über 
Menschen erweitert durch Machtstreben über Dinge der Natur. Auch 
dieser Prozeß treibt die Richtung des Entwicklungsschrittgesetzes im 
Triebleben in ein neues Segment der Entwicklungskurve.

3. Dann schließlich nimmt die Vorherrschaft des Machttriebs ab 
und geht langsam über in eine neue Triebvorherrschaft: die des Nah­
rungstriebes. Sein Triebobjekt verdrängt das Machtstreben über 
Menschen und die Natur nun dergestalt, daß nur noch das Trieb­
objekt der Bemächtigung über die Natur übrigbleibt. In jenem drit­
ten Segment der Entwicklungskurve tritt das sog. »Weltalter des 
Ausgleichs« auf, in dem Kriege, wenn auch sehr langsam, aber doch 
merklich zugunsten globaler Friedensbestrebungen in asympto­
tischer Richtung auf einen sog. >Ewigen Friedem abnehmen. Phäno­
menologisch-metaphysisch ausgedrückt: Durch das nun vorherr­
schende Triebobjekt im Nahrungstrieb entwickelt sich eine 
technologische Bewußtseinseinstellung und Interessenperspektive 
auf die Eroberung des Seienden, in der aber das Sein des Seienden 
nicht nur vergessen, sondern nach uns fast der (Heideggerschen) Ver­
borgenheit anheimfällt. An dieser Stelle nimmt Scheier in einem 
Manuskript, betitelt Meta-Historia, einen »Umschlag der Geschich­
te« an, so daß Gott den kritischen Punkt seines eigenen Selbst-Wer­
dens überwindet (GW XIII, 164).

Im Rahmen unseres Zusammenhangs sei hinzugefügt, daß den 
drei historischen Entwicklungsschritten soziologisch entsprechen:
1. die genealogische Lebensgemeinschaft, 2. die politische Gesell­
schaft und 3. die aufkommende ökonomische Gesellschaft. Dadurch, 
daß mit den Richtungsschritten ein Wachstumsprozeß des mensch­
lichen Geistes  einhergeht, ist die ökonomische Gesellschaft der Zu­
kunft von der Bewußtseinseinstellung und Einsicht getragen, daß 
sich Kriege wirtschaftlich überhaupt nicht lohnen. Der Krieg ist eben 
kein Geschäft, und wenn er eins ist, nur ein schlechtes. Auch darum 
schreitet die zukünftige Menschheit auf globale Solidarität hin.

6

Die Frage, an welcher Stelle der Entwicklungskurve des Rich­
tungsschrittgesetzes die Menschheit heutzutage steht, hat Scheier 

6 Zum Wachstumsprozeß des Geistes siehe z. B. GW VIII, 24-29.

Person und Wert A- 281

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

nicht eindeutig beantwortet. Einerseits wird uns gesagt, daß wir den 
Anfang und das Ende der triebbedingten Bewegungsänderungen der 
Entwicklungskurve der Menschheit nicht kennen, und deshalb auch 
nicht wissen, wo wir heute in dieser Kurve stehen (GW XIII, 94). 
Positiv aber beantwortet Scheier die Frage in seiner Metaphysik. 
Hiernach ist die Menschheit in der »Mitte der Zeit« angekommen, 
wo die Welt ihrer >Ent-werdung< entgegenschreitet (GW XI, 198). 
Gemäß der letzteren Beantwortung der Frage steht die Menschheit 
von heute zwar noch im zweiten macht-politischen Entwicklungs­
schritt einer politischen Gesellschaft, geht aber bereits über in die 
Kurvenrichtung des dritten Entwicklungsschritts einer ökono­
mischen Gesellschaft und des aufkommenden Weltalters des Aus­
gleichs, das für Scheier seit den ersten globalen Bevölkerungskontak­
ten während des Ersten Weltkriegs begonnen hat. 7

Was haben nun die Entwickungsschrittgesetze mit dem gegen­
seitigen Ausschluß von Politik und Moral zu tun? Wagen wir die 
Antwort.

Ist dem so, daß die Entwicklung der Geschichte an Richtungs­
schrittgesetzen des Trieblebens und seiner Objekte mitorientiert ist, 
daß sich ferner auch Verschiebungen von Interessenperspektiven des 
Geistes nach jenen Richtungsschritten vollziehen, so ist es denkbar, 
der bunten Geschichte der Moralen Verschiebungen zuzuordnen, die 
in Funktion mit den besagten Richtungsschrittgesetzen des sich ve­
rändernden Trieblebens stehen. Einer solchen Ansicht widerstreitet 
aber bereits, was Scheier über die moralische Konstanz der Gutheit 
und Schlechtheit des Menschen in der Geschichte sagt. Denn die Mo­
ralen zeigen, daß der Mensch geschichtlich weder besser noch 
schlechter geworden ist. Es gibt keine »moralische Entwicklung«, ge­
schweige denn moralische Entwicklungsschrittgesetze, die denen der 
Triebentwicklung entsprechen. Ob der Mensch gut oder böse ist, un­
terliegt nur der freien Tat der Einzelperson und ihrer Gesinnung.

7 Wir können hier nicht auf die Wichtigkeit eingehen, wonach das geschichtliche Ent­
wicklungsschrittgesetz durch Triebübergänge der »absoluten Zeit« bestimmt ist. In der 
Metaphysik Scheiers hat die (nicht meßbare) absolute Zeit drei Aspekte: 1. Die Zeithaf- 
tigkeit während des Übergangs von einem A zu einem B hin, 2. die Deckung von Phase 
und Inhalt, 3. die Simultaneität von Werden und Entwerden. Eingehendes findes sich in 
Manfred S. Frings, The Mind of Max Scheier. The First Comprehensive Guide Based on 
the Complete Works, Milwaukee 1997.

282 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Politik und Moral

Ferner, ist die Menschheit auch durch Ethik keineswegs besser gewor­
den ist.8

Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Moral ist aber 
durch obige Hinweise noch nicht in seinem Wesen getroffen. Das 
Wesen dieses gegenseitigen Ausschlusses von Politik und Moral geht 
über die Prinzipien des Formalismus hinaus, insofern diese Wesen im 
Gegensatz von Bewegung und Konstanz, bzw. im althergebrachten 
philosophischen Gegensatz von Werden und Sein gesehen werden.

Denn die Relativität aller moralischen Wertschätzungen, der 
»Palette mit umgestürtzten Farbtöpfen« (GW II, 300f.), hat ihr Fun­
dament in der konstanten Wertordnung des ordo amoris (GW X, 
345-376). Die Wertordnung ist nicht an dynamische Triebgewebe 
nach Macht über Menschen und sich verändernden Triebvorherr­
schaften gebunden. Die Wertrangordnung macht überhaupt den 
Kern dessen aus, was dem rechnerisch politischen Verhalten völlig 
fehlt: der tief liebende Zug im Menschen nach positiven, vor allem 
geistigen Werten, ihrer bleibenden Ordnung und der menschlichen 
Bestimmung ihrer Realisierung.

Zwar ist die Realisierung der Rangordnung der Werte eine Auf­
gabe auch politischen Verhaltens. Denn die Politik, insbesondere die 
eines überparteilichen Staatsmanns, hat gleich der Moral zur Ver­
wirklichung des Guten und der Wertrangordnung beizutragen, 
welche Verwirklichung Scheier ja die Bestimmung des Menschen 
nannte. Politik und Moral unterstehen zusammen, trotz ihres gegen­
seitigen Ausschlusses, dieser Bestimmung (GW XIII, 51 ff.) - eine 
Bestimmung, die sowohl politisch allgemeingültig wie moralisch in­
dividualgültig ist (GW IV, 519).

Fassen wir das Gesagte zusammen:
1. Im politischen Verhalten ist die Person zunächst nur ein Mit­

tel, politische Interessen und Werte des Gemeinwesens eines Staates 
zu verwirklichen. In diesem Verhalten wird mit der Person gerech­
net, keineswegs hat sie die Rolle als eigentlicher Träger aller Werte 
und eines unteilbaren individuellen Selbstwerts.

2. In schroffem Gegensatz zu einem Moralsystem ist die Politik 
fundiert im Trieb nach Macht. Politische Wertrealisierung zielt auf 
Lebenswerte, die eben einer rechnerischen Bemächtigung auch fähig 
sind. Moralische Wertrealisierung zielt aber auf geistige und mora­

8 GW XI, 69. GW II, 88.

Person und Wert A- 283

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Manfred S. Frings

lische Werte, die keiner rechnerischen Bemächtigung fähig sind. Die 
moralische Wertrealisierung hat keine Fundierung im Bereich des 
vital-relativen Machttriebs.

3. Der gegenseitige Ausschluß von Politik und Macht zeigte sich 
für uns auch in einer Gegenüberstellung der Bewegungsrichtungen 
der Triebvorherrschbarkeiten samt deren machttriebhaften Objekten 
bzw. phänomenologischen Noemen (Macht über Menschen, Macht 
über Menschen und Dinge der Natur sowie Macht über die Natur 
überhaupt) mit der »historischen Relativität der ethischen Wert­
schätzungen und ihrer Dimensionen« und ihrer Fundierung in der 
konstanten Wertordnung.

Die Politik gründet in ständig sich bewegenden Veränderungen 
der Interessenperspekiven und Machttriebsvorherrschbarkeiten und 
deren Objekten. Die Moralen und deren Relativität gründen in der 
Konstanz der Wertrangordnung, d.h. im ordo amoris. Veränderung 
und Konstanz liegen demnach im Wesen des gegenseitigen Aus­
schlusses von Politik und Moral.

Geschichtsphilosophisch aber gehört die Veränderung einerseits 
und die Konstanz andererseits zum vorsokratischen Denkfeld von 
sich veränderndem Werden und der Konstanz des Seins im Seienden, 
d.h. zum Denkfeld Heraklits und Parmenides'.

284 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-272
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

