
110

3. Transaktionale Anthropologie

»Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzu-
nehmen, die ich nicht ändern kann, den Mut, 
Dinge zu ändern, die ich ändern kann, und die 
Weisheit, das eine vom anderen zu unterschei-
den.«
Christliches Gebet (wahrsch. Reinhold Niebuhr) 

Es ist einem guten Leben ebenso abträglich, wenn man gegen Dinge 
kämpft, die unabänderlichen Prozessen unterliegen, wie wenn man 
schmerzhafte Zustände hinnimmt, die man durch Überlegung und Mut 
ändern könnte. Obenstehendes Gebet kann als lebensweltliches Pendant 
zur anthropologischen Frage nach dem Menschen gelesen werden, wie 
sie von Emanuel Kant als zentrales philosophisches Grundproblem eta-
bliert wurde. Dabei formuliert er vier Fragen, von denen sich die ersten 
drei Fragen ›Was kann ich wissen, was soll ich tun, und was darf ich 
hoffen?‹ verdichten in der vierten Frage ›Was ist der Mensch?‹ (Schmidt 
1976; Landgrebe 1976; Alphéus 2009). Demnach soll die Philosophie 
erstens die Quellen des menschlichen Wissens, zweitens den praktischen 
Umgang mit Wissen und schließlich die Grenzen der Vernunft bestim-
men. Auf die Frage nach dem Menschen bietet Kant also drei Teilant-
worten, eine Bestimmung der epistemischen Möglichkeiten von Erkennt-
nis, eine Formulierung moralischer Grundsätze für richtiges Handeln 
und eine Fassung des Lebenssinns (Sturma 2004: 268). Während Kant 
also versucht den Menschen in seiner Begabung zur Vernunft zu vermes-
sen, spricht das Gebet aus einer Position der Demut gegenüber dem Le-
ben, in Erkenntnis der eigenen Schwäche. Beide Positionen treffen sich 
an dem Punkt, an dem Kant, vor der Bedingtheit der Vernunft und der 
Moral, den Glauben an einen Gott als durchaus vernünftig begreift (Al-
phéus 2009: 187), weil es, einfach formuliert, kein vernünftiges Argu-
ment gibt, mittels dessen die Existenz eines mächtigen, unerkennbaren 
Urgrunds des Seins definitiv ausgeschlossen werden kann. 

3.1 Grenzen der Anthropologie

Im vorangegangenen Kapitel wurde gezeigt, dass Rationalität danach 
strebt, Verantwortung handhabbar zu machen, sie alleine aber niemals in 
der Lage ist, Verantwortung zu gewährleisten. Rationalität ist demnach 
nur verantwortungsvoll, solange sie versucht auch die Grenzen ihrer 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

selbst zu erfassen, welche sie aber paradoxer Weise niemals wird erken-
nen können. So beschreibt Kant, wie Fremdbestimmung und Selbstbe-
stimmung in einem grundlegenden Widerspruch zueinander stehen. Er 
unterscheidet zwischen Naturkausalität und einer Kausalität menschli-
chen Handelns, die sich notwendig aus vernunftbedingten Einsichten er-
gibt. Er räumt aber auch ein, die Kausalität durch Freiheit nicht wirk-
lich begreiflich machen zu können (Sturma 2004: 272). Zumindest aber 
versucht er die Spannungen zwischen Heteronomie und Autonomie, Na-
turnotwendigkeit und Freiheit, Naturkausalität und menschlichem Han-
deln zu zähmen. Oben zitiertes Gebet hingegen bittet darum, dass einem 
die Grenze zwischen diesen Polen im alltäglichen Leben rechtzeitig be-
wusstwerden. Dabei ist dem Gebet implizit, dass die Haltung der Demut 
nur gelingt, wenn man den großen Zusammenhang anzusprechen weiß, 
dem man seine eigene Wirkmächtigkeit unterordnet. Das Gebet gibt die 
Kontrolle ab und bittet, dass einem die Grenze der eigenen Handlungs-
fähigkeit von außen bewusst gemacht werde. Kant hingegen verpflichtet 
die menschliche Vernunft dazu, diese Grenze zu erkennen. 

Dieses Kapitel sucht einen Weg, der beide Positionen verbindet, ei-
nen Weg, Demut praktizieren zu können, ohne dabei auf religiöse Be-
gründungen zurückgreifen zu müssen. Folgt man dieser Spur, dann dür-
fen nicht nur naturwissenschaftliche Argumente zugelassen werden, es 
müssen auch phänomenologische, geisteswissenschaftliche Betrachtun-
gen erfolgen (Sturma 2004). Letztlich führt auch Kant seine Betrachtung 
bis in »die vollständige Innenansicht des Menschen, die Totalität der 
Selbsterfahrung, die keiner Erweiterung fähig ist«, bis in die »konkrete 
Subjektivität: das Ich-denke, das Ich will« (Schmidt 1976: 22). Eine an-
thropologische Position muss sich der erlebenden Position des Gebets, 
sich in einem größeren, letztlich aber unergründbaren Zusammenhang 
wahrnehmen zu können, annähern. Es geht hier aber nicht um eine de-
finitive Bestimmung des Menschen, weder metaphysisch noch religiös, 
sondern eher um die Hoffnung durch beständiges Fragen in die richtige 
Richtung getrieben zu werden. Diese Betrachtung soll bewusst eine An-
näherung bleiben. Die folgende Bestimmung des Menschen soll in einer 
Art zirkulärem Umkreisen erfolgen. Einerseits werden auf Basis psycho-
logischer, sozialpsychologischer und neurophysiologischer Erkenntnis-
se Wesensmerkmale des Menschen bestimmt, während diese Festlegun-
gen dann wiederum auf ihre Aussagekraft und wissenssoziologischen 
Hintergründe untersucht werden. Ein empirischer Blick auf post-positi-
vistisch bestimmbare Eigenschaften des Menschen wird also beständig 
dialektisch an einer wahrheitsrelativistischen Kritik gemessen werden. 
Schließlich soll aus dieser Betrachtung eine Vorstellung vom Menschen 
erwachsen, die zur Erörterung von Fragen angemessener Kritik brauch-
bar ist. Dabei besteht das grundlegende Dilemma, dass ohne positives 
Konzept keine Beschreibung eines Sachverhaltes möglich ist, nach der 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

postmodernen Kritik aber gleichzeitig die Kontingenz und Bedingtheit 
positiver Konzepte im Bewusstsein bleiben müssen. Entsprechend soll 
die Frage danach, was der Mensch ist, hier lediglich eingegrenzt wer-
den. Die formulierten Demarkierungen sollen aber weiterhin als poten-
ziell offen verstanden werden.

Was Anthropologie überhaupt kann

Axel Honneth und Hans Joas (1980) beschreiben die Debatte um die 
Anthropologie der 1970er -80er Jahre als Reaktion auf eine Kritik, die 
sich gegen den Objektivismus oder Universalismus anthropologischer 
Aussagen wendete. Anthropologie sei nicht mehr als Lehre grundlegen-
der Konstanten menschlicher Kulturen oder grundlegender Substanzen 
der menschlichen Natur begründbar. Intuitiv scheint Kritik auch gene-
rell jeglichem anthropologischen Bestreben zu widersprechen, geht es 
ihr doch meist um Visualisierung der Kontingenz gesellschaftlicher Be-
dingungen. Honneth (1994) widerspricht dieser Auffassung, denn um 
überhaupt etwas als ›falsch‹ oder ›kritikwürdig‹ ansehen zu können, sei 
eine Vorstellung von gelingendem menschlichen Sozialleben erforder-
lich. »Von einer ›Pathologie‹ des gesellschaftlichen Lebens kann sinnge-
mäß nur dann gesprochen werden, wenn bestimmte Annahmen darüber 
vorliegen, wie die Bedingungen der menschlichen Selbstverwirklichung 
beschaffen sein sollen« (ebd.: 49). In diesem Sinne impliziere jede Kri-
tik sozialphilosophische Annahmen. Honneth und Joas folgern, dass 
Anthropologie die historische Wandelbarkeit menschlicher Verhältnis-
se ebenso wie die Voraussetzungen menschlicher Veränderlichkeit re-
flektieren müsse. So könne die anthropologische Aufgabe darin gesehen 
werden, die Angemessenheit sozialwissenschaftlicher Konzepte zu prü-
fen und gängige Erklärungsleistungen einer Kritik zu unterziehen. An-
thropologische Betrachtungen sollten also versuchen, den Menschen zu 
begreifen, um dadurch sich selbst zu verstehen und der Wissenschaft 
eine angemessene Rolle zuschreiben zu können. So erscheint »Anthro-
pologie als Selbstreflexion der Sozial- und Kulturwissenschaften auf ihre 
biologischen Grundlagen und ihre normativen Gehalte in bestimmten 
historisch-politischen Problemlagen« (Honneth & Joas 1980: 16). An-
thropologie wäre demnach eine Voraussetzung für reflektiertes wissen-
schaftliches Handeln.

Wie gesagt, die zentrale anthropologische Frage ist die nach dem Stel-
lenwert der menschlichen Vernunft. Die Fähigkeit des Menschen, sich 
zu seiner eigenen Natur zu verhalten, wird klassischer Weise als ein zen-
trales Alleinstellungsmerkmal des Menschen angesehen (u.a. Plessner 
1975[1928]; Schmidt 1976; Spaemann 1996). Vernunft aber bleibt im-
mer auf das menschliche Leben bezogen, sie kann auch nur aus diesem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

heraus entstehen. Folgt die Natur strengen Gesetzen, wie kann es dann 
sein, dass die Gedanken diesen Gesetzen nicht unterliegen und aus ei-
nem davon abgehobenen Selbst hervorgehen. Es bestehen Zweifel dar-
an, ob das, was von Menschen als freie Entscheidung erlebt wird, auch 
tatsächlich einem freien Willen entspringt. Diese Frage hat sich seit Kant 
nicht wesentlich verändert. Während aber die Existenz naturgesetzmäßi-
ger Kausalitäten heute kaum ernsthaft bezweifelt wird, steht die Mög-
lichkeit freien Handelns und freien Willens beständig auf dem Prüfstand. 
Häufig wird sie im aktuellen sozial- oder geisteswissenschaftlichen Kon-
text tendenziell eher negativ beschieden. In vielen Theorien verliert sich 
der Mensch in der Äußerlichkeit der Sequenzen geschichtlicher Ereignis-
se, innerhalb funktionaler Ausdifferenzierungen von Teilsystemen, einem 
global computing, ergibt sich in quasireligiöser Weise der übermächtigen 
Gaia oder er wird reduziert auf einen bloßen Diskurseffekt oder ein au-
tonomes psychophysisches System. Eine Sozial- und Geisteswissenschaft 
aber, die sich um die Anerkennung eines Mindestmaßes an freiem Den-
ken drückt, beschneidet sich in vielen Tiefendimensionen und delegiti-
miert sich dadurch letztlich selbst. Es wird sich auch zeigen, dass die Fra-
ge nach dem freien Willen gar nicht abschließend geklärt werden muss, 
um ihm eine aktuelle anthropologische Rahmung zu geben.

In anthropologischen Betrachtungen hat eine Kulturalisierung des 
Menschen stattgefunden. »Als Naturwesen ist der Mensch so gut wie 
tot« (Schmidt 1976: 28). Zwar hat er noch eine Natur, zu der er sich 
im Gegensatz zu einem Tier, durch seine reflexive Verstandesbegabung 
auch verhalten kann, doch prägen ihn in weit größerem Maße die so-
zialen Verhältnisse, in die er hineingeboren wird. Der Mensch entwi-
ckelt eine Kultur, »schafft sich eine zum Teil aus Fiktionen bestehende 
Vermittlungsreihe für das eigne Sein« (ebd.: 30). Dem Menschen wird 
ein Überleben überhaupt erst dadurch möglich, dass er sein degenerier-
tes natürliches Wesen durch Kultur substituiert. Gleichzeitig wird er 
aber weiterhin elementar von Residuen seiner Natur geprägt, denn sei-
ne biologischen Funktionen folgen beschreibbaren Mustern. Innerhalb 
der begrenzten menschlichen Physiognomie ergibt sich aber eine hohe 
Variabilität. Ebenso ist auch innerhalb der Psyche eine hohe Variabili-
tät möglich. In seiner konkreten Ausprägung lässt sich der Mensch also 
nicht verstehen, er lässt sich lediglich an den ihn konstituierenden Pro-
zessen festmachen. Bei der Suche nach derartigen Prinzipien des mensch-
lichen Lebens stellen sich nun aber Fragen bezüglich der Grenzen zwi-
schen gesund und pathologisch. Diese Grenzen werden im Folgenden 
immer wieder auftauchen und ihre Betrachtung erfordert eine dialekti-
sche Herangehensweise. 

Einerseits muss gefragt werden, was vielleicht natürlicherweise als 
Schädigung oder Dysfunktion angesehen werden kann und welche Phä-
nomene als Resultat krankmachender sozialer Verhältnisse erkannt 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

werden sollten. Andererseits müssen diese post-positivistischen Betrach-
tungen, um dabei nicht in den Utilitarismus einer Bioethik zu verfallen, 
kritisch hinterfragt werden. Empirisch wird der Mensch als Naturwe-
sen heute von naturwissenschaftlichen Fächern wie Medizin, Psycho-
logie oder Neurophysiologie untersucht. Diese Disziplinen haben das 
Bild vom Menschen maßgeblich verändert und werden das auch in Zu-
kunft tun. Aber gerade die Zukunftsoffenheit naturwissenschaftlicher 
Erklärungen fordert dazu auf, diese Erkenntnisse nicht unhinterfragt 
in absolutem Sinne in gesellschaftswissenschaftliche Analysen zu inte-
grieren. Ihre Suche nach den Prinzipien des Menschseins soll deswe-
gen durch eine phänomenologische Perspektive kontrolliert werden. Es 
wird gefragt werden, welche naturwissenschaftlichen Annahmen sich 
aus dem persönlichen Erleben heraus auch bejahen lassen. Dem phäno-
menologischen Standpunkt wird hier bewusst ein Primat zur Interpreta-
tion naturwissenschaftlicher Ergebnisse zugeschrieben. Der Wert natur-
wissenschaftlicher Theoriebildung bestimmt sich anhand ihres Bezuges 
zu menschlichen Lebenswelten. Naturwissenschaftliche Forschung ist im 
besonderen Maße geeignet Alltagsüberzeugungen zu irritieren. Da sie 
auf der Beobachtung physischer Ereignisse und der Initiierung bestimm-
ter Messungen beruhen, erscheinen sie als faktisch. Die aus Messungen 
resultierenden Daten besitzen aber ohne Interpretation keine Aussage-
kraft, geben selbst keine Hinweise auf die Grenzen ihrer Interpretierbar-
keit. Diese Unbestimmtheit ausschöpfend, werden neue Ergebnisse gerne 
mit dem Anschein bahnbrechender Neuerungen geschmückt. Nicht sel-
ten werden weitreichende Versprechungen darüber gemacht, was diese 
Entdeckungen für die Menschheit bedeuten könnten und welches neue, 
revolutionäre Licht sie auf das menschliche Dasein werfen. Aber natur-
wissenschaftliche Ergebnisse offenbaren die Grenzen ihrer Interpretier-
barkeit erst mit neuen zukünftigen Erkenntnissen, deren Entwicklung 
meist noch in unbestimmter Ferne liegt. Das Beispiel der Genetik1 zeigt, 

1	 Ein anschauliches Beispiel hierfür ist die Genetik. Die Entdeckung des Ge-
noms hatte die Ansicht zur Folge, dass jedes Individuum ein festgefügtes, 
prägendes Muster an Erbanlagen besitzt. Gleichzeitig gelang es, einigen Ge-
nen spezifische Funktionen zuzuordnen. Der Schluss, dass die DNA-Sequenz 
das Leben steuert, war entsprechend naheliegend. Dies gab der determinis-
tischen Auffassung Vorschub, jeder Einzelne sei in seiner persönlichen Ent-
wicklung vorherbestimmt. In den 1970er Jahren aber gelang es der Verhal-
tensgenetik dynamische Interaktionen zwischen Umwelt und Persönlichkeit 
einerseits und Persönlichkeit und genetischen Einflüssen andererseits nach-
zuweisen. »Platz für genetischen Determinismus, wonach Persönlichkeits-
merkmale umweltunabhängig an die nächste Generation vererbt werden, ist 
in der modernen Verhaltensgenetik nicht – genauso wenig wie Platz für Um-
weltdeterminismus in modernen Lerntheorien« (Asendorpf & Neyer 2012: 
45). Es entwickelte sich die Epigenetik als Teilbereich der Genetik. Unter 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

wie leicht bestimmte naheliegende Überinterpretationen für sehr lange 
Zeit zu einer Art common sense avancieren und wie dabei althergebrach-
tes nützliches Wissen unangemessen diskreditiert wird. 

Die naturwissenschaftlichen Theorien, auf die im Rahmen dieser Un-
tersuchung zurückgegriffen wird, werden auch zukünftig einem Wandel 
unterliegen. Dabei ist nicht absehbar, welche davon langfristig haltbar 
sind. Diese Untersuchung braucht deswegen eine unabgeschlossene Of-
fenheit und wenn möglich werden die Implikationen der Theorien, die 
für dieses sozialtheoretische Unterfangen von Belang sind, methodisch 
geprüft. Hierzu dient ein phänomenologisches Prinzip. Den scheinba-
ren Implikationen naturwissenschaftlicher Forschung wird hier nur so 
weit gefolgt, wie man das selbstreflexiv an sich selbst oder einer Be-
trachtung erlebbarer sozialer Vorgänge überprüfen kann. Eine Richt-
schnur wird auch sein, ob diese Konsequenzen intersubjektiv in Form 
von Lehreinheiten erfahrbar gemacht werden können. Dies geschieht in 
der Auffassung, dass Theorie derartige erfahrungsbezogene Weltverbun-
denheit braucht, um nicht lediglich Thermik für Höhenflüge akademi-
scher Debatten zu erzeugen. Theorie soll, das ist die Überzeugung hier, 
gesellschaftliche Prozesse produktiv unterstützen. Dies ist keine Absa-
ge an die Rationalität harter Wissenschaften. Die Faktizität natur- und 
sozialwissenschaftlicher Messungen und die logische Weiterverarbei-
tung dieser Daten muss honoriert werden. Es ist die Interpretation der 
Ergebnisse, die unendlich viele Annahmen ins Spiel bringt und dabei, 
durchaus rational auf logischen Schlüssen aufbauend, intuitiv überzeu-
gende aber ungerechtfertigte Gedanken in die Welt bringt. Langfristig 
kann die Überzeugungskraft eines Gedankens aber nur bestehen, wenn 
er beständig in möglichst vielen seiner möglichen praktischen und pra-
xisbezogenen Implikationen reflektiert, als annehmbar beurteilt und ge-
gebenenfalls modifiziert wird. Eine ähnliche Forderung formuliert auch 
Hans-Otto Apel (1990[1983]: 39) vor dem Hintergrund der ökologi-
schen Krise und Tragfähigkeitsdebatte: »Wissenschaftstheoretisch läuft 
dies m. E. auf eine Vermittlung der Prinzipien kritisch-emanzipatorischer 

bestimmten Bedingungen kann die Aktivität der einzelnen Gene in der DNA 
erhöht werden oder auch ganz abgeschaltet. So haben identische Stammzel-
len das Potenzial sich zu ganz unterschiedlichen Zellen zu entwickeln, bei-
spielsweise zu Leberzellen, in denen dann nur die Gene aktiv sind, die für 
die Funktion der Leber notwendig sind. Es wurde auch deutlich, dass Um-
weltbedingungen derartige phänotypische Veränderungen am Genom be-
wirken. Es wird also nicht das Genom selbst, sein Genotyp, verändert, aber 
die unterschiedlichen Aktivierungen einzelner Gene führen dazu, dass man 
aus dem Genom wesentlich weniger für die Zukunft eines Individuums ab-
lesen kann, als ursprünglich erwartet. Auch wurde erkannt, dass sich auf 
diese Weise lebensweltliche Erfahrungen vererben können, eine Einsicht, die 
in vielen traditionellen Sichtweisen bekannt ist.

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Sozialwissenschaft mit quasi-biologischen, systemtheoretischen Impera-
tiven hinaus«. Anthropologie kann demnach eine kritische, auf konkre-
te Lebenswirklichkeiten bezogene Kontrolle naturwissenschaftlicher Er-
gebnisse leisten. 

Ein anthropologischer Ansatz kann und muss demnach sowohl die 
natürlichen Voraussetzungen wie auch die Möglichkeit der gesellschaft-
lichen Prägung des Menschen in den Blick nehmen. Die Unterscheidung 
von Positivismus und Konstruktivismus ist damit wohl die am meis-
ten überstrapazierte Dichotomie, denn um überhaupt sinnvoll forschen 
zu können, müssen beide intellektuellen Bewegungen in ein vor dem 
Forschungsgegenstand angemessenes Verhältnis gebracht werden. Das 
kommt letztlich einer Quadratur des Kreises gleich. Ausweg kann nur 
sein, diese Ansprüche im Folgenden beständig in einer sich gegenseitig 
regulierenden Schwebe zu halten. 

Was Anthropologie leisten sollte

›Anthropologie‹ bleibt auch im Sinne des angloamerikanischen Sprach-
gebrauchs interessant, wo sie vielfach als empirisches Projekt, eher im 
Sinne von Ethnographie, verstanden wird (Honneth & Joas 1980). Bei-
de Aspekte des menschlichen Daseins, seine natürliche Konstitution wie 
auch seine kulturelle Prägung, lassen gleichermaßen Vielfalt entstehen. 
Empirisches Arbeiten muss entsprechend dieser Erkenntnis fähig sein so-
ziale Multiplizität in den Blick zu nehmen. Nicht nur die Writing Cul-
ture Debatte (u.a. Clifford 1993[1988]) offenbarte diesbezüglich die Be-
grenzungen wissenschaftlicher Rationalität. Bei genauer Untersuchung 
tritt unter der Oberfläche gängiger Begriffe eine infinite Diversität zum 
Vorschein. Dies gilt nicht nur für Identitätskategorien wie ›weiblich‹ 
oder ›männlich‹ (Butler 2002[1988]), sondern zeigt sich auch in der Be-
trachtung weitgehend standardisierter naturwissenschaftlicher Begriff-
lichkeit wie etwa medizinischer Diagnosen (Mol 2002). Diese schein-
baren Monolithen offenbaren bei genauerem Hinsehen, in der Praxis 
auf die konkreten Lebensumstände einzelner Menschen bezogen, viel-
fältig differenzierte Ausprägungen. In ähnlicher Weise bestimmt Bruno  
Latours (2007[2004]) symmetrische Anthropologie das Gesellschaftliche 
abseits gängiger analytischer Kategorien. Es bedürfe einer flachen ›Ak-
tant-Rhizom-Ontologie‹, um den Vernetzungen all jener zu einem be-
stimmten Zeitpunkt miteinander assoziierten Elemente nachzuspüren. 
Gesellschaft erscheint so als ein beständiges ›Sich-neu-versammeln‹ von 
an der Praxis beteiligten menschlichen wie nicht-menschlichen Aktan-
ten, ein beständiges Re-konfigurieren von Kollektiven, welche jeweils 
nur im Moment ihrer Hervorbringung bestehen, ständig im Wandel und 
ständig in Bewegung sind. Im Sinne von Anthropologie als Erforschung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

tatsächlicher Lebenswirklichkeiten sollte eine theoretische Grundlegung 
ein begriffliches Instrumentarium schaffen, das dazu befähigt Multipli-
zität und Diversität empirisch in den Blick zu nehmen. Dies wird insbe-
sondere in Kapitel 5 geleistet. Zuvor müssen aber in diesem Kapitel die 
dazu notwendigen Grundlagen gelegt werden.

Was Anthropologie im vorliegenden Fall leisten soll

In der Singularität jedes einzelnen situativen Ereignisses und der Pfadab-
hängigkeit von Ereignisketten entstehen menschliche Erfahrungen und 
zwischenmenschliche Beziehungen. Die Menschen beeinflussen sich ge-
genseitig und so bildet sich etwas Gemeinsames. Multiplizität besteht, 
weil alle Beteiligten dieses Gemeinsame aus ihrer jeweiligen Position he-
raus zu begreifen versuchen. In der alltäglichen Praxis beziehen sie sich 
aufeinander, veranlassen sich gegenseitig zu Reaktionen und spinnen so 
ein Netz aus mehr oder weniger starken Bindungen. In diesem Sinne 
wird das Konzept der Transaktion als ein situatives sich gegenseitig Her-
vorbringen von Subjekten in Gemeinschaft beschrieben werden. Als an-
thropologisches Prinzip erzeugt es zwangsläufig Diversität. Das Kon-
zept der Transaktion ist lebensweltlich eng mit dem Konzept der Person 
verbunden, das ebenfalls an die Vorstellung von Gemeinschaft gebun-
den ist. Mit der Absage an die metaphysischen Grundlegungen der Fra-
ge nach dem Menschen war auch geistesgeschichtlich ein »Übergang von 
der traditionellen philosophischen Anthropologie zur Philosophie der 
Person« zu verzeichnen, denn an »die Stelle der umstandslosen Frage-
stellung ›Was ist der Mensch?‹ trat ein Fragetypus von der Art ›Was be-
deutet es, das Leben einer Person zu führen?‹« (Sturma 2004: 265). Der 
Begriff der Person wird in Minimalfassung meist an die kognitive Fähig-
keit zu Bewusstheit geknüpft und mit dem besonderen moralischen Sta-
tus der Würde verknüpft (Kalckreuth 2019). Diese Würde wird als un-
hintergehbar und unveräußerlich behauptet. Darüber hinaus gibt es aber, 
wie gezeigt werden wird, noch zahlreiche Dimensionen, die den Perso-
nenbegriff im weiteren Sinne erst interessant machen. Er nimmt Bezug 
auf die spezifische Erkenntnisfähigkeit und die Erlebnismodalitäten des 
Menschen. Damit assoziierte Phänomene wie etwa Liebe, Scham, Schuld, 
Demut oder Hoffnung werden meist nur aus religiöser oder zumindest 
religionswissenschaftlicher Perspektive erklärt. Sie sollen hier aber eine 
Grundlegung in einem anthropologischen Verständnis erfahren. 

Der klassische Personalismus zeichnet ein Bild von Menschen, die sich 
in einer Gemeinschaft gegenseitig verbunden sind. Ihm wird oft ›hu-
manistische Blauäugigkeit‹ vorgeworfen. Jürgen Habermas zufolge wer-
de bei der Betonung der menschlichen Würde nicht selten vorschnell 
auch von einer grundlegenden moralischen Gesinnung der Menschen 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

ausgegangen. »Die moralischen Alltagsintuitionen rechnen mit Perso-
nen, die von Haus aus einen Sinn für Gerechtigkeit haben, eine Konzepti-
on des Guten ausbilden, sich selbst als Quelle von legitimen Ansprüchen 
verstehen und sich auf die Bedingungen fairer Kooperation einlassen« 
(Habermas 1992: 129). Dies sei aber keineswegs vorauszusetzen und 
es sei zwischen Moral und Ethik zu unterscheiden. Moralische Grund-
sätze bedürfen Habermas zufolge einer rationalen, universellen Begrün-
dung. Ethische Prinzipien, also partikulare Ansichten darüber, was ein 
gutes Leben auszeichnet, müssen indes Gegenstand von Aushandlungen 
sein. Die Verhandlung ethischer Sachverhalte müsste dabei besonderen 
moralischen Regeln folgen. So entwirft er die Prinzipien von Öffentlich-
keit, Gleichberechtigung, Wahrhaftigkeit und Zwanglosigkeit, die eine 
gerechte Verhandlung der verschiedenen Ansprüche gewährleisten sol-
len. Bekanntermaßen sind das die Prinzipien der von Habermas und Apel 
entwickelten Diskursethik. Die Diskursethik geht davon aus, dass vor 
allem Rationalität und gesicherte moralische Prinzipien der Schlüssel zu 
guter Verständigung sind. 

Im vorangegangenen Kapitel wurde aber schon erklärt, dass die an-
gebotene entwicklungspsychologische Begründung moralischer Reflexi-
onsfähigkeit nach Lawrence Kohlberg nicht ausreicht, um angemessen 
zu reflektieren, woran gesellschaftliche Verständigungsprozesse heute 
so oft scheitern. Ein kritischer Personalismus begreift den Menschen 
als emotionales Körper-Geist-Wesen, dass nur partiell intellektuell an-
sprechbar ist. Diese Auffassung betont die Wichtigkeit von Erziehung, 
Erwachsenen- und Persönlichkeitsbildung für eine demokratische Ver-
gesellschaftung. So ist John Dewey (1993[1916]: 426) der Auffassung: 
»Philosophie ist die Theorie der Erziehung in ihrer allgemeinsten Ge-
stalt«. Es kann im Folgenden also nicht der Anspruch sein, den Men-
schen als moralisches Wesen sui generis zu begründen. Vielmehr soll 
seine Potenzialität, moralische Reife zu entwickeln, anthropologisch aus-
gelotet werden.

3.2 Transaktion

Versteht man Anthropologie nicht als eine Frage nach dem unveränderli-
chen Wesen des Menschen, sondern lediglich als eine nach den unverän-
derlichen Voraussetzungen menschlicher Veränderlichkeit (Honneth & 
Joas 1980), dann kann Transaktion als ein grundlegendes Prinzip begrif-
fen werden. Die Menschen verändern sich transaktional, das heißt sie ge-
hen in Interaktion miteinander über das, was sie für sich allein sein kön-
nen hinaus. Eine transaktionale Anthropologie bestimmt den Menschen 
nicht in einem Wesen, das jedem Individuum gleichermaßen zukommt 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

und wonach alle Menschen dem Grund nach gleich sind, sondern in den 
Effekten seiner spezifischen Umgangsweise untereinander, die es über-
haupt erst ermöglichen, dass menschliche Einzelwesen sich selbst und 
andere als Individuen wahrnehmen. Der Mensch besitzt eine transaktio-
nale Sozialität, wonach sich Personen gegenseitig zu dem machen, was 
sie sind. Dabei ist es dem Einzelbewusstsein naturgemäß unmöglich, bei 
sich zu bleiben, was den Wunsch befeuert, nach dem zu suchen, was un-
abhängig von anderen das Ureigene ist. Auf diese Weise entsteht die je-
weils spezifische, dynamische, strukturelle Heterogenität einer mensch-
lichen Gemeinschaft.

An dieser Stelle kann ein Beispiel zur Veranschaulichung beitragen. 
Stellen Sie sich vor, Sie müssen ein Amt besuchen. Dieses Amt betreten 
Sie einerseits als Bürgerin,2 aber auch als Mitglied der Kategorie, in der 
dieses Amt für Sie zuständig ist, beispielsweise als Einwohnerin beim 
Einwohnermeldeamt oder als Arbeitslose beim Jobcenter. Die Situation 
auf dem Amt bringt Sie also in einer spezifischen Identität hervor, die in 
Ihrem sonstigen Leben vielleicht nur eine untergeordnete Rolle spielt. 
Sprechen wir Ihnen zusätzlich das Wissen zu, dass ein Besuch auf diesem 
Amt in der Regel sehr zeitaufwändig ist. Dieser Gedanke kann bei Ihnen 
unterschiedliche Dinge auslösen. Vielleicht sind sie genervt und reagie-
ren gereizt, vielleicht aber nehmen Sie es zum Anlass, ein gutes Buch mit-
zunehmen und die Wartezeit zu nutzen, um ein wenig vom Alltagsstress 
zu entspannen. Ihre Subjektivität, also die Haltung, die Sie der Situation 
entgegenbringen, hängt demnach nicht von der Identitätskategorie ab, in 
der sie dem Amt bedeutsam sind. Es werden auch die weiteren Umstän-
de Ihres Lebens wichtig, etwa ob Sie Zeit haben oder ob Sie unter Ter-
mindruck stehen. Persönliche Veranlagungen, wie etwa Nervosität oder 
mangelnde Geduld spielen ebenfalls eine Rolle. Auch Ihre Selbstwahr-
nehmung übt einen Einfluss aus; beispielsweise, wenn sie bürokratische 
Vorgänge notorisch als Fremdbestimmung empfinden. Derartige Aspek-
te, so wird in der Regel angenommen, können wir beeinflussen, zum  
Beispiel indem wir uns bewusst machen, wie sehr uns derartige Situatio-
nen ›auf die Palme bringen‹ können. Dann entscheiden Sie sich vielleicht, 
dass Sie lieber innerlich einen Schritt zurücktreten und negative Gefüh-
le erst einmal besänftigen, bevor Sie der Amtsperson begegnen. Ihr Ver-
halten hängt also auch ganz situativ von Ihrem Verhältnis zu sich selbst 
ab. Darüber hinaus, und hierin tritt nun der transaktionale Charakter 
hervor, wird es eine Rolle spielen, welche persönlichen Eigenschaften die 
Amtsperson hat und wie sie Ihnen begegnet. Ist sie freundlich oder nicht? 
Zeigt sie vielleicht Verhaltensweisen, die Sie an einen verhassten Leh-
rer Ihrer Schulzeit erinnern. In diesem Fall werden Sie sicherlich anders 

2	 Generisches Femininum, weil in diesem Beispiel an eine konkrete Person ge-
dacht werden soll

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

reagieren, als wenn Sie sie unerwartet als attraktiv empfinden. Derarti-
ge Prozesse müssen Ihnen gar nicht bewusstwerden und doch prägen sie 
maßgeblich Ihr Verhalten in dieser konkreten sozialen Situation. Durch 
die unendliche Mannigfaltigkeit möglicher Bedingungen ist die Variati-
onsbreite möglicher Situationen nahezu unbegrenzt. Auch ist die spezi-
fische Ausprägung, die ihre Subjektivität in dieser Situation annimmt, 
nicht vom gesellschaftlichen Kontext der Situation (Amtsbesuch) de-
terminiert, sondern wird erst unter den konkreten Bedingungen der Si-
tuation hervorgebracht. Sie selbst wie auch Ihr Gegenüber nehmen auf 
die konkrete Gestaltung ihrer Begegnung Einfluss, das ist Transaktion.

Das Beispiel deutet schon an, dass auf Basis einer transaktionalen An-
thropologie keine Gleichschaltung vorgenommen werden kann. Man 
bringt sein soziales Gegenüber notwendigerweise als Jemanden her-
vor, der von einem selbst verschieden ist. Selbst innerhalb identitätspo-
litisch engagierter Gruppen, also zwischen Menschen, die sich bewusst 
einer gemeinsamen Kategorie zuordnen, gibt es Unterschiede, die sich 
in praktischen Kontexten manifestieren und durchaus auch machtpoli-
tisch relevant sein können. Zwingende Folge des Transaktionstheorems 
ist demnach die Überzeugung, dass menschliche Gesellschaften immer 
Diversität hervorbringen und dass menschliche Gesellschaften beständi-
gem Wandel unterliegen.

Der Begriff Transaktion wurde von John Dewey und Arthur Bentley 
(1991[1949]) ursprünglich als Bezeichnung für einen spezifischen er-
kenntnistheoretischen Weltzugang gewählt (vgl. auch Steiner 2014b). 
Von der Astronomie Galileo Galileis, über Isaak Newtons Mechanik, 
Albert Einsteins Relativitätstheorie bis zum Entwurf der Quantenphysik 
durch Niels Bohr erkennen Dewey und Bentley ein sich zunehmend dif-
ferenzierendes physikalisches Weltbild. So wurden Objekte anfangs als 
selbstwirksame Objekte betrachtet (self-action), etwa wenn einem Ge-
genstand das Bestreben zu Boden zu fallen als immanente Eigenschaft 
zugesprochen wird, wie das im antiken Griechenland der Fall war. Die 
physikalische Mechanik ersetzte diese Auffassung durch ein interakti-
ves System von Kräften und Gegenkräften (interaction), also eine Vor-
stellung, wonach die Masse der Erde eine Anziehungskraft auf besagten 
Gegenstand ausübt. In diesen Fällen werden Phänomene von außen be-
obachtet, die Ergebnisse der Beobachtung durch den Beobachter nicht 
beeinflusst. Mit Einstein und Bohr aber müssen physikalische Prozesse 
zunehmend als beobachterabhängig angesehen werden. Messwerte sind 
nicht mehr absolut, sondern vom Standpunkt der Messgeräte abhängig 
und schließlich beeinflusst die Messung sogar die beobachteten Vorgän-
ge. Transaktion ist demnach weder eine isolierte Erkenntnis noch eine 
Erkenntnis, die eine bestimmte Person hat, noch ist sie ein isolierter Er-
kenntnisgegenstand. Transaktion ist die Gesamtheit der geschichtlichen 
Situation, in der etwas erkannt wird.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Übertragen auf das soziale Leben lässt sich jeder einzelne Mensch zu-
gleich als wahrnehmendes wie auch wahrgenommenes Mitglied der je-
weils aktuellen sozialen Situationen begreifen. Demnach kann es ebenso 
wenig einen außenstehenden Beobachter geben, wie eine objektive Fas-
sung dieser Situation möglich ist. Dies ist in den Geistes- und Sozialwis-
senschaften mittlerweile weitgehend Konsens und hat zahlreiche Unter-
suchungen zu Positionalitäten in den Wissenschaften hervorgebracht. 
Darüber hinaus aber können auch die an der Situation teilnehmenden 
Personen nicht mehr als selbstständige Entitäten angesehen werden, son-
dern müssen als Teil der Situation begriffen werden. Diese zweite Kon-
sequenz ist nicht ganz trivial und soll anhand der Beschreibung eines  
Experiments, welches auch jede Leserin und jeder Leser selbst durchfüh-
ren kann, verdeutlicht werden.

Eine Übung zu Diversität, Identität und Person

Im Rahmen eines Seminars zu Diversität und Intersektionalität fordere 
ich die Teilnehmenden gerne dazu auf, sich bestimmten Kategorien zuzu-
ordnen. Sie sollen sich im Seminarraum auf einer für die entsprechende 
Kategorie markierte Position gruppieren. Anfangs werden lebensprakti-
sche Unterscheidungen, wie etwa Vegetarier/Nichtvegetarier oder Pau-
schalreisende/Individualreisende, genannt.3 Haben sich die Teilnehmen-
den positioniert, sollen sie ihre Vorurteile der anderen Gruppe gegenüber 
äußern. Anschließend werden die resultierenden Reaktionen und Emp-
findungen reflektiert. Nach einigen Durchgängen sollen sich die Teilneh-
menden in Männer und Frauen aufteilen, die Frauen auf der einen Seite 
des Raumes, die Männer auf der anderen. Ich erkläre nun, dass derzeit 
gefordert wird, eine dritte Kategorie anzubieten und weise in der Mit-
te des Raumes eine Kategorie ›divers‹ aus. Augenblicklich bekommt das 
Experiment eine neue Qualität. Den Teilnehmenden wird in diesem Mo-
ment klar, dass diese Aufforderung eine besondere Brisanz besitzt. Es 
steht sofort die Frage im Raum, ob sich jemand outet, ob sich jemand 
traut die Position dazwischen einzunehmen. Als Seminarleiter mute ich 
den Teilnehmenden diese Spannung nicht allzu lange zu und beginne 
diesen Effekt zu reflektieren. Die unerträgliche Spannung entsteht, weil 
allen Anwesenden intuitiv klar ist, dass eine Person, die sich nicht mit 
den konventionellen Geschlechterkategorien identifizieren kann, augen-
blicklich in eine Zwickmühle gerät. Sie kann sich entweder dazu ent-
schließen sich zu outen oder sich zu verleugnen. An dieser Stelle kann 

3	 Die Universität Freiburg stellt auf ihrem Internetportal für Gender und Di-
versity eine Reihe Übungen für eine diversität-sensible Lehre zur Verfügung: 
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren.

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren
https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren


122

auf den sozialen Charakter der Situation hingewiesen und verdeutlicht 
werden, dass sich die aktuellen Beziehungsweisen im Rahmen eines Se-
minars4 eben nicht in den faktischen Zugehörigkeiten zu bestimmten 
gesellschaftlichen Identitätskategorien erschöpfen dürfen. Vielmehr ver-
langt ein Seminar formalisierte Beziehungsweisen zwischen Lehrenden 
und Lernenden und zwischen den Lernenden untereinander, um ein Ler-
nen ohne Ansehen der Person zu ermöglichen.5

Alternativ zur binären Einteilung in Mann und Frau schlage ich nun 
eine graduelle Verteilung vor. Ich deklariere eine Wand des Raumes als 
›absolut männlich‹, die entgegengesetzte Wand als ›absolut weiblich‹. Im 
Raum dazwischen sollen sich die Teilnehmenden nun entsprechend ihrer 
persönlichen Einschätzung verteilen. In der Regel werden nun Fragen ge-
stellt, was denn als ›männlich‹ oder ›weiblich‹ gelten soll. Verweisen Sie 
dann darauf, dass auf die Schnelle sicher keine verbindliche Definition 
dieser Kategorien möglich ist und sich die Teilnehmenden an ihren je-
weils eigenen Vorstellungen orientieren sollen. Meiner Erfahrung nach 
beobachten sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer nun gegenseitig 
und suchen nach einer für sie angenehmen Position im Raum. Sie posi-
tionieren sich also nicht allein aus ihrer Selbsteinschätzung heraus, son-
dern in Wahrnehmung der Anderen. Das ist ein wichtiger Punkt für die 
spätere Reflexion. Erfahrungsgemäß sind Frauen offener dafür, sich in 
Richtung der anderen Geschlechterkategorie einzuordnen als die Män-
ner. In der Regel ergibt sich eine Grenze auf der Höhe, auf der die ers-
te Frau sich in Richtung männlicher Seite positioniert hat. Diese Grenze 
wird initial meist von keinem Mann in Richtung weiblich überschritten, 
ebenso wie sich initial in der Regel auch keine Frau männlicher als ein 
Mann positioniert. Nachdem dieses Phänomen von der Seminarleitung 
angesprochen wurde und die Teilnehmenden über ihre Empfindungen 
und Selbsteinschätzungen reflektiert haben, findet in der Regel auch eine 
Überschreitung dieser Grenze von beiden Seiten her statt. Es lässt sich 

4	 Im universitären Kontext hat dieses Experiment bisher funktioniert, es ist 
aber leicht vorstellbar, dass der Verlauf des Experiments davon abhängig ist, 
wie sehr die Teilnehmenden Hemmungen haben sich selbst außerhalb der 
stereotypen Geschlechterdichotomie zu denken.

5	 An diese Erfahrung lässt sich später im Seminar anknüpfen und darstellen, 
dass in das gemeinsame Lernen persönliche Erfahrungen zwar einbezogen 
werden können, dass dies die Inhalte in der Regel auch lebendiger und leich-
ter verständlich macht, das Seminar aber keinesfalls eine Selbstpositionie-
rung einfordern dürfe. Die Privatsphäre muss immer gewährleistet bleiben. 
Die zu vermittelnden Inhalte eines universitären Seminars sollten ohne An-
sehen der beteiligten Personen auf einer intersubjektiven Basis verständlich 
sein. An dieser Stelle lässt sich auch eine Diskussion über die Möglichkei-
ten des Doing beziehungsweise Un-doing gender anschließen, wie auch eine 
Debatte über Ansätze der Critical Whiteness.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

zudem beobachten, dass sich die Anwesenden mit zunehmender Offen-
heit der Reflexion nachpositionieren und dass schließlich jede und je-
der Einzelne einen Platz findet. Dabei wird der Raum in der Regel recht 
gleichmäßig ausgefüllt. Es bilden sich nur selten Gruppen, für die es ja 
letztlich auch keine Definition gäbe. 

In diesem Experiment wird deutlich, dass für die letztlich eingenom-
mene Position weniger die sozialen Kategorien als eher das Sich-gegen-
seitig-wahrnehmen und ein Sich-und-den-anderen-genügend-Raum-las-
sen maßgeblich ist. Alle bekommen eine eigene Position zugewiesen. 
Durch das Experiment ist ein sozialer Raum entstanden, in dem sich die 
Teilnehmenden als das, für was sie am Ende stehen, gegenseitig transak-
tional hervorgebracht haben. 

Die transaktionale Gemeinschaft und die Grenzen der Verständigung 

Im Gegensatz zur Interaktion, bei der wir davon ausgehen, dass bereits 
ausgebildete Entitäten miteinander in Austausch treten, gehen wir bei 
Transaktion davon aus, dass sich die Teilnehmenden gegenseitig sozial 
positionieren. Menschen bringen sich situativ in ihren Subjektivitäten 
beständig neu hervor. Im Gegensatz zur Identität, die sich weitgehend 
aus intellektueller Reflexion über das eigene Selbst speist, muss Subjek-
tivität praktisch vollzogen werden. Ein Subjekt zu sein bedeutet nicht 
nur eine gesellschaftliche Position einzunehmen, sondern auch betrof-
fen zu sein und Haltungen zu zeigen. Ein Subjekt kann, ebenso wie eine 
Person, niemals für sich alleine sein. So wie Subjektwerdung eine soziale 
Situation voraussetzt, erfordert Personalität eine soziale Konstellation. 
Eine Person kann also nur sein, wer sozial auf jemand anderen oder et-
was Anderes bezogen ist, wer in Beziehungen steht.

Diese Idee der sozialen Bedingtheit von Subjektivität mag auf den 
ersten Blick an die Debatte um den apriorischen Intersubjektivismus 
erinnern (Frank 1993). Diese einst prominent von Frankfurter Sozio-
logen vertretene Auffassung baut auf dem Argument auf, dass Selbstbe-
wusstsein der Kenntnis sozialer Regeln bedarf und auch nur auf Basis 
der Fähigkeit, die Perspektive des Anderen zu übernehmen, möglich ist. 
Demnach entsteht Subjektivität als Epiphänomen sozialer Vergemein-
schaftung. Während Identität, als eine reflexive Bestimmung des eige-
nen Selbst innerhalb eines sprachlichen Bedeutungssystems, auf inter-
subjektive Verständigung ausgerichtet ist, erfordert das Subjektwerden 
zusätzlich emotionales Erleben und reaktives Verhalten. Subjektivität 
wird zwar von kognitiven Identitätsbestimmungen tangiert, lässt sich 
aber nicht darauf reduzieren. Selbstbewusstsein ist damit kein pures Er-
kennen, kein rein sprachliches Phänomen, sondern eine gelebte Gewiss-
heit. Sich-selbst-bewusst-zu-sein beschreibt eine erlebende Perspektive 

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

der ersten Person. Zwar ist Subjektivität von bewussten Überzeugungen 
über die eigene Person gefärbt und sie führt auch wieder in kognitive 
Selbstbestimmungen zurück, doch kann gelebte Subjektivität keinesfalls 
auf diese kognitiven Funktionen reduziert werden. 

Für Emmanuel Lévinas ist nicht Aktivität, sondern Passivität das 
Schlüsselcharakteristikum von Subjektivität (Mosès 1993). »Die Bezie-
hung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie 
leert mich unaufhörlich, indem sie mir so unaufhörlich neue Quellen 
entdeckt« (Lévinas 1998[1963]: 219). In seiner unerreichbaren Weite 
erscheint der Andere »horizonthaft«. Er begegnet mir unmittelbar, das 
heißt nicht nur in seinem Typus, seiner sozialen Rolle oder Funktion, die 
ihm eine erkennbare Form geben. Er erscheint mir auch in einer uner-
gründbaren Fremdheit. »Seine Anwesenheit besteht darin, sich der Form 
zu entledigen, die ihn gleichwohl manifestiert« (ebd.: 221). Das, was den 
Anderen so individuell macht, lässt sich niemals begreifen. Der Ande-
re passt nicht in meine Begriffe. »Das absolut Andere spiegelt sich nicht 
im Bewußtsein. Es widersteht dem Bewußtsein so sehr, daß nicht einmal 
sein Widerstand sich in Bewußtseinsinhalt verwandelt« (ebd.: 223). Da-
mit stürzt die Begegnung mit dem Anderen die Ichbezogenheit des Ichs 
um, indem sie die Aufmerksamkeit im Außen fesselt. Die Begegnung mit 
einem anderen Menschen führt mich aus mir hinaus, sie verstört meine 
gewohnten Erklärungsleistungen und zwingt mich nach neuen Erklä-
rungen zu suchen. Damit fordert mich der Andere augenblicklich dazu 
auf, über mich selbst hinauszuwachsen. Diesem verstörenden Moment 
transaktionaler Subjektivität kann mit Neugier, aber auch Angst begeg-
net werden.

Lévinas zufolge mahnt dieses verstörende Moment, das durch das 
Antlitz des Anderen ausgelöst wird, zur Verantwortung. Jeder Begeg-
nung wohnt eine Aufforderung zur Gegenseitigkeit inne, doch muss sie 
auch affirmativ vollzogen werden. Dann erzeugt sie den Wunsch, dem 
Anderen gerecht werden zu wollen. Wird diese emotionale Verstörung 
verdrängt, dann wird Verantwortung zurückgewiesen und die Bezie-
hung damit letztlich korrumpiert. Wird sie hingegen affirmiert, dann 
führt sie zu einem »Aufbruch ohne Wiederkehr« (vgl. Kap 2.7), einer 
niemals endenden Suche nach Verantwortlichkeit. Ruhe oder Harmo-
nie kann sich dabei aber nur einstellen, wenn diese Suche nicht zwang-
haft wird. Hierzu muss die Suche nach Gewissheit (quest for certainty) 
aufgegeben werden. Man muss sich vom Imperialismus und Egois-
mus des cogito lösen und sich dem Einfluss des Anderen öffnen. Die 
identifizierende Wahrheitssuche, die das Nichterfassbare eindeutig zu 
benennen sucht, mündet zwangsläufig in Selbstüberschätzung, denn sie 
weigert sich die eigene Begrenztheit anzuerkennen. Lévinas beschreibt 
dies als einen Egoismus, der die ganze Welt für sich vereinnahmen 
möchte. Wirklich zu sich selbst findet demnach nur, wer den Hang zur 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Selbstbestimmung, im zweifachen Sinne von Kontrolle und Identität, 
aufgibt. 

Personen sind lebenslang in dieses innere Spannungsverhältnis ge-
worfen. Im Aufeinandertreffen verschiedener Akteure erscheinen immer 
wieder neue Appelle und Antworten. Es ergeben sich Beziehungskon
stellationen, die aber keinesfalls statisch sind, sondern sich dynamisch, 
entsprechend der gegenseitigen Einflussnahmen, beständig weiterentwi-
ckeln. Transaktion erzeugt etwas, das sich nicht als Summe seiner Ein-
zelteile darstellen lässt. Transaktion findet nicht zwischen festen Identitä-
ten statt, sondern etabliert Beziehungen, die jeweils ganz eigene singuläre 
Qualitäten besitzen. Erst aus ihren Beziehungen heraus können Individu-
en retrospektiv ihre Identitäten bestimmen. Versuche, das eigene Ich, das 
Gegenüber, die Natur eines Gegenstandes oder die äußerlichen Bedin-
gungen zu erfassen, finden immer nur rückwirkend statt. Niemals kann 
sich ein Individuum der Kontextgebundenheit seiner Deutungsversuche 
umfassend bewusstwerden. Die Produkte der eigenen Wahrnehmungen 
und Kognitionen müssen dem Individuum notwendig als Gegebenhei-
ten gelten. Aus der Ich-Perspektive erscheinen die Dinge und die Anderen 
als eigenständige Einheiten. Von außen gesehen jedoch führen wir Be-
ziehungen zu all den Dingen und Personen unserer Wahrnehmung (vgl. 
auch Plessner 1975[1928]). 

Durch Transaktion entstehen Beziehungen und Bindungen. In dieser 
Hinsicht ist die Gesellschaftstheorie tendenziell aber eher blind. Lange 
wurde der Mensch als selbstständiges, zur Autonomie befähigtes We-
sen angesehen. Carol Gilligan6 (1988[1982]) beschreibt eindrucksvoll, 
wie klassischerweise Individuation als Scheitelpunkt der menschlichen 
Entwicklung angesehen wurde. In dieser Ansicht kann sich ein Indivi-
duum vor allem durch Trennung, also indem es Beziehungen auflöst, 
entwickeln. So habe sich der »Wert der Ablösung, der Autonomie, der 
Individuation und der naturgegebenen Rechte« (ebd.: 34) zum Ideal 
entwickelt. Und tatsächlich lässt sich heute in den Kultur- und Geistes-
wissenschaften vielfach eine starke Konzentration auf den Begriff der 
Identität feststellen. Ebenfalls im Trend liegen ein vorwiegend indivi-
dualistisch verstandener Subjektbegriff oder das Gegenteil, die totale 
Zurückweisung des Subjektbegriffs mit oder ohne Betonung gouverne-
mentaler Subjektivierungen. Auch der Begriff der Beziehung findet we-
nig Beachtung, zumindest insofern, als dass selten Fragen nach der Kom-
petenz zu guter Beziehungsarbeit gestellt werden. In gegebenen sozialen 
Konstellationen wollen alle Beteiligten gehört und respektiert werden. 
Gute Beziehungsarbeit macht die Ambiguitäten konkreter Situationen 
handhabbar. Sie macht die Diskrepanzen, die in der Unvereinbarkeit 
verschiedener Meinungen gründen, ertragbar. Sie sensibilisiert für die 

6	 Ich löse Gilligans Arbeit hier bewusst aus dem Genderkontext. 

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

»Erkenntnis der andauernden Bedeutung der Bindung im menschlichen 
Lebenszyklus« (ebd.: 34), also die Erkenntnis, dass man für Menschen, 
zu denen man einmal eine Beziehung aufgebaut hat, immer ein Stück 
weit verantwortlich bleiben wird. Trennung schafft niemals Tabula Rasa. 
In manchen Fällen – etwa in Gewaltbeziehungen – mag sie ein notwen-
diger Schritt sein, niemals aber kann sie eine vollständige Befreiung von 
allem, was der Andere bewirkt hat, erzeugen. Diese Durabilität von Be-
ziehungen entsteht aus Transaktion. Weil wir uns als soziale Gegenüber 
gegenseitig formen, hinterlassen wir auch immer etwas von uns in unse-
rem Gegenüber, so wie dieser etwas von sich in uns zurücklässt.

Die Qualität von Transaktionsmustern, also die Qualität von Beziehun-
gen, ist demnach ein zentraler Faktor jeglichen personalen Lebens. Man 
kann sich selbst nur mit und durch den Anderen entfalten. Gleichzeitig ist 
man, insbesondere in familiären Beziehungen, an bestimmte Einzelperso-
nen gebunden, denen man im Zweifelsfall auch kaum entkommen kann. 
Nicht verwunderlich also, dass es auch Fälle gibt, in denen Beziehungen 
für die beteiligten Personen zur Belastung werden. Dies kann nicht nur 
in familiären Bindungen oder scheiternden Paarbeziehungen beobachtet 
werden. Auch zwischen Nachbarn können sich Situationen etablieren, in 
denen eine Seite unabänderlich davon überzeugt ist, dass die andere sich 
nicht richtig verhalte. Der böse Nachbar ist nicht nur ein sprichwörtli-
ches Schreckgespenst. Auch zwischen Einzelpersonen in einer Dorfge-
meinschaft oder einer Stadtgesellschaft sind unversöhnliche Konstellatio-
nen denkbar. Die Frage, wie in solchen Fällen, wenn schon nicht Einigung 
oder Versöhnung, dann zumindest Zusammenleben stattfinden kann, ist 
letztlich die Frage nach der Möglichkeit von Gemeinschaft (Kap. 4.6). Die 
Idee einer transaktionalen Gemeinschaft darf keinesfalls repressiv im Sin-
ne einer Leitkultur auf Gleichschaltung hinauslaufen, sondern sollte auf 
die Anerkennung der inhärenten Diversität jeglicher Vergemeinschaftung 
bauen. Entsprechend bedarf es einer vertieften Betrachtung der Möglich-
keiten intersubjektiver Aushandlung von Differenzen, welches diese Ar-
beit im Konzept der Mediation leisten wird (Kap. 6). Es bedarf aber auch 
einer Reflexion über die Grenzen von Vermittlung.

›Zu einem Streit gehören bekanntlich immer zwei.‹ Mit diesem Hin-
weis verweist man Streitende darauf, dass sie sich nicht einfach gegen-
seitig die Schuld zuschreiben sollen. Man mahnt sie, ihren Streit unter-
einander auszuhandeln und nicht selten hält man sich damit dann auch 
aus den Streitereien anderer heraus. Diese Haltung ist aber sehr voraus-
setzungsreich. Sie geht davon aus, dass die Streitenden in etwa gleich 
stark sind. Beobachten wir aber beispielsweise einen Streit zwischen ei-
ner Erwachsenen7 und einem Kind, in dem sich beide gleichermaßen ag-

7	 Generisches Femininum, da hier nur an eine entweder weibliche oder männ-
liche Person gedacht werden kann.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

gressiv gegeneinander verhalten, dann liegt es nahe, das Verhalten der 
Erwachsenen für unangemessen zu halten und gegebenenfalls auch ein-
zuschreiten. Die Auffassung, dass man sich besser aus dem Streit anderer 
heraushalten solle, geht zudem von der Annahme aus, dass beide Parteien 
gleichermaßen unter einem Streit leiden und somit auch gleichermaßen 
ein Interesse daran haben ihren Streit beizulegen. Dies ist aber ebenfalls 
nicht zwingend gegeben. Im Folgenden wird gezeigt werden, dass nicht 
alle Menschen zu Verständigung und Versöhnung befähigt sind, dass 
manche sogar notorisch Streit suchen oder für ihre Selbstbestätigung 
brauchen. In solchen Fällen kann sich ein Streit endlos fortsetzen. Er 
kann auch eskalieren und an Intensität derart zunehmen, dass er schließ-
lich nicht nur die Streitparteien betrifft, sondern die ganze Gemeinschaft. 

Die Idee der transaktionalen Gemeinschaft bedarf demnach einer Fas-
sung der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Wie beschrieben muss man 
zum Aufbau von Beziehungen in Vorleistung gehen, ohne dabei zu wis-
sen, ob die eingesetzte Verantwortung erwidert wird. Dieser prinzipi-
ell asymmetrische Charakter von Beziehungen öffnet dem Missbrauch 
eine Türe. Transaktionsmuster können asymmetrisch werden, wenn eine 
Partei diesen Charakter von Beziehungen systematisch ausnutzt. Selbst 
wenn eine der Parteien eine hohe Kompromissbereitschaft aufbringt und 
bereit ist die Ansprüche der anderen Person zu respektieren, wird sich 
nichts an dieser Beziehung ändert, sofern diese Person nicht in gleichem 
Maße für die Bedürfnisse und Belange dieser Partei offen ist. Wenn nur 
eine Partei einseitig gewillt ist, Fehler einzugestehen, dann werden diese 
Zugeständnisse die andere Seite nicht automatisch auch dazu bewegen, 
ihrerseits Fehlverhalten einzugestehen. Im Gegenteil, es kann auch ge-
schehen, dass sich diese Partei nun umso mehr in ihrer Position bestärkt 
fühlt und all ihre Vorwürfe ›jetzt erst recht‹ für gerechtfertigt ansieht. 

Aus transaktionaler Perspektive stellen sich derartige Beziehungen als 
asymmetrisch dar. Eine der Parteien ist nicht offen dafür, die Gegen-
seitigkeit anzuerkennen, die jeder Beziehung und jedem Streit zugrun-
de liegt. Sie verabsolutiert den eigenen Standpunkt und ist nicht fähig 
oder willens hinter diesen zurückzutreten. Auf dieser Basis ist keine Ver-
ständigung möglich. Wenn aber eine Partei eine andere unnachgiebig in 
eine von ihr bestimmte Position zwingt, dann kann man von transak-
tionaler Gewalt sprechen. Fälle in denen einzelne Menschen ihre Mit-
menschen wiederholt, trotz aller Vermittlungsversuche, in immer gleiche 
Situationen zwingen, können schwere psychische Folgen bei den Betrof-
fenen zeitigen, auch wenn dabei keine körperliche Gewalt eingesetzt 
wird. Generell zeigt sich transaktionale Gewalt überall dort, wo eine 
Partei eine andere in eine von ihr bestimmte Lage drängt, ohne dass diese 
Person eine Möglichkeit hätte, sich dieser zu entziehen. Transaktionale 
Gewalt markiert die Grenzen der Verständigung in der transaktionalen 
Gemeinschaft.

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

3.3 Transaktionale Gewalt

»Es kann der Frömmste nicht in Frieden bleiben,
Wenn es dem bösen Nachbar nicht gefällt.«

(Friedrich von Schiller, Wilhelm Tell, 
4. Akt, 3. Szene)

Wird transaktionale Gewalt ausgeübt, dann zwingt eine Partei eine an-
dere auf eine unterlegene Position. Transaktionale Gewalt etabliert eine 
Asymmetrie in der Beziehung der Parteien. Nicht selten finden wir sie 
in persönlichen privaten Beziehungen. Transaktionale Gewaltbeziehun-
gen sind oft stabil und entwickeln nicht selten eine starke Bindungskraft. 
Die Wurzeln der Gewalt liegen dabei oft in der Vergangenheit der Be-
ziehung. In der Regel etablieren sich transaktionale Gewaltasymmetrien 
langsam, im Laufe der Zeit, sodass sie den Beteiligten nicht zwangsläufig 
auch bewusst sind. Die unterlegene Partei empfindet dabei oft nur eine 
unbestimmte Unzufriedenheit, die sie durch die Naturalisierung der Be-
dingungen, meist auch nur unzureichend zu benennen weiß. Die über-
legene Partei erlebt sich auch nicht als Ursache der Ungleichheit, denn 
auch sie empfindet meist ein Ringen mit den Schwierigkeiten des Lebens. 
Sie sieht sich deswegen nicht als überlegen, sie kämpft vielmehr darum 
Oberhand zu gewinnen. 

Gewaltvoll werden Beziehung, wenn von einer Seite ungleichgewichtig 
ein gewisses Aggressionspotenzial ausgeht. Die Aktion geht dann von der 
dominanten Partei derart aus, dass die unterlegene Partei zwangsläufig 
in eine fremdbestimmte Position rutscht. Der unterlegenen Partei bleiben 
keine Freiheitsgrade, um diese Position abzuwenden. Dabei ist weniger die 
Asymmetrie zwischen den Positionen das Charakteristikum der Gewalt, 
als vielmehr die Art und Weise wie die Asymmetrie als Möglichkeit der 
Ausübung von Herrschaft genutzt wird. Es geht um den Missbrauch des 
asymmetrischen Charakters menschlicher Beziehungen. So muss es nicht 
als gewaltvoll erlebt werden, wenn die Wohnung, in der man lebt, von ei-
nem Investor übernommen wird. Hatte man selbst nicht die finanziellen 
Mittel, die Wohnung zu kaufen, dann wird das in der Regel als gerecht-
fertigt empfunden. Verfügen finanzstarke Investoren aber ohne Rückspra-
che oder Beachtung der Situationen von Mieterinnen und Mieter in ei-
ner Weise über möglicherweise ganze Häuserzeilen eines Viertels, sodass 
dies erhebliche Einschränkungen für das Leben der Bewohnerinnen und 
Bewohner bedeutet, dann wird das nicht zu Unrecht als Gewalt erlebt.

Transaktionale Gewalt kann vielfältig motiviert sein. Sie geschieht des 
ökonomischen Profits wegen, aus gesellschaftlichem Machtstreben, aber 
ebenso aus krankhafter Selbstwertproblematik der Täterinnen und Tä-
ter. Besonders perfide sind Fälle aggressiven manipulativen Verhaltens. 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Derartiges findet meist weit unterhalb der Schwelle der gesellschaftlichen 
Wahrnehmung statt. Manche Menschen brauchen das Erlebnis der Über-
legenheit zur Aufrechterhaltung ihres Selbstwertgefühls. Oft etablieren 
sich gewaltvolle Beziehungen im privaten Bereich und sind, wenn einmal 
etabliert, sehr dauerhaft. Bei sich entwickelndem Aufbegehren der unter-
legenen Partei sind es dann kleine eingespielte Gesten, wie etwa neben-
sächlich erscheinende, abfällige persönliche Bemerkungen, die die unter-
legene Partei schnell wieder auf den gewohnten Kurs bringt. Manchmal 
werden rationale Begründungen bemüht, um die scheinbare Richtigkeit 
der Machtasymmetrie in der Beziehung zu bestätigen, oder es werden 
äußere Zwänge angeführt. Vielfach werden auch negative Konsequenzen 
in Aussicht gestellt, sodass die unterlegene Partei schnell wieder in das 
vertraute Muster der Ungleichheit zurückkehrt. Dabei nimmt die über-
legene Partei die Unzufriedenheit der unterlegenen Partei entweder gar 
nicht wahr oder sie zieht sogar Befriedigung aus der Kontrolle, die sie 
über die andere Partei hat. Die Transaktionen der Beteiligten gestalten 
sich so, dass die unterlegene Partei diesen Kreislauf nicht zu durchbre-
chen weiß. Selbst nach intensiver Reflexion, intensivem Bemühen und 
auch wiederholten Versuchen einen anderen Umgang mit der dominan-
ten Partei zu etablieren, gelingt es den Unterlegenen nicht, derartige Be-
ziehungen nachhaltig zu verändern.

Im Extremfall sprechen wir von psychischer oder emotionaler Ge-
walt, die, wie gezeigt werden wird, wenn sie über einen langen Zeitraum 
und in jungen Jahren stattfindet, bei den Opfern tiefgreifende trauma-
tische Folgen zeitigen kann. Emotionale Gewalt stellt eine besondere 
Form transaktionaler Gewalt dar. Oft werden die nächsten Angehöri-
gen zur Zielscheibe. Meist werden sie ganz subtil mit immer neuen, sich 
ständig wandelnden Bedürfnissen konfrontiert. Es werden doppeldeuti-
ge Aussagen getroffen oder widersprüchliche Anforderungen an sie ge-
stellt. Im Bemühen diesen Anforderungen gerecht zu werden, müssen 
die Opfer zwangsläufig scheitern und so rechtfertigen sich wiederum 
erneute Vorwürfe oder Strafen. Solche Beziehungsmuster bauen sich 
über einen längeren Zeitraum auf und die unterlegene Partei weist häu-
fig auch eine Persönlichkeitsstruktur auf, die derartiger Gewalt nichts 
entgegenzusetzen hat. Trotzdem kann in solchen Fällen nicht von einer 
Mitschuld der unterlegenen Partei gesprochen werden, denn häufig be-
müht sie sich nach Kräften Harmonie oder gegenseitiges Verständnis 
herzustellen. Dabei erkennt sie in der Regel aber nicht, dass genau die-
ses verzweifelte Bemühen den Täterinnen und Tätern die Macht über 
sie verleiht, die diese zu ihrer persönlichen Selbstbestätigung brauchen.

Emotionale Gewalt ist aber nicht in dem Sinne strategisch, als dass 
sie eingesetzt wird, um bestimmte vorab bewusst anvisierte Ziele zu er-
reichen. Vielfach entspringt sie spezifischen Persönlichkeitsmerkmalen 
der beteiligten Personen, durch die sich bestimmte Interaktionsmustern 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

in Gang setzen, die zur beständigen Reproduktion der Gewalt führen. 
Aber transaktionale Gewalt kann, wie gezeigt werden wird, auch stra-
tegisch sein. Auch der postpolitische Verweis auf die Alternativlosigkeit 
bestimmter Entscheidungen kann als gewaltvoll erlebt werden. Einer ge-
ballten neoliberalen ökonomischen Kompetenzoffensive beispielsweise, 
lässt sich kaum rational begegnen, denn es wird ein derart geschlossenes 
Weltbild präsentiert, das alle Gegenargumente unangemessen oder gar 
irrational erscheinen lässt. Es ist zweitrangig, ob die Vertreterinnen und 
Vertreter tatsächlich so unbedingt an ihr Weltbild glauben oder ob hier 
eine strategische Täuschung zur Erreichung bestimmter Ziele stattfindet. 
Entscheidend ist, dass auf dieser Basis kein ernsthafter Austausch von 
Ideen und Ansprüchen stattfinden kann und, dass von außen gesehen, ein 
sich wiederholendes Muster erkennbar ist, welches es rechtfertigt, von 
einer Strategie zu sprechen. Um den Tatbestand der strategischen trans-
aktionalen Gewalt zu erfüllen, ist es demnach nicht notwendig, dass den 
überlegenen Parteien auch tatsächlich bewusst ist, welche interpersona-
len Mechanismen sie in Gang setzen, entscheidend ist, dass diese wieder-
holt funktionieren und wahrnehmbare Asymmetrien erzeugen. 

Eine Voraussetzung für transaktionale Gewalt ist, dass die Parteien, 
denen Gewalt angetan wird, sich den Täterinnen und Tätern nicht ein-
fach entziehen können. In der Regel machen sich transaktionale Gewalt-
täterinnen und -täter nicht vollständig klar, welche Wirkung sie auf die 
unterlegenen Parteien haben. Vielleicht haben sie eine vage Ahnung, wel-
che sie aber erfolgreich zu verdrängen wissen, sei dies aus mangelnder 
Empathiefähigkeit, narzisstischer Selbstüberhöhung, langjähriger Recht-
fertigung des eigenen Verhaltens oder ganz simpel, weil sie eigentlich nur 
gesellschaftlich etablierte Praktiken ausführen (vgl. Kap. 3.6–3.8). Trans-
aktionale Gewaltbeziehungen sind asymmetrisch dahingehend, dass eine 
Partei die andere manipuliert und sich nicht auf eine mögliche Rationali-
sierung dieser Vorgänge und die gegenseitige Anerkennung von Ansprü-
chen oder eine Beziehungstherapie einlässt. Eine derartige Ablehnung 
jeglicher Art von Vermittlung ist für alle Formen transaktionaler Gewalt 
charakteristisch, bleibt nur die Frage, ob sie sich im Einzelfall von Medi-
ation einfangen und aufbrechen lässt. Ob die Parteien nun als Elternteil/
Kind, Ehepartner, Kollegen, Geschäftspartner, Nachbarn oder politische 
Akteure aneinander gebunden sind, transaktionale Gewalt besteht nur, 
solange in einer Beziehung der Anschein der Alternativlosigkeit gewahrt 
werden kann. Die Herrschaft der Täterinnen und Täter bröckelt, sobald 
sie nicht mehr zwangsläufig als unauflösbar erscheint. Das kann das Ein-
fallstor für Mediation sein, doch wird dies kaum durch rein rationale 
Argumentation gelingen. Insbesondere die Sonderfälle emotionaler Ge-
waltbeziehungen lassen sich nicht auf Fragen verschiedener inhaltlicher 
Standpunkte oder Perspektiven reduzieren, sondern müssen als irratio-
nale gewaltvolle Asymmetrien wahrgenommen werden. Damit markiert 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

emotionale Gewalt in besonderer Weise auch die Grenzen der hier ver-
tretenen Kritik als Mediation. Es ist von besonderer Bedeutung für die-
se Arbeit emotionale Gewalt zu verstehen, um sie erkennen und beurtei-
len zu können. Hierzu ist es hilfreich sich die Ursachen, Entstehung und 
Reproduktion emotionaler Gewalt genauer anzuschauen.

Emotionale Gewalt

Emotionale Gewalt wird vor allem in Eltern-Kind-Beziehungen erforscht, 
wo sie sich als emotionaler Missbrauch und emotionale Vernachlässi-
gung zeigt. Manchmal wird auch von psychischer oder seelischer Gewalt 
gesprochen. In den 1990er Jahren klang, Shelley A. Riggs (2017: 61) zu-
folge, »in der Literatur bereits an, dass emotionaler Missbrauch mögli-
cherweise die am weitesten verbreitete und zugleich vielleicht die zerstö-
rerischste Form der Misshandlung sei«. Marije Stoltenborgh et al. (2015) 
bestätigen in einer Metastudie, dass zwar deutlich mehr Forschung zu se-
xuellem und physischem Missbrauch gemacht wird, die Ergebnisse aber 
nahelegen, dass emotionaler Missbrauch, was die Prävalenzraten angeht, 
weltweit die häufigste Form der Misshandlung ist. Im Gegensatz zu For-
men sexueller und physischer Gewalt, die relativ eindeutig als Gewaltan-
wendungen zu erkennen sind, ist es deutlich schwieriger zu entscheiden, 
wann normales Erziehungsverhalten in unangemessenes Elternverhalten 
umschlägt. Es gibt keine Eltern, die immer alles richtig machen. Auch 
kann emotionaler Missbrauch nicht an einzelnen Handlungen festge-
macht werden. Eine Bewertung muss sich am Charakter der Beziehung 
orientieren. So warnt Werner Leixnering (2000: 11) für die gezielte Prä-
vention und Intervention, etwa von Jugendämtern, vor einer »verkürz-
ten Täter-Opfer-Ideologie«. Weil psychische Gewalt viele Gesichter trägt, 
rät er dazu, sich die Lebensbedingungen und Interaktionen von Familien 
genau anzuschauen. Für jedes Kind muss in vielen Dimensionen ein in-
dividuell richtiges Maß an Erziehungspraktiken gefunden werden. We-
der zu viel noch zu wenig Autorität sind der Entwicklung eines Kindes 
zuträglich, selbiges gilt auch für Anleitung, Beaufsichtigung oder Kon
trolle. Emotionaler Missbrauch findet Stoltenborgh et al. (2015) zufolge 
nicht zuletzt deswegen so geringe gesellschaftliche Aufmerksamkeit, weil 
Fragen des emotionalen Missbrauchs ein Nachdenken über grundlegen-
de Überzeugungen bezüglich elterlicher Autorität herausfordern. Schnell 
entsteht die Vermutung, dass Elternrechte oder gängige Erziehungsprak-
tiken eingeschränkt oder in Frage gestellt werden sollen. Damit berührt 
die Thematik des emotionalen Missbrauchs grundlegende politische Fra-
gen der Freiheit zur individuellen Lebensführung. 

Stoltenborgh et al. zufolge geht man irrtümlicher Weise davon aus, 
dass sexueller Missbrauch die schwersten Folgen für die Betroffenen 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

habe. In einer Durchsicht mehrerer Studien zu den langfristigen Auswir-
kungen von emotionalem Missbrauch kommen auch Zurbriggen und 
Hagai (2017: 238) zu dem Schluss, »dass emotionaler Missbrauch er-
hebliche Folgewirkungen hat, die in vielen Fällen stärker wiegen als die 
Folgen eines physischen und sexuellen Missbrauchs«. Dieser Hinweis 
soll hier auf keinen Fall als Argument für eine Rangfolge verschiedener 
Gewaltarten und der Schwere ihrer Folgen verstanden werden. Es soll 
hier lediglich die Gefährdung durch emotionale Gewalt verdeutlicht wer-
den. Auch im Bericht der bundesdeutschen Enqueten Psychische Gewalt 
am Kind wird festgestellt: »Psychische Gewalt kommt sehr häufig vor. 
Wahrscheinlich in einem wesentlich größerem Ausmaß, als wir alle, in-
klusive meiner Person, das vermuten. Und: Psychische Gewalt tritt nicht 
nur alleine auf, sie tritt zumeist auch als ›stille Schwester‹ aller anderen 
Gewaltformen auf« (Leixnering 2000: 8).

Riggs (2017) zufolge bietet die Bindungstheorie eine Möglichkeit, 
Schlüsselfaktoren in der Eltern-Kind-Beziehung zu identifizieren, die zu 
langfristigen schweren Beeinträchtigungen des Kindes führen und die 
deswegen als emotionale Gewalt eingestuft werden können. Die Folgen 
manifestieren sich dahingehend, dass die Kinder kein sicheres Bindungs- 
und Sozialverhalten ausbilden können. Darüber hinaus werden sie in 
der Entwicklung adäquater Emotionsregulation und Bewältigungs-
strategien ebenso wie in der Ausbildung eines angemessenen Selbst-, 
Fremd- und Weltverständnisses beeinträchtigt. Zu den Schlüsselfakto-
ren gehören zurückweisendes, zudringliches oder rollenumkehrendes 
Elternverhalten. Die Entwicklung eines gesunden Bindungsverhaltens 
auf Seiten der Kinder ist besonders gefährdet, wenn Zurückweisung 
und Aufdringlichkeit in einem nicht nachvollziehbaren Wechselverhält-
nis stehen, wenn Kinder also beispielsweise in einem Moment herab-
gewürdigt werden, im nächsten aber schwerwiegende Verantwortung 
übertragen bekommen, wenn Antipathie, strenge Kontrolle oder Schuld-
zuweisungen sich unvermittelt mit Momenten mischen, in denen die 
Elternteile Nähe oder Schutz bei den Kindern suchen. »Es sind insbe-
sondere die miteinander im Widerspruch stehenden und dabei simul-
tan erfolgenden Signale, welche die Bindungsbedürfnisse des Kindes im 
gleichen Augenblick ansprechen und zurückweisen, die für Konfusion 
sorgen und das Kind in eine ausweglose Situation bringen« (ebd.: 66). 

Um nun vom emotionalen Missbrauch von Kindern zu einem Be-
griff von transaktionaler Gewalt zu gelangen, muss gesehen werden, 
dass emotional missbrauchte Kinder auch Schwierigkeiten im Umgang 
mit Gleichaltrigen entwickeln. Sie entwickeln nicht selten ein patholo-
gisches Bindungsverhalten, dass auch ihre späteren Paar- und Freund-
schaftsbeziehungen prägt. Darüber hinaus treten auch weitere negative 
Auswirkungen auf, wie etwa mangelnde Impuls- und Affektkontrolle, 
emotionale Instabilität oder geringe Selbstachtung bei gleichzeitig hohem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Aggressionspotenzial. Auch können sich ausgeprägte Feindseligkeit. Da
rüber hinaus auch psychische Probleme wie Angst, Depression oder Hoff-
nungslosigkeit, posttraumatische Belastungsstörungen, Suizidalität oder 
Somatisierung und ganz allgemein Schwierigkeiten bei der alltäglichen Le-
bensbewältigung und im sozialen Umfeld zeigen (Riggs 2017; Zurbriggen 
& Hagai 2017). Die möglichen Folgen für die Lebenswege der Betroffe-
nen sind also vielfältig. Generell aber lässt sich sagen, dass Menschen, die 
emotionalen Missbrauch erlebt haben, in der Regel über unzureichende 
interpersonale Kompetenzen verfügen. Nicht selten werden Betroffene er-
neut zu Opfern, insbesondere, wenn sie in Beziehungen zu emotional ge-
walttätigen Personen eintreten. Viele Betroffene werden aber auch selbst 
zu Täterinnen oder Tätern. Beide Möglichkeiten liegen nahe, da eine frü-
he Prägung immer auch mit Nachahmung einhergeht. Emotional gewalt-
tätiges Verhalten wird nicht nur erlitten, sondern gleichzeitig auch erlernt  
(Parens 2017; Zurbriggen & Hagai 2017). Riggs (2017) hat mit dem 
Cycle of Emotional Abuse Model (CEA-Modell) beschrieben, wie emo-
tionaler Missbrauch zur Entwicklung bestimmter Persönlichkeitsmerk-
male und gestörtem Beziehungsverhalten im Erwachsenenalter beiträgt. 
Dies trägt dann wiederum dazu bei, dass die emotionale Gewalt in spä-
teren persönlichen Beziehungen reproduziert wird (Zur intergenerativen 
Weitergabe emotionaler Gewalt siehe insbesondere auch Brisch 2017). Ob 
es den Betroffenen nun aber gelingt aus dem Kreislauf der Reproduktion 
emotionaler Gewalt auszusteigen, hängt entscheidend davon ab, ob es ih-
nen im Laufe ihres weiteren Lebens gelingt, das, was ihnen versagte blieb, 
nachzuholen und adäquate interpersonale Kompetenzen auszubilden.

Laut Henri Parens (2017) wird niemand feindselig oder bösartig ge-
boren. Bei gesunder frühkindlicher Bindung, einigermaßen durchschnitt-
lichen psychogenetischen Voraussetzungen und sofern keine weiteren 
negativen psychodynamischen Prozesse einwirken, entwickeln Kinder 
eine wohlmeinende Haltung gegenüber anderen Menschen. Studien 
zum Aggressionsverhalten von Kindern zeigten, wie Individuen, oder 
auch Gruppen, wohlmeinende, feindselige oder gar bösartige Vorurteile 
gegenüber anderen Individuen oder sozialen Gruppen entwickeln und 
wann sie entsprechendes aggressives Verhalten an den Tag legen. Ins-
besondere Leidenserfahrungen, psychischer Schmerz und insbesondere 
Traumatisierungserfahrungen erzeugen eine besondere Bereitschaft für 
aggressives Verhalten und lassen bei Betroffenen im schlimmsten Fall 
eine hochgradig feindselige Destruktivität entstehen. Diese schlumme-
re dann in diesen Personen; »je nach Bedarf wie eine Bombenlast bereit 
zur willentlich oder unwillentlich bewirkten Entladung« (ebd.: 158). 
Auslöser sind nicht nur physische und sexuelle Gewalt. Auch seelische 
Leiden, verursacht durch Vernachlässigung, ideologische Erziehungssti-
le oder seelische Gewalt führen zu Verhaltensweisen, die sich in einem 
Drang anderen die Schuld zu geben und damit in einem Drang Feinde 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

zu haben manifestiert. Da die Betroffenen konfliktträchtige Gefühle ver-
drängen, werden diese unbewusst auf andere Personen projizieren und 
am gewählten Feind abgelassen. 

Die initial wohlmeinende Haltung eines Kindes verwandelt sich also 
nicht nur durch negative Vorurteile, die von außen induziert werden, 
etwa in familiären oder kulturellen Kontexten, in eine feindselige Hal-
tung. Es ist »vielmehr in erster Linie unsere eigene aufgehäufte feindse-
lige Destruktivität, unser eigener Zerstörungsdrang, der unser wohlmei-
nendes in ein böswilliges Vorurteil ummünzt« (ebd.: 157). Demnach sind 
die Gründe, warum jemand zu einer Gewalttäterin oder einem Gewalt-
täter wird, nicht allein den äußeren Umständen anzulasten, vielmehr hat 
das Individuum selbst einen Anteil daran. Diese Einschätzung wird sich 
in diesem Kapitel sukzessive weiter verdichten.

Die Verweigerung von Verständigung als transaktionale Gewalt

Menschen, die emotionalen Missbrauch erlebt haben, fehlt es, wie gesagt, 
oft an interpersonalen Kompetenzen und damit an Kompromissbereit-
schaft. Gerne meiden sie ein offenes Gespräch über Konflikte (Riggs 2017). 
Hieraus können sich Strategien zur Unterminierung jeglicher Rationali-
sierung und Mediation ergeben. Aus ihrer therapeutischen Arbeit fassen 
Watzlawik, Beavin und Jackson (1972: 261ff) Strategien zusammen, die 
ihre Patientinnen und Patienten nutzten, um sich aus Situationen zu befrei-
en, in denen ihnen abverlangt wird, über ihre Beziehungen zu reflektieren. 
So beschreibt etwa Herr X sein Kommunikationsverhalten in der Familie: 
»Mein Beitrag zu unseren Problemen ist, daß ich ein Gewohnheitslügner 
bin – andere Leute nennen es vielleicht … hm, oh Unwahrheit oder Über-
treibung oder Aufschneiden –, aber es ist wirklich Lügen …« (ebd.: 277). 
Diese Aussage erinnert nicht nur an das bekannte Lügenparadox, sie hat 
den Autoren8 zufolge auch eine entsprechende Wirkung. Mit dieser Aus-
sage entzieht Herr X der therapeutischen Situation die notwendige Ba-
sis, die ja grundlegend auf den Willen zur Verständigung angewiesen ist. 
Ebenso korrumpiert Herr X im Familienkontext damit auch jeden inner-
familiären Verständigungsversuch. Tatsächlich begegneten den Autoren, in 
vielen Aussagen ihrer Patienten, unterschiedliche Variationen des Lügen-
paradoxons. So könne eine Selbstdefinition als ›dumm‹ dazu dienen, ähn-
liche Scharaden zu vollziehen, um sich nach Belieben in ein Gespräch ein 
und wieder auszuklinken. Patienten, die diese Strategie verfolgen, geben, 
sobald ihnen das Gespräch unangenehm wird, vor, sie würden nicht mehr 

8	 Generisches Maskulinum. Tatsächlich ist eine Autorin in der Gruppe, doch 
die korrekte Formulierungen »den Autoren und der Autorin« ist sperrig und 
eventuell auch missverständlich.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

verstehen, um was es gerade geht. Gleichzeitig hören sie aber aufmerksam 
zu und kommentieren dann in den Momenten, in denen dies kaum von 
ihnen erwartet wird. Diese Strategie erlaubt eine effektive Distanzierung 
von der unangenehmen Gesprächssituation und produziert eine heimli-
che Überlegenheit. 

Watzlawik, Beavin und Jackson (1972) zufolge ist es auch möglich 
durch einen Sprechakt, bewusst oder unbewusst, widersprüchliche Be-
deutungen zu erzeugen. Für die Angesprochenen entstehen dann un-
haltbare Situationen. Prototypisch zeige sich das in der Aufforderung 
›sei doch mal spontan‹. Eine Situation wird durch sie unhaltbare, weil 
die Befolgung der Aufforderung ihre Verwirklichung ausschließt. Man 
kann definitionsgemäß nicht auf Kommando spontan sein. Auch dieses 
Grundthema kann facettenreich variiert werden. Etwa in dem Vorwurf: 
»es sollte dir ein Vergnügen machen, mit den Kindern zu spielen – wie 
anderen Vätern« (ebd.: 280). Bei allen Verhaltensformen, die naturge-
mäß nur spontan sein können oder eine intrinsische Motivation voraus-
setzen, führt das Einfordern entsprechenden Verhaltens zu unhaltbaren 
Situationen. Darüber hinaus können solche Situationen auch das Ergeb-
nis komplexerer Interaktionszusammenhänge sein. Unhaltbare Situatio-
nen sind insbesondere dann besonders effektiv, wenn sie eine Paradoxie 
nicht nur auf der inhaltlichen Ebene des Gesagten, also nicht nur auf der 
Bedeutungs- sondern auch auf der Beziehungsebene etablieren. Wenn die 
Rahmenbedingungen widersprüchlich und unlogisch sind, dann ist kein 
konsequentes, begründetes Verhalten möglich.

Diese Perspektive betrachtet aber nur die Pragmatik einzelner Sprech-
akte. Ganz simpel, aber durchaus ebenso effektiv, ist die Taktik unver-
mittelt grundlegende Meinungen zu ändern. Hat sich unter Partnern ein 
bestimmter Gedanke als eine wichtige Grundlage der gemeinsamen Be-
ziehung etabliert, dann ist er in dem Sinne implizit geworden, als dass 
er für selbstverständlich angenommen wird. Ändert nun eine Partei un-
vermittelt ihre Meinung in solch einer Frage, dann zerstört sie dadurch 
den common sense der gemeinsamen Transaktionsdynamik und ändert 
damit, von einem Moment auf den anderen, die gesamten Bedingungen 
allen weiteren Geschehens. Es werden grundlegende Selbstverständlich-
keiten des gemeinsamen Lebens revidiert, was eine tiefe Verunsicherung 
erzeugt. Selbstverständlich sollten in einer Beziehung auch grundlegende 
Meinungsänderungen möglich sein und eine wiederholte Debatte über 
scheinbare Selbstverständlichkeiten kann einer Beziehung natürlich auch 
guttun, aber derartige Veränderungen grundlegender Bedingungen kann 
auch als Machtmittel missbraucht werden. Dies geschieht, wenn solche 
Meinungsänderungen häufig und einseitig erfolgen, wenn sie nicht kom-
muniziert und mit der absurden Erwartung verbunden werden, dass das 
Gegenüber die neuen Bedingungen erfüllen soll, ohne sie zu kennen. Es 
gibt Personen, die in der Erwartungshaltung leben, dass ihre Partner 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

ihnen ihre Bedürfnisse sozusagen von den Augen ablesen. Das Opfer ist 
dann allzeit panisch bemüht herauszufinden, welche Regeln in der Be-
ziehung nun gerade gelten.

Familien sollten als Systeme betrachtet werden (u.a. Watzlawik,  
Beavin & Jackson 1972; Leixnering 2000). Dysfunktionale Familienbe-
ziehungen sind nur möglich, wenn sich alle Familienmitglieder in gewis-
ser Weise daran beteiligen. Kinder sind dabei Opfer, weil sie die Bedin-
gungen des menschlichen Sozialverhalten ja gerade durch den Kontakt 
zu den Erwachsenen erst erlernen sollen. Um aber der weiteren gesell-
schaftlichen Bedeutung emotionaler Gewalt näher zu kommen, müs-
sen wir ihre Wirkungen auf die gesellschaftliche Ebene transponieren, 
sie also ein Stück weit aus der Familie lösen und in andere gesellschaft-
liche Bereiche übertragen. Emotionale Abhängigkeit ist nicht nur inner-
halb von Familienbeziehungen möglich, sie kann sich auch zwischen 
Freundinnen und Freunden etablieren. Im beruflichen Kontext bilden 
sich nicht nur ökonomische Abhängigkeiten. Auch in diese Kontexte 
fühlen sich Menschen emotional eingebunden, ebenso wie in Nachbar-
schaften, politische Zusammenhänge oder Stadtgesellschaften.

Von der Privatsphäre in öffentliche Bereiche 

Emotionale Gewalt tritt nicht nur im privaten Bereich auf. Sie manifestiert 
sich auch auf gesellschaftlich höheren Ebenen. Zu entsprechenden Phä-
nomenen zählen beispielsweise Stalking und Mobbing. Beide Phänomene 
zeichnen sich in der Regel durch eine zeitliche Kontinuität aus. Im Gegen-
satz zur häuslichen emotionalen Gewalt, die sich im Schutzraum der Fami-
lie verschließen kann und diesen pervertiert, verlangen diese Phänomene 
den Täterinnen und Täter bewusste Strategien der Tarnung ab. Derartige 
Gewalt findet zwischen Menschen statt, die nicht, oder nicht mehr in ei-
ner engen privaten Beziehung stehen und geschehen in (teil)öffentlichen 
Räumen, am Arbeitsplatz, auf der Straße oder im Internet. Bei diesen Phä-
nomenen ist nicht immer eindeutig zu klären, ob sie der Unzulänglichkeit, 
etwa einem pathologischen Minderwertigkeitskomplex einer aggressiven 
Einzelperson, entspringen, oder, ob sie bewusst strategisch rationalisiert 
aus Freude an der Manipulation anderer Menschen eingesetzt werden. 
Mit Formen des emotionalen Missbrauchs haben sie gemein, dass sie ge-
richtlich nur schwer in den Griff zu bekommen sind. Sofern den Täterin-
nen und Täter keine anderen Tatbestände zur Last gelegt werden kön-
nen, kämpfen die Opfer häufig sehr lange für letztlich nur unzureichende 
Sanktionen, welche aber schließlich das Opfer kaum schützen können. Die 
manipulative Kraft der Täterinnen und Täter ist kaum zu kontrollieren.

Aber manipulativen Personen gelingt es auch größere soziale Zusam-
menhänge in ihrem Sinne zu beeinflussen. Sie sind nach Parens in einem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

ganz allgemeinen, grundlegenden Sinne aggressiv. ›Aggressivität‹ meint 
hier nicht mehr und nicht weniger als »ein biologisch generierter inne-
rer Drang, die eigene Person und die eigene Umgebung zu ›traktieren‹ 
(also in irgendeiner Weise handelnd aufzutreten), zu kontrollieren und 
zu bezwingen« (Parens 2017: 147). Diese Form minimaler Aggression 
scheint ein anthropologisches Moment zu sein, denn Parens zufolge, ist 
sie schon bei kleinen Kindern angelegt. Minimalaggressive Kinder han-
deln nicht aus einem konkreten Streben nach Macht heraus, vielmehr ist 
es ihnen wichtig zu spüren, dass die eigenen Handlungen etwas auslö-
sen. Der Ursprung psychischer Gewalt ist Parens zufolge oftmals weniger 
strategische Überlegung als eher persönliche Unzufriedenheit, Langewei-
le oder ein Minderwertigkeitsgefühl, dass nach Linderung verlangt. Es 
gehe nicht darum die Situation in Richtung eines bestimmten Zieles zu 
beeinflussen, sondern ganz allgemein darum, irgendeinen unspezifischen 
Einfluss auszuüben, um einem empfundenen Unbehagen zu entkommen. 
Dieser Einfluss suggeriert Kontrolle. Personen, die so etwas tun, haben 
niemals gelernt, sich von gefühltem Unbehagen emotional zu distanzie-
ren. Sie haben niemals geeignete Strategien zu dessen Linderung erlernt. 
Vielmehr brechen sie in unkontrollierten Aktionismus aus, und versu-
chen rein mittels der Bewegung ihrer Aktivität, ihre Unzufriedenheit zu 
überdecken. Es geht diesen Personen ausschließlich darum sich selbst 
zu behaupten. Rainer Sachse begreift Manipulation als eine bestimmte 
Kombination von Image und Appell. Eine manipulative Person täuscht 
ihre Mitmenschen, indem sie ein unzutreffendes Bild (Image) von sich 
vermittelt. Dadurch sollen sie zu Handlungen veranlasst werden (Ap-
pell). »Man will nicht nur, dass der Interaktionspartner etwas glaubt, 
man will, dass er etwas tut! Man will z.B. bewundert werden, gelobt 
werden, bestätigt werden, Anerkennung erhalten« (Sachse 2014: 3). Ei-
ner manipulativen Person geht es nicht um die Sache der Gemeinschaft, 
einer manipulativen Person geht es um den eigenen Gefühlshaushalt.

Um derartigen Phänomenen gesellschaftlich zu begegnen, ist ein tiefe-
res Verständnis des Selbsterhaltungsmodus transaktionaler Gewalt von 
Nöten. Um verstehen zu können, warum manipulative Persönlichkeiten 
so verzweifelt an derartigen Verhaltensweisen festhalten, muss man se-
hen, dass sie in einem Paradox gefangen sind, dass sie lebenslang unter 
einen Leidensdruck stellt (Sachse 2000; 2014). Wie schon erwähnt nei-
gen Personen, die ein mangelndes Selbstbild ausgebildet haben, dazu, 
anderen Personen Schuld zu geben. Auch können sie nicht ohne Fein-
de auskommen (Parens 2017). Unterschwellig erleben sie sich selbst als 
minderwertig, versuchen aber dieses Gefühl zu verdrängen und es vor 
sich selbst und nach außen hin zu verstecken. Sie fürchten nichts mehr, 
als dem Schmerz der eigenen Minderwertigkeit zu begegnen. In ihrem 
Bemühen, Souveränität vor sich selbst und anderen darzustellen, sind 
sie kaum kritikfähig. Den Versuch ein Konfliktthema auf eine rationale 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Verständigungsbasis zu bringen, erleben sie als Gefährdung ihres An-
sehens und nicht selten als Aggression. Womöglich müssten sie Zuge-
ständnisse machen, womöglich die eigene Position revidieren, sie hätten 
Unrecht gehabt und dagegen wehren sie sich vehement. Ganz entgeht es 
diesen Personen aber nicht, dass sie häufig aggressives Verhalten an den 
Tag legen und, dass das in zwischenmenschlichen Beziehungen häufig zu 
Problemen führt. Sie befürchten also schon im Voraus, Kritik könne sie 
mit ihren inneren, emotionalen Konflikten konfrontieren. In erster Linie 
schützen sie sich also vor Selbstreflexion. Paradoxerweise wäre aber das 
das Einzige, was sie langfristig aus dieser Falle herausführen könnte. Ma-
nipulative Menschen kämpfen um ihr idealisiertes Selbstbild, von dem 
sie insgeheim eigentlich wissen, dass es unzutreffend ist. Sachse (2014: 
5) beschreibt die Funktion derartiger Selbsttäuschung folgendermaßen: 
»Eine realistische Selbsteinschätzung hätte zur Folge, dass die Person 
unzufrieden ist, sich minderwertig fühlt, ein ›schlechtes Gewissen‹ hat, 
sich schämt o. Ä. Und diese negativen Affekte kann die Person vermei-
den, indem sie ein Selbst-Image aufmacht«. Trotz teilweise enormem 
Leidensdruck setzen manipulative Personen alles daran, den einmal vor 
sich selbst errichteten Schein aufrecht zu erhalten. Sie suchen auch in der 
Regel keine Hilfe, weil sie fürchten dort ihrer eigenen Unzulänglichkeit 
begegnen zu müssen. Der Drang, den anderen die Schuld zu geben, 
erhält diese Illusion aufrecht. In den Augen dieser Personen ist man also 
entweder Freund, solange man ihnen uneingeschränkt zustimmt oder 
eben Feind, von dem sie annehmen, dass er gegen sie intrigiert. 

In Transaktion mit derartigen Persönlichkeiten wird man immer nur 
verlieren können. Je gezielter derartige Beeinflussungen erfolgen, desto 
stärker können gemeinschaftliche Aktivität manipuliert werden. Wäh-
rend teilnehmender Beobachtungen in Selbsthilfegruppen, konnte ich 
mehrfach beobachten, wie eine einzige Persönlichkeit die zeitweise oder 
endgültige Handlungsunfähigkeit einer ganzen Gruppe bewirkte. Oft 
verlassen die anderen Mitglieder nach und nach die Gruppe, denn es ver-
langt der Gruppe viel ab, sich gegen die Intrigen einer derartigen Person 
zu formieren und sie etwa durch einen gemeinschaftlichen Beschluss aus 
der Gruppe auszuschließen. 

Auf den ersten Blick scheint diese Darstellung der einseitigen Mani-
pulation vielleicht dem Konzept der Transaktion zu widersprechen, wo-
nach sich Subjekte ja erst in der Begegnung untereinander gegenseitig 
hervorbringen. Tatsächlich gibt es manipulative Persönlichkeiten auch 
immer nur in Verbindung mit Personen, die auf deren manipulative Ver-
haltensweisen zumindest anfänglich ansprechen. Es kann aber trotzdem 
nicht von einer Mitschuld der Betroffenen gesprochen werden. Mani-
pulative Personen haben derartige Verhaltensweisen perfektioniert. In 
Transaktionen haben sie einen brisanten initialen Vorteil, weil sich an-
dere Personen, entsprechend ihrer wohlwollenden Vorurteile (Parens 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

2017), erst einmal selbst untersagen, ihnen derart schwerwiegend nega-
tive Verhaltensweisen zu unterstellen. Es wird später noch beschrieben 
werden (3.7), dass durchschnittlichen Menschen die Erlebensweise einer 
manipulativen Persönlichkeit derart fremd ist, das sie gar nicht erkennen 
können, wie perfide diese handelt. Manipulative Personen gehen Bezie-
hungen ein, ohne jemals die dazu eigentlich notwendige Verbindlichkeit 
erbringen zu wollen. Sie können so die Asymmetrie menschlicher Bezie-
hungen effektiv nutzen, um sich zumindest zeitweise zur bestimmenden 
Instanz unterschiedlichster sozialer Zusammenhänge, seien dies Freizeit-
gruppen, Bürgerinitiativen oder Kollegenkreise, zu machen. Nicht selten 
gelingt es ihnen auch diese langfristig zu kapern. Letztlich geht es diesen 
Persönlichkeiten aber nicht darum eine Situation oder einen sozialen Zu-
sammenhang in einer produktiven Weise voranzutreiben, sondern allein 
darum, Einfluss zu nehmen und gefühlt Oberwasser zu behalten. Selbst 
wenn sich die Geschehnisse für alle ungünstig entwickeln, wird eine ma-
nipulative Persönlichkeit zahlreiche Gründe dafür finden, warum wieder 
einmal die anderen versagt haben. Nicht selten aber gelingt es ihnen ein-
zelne Menschen gezielt unter ihren Einfluss zu stellen und dazu bedienen 
sie sich einer gezielten Strategie.

Die Zerstörung der Selbstwirksamkeit

Damit eine Person überhaupt den Impuls zu sozialem Handeln hat, ist 
es notwendig, dass sie davon ausgeht, mit ihren Handlungen auch etwas 
erreichen zu können. Glaubt eine Person nicht daran, dass sie eine be-
stimmte Aufgabe meistern kann, dann wird sie sich dieser kaum stellen. 
Albert Bandura (1993; 2001) hat das zentrale psychologische Motive 
der Selbstwirksamkeit (self-efficacy) erforscht und eine sozial-kognitive 
Theorie (social cognitive theory) formuliert. Seine Studien zeigen, dass 
wenn man Menschen ihr Gefühl von Selbstwirksamkeit zerstört, dies 
nachweislich negative Auswirkungen auf deren tatsächlichen Leistun-
gen hat. Sagt man Probanden, dass ihre Leistung in einem Experiment 
ihre intellektuellen Fähigkeiten widerspiegelt, dann erbringen sie darauf-
hin schlechtere Leistungen als in vorangegangenen Durchläufen. Offen-
sichtlich erhöht die Tatsache, dass ein Versuch als eine Prüfung persönli-
cher Qualitäten ausgegeben wird, den Druck auf die Probanden so stark, 
dass deren Selbstvertrauen geschwächt wird. Probanden denen aber ge-
sagt wurde, dass gute Leistungen zeigen, wie viel sie bereits gelernt ha-
ben, waren in der Folge hoch motiviert besser zu werden. Sie erlebten 
in höherem Maße ein Gefühl persönlicher Wirksamkeit und brachten 
auch tatsächlich bessere Ergebnisse hervor. Annahmen und Überzeugun-
gen über die eigene Wirksamkeit beeinflussen demnach die tatsächlichen 
Leistungen. Laut Bandura geschieht dies auf zwei Arten. Erstens kann 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

eine starke Selbstwirksamkeit entweder direkt die Gedächtnisleistung 
verbessern oder zweitens die intensivierte kognitive Anstrengung einer 
Person kann indirekt dazu führen, dass sich die gedanklichen Leistungen 
erhöhen. Daraus lässt sich schließen, dass ein Vergleich der Leistungen 
zwischen Menschen, in erster Linie denjenigen hilft, die ohnehin schon 
besser abschneiden. Sich selbst als besser zu erleben, bewirkt einen posi-
tiven Feedback-Effekt. Dieser wiederum hilft, die Leistungen nochmals 
zu verbessern. Personen steigern ihre Anstrengungen auch, je mehr sie 
ihre Umwelt als kontrollierbar wahrnehmen. Im Gegensatz dazu kann 
ein geringes Gefühl von Selbstwirksamkeit, Depressionen und Angstzu-
stände hervorrufen. 

Selbstwirksamkeit ist also kein unwesentlicher Faktor. Aaron Anto
novsky (1997) hat ihr in seinem Konzept der Salutogenese eine zentrale 
gesundmachende Wirkung zugeschrieben. Die Salutogenese ist ein Ge-
genentwurf zum biomedizinischen Konzept der Pathogenese, wonach 
Pathogene von außen auf den menschlichen Körper einwirken und die-
sen erkranken lassen. Das Konzept der Salutogenese hingegen basiert 
auf der Vorstellung, dass es nicht nur die Zustände ›gesund‹ oder ›krank‹ 
gibt, sondern dass Menschen sich beständig in einem Prozess des Ge-
sundwerdens befinden. Die Salutogenese gilt heute in der Sozialen Ar-
beit als ein wichtiges Instrument zur Förderung individueller Resilienz 
gegenüber sozialen und gesellschaftlichen Stressoren. Wichtigster Fak-
tor der Gesundung ist demnach ein Gefühl der Kohärenz, das Anton-
ovsky (ebd.: 16) beschreibt, als »ein durchdringendes, andauerndes und 
dennoch dynamisches Gefühl des Vertrauens«. Demnach ist die Zerstö-
rung von Selbstwirksamkeit ein ernstzunehmender Angriff auf die Ge-
sundheit eines Menschen. 

Die Fähigkeiten, die eine Person zeigt, stellen nicht deren inhärente 
Eigenschaften dar. Die Fähigkeiten einer Person sind intra- wie auch in-
terpersonell beeinflussbar. Individuelle Annahmen über die eigenen Fä-
higkeiten können die Entfaltung der eigenen Potenziale behindern oder 
verbessern und ebenso beeinflussen subtile Botschaften von außen die 
tatsächlichen Fähigkeiten einer Person. Damit gibt es Möglichkeiten ge-
zielt auf die Selbstwirksamkeit von Menschen einzuwirken. Manipula-
tive Personen können gezielt wunde Punkte im Selbstverständnis von 
Menschen nutzen, um deren Selbstwertgefühl und Selbstwirksamkeit 
anzugreifen. Wenn Menschen in bestimmten Punkten bereits an sich 
zweifeln, dann ist es ein Leichtes, sie immer weiter in die Vorstellung 
ihrer eigenen Minderwertigkeit zu treiben. Derartige Angriffe sind je 
nach Opfer tiefgehend individualisiert und können so unterschwellig 
geschehen, dass sie von Dritten kaum wahrgenommen werden. Die Op-
fer misstrauen schließlich den eigenen Gefühlen und Wahrnehmungen, 
da sie von anderen Menschen keine Bestätigung für ihr Erleben erhal-
ten. Dies zeitigt nachhaltige traumatische Folgen für diejenigen, die auf 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

diese Weise in eine unterlegende Rolle geraten. Wir können transaktio-
nale Gewalt nun also auch als eine Vorgehensweise sehen, die die Selbst-
wirksamkeit von Menschen beeinträchtigt und es stellt sich nun die Fra-
ge, ob diese Effekte nur auf interpersoneller Ebene funktionieren oder, 
ob sie nicht auch in gesellschaftlichen Praktiken tiefgreifend institutio-
nalisiert sind und strategisch eingesetzt werden.

Strategische transaktionale Gewalt

Damit der Begriff der ›Strategie‹ Sinn ergibt, muss einer Praktik eine 
planvolle Zielstrebigkeit zugeschrieben werden können. Damit ein stra-
tegisches Vorgehen aber als gewaltvoll erkennbar wird, muss die Asym-
metrie menschlicher Beziehungen gezielt ausgenutzt und die Selbstwirk-
samkeit der Betroffenen beeinträchtigt werden. Untersuchen wir diese 
Differenzierung an einem Beispiel, dass gemeinhin wohl kaum als ge-
waltvoll angesehen wird.

Stellen wir uns dazu eine Investorin9 vor, die ein nur lose bebautes 
Areal innerhalb eines weitgehend dichten Stadtteils entdeckt. Sie sieht 
hier enormes Entwicklungspotenzial, denn die umliegende Bebauung ist 
deutlich dichter. Die Stadtverwaltung, so ihre Überlegung, kann eine 
Nachverdichtung auf diesem Grundstück kaum ablehnen. Wenn die In-
vestorin aber bemerkt, dass die Anwohnerinnen und Anwohner die Frei-
flächen auf diesem Areal auf Grund der angenehmen Aufenthaltsqualität 
gerne als Treffpunkt und Erholungsort nutzen, dann wird ihr unmittel-
bar klar sein, dass sie strategisch vorgehen muss. Sie wird sich als ers-
tes bei den Eigentümern eine Option auf das Grundstück sichern. Dann 
wird sie bei der Stadt eine Bauvoranfrage stellen und bei positivem Be-
scheid das Grundstück erwerben. Trotz einsetzender Bürgerproteste wird 
das geplante Bauvorhaben nun kaum noch zu verhindern sein. 

Das gesamte Vorhaben folgt einem strategischen Timing. Gegenüber 
den Eigentümern darf die Größe des Bauvorhabens nicht deutlich wer-
den, denn sonst könnten dieses das Bauvorhaben entweder ablehnen 
oder Informationen an die Bewohnerschaft weitergeben. Die Stadtver-
waltung wiederum sollte nach Möglichkeit keine Ahnung von der tat-
sächlichen Nutzung und Bedeutung des Areals für die Anwohnerinnen 
und Anwohner haben. Geschickte und planmäßig versucht die Investo-
rin also zu verhindern, dass sich die Beteiligten rechtzeitig austauschen. 
Sie versucht die tatsächliche Bedeutung des Bauvorhabens zu verschlei-
ern. Gelingt ihr das, bleibt schließlich keine Möglichkeit das Bauvorha-
ben zu verhindern. Die Stadt kann allenfalls noch verschärfte Auflagen 

9	 Generisches Femininum, da man sich hier intuitiv wahrscheinlich eher einen 
Mann vorstellen würde.

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

erlassen, wie beispielsweise die Verpflichtung einen Architektenwett
bewerb zu initiieren. Auf diese Weise kann sie vielleicht noch den An-
schein von Offenheit und Wahlmöglichkeit suggeriert. Tatsächlich aber 
stehen alle Rahmenparameter, wie etwa Geschosszahl, Anzahl der Wohn-
einheiten etc., schon in der positiv beschiedenen Bauanfrage fest. In ei-
nem solchen Verfahren wurden zwar keine gesetzwidrigen Handlungen 
ausgeführt, es wurde genau genommen noch nicht einmal jemand belo-
gen oder getäuscht. Gleichzeitig aber wurden sowohl die Anwohnerin-
nen und Anwohner wie auch die Stadtverwaltung – ohne dass diese dies 
überhaupt ahnten – in eine von der Investorin bestimmte Position ge-
bracht und es ist auch anzunehmen, dass sie sich, wenn die Sache durch-
sichtig wird, in gewissem Maße manipuliert fühlen. Aber erfüllt das den 
Tatbestand der Gewalt?

Tatsächlich wird das Vorgehen immobilienwirtschaftlicher Akteu-
re heute von vielen Menschen als gewaltvoll erlebt. Steigende Mieten 
drängen sozioökonomisch benachteiligte Bevölkerungsgruppen aus an-
gestammten Lebenszusammenhängen. Die Innenstädte sind zusehends 
den Einkommensstärkeren vorbehalten und die gesetzlichen Rahmen-
bedingungen scheinen bestehende sozioökonomische Asymmetrien noch 
zu verschärfen. Wenn immobilienwirtschaftliche Akteure manipulativ 
auf Stadtplanungs- und Gesetzgebungsverfahren einwirken, ist es dann 
nicht naheliegend, dass sich Mieterinnen und Mieter ausgeliefert füh-
len und dass sie in ihrer Selbstwirksamkeit leiden? Nimmt man hinzu, 
dass der Investorin ab einem bestimmten Punkt klar sein musste, dass 
die Anwohnerinnen und Anwohner bei Umsetzung des Bauvorhabens 
einen enormen Verlust an Lebensqualität erleiden werden, dann wird 
eine gewisse Aggression ihres Handelns deutlich. Insofern ließe sich die-
ses Beispiel durchaus als ein Fall von transaktionaler Gewalt verstehen.

Aber nicht jedes manipulative Handeln wird auch zwangsläufig als 
Gewalt erlebt. So ist es beispielsweise die Aufgabe einer Führungsper-
son, die anstehenden Arbeiten so zu takten, dass der Gesamtprozess so 
reibungslos wie möglich vonstattengeht. Dabei muss die Führungsper-
son auch die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter kennen und wissen, 
unter welchen Bedingungen sie ihre Arbeit jeweils am effektivsten ver-
richten können. Unter Führungskompetenz versteht man auch, zu wis-
sen, wie die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter ›zu nehmen sind‹, also 
wie man sie am besten anspricht, wie man sie motivieren und ihre Bereit-
schaft an einem gemeinsamen Ziel mitzuwirken erhöht. Eine geschickte 
Mitarbeiterführung kommt also gefährlich nahe an den Tatbestand der 
Manipulation heran. Im Idealfall wird sie aber von allen Beteiligten als 
positiv empfunden. Das Gefühl, Gewalt zu erleben, hängt also nicht nur 
von dem durch die Handlung einer anderen Person erfahrenen Zwang 
ab. Auch verantwortungsvoll geführte Arbeitnehmerinnen und Arbeit-
nehmer spüren den Zwang den Anweisungen ihrer Vorgesetzten folgen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

zu müssen. Das Gefühl, Gewalt zu erleben, hängt von den benachtei-
ligenden Wirkungen der wirksamen Institutionen ab. Auf diese Weise 
kann transaktionale Gewalt in verschiedenste soziale Praktiken einge-
schrieben und naturalisiert sein.

Strategische, transaktionale Gewalt hat viele Gesichter. Sie findet sich 
in kleinen Trickbetrügereien ebenso, wie im Handeln einflussreicher Per-
sönlichkeiten. Sie dient der Durchsetzung ökonomischer Vorhaben eben-
so, wie der puren Lust am Manipulieren anderer Menschen. Sie ist durch 
den Umstand charakterisiert, dass eine aggressive Partei eine zweite Par-
tei in eine bestimmte Position zwingt, ohne ihr dabei eine Wahl zu lassen. 
Die aggressive Partei tut das obwohl ihr der Schaden für die Betroffe-
nen eigentlich bewusst sein müsste. Einige Tatbestände transaktiona-
ler Gewalt (z.B. Betrug) stellen eindeutige Straftatbestände dar, andere 
jedoch sind rechtlich kaum in den Griff zu bekommen. Einige sind als  
Unrecht anerkannt (z.B. Stalking, Mobbing) andere wiederum finden 
noch wenig Beachtung (z.B. emotionale Gewalt). Viele Formen transak-
tionaler Gewalt werden womöglich niemals zufriedenstellend gesetzlich 
reglementiert werden können. Die Schwierigkeit besteht darin, dass es 
mit zunehmender Privatheit und Subtilität der eingesetzten Manipulati-
on immer schwieriger wird, transaktionale Gewalt überhaupt zu erken-
nen, geschweige denn sie eindeutig zu bewerten und sichtbar zu machen. 
Das Wissen über diese Formen der Gewalt erzeugt also weniger Hand-
habe über die Täterinnen und Täter, als dass es die Leiden der Opfer er-
kennbar macht und zu einer Befähigung sich selbst zu schützen beiträgt.

Im Folgenden wird deutlich werden, dass nicht alle Menschen glei-
chermaßen dazu neigen, derartige gewaltvolle Handlungen auszuführen. 
Wir müssen demnach die Voraussetzung, die derartiges Handeln begüns-
tigt, näher untersuchen. Dies bedarf auch einer Betrachtung der Mög-
lichkeit von Handlungs- und Willensfreiheit.

3.4 Handlungsfreiheit und Verantwortung

»Der freie Wille ist eine Illusion. Eltern haften 
trotzdem für ihre Kinder.«

(Geyer 2004: 14)

Im vorangegangenen Kapitel kamen verschiedene Vorstellungen von 
Verhalten und Handeln unreflektiert zum Einsatz. Im Falle emotiona-
ler Gewalt sind wir von unfreien Individuen ausgegangen, während im 
Falle strategischer emotionaler Gewalt von Intentionen die Rede war. 
Strategisch gewaltvolles Handeln wurde als Ausführung gewaltbesetzter 
Praktiken benannt. Es wurde auch beschrieben als basierend auf einem 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Vorteil, der durch frühzeitige Reflexion der Rahmenbedingungen des 
Handelns erworben wird, wodurch sich gegenüber anderen Parteien ein 
Wissensvorsprung ergibt. Dieser erlaubt es einer strategisch handelnden 
Person schließlich eine überlegene Position einzunehmen und die an-
deren, in eine von ihr für sie vorgesehene Position zu drängen. All dies 
scheint die Möglichkeit autonomen Handelns zu implizieren. Auf der an-
deren Seite wurde Subjektivität, als situativ hervorgebracht beschrieben, 
was irgendwie zu implizieren scheint, dass Individuen wenig Einfluss auf 
das soziale Geschehen haben, in das sie eingebunden sind. Die Annahme 
souveräner Handlungsautonomie, im Sinne eines völlig freien Denkens 
und Entscheidens, muss wohl offensichtlich zurückgewiesen werden. Da-
mit steht diese Betrachtung in einer Reihe mit anderen subjektkritischen 
Positionen (Volbers 2017). Bisher ist aber noch keineswegs geklärt, in 
welcher Form Individuen in die Prozesse der gesellschaftlichen Transak-
tion eingebunden sind. Die Natur von Handlungszusammenhängen und 
der mögliche willentliche Einfluss des Einzelnen darin, bedarf noch ei-
ner näheren Betrachtung. 

Die Frage der Handlungsfreiheit

Wie kann der Glaube an die menschliche Autonomie und Handlungs-
freiheit gerechtfertigt werden, wenn man gleichzeitig von einer gesetz-
mäßigen Natur ausgeht? Diese Frage steht, wie schon angedeutet, seit 
Kants Grundlegung der philosophischen Anthropologie im Raum. Kant 
konnte aber weder die Ursachen noch die genaue Funktionsweise von 
Handlungsautonomie bestimmen. Trotzdem schrieb er der menschlichen 
Handlungsfreiheit, analog den Gesetzen der Natur, eigene Gesetzmä-
ßigkeiten zu. Diese Freiheit sei aber nicht per se jedem Menschen gege-
ben, denn »über Autonomie verfügen nur solche Wesen, die für Grün-
de empfänglich sind sowie aus Gründen verallgemeinern, differenzieren 
und handeln können« (Sturma 2004: 277). Die Begabung des Menschen 
zur Vernunft wird klassischerweise als Voraussetzung für Freiheit ange-
sehen. Mit dem Status als Person verbindet sich schließlich auch noch 
ein Anspruch von moralischer Verantwortlichkeit. Diese Verantwortung 
formuliert Kant bekanntermaßen in Form seines kategorischen Impera-
tivs, wonach man nur nach einer Maxime handeln solle, aus der heraus 
man sich wünschen kann, sie würde ein allgemeines Gesetz werden. ›Ka-
tegorisch‹ ist dieser Imperativ bekanntermaßen, weil ohne seine Geltung 
keine Vergesellschaftung möglich ist. Wenn alle Menschen einander nur 
als Mittel zum Zweck verwenden würden, dann gäbe es kein Vertrauen 
unter den Menschen. Auch wenn Vertrauen im tatsächlichen Leben sehr 
häufig enttäuscht wird, so ist eine Gesellschaft, in der niemand jemals 
einem anderen vertraut, gar nicht denkbar. Eine derartige Gesellschaft 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

würde sich entweder gar nicht erst formieren oder unweigerlich zerfal-
len. Im Gegensatz zu optionalen oder fakultativen Imperativen ist der 
kategorische Imperativ also notwendig gültig. Auf diese Weise beweist 
Kant, dass sich mittels der Vernunft allgemeine Gesetze begründen las-
sen. Diese Gesetze erreichen zwar geltungstheoretisch nicht den gleichen 
Stellenwert wie Naturgesetze, doch sind sie seiner Ansicht nach in ihrer 
Begründung offensichtlich ebenfalls objektiv. Ebenso wie die Kausali-
tät natürliche Vorgänge hervorbringt, so erscheint die Vernunft in dieser 
Logik der Schlüssel zu begründeten Überzeugungen und Handlungsan-
leitungen zu sein. 

Damit hat Kant Handlungsfreiheit einflussreich als Funktion des Geis-
tes konzipiert. Demnach kann der Mensch durch Nachdenken Mittel 
ersinnen, um wünschenswerte Ziele zu erreichen. Nun bedeutet diese 
Handlungsautonomie aber noch lange nicht, dass der Mensch auch ei-
nen freien Willen hat. Vielleicht bin ich frei, meine kognitiven Entschlüs-
se in Handeln umzusetzen, wie kann ich mir aber sicher sein, dass meine 
Gedanken tatsächlich frei sind? Wer sagt mir, dass ich nicht sozusagen 
von einer Instanz außerhalb meiner Selbst gedacht werde? Diese Denkfi-
gur taucht in entsprechenden skeptizistischen Theoremen, wie etwa dem 
Zombie-Theorem oder der Gehirn-im-Tank-Hypothese, immer wieder 
auf. So wurde auch in den 1980er Jahren, vor dem Hintergrund eines 
zunehmend strenger gedachten naturwissenschaftlichen Determinismus, 
eine Debatte über die Willensfreiheit geführt (Betzler 2001). Bis heute 
hat diese Frage an Relevanz kaum eingebüßt. Die Entwicklung der Na-
turwissenschaften schreitet immer weiter voran und zunehmend versu-
chen nun die Neuro- und Biowissenschaften ebenfalls den Einfluss des 
menschlichen Geistes zu vermessen. 

Die neurobiologische Dekonstruktion des freien Willens.

Ein von Christian Geyer (2004) herausgegebener Sammelband thema-
tisiert die neurobiologische Kritik an der Willensfreiheit. Häufig wird 
darin auf die in den späten 1970er Jahren durchgeführten Libet-Expe-
rimente Bezug genommen. Diesen Experimenten zufolge lässt sich eine 
vorbereitende Hirnaktivität messen, schon vor dem Zeitpunkt, an dem 
ein Proband eine Entscheidung bewusst trifft. Diese neurologischen Stu-
dien werden nicht selten als der endgültige Beweis dafür angeführt, dass 
der freie Wille nur eine Illusion ist. Zu den wichtigsten Neurobiologen, 
die diese These vertreten, zählen Wolf Singer und Gerhard Roth. Singer 
(2004) zufolge ist es die Funktionsweise unseres Gehirns, die ein zusam-
menhängendes Weltbild aus fragmentartigen Wahrnehmungsereignissen 
konstruiert. Demnach ist das Gehirn ein höchst selektiver Kognitionsap-
parat, der sich entwicklungsbedingt auf die für unser menschliches Leben 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

relevanten Funktionen ausgerichtet hat. »Zusätzlich zu dieser Optimie-
rung der Signalaufnahme kam es darauf an, die verfügbare Information 
möglichst schnell in zweckmäßige Verhaltensreaktionen umzusetzen« 
(ebd..: 38). Das Gehirn folgt also einem festgeschriebenen Programm. 
Roth (2004) erklärt, dass es heute mittels neuronaler Stimulation mög-
lich sei, bei Probanden handlungsvorbereitende Prozesse experimentell 
zu initiieren. Die Probanden hätten dann das Gefühl, eine bestimmte 
Handlung ausführen zu wollen. Roth folgert daraus, »daß die klassisch-
philosophische wie auch alltagspsychologische Aussage ›Mein Arm und 
meine Hand haben nach der Kaffeetasse gegriffen, weil ich dies so ge-
wollt habe!‹ nicht richtig ist« (ebd..: 91). Ist es deswegen aber gerecht-
fertigt, wie Roth vorschlägt, zu behaupten, »mein Gehirn hat entschie-
den!« (ebd..: 92)? In dieser Frage hat sich die Debatte um Willensfreiheit, 
wie einige Autoren behaupten (Searle 2004; Geyer 2004; Pothast 2011), 
über die Jahre nicht wesentlich weiterentwickelt, denn immer noch ste-
hen sich Deterministen, die den freien Willen für eine Illusion halten, 
und diejenigen, die den freien Willen nicht aufgeben wollen, unversöhn-
lich gegenüber und vermittelnden Positionen mangelt es an substanzi-
eller Erklärungskraft. So überzeugt weder der Kompatibilist, der beide 
Positionen für vereinbar hält, noch der Epiphänomenalist, der den frei-
en Willen als etwas ansieht, das lediglich auf neurobiologischen Prozes-
sen aufsetzt, dabei aber keinen Einfluss auf diese hat. 

Betrachten wir die Frage aus einer phänomenologischen Perspektive. 
Ist denn die Kritik der Neurobiologen tatsächlich so grundlegend? Wir 
begreifen uns doch keineswegs, wie das die Gegner des freien Willens be-
haupten, lediglich »als Wesen, die über Intentionalität verfügen, die fä-
hig sind zu entscheiden, initiativ zu werden und zielbewußt in den Ab-
lauf der Welt einzugreifen« (Singer 2004: 41). Zu unseren menschlichen 
Erfahrungen zählen doch ebenso Momente des Scheiterns und des Ir-
rens. Wir fühlen uns doch ebenso oft von unserem eigenen Selbst getrie-
ben, wie auch von den gesellschaftlichen Bedingungen zu etwas genötigt. 
Auch vereinfacht Singer, wenn er schreibt, »wir erfahren unsere Gedan-
ken und unseren Willen als frei, als jedweden neuronalen Prozessen vor-
gängig« (ebd.: 44). Wer sich nur ansatzweise mit Meditationstechniken 
auseinandergesetzt hat, der hat an sich selbst beobachten können, wie 
Gedanken entstehen, wie man sie betrachten und auch wieder ziehen las-
sen kann. Ebenfalls ist es eine gängige Erfahrung, dass es manchmal ge-
hörig Zeit braucht, sich einer Sache bewusst zu werden. In Situationen, 
die eine radikale Wahl erfordern – wie sie in Kapitel 2 als für Verantwort-
lichkeit charakteristisch beschrieben wurden – brauchen wir oft sehr 
lange dazu, eine Entscheidung zu treffen. Dass Neuronen dabei ›unab-
lässig feuern‹ ist beinahe körperlich erlebbar. Problematische Lebensla-
gen gehen mit Stresszuständen einher, in denen weitreichende Selbstori-
entierung notwendig ist. Auch Singer gibt zu, dass sich neurobiologisch 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

nicht erklärt lässt, nach welchen Kriterien das Gehirn aus Sinnesdaten 
schließlich Wahrnehmungsurteile macht und warum Produkte gedank-
licher Prozesse schließlich kohärent und stimmig erscheinen können. 
Ebenso gestehen Neurobiologen ein, dass es noch nicht möglich ist, na-
turwissenschaftlich zu ergründen, was es bedeutet »etwas zu glauben, zu 
wollen oder verliebt zu sein« (Roth 2004: 97). Bei der Bestimmung der-
art komplexer Zustände des menschlichen Erlebens ist auch der Neuro-
loge auf Schilderungen seiner Versuchspersonen angewiesen. 

Der Sammelband schließt mit der Erstübersetzung einer späteren Ar-
beit des Urhebers der einflussreichen Libet-Experimente. In leicht ge-
genüber seiner ursprünglichen Konzeption modifizierten Experimenten 
konnte Benjamin Libet (2004[1999]) nachweisen, dass Versuchsperso-
nen eine Veto-Möglichkeit haben. Sie können einem neuronal entstande-
nen Willen zu handeln widerstehen und somit verhindern, dass sie eine 
Tätigkeit tatsächlich auch ausführen. Ob aber auch dieses Veto wieder-
um auf neuronale Prozesse zurückgeführt werden kann, kann Libet zu-
folge nicht geklärt werden. Er verweist diesbezüglich auf eine ›unerklärte 
Lücke‹ zwischen physischen Phänomenen und Phänomen des subjekti-
ven Erlebens. Er kommt schließlich zu dem Ergebnis, »daß die Existenz 
eines freien Willens zumindest eine genauso gute, wenn nicht bessere 
wissenschaftliche Option ist als ihre Leugnung durch die deterministi-
sche Theorie« (ebd.: 357). 

John Searle weist darauf hin, dass die Debatten um Willensfreiheit 
meist bis ins Äußerste polarisiert sind. Entweder man glaubt an die Frei-
heit oder eben nicht. Dadurch wird alles dazwischen verdrängt, etwa die 
Frage, was es bedeutet, dass wir unser alltägliches Leben eigentlich gar 
nicht gestalten könnten, würden wir nicht an ein gewisses Maß an Frei-
heit glauben. Stellen wir uns vor wie wir ohne die Annahme eines frei-
en Willens in einem Restaurant bestellen müssten: »Wenn Sie also zum 
Kellner sagen, ›Sehen Sie, ich bin Determinist – che será, será, ich werde 
einfach warten und sehen, was ich bestelle‹, dann ist ihnen diese Weige-
rung, Ihren freien Willen auszuüben, nur als eine Ihrer Handlungen ver-
ständlich, wenn Sie sie als die Ausübung Ihres freien Willens auffassen« 
(Searle 2004: 18). 

Wünsche, Begierden und Leidenschaften gründen weitgehend in bio-
logischen Funktionen unseres Selbst, oder sie sind durch Sozialisation 
entstanden. Der freie Wille aber wäre unsere Möglichkeit diese zu zü-
geln und langfristig zu transformieren. Streng genommen kann er aber 
nicht aus natürlichen kausalen Prozessen hervorgehen. Searle (ebd.: 20) 
zufolge sollte aber dringend angenommen werden, »daß es mögliche Er-
klärungen natürlicher Phänomene gibt, die nicht deterministisch sind«. 
Auch er verweist auf die ›Lücke‹, die sich im menschlichen Erleben zwi-
schen vorbereitenden Bedingungen und dem Entschluss zur Ausführung 
einer Handlung auftut.

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Was passiert in der Lücke?

Viel beachtet und diskutiert wurde unter anderem Harry G. Frankfurts 
Hierarchie des Wünschens (2001[1971]). Demnach hat der Mensch 
zwar keine unmittelbare Willensfreiheit, denn sein Wille entspringt in 
erster Linie seinen momentanen Wünschen. Dabei unterscheidet Frank-
furt aber zwischen Wünschen erster Ordnung (first-order desires), wel-
che sich direkt auf Handlungen beziehen, wie beispielsweise eine Ziga-
rette rauchen zu wollen, und Wünschen höherer Ordnung (higher-order 
desires), welche sich auf Wünsche niedriger Ordnung beziehen. Dies ist 
beispielsweise der Fall, wenn eine Person versucht mit dem Rauchen 
aufzuhören. Sie wünscht dann, sie könne den Wunsch eine Zigarette zu 
rauchen, ablegen. Willensfreiheit ergibt sich nach Frankfurt erst aus einer 
Reflexion über die eigenen Wünsche, wenn es gelingt sogenannte ›Vo-
litionen‹ zu entwickelt. Als Wünsche zweiter Ordnung entsprechen sie 
dem Wunsch, einen Willen zu haben, wie etwa wahrhaftig das Rauchen 
aufgeben zu wollen. Ein Wille ist demnach ein Wunsch, der durch Refle-
xion stark genug geworden ist, um auch tatsächlich handlungseffektiv 
werden zu können. Die Ausbildung eines derartigen Willens ist demnach 
Voraussetzung für freies Handeln. 

Freiheit ist Frankfurt zufolge nicht nur von äußeren Zwängen wie 
Handlungsbeschränkungen abhängig, sondern auch von inneren Zwän-
gen. Erst in der Überwindung innerer Zwänge konstituieren sich Men-
schen als Personen, denn »nur bei Personen kann es zu einer Disharmo-
nie zwischen den Wünschen kommen, die handlungswirksam sind, und 
den Wünschen, von denen sie möchten, daß sie handlungswirksam sind« 
(Guckes 2001: 7–8). Dies lässt sich am Beispiel eines Drogensüchtigen 
erklären. Dieser kann seinem Wunsch, eine Droge zu nehmen, nachgeben 
und doch gleichzeitig den Wunsch haben, er hätte den Willen der Dro-
ge zu widerstehen. Unabhängig davon, ob es diesem Menschen tatsäch-
lich gelingt, einen Willen zu entwickeln, der stark genug ist, die Sucht zu 
überwinden, konstituiert sich darin eine Person als selbstreflexives We-
sen. Ein Drogensüchtiger aber, der gar nicht wünscht, nicht drogenab-
hängig zu sein, der also gar keinen Wunsch höherer Ordnung ausbildet, 
den nennt Frankfurt einen triebhaften ›Wanton‹, der die Chance zu in-
dividueller Freiheit verspielt.

Frankfurts Thesen wurde vielfältige Kritik entgegengebracht (siehe 
hierzu Betzler 2001). In diesem Zusammenhang interessant ist aber ins-
besondere die Ansicht, seine Auffassungen seien rein subjektivistisch und 
ließen die Quelle der Wünsche außer Acht. Diese Kritik wurde mittels 
äußerst abstrakter Gedankenexperimente formuliert, beispielsweise mit 
der Annahme eines Gehirnimplantats, dass von einer anderen Person ge-
steuert wird, welche dann bestimmte Reaktionen beim Träger des Im-
plantats auslösen kann. So würde diese Person unbewusst dem Willen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

dieser Person folgen, ohne sich dessen bewusst werden zu können. Eine 
fremdbestimmte Kontrolle könne, so die These, deswegen niemals ausge-
schlossen werden, auch wenn der Betreffende noch so sehr davon über-
zeugt ist, er hätte seinen Willen auf autonomen Reflexionen über sein 
eigenes Verhalten aufgebaut. Hierin lassen sich unschwer skeptizisti-
sche Theoreme erkennen. Nun mag man von derart wirklichkeitsfer-
nen Gedankenexperimenten halten was man will, mit Jonas (1981: 68) 
gesprochen sind sie wohl eher »ein Geschöpf der Theorie und nicht der 
Erfahrung«. Sie zeugen aber davon, dass sich ein so grundlegender Skep-
tizismus wohl niemals auf rein rationalem Wege wird ausräumen lassen. 
In keinem Fall aber kann der skeptizistische Zweifel, mit intellektualis-
tischen Gedankenkonstrukten, die derart der gewöhnlichen Erfahrung 
widersprechen, den Anspruch eines Gegenbeweises erfüllen. 

Eine andere Erklärung davon was ›in der Lücke‹ passiert, zielt auf 
die Bestimmung von Verantwortung ab, denn die Frage der Willens-
freiheit hat eine lebenspraktische Konsequenz. Je nachdem wie wir die 
Frage nach der Freiheit beantworten; ob wir annehmen unfreie Spiel-
bälle naturwissenschaftlicher Kausalitäten zu sein oder ob wir glauben 
über unser Schicksal bestimmen zu können, wird es uns möglich Verant-
wortung einzufordern oder jegliche Verantwortung von uns weisen. Für 
Hans Jonas’ Verantwortungsethik (1979) war diese Frage derart zentral, 
dass er sie bei ihrer Grundlegung erst einmal aussparte und sie in einer 
Monographie gesondert behandelte. Vehement wehrt er sich darin ge-
gen einen naturalistischen Determinismus des Seelenlebens, denn »da-
nach wären wir Puppen der Weltkausalität. Damit aber wird der Lehre 
von der Verantwortung jeder Boden entzogen« (Jonas 1981: 17). Jonas 
gründet seine Argumentation auf dem, was er ›Auslöserprinzip‹ nennt. 
Demnach kann ein Impuls (Wille), der auf die Nervenbahnen wirkt, 
über die biochemischen Informationsverarbeitungssysteme, die Muskel-
aktivitäten bis zu den Wirkungen in der äußeren Welt naturdetermi-
nistisch nachverfolgt werden. Damit sei aber noch keineswegs geklärt, 
wie diese initiale Reizung des Nervensystems zustande kam. Die Natur-
wissenschaft habe hierfür lediglich zwei unbefriedigende Erklärungen. 
Diese besagen, dass sie »entweder gemäß dem ›Unbestimmtheitsprinzip‹ 
ein reines Zufalls-Ereignis im vorhandenen Quantenfeld war; oder daß 
sie deterministisch aus der vorangehenden Verteilung folgte« (ebd.: 74).  
Jonas verortet nun den Einfluss des Mentalen in der Wahl dieses Aus-
lösers. Er versteht ihn als mental determiniert, während alles was auf 
ihn folgt schließlich physikalisch determiniert ist. Die Folgen eines der-
art winzigen Auslöseimpulses können sich zu ungeheurer Wirksamkeit 
auswachsen. Dies entspricht dem fast schon sprichwörtlich geworden 
komplexitätstheoretischen Motiv der möglicherweise weltverändern-
den Wirkung des Flügelschlags eines Schmetterlings. An der Grenze der 
physischen Dimension findet Jonas zufolge ein energetischer Austausch 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

mit einer psychischen Dimension statt. Jonas ist davon überzeugt, »daß 
in dem mentalen Intervall zwischen input und output ein Prozeß völ-
lig anderer Ordnung als der physischen liegt« (ebd.: 79). Diese Vorstel-
lung erinnert auch an medizinische Grundlagenforschung im Bereich der 
Psychoneuroimmunologie10 wie auch an das biopsychosoziale Modell 
der Entstehung von Krankheiten11. Auch hier werden Wechselwirkun-
gen zwischen psychischen und physischen Vorgängen beschrieben. Of-
fenbar wollte Jonas der stringenten Logik und Faktenbezogenheit, mit 
der die Naturwissenschaften in der Regel die Beziehung zwischen Psyche 
und Physis behandeln, mit gleichartigen Argumenten begegnen. So inspi-
rierte Jonas den Physiker Kurt Friedrichs zu einem Briefwechsel über die 
Verortung der Willensfreiheit in der Quantenphysik (Dieser Briefwech-
sel ist in Auszügen abgebildet in Jonas 1981: 89ff.). 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass es bisher keine verbindliche 
Beschreibung der Vorgänge ›in der Lücke‹ gibt. Für unsere Zwecke muss 
diese Frage aber auch nicht endgültig geklärt werden. Für unsere Zwecke 
reicht es festzustellen, dass offensichtlich viel für eine derart komplexi-
tätstheoretische Auffassung des Menschen als biopsychosoziales Wesen 
spricht. Selbst ein gelingender, naturwissenschaftlicher Nachweis von 
Willensfreiheit würde auch noch lange keinen Aufschluss darüber geben, 

10	 Umwelteinflüsse, zwischenmenschlichen Beziehungen und Lebensstile kön-
nen die Funktion des Immunsystems eines Menschen beinträchtigen. Die 
Psychoneuroimmunologie erforscht die hierbei zugrunde liegenden bioche-
mischen Zusammenhänge. Botenstoffe des Zentralen Nervensystems wir-
ken auf das Immunsystem und vice versa. Selbst die Funktion unserer Gene 
ist nicht statisch, sondern kann durch psychische Faktoren beeinflusst wer-
den. (Schubert 2011; Bauer 2012[2002]) 

11	 Das biopsychosoziale Krankheitsmodell betrachtet die Entstehung von 
Krankheiten nicht als direkte Folge eines einzigen krankmachenden Faktors, 
sondern als komplexe Wechselbeziehungen zwischen einer biologischen, ei-
ner psychischen und einer sozialen Integrationsebene. In der medizinischen 
Grundlagenforschung gilt dieses Modell derzeit als die plausibelste Vorstel-
lung. Dass es in der Arbeit von Kliniken, Arztpraxen, Gesundheitsadminis-
tration und Gesundheitsdienstleistern kaum eine Rolle spielt, liegt daran, 
dass es nicht weniger als einen grundlegenden Paradigmenwechsel verlangt. 
»In der Praxis ist dies verbunden mit der Wahrnehmung des Patienten als 
ganzen Menschen, mit körperlichen, psychischen und sozialen Bedürfnissen. 
Und es geht auch um Orientierung an Gesundheit, nicht nur an Krank-
heit« (Pauls 2013: 27). Die Wechselwirkungen zwischen sozialen Faktoren, 
Umwelteinflüssen und den biologischen Mechanismen des Körpers bilden 
ein komplexes System. Die Zustände der Geist-Körper-Einheit Mensch sind 
emergent. Das heißt, dass sich keine einfachen Ursache-Wirkungsmechanis-
men identifizieren lassen. Die vielfältigen Wechselwirkungen lassen Zustän-
de entstehen, die nicht direkt auf bestimmte Ursachen zurückgeführt wer-
den können. (Egger 2005; Pauls 2013)

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

was diese Freiheit phänomenologisch, also im menschlichen Erleben be-
deutet. Wir wüssten noch lange nicht, wie sie genutzt werden kann oder 
wie wir mit ihr umgehen könnten. Es geht vielleicht weniger darum, Wil-
lensfreiheit zu bestreiten oder zu beweisen als vielmehr zu fragen, wie 
sie gewinnbringend genutzt werden kann. »Nicht darum kann es also 
gehen, die Freiheit und Verantwortlichkeit der Menschen als der Hand-
lungssubjekte prinzipiell zu bestreiten [...] sondern sie als Potential soli-
darischer Verantwortung zu mobilisieren« (Apel 1990[1975]: 30). Hier-
zu wenden wir uns später noch einmal den Arbeiten Frankfurts zu, zuvor 
aber einige erste Inspirationen zu den moralphilosophischen Grenzen 
menschlicher Freiheit.

Freiheiten und Tugenden

Wie schon angedeutet unterschiedet sich die Frage nach der Möglich-
keit eines freien Willens von der nach Handlungsautonomie. Sie ist noch 
weitreichender, denn sie erfordert die Möglichkeit auf biologische Impul-
se oder tiefgreifende Prägungen Einfluss zu nehmen, aus denen Wünsche 
und Bedürfnisse entstehen. Um Verantwortung zu übernehmen, brauche 
ich letzten Endes diese Willensfreiheit. Um Verantwortung zu überneh-
men genügt es nicht, wenn meine Handlungen lediglich einem rational 
für richtig erkannten Grundsatz folgen. Demnach läge Verantwortung 
in so etwas wie der Zügelung des Willens, was tugendethisch auch als 
Ausbildung von Tugenden formuliert werden könnte. 

Martha Nussbaum (2000) tritt in aristotelischer Tradition für die 
Wichtigkeit der Entwicklung von Charaktertugenden ein. Dabei stellt 
sich natürlich die Frage inwiefern wir diese Prozesse willentlich, ratio-
nal oder vernunftgeleitet gestalten können. Sie kritisiert dazu Kants de-
ontologische Auffassung, wonach eine moralische Handlung darin be-
steht, die eigenen aggressiven Gefühle und eigennützigen Neigungen 
rational zu kontrollieren. »Kant hält diese Leidenschaften für angebo-
ren und unabänderlich« (ebd.: 62). Seines Erachtens haben sie sogar die 
Macht die Vernunft zu korrumpieren. Rationalität kann demnach bei-
des, stichhaltige moralische Urteile begründen, ebenso wie offensichtlich 
unmoralisches Verhalten rechtfertigen. Nach Kant entspringen Recht-
fertigungen des eigenen unmoralischen Verhaltens den Leidenschaften 
der Menschen und werden deswegen unbewusst ausgeführt. »Unsere 
Leidenschaften beginnen zu ›vernünfteln‹ und an diesen guten Gedan-
ken herumzukritteln« (ebd.: 62). Für Kant kann Moral deswegen nur 
am Tun bemessen werden. Handeln muss sich an Maximen orientie-
ren, die universell begründet wurden. Deswegen stehen für ihn Geset-
ze oder Regeln im Mittelpunkt des moralischen Handelns. Nussbaum 
verweist nun aber darauf, dass Rationalität die Aufgabe, menschliche 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Leidenschaften im Sinn anerkannter Regeln zu zügeln, faktisch kaum 
erfüllt. Gerade in liberalen Gesellschaften steht vor allem die Verwirkli-
chung individueller Freiheiten an oberster Stelle, obwohl es weitgehend 
Konsens ist, dass diese Freiheiten ihre Grenze an der Freiheit der anderen 
finden sollten (Mill 2014[1859]; Rawls 2012[1971]). Nussbaums zufol-
ge müssen sich Menschen deswegen moralisch bilden. Sie können dies, 
indem sie mittels moralphilosophischer Fragen ihre Handlungen selbst-
kritisch bewerten. »Auf diese Weise kommen wir uns selbst zuvor und 
errichten im Denken Bollwerke gegen unsere allzu starken Neigungen, 
die Würde anderer zu verletzen« (Nussbaum 2000: 65). Es geht ihr um 
die Ausbildung nicht-relativer Werte. In aristotelischer Manier folgt sie 
der Auffassung, »daß es vom menschlich Guten respektive von einer ge-
deihlichen menschlichen Entwicklung nur eine objektive Auffassung ge-
ben könne« (ebd.: 229). Nussbaum führt das bekanntermaßen in eine 
Formulierung menschlicher Befähigungen, die es den Menschen erlau-
ben sollen, ihr Leben freiheitlich zu entwickeln. Ihre Konzeption eines 
guten Lebens soll explizit Pluralität ermöglichen. 

Vielfach aber werden Tugenden kulturrelativistisch als feststehen-
de Ideale bestehender Gemeinschaften gedacht. Wie leicht die Annah-
me feststehender Tugendideale in ein wertkonservatives Denken führen 
kann, lässt sich insbesondere bei Alasdair MacIntyre (1987) nachvollzie-
hen. Allzu leicht etabliert sich der Imperativ, die moralischen Regeln der 
Gemeinschaft müssten bedingungslos geachtet werden. Werte und Tu-
genden sollten aber, so mein Appell an dieser Stelle, dringend dynamisch 
gedacht werden. Moralische Regeln sind grundlegend als Gegenstand 
der beständigen Reflexion zu verstehen. Um die Gefahr eines Wertkon-
servatismus zu verhindern, soll im Folgenden auch nicht von Tugenden, 
sondern von Persönlichkeiten die Rede sein. Bezüglich Persönlichkeit 
gibt es keine Ideale, lediglich konkrete Ausstattungen mit Persönlich-
keitsmerkmalen (traits), die innerhalb eines weiten Spektrums an Kom-
binationsmöglichkeiten ein mehr oder weniger moralisch gutes Leben 
erlauben. Es wird später noch deutlich werden (Kap 3.7), dass im Ge-
gensatz zu den tugendethischen Idealen in persönlichkeitsethischer Auf-
fassung, Persönlichkeit immer Individualität bedeutet und deswegen Di-
versität in einer Gemeinschaft unumgänglich ist.

Die tugendethische Inspiration, wonach der Einzelne wirkliche Frei-
heit nur dann erlangen kann, wenn es ihm gelingt, seine Person mit den 
Anforderungen des Gemeinwesens in Einklang zu bringen, soll hier 
aber erst einmal aufgenommen werden. Dabei sollen aber die Untie-
fen des Wertkonservativismus sorgsam umschifft werden. Es besteht 
die Gefahr, dass die Betonung moralischer Grundsätze Repression er-
zeugt und der Ruf nach gemeinsamen Werten zu scheinheiligem Mo-
ralisieren verkommt. Orientierung soll im Folgenden deswegen nicht 
definierbare Tugenden oder Werten bieten, sondern eine spezifische 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

phänomenologisch erfahrbare Dialektik des Wortes ›frei‹. Was heißt es 
denn frei zu sein? Ist das gleichbedeutend mit alles tun was einem be-
liebt oder mit sich frei fühlen? Wie ist es, wenn man einen Drang, eine 
Leidenschaft oder einen Wunsch verspürt, von dem man weiß, dass 
die Erfüllung andere schädigen würde? Kann man frei sein, wenn man 
weiß, dass die Freiheit, die man sich nimmt, andere schädigt? Fühlt 
man sich in solch einem Fall nicht eher von seinen Leidenschaften be-
herrscht, obwohl man in freier Entscheidung genau das tut, was man 
möchte? In diesen Fragen erscheint Freiheit als eine Funktion der Bezie-
hung eines Menschen zu anderen und zu sich selbst. In diesem Gedan-
ken entdecken wir nicht nur die psychologische Definition von ›Persön-
lichkeit‹ (siehe Kap. 3.7), sondern auch das Theorem der Transaktion, 
dass auf die Verbundenheit von interagierenden Einzelpersonen und der 
darin immanenten Beziehungshaftigkeit verweist. Die Idee der Freiheit 
in Gemeinschaft, findet sich interessanterweise nicht nur in westlichen 
Philosophieseminaren, sondern beispielsweise auch in der Bantuethik 
Ubunto und afrikanischen Vorstellungen von Personalität. Dies könn-
te ein Hinweis darauf sein, dass es sich hierbei um ein anthropologi-
sches Phänomen handelt.

Exkurs: Ubunto als transaktionale Ethik und afrikanische 
Vorstellungen von Person

Dem Motiv der Transaktion erwächst eine Ethik, wie sie sich beispiels-
weise im Ubunto-Sprichwort ›I am because you are‹ ausgedrückt. Ubun-
to basiert auf der Vorstellung einer Interdependenz aller Wesen des Uni-
versums und wird auch als Grundlage guter menschlicher Beziehungen 
in afrikanischen Gesellschaften angesehen (Khosa 1994). Im Sprichwort 
›A person is a person through other persons‹ drückt sich auch die Auf-
fassung aus, dass das Ansehen als Person von der Menschlichkeit der 
Beziehungen zu anderen abhängt. Im Sinne einer transaktionalen Ethik 
wird man durch den Anderen zu dem, was man schließlich ist. Konse-
quenter Weise erfordert dies, dass man sich vorrangig für die Position des 
Anderen interessiert. Dies steht in deutlichem Gegensatz zum individua-
listischen Verständnis wonach man sich in einer Gemeinschaft behaup-
ten muss. Es widerspricht auch dem modernen Verständnis von Bildung 
als einem lebenslangen Lernen, verstanden als Erlernen verbürgten gesi-
cherten Wissens und bewährter Fähigkeiten. Diese Kompetenzen sollen 
das Individuum von den Subjektivitäten anderer unabhängig machen. In 
transaktionaler Perspektive ergibt sich hingegen die Aufforderung, offen 
für die Perspektive anderer zu sein und damit aktiv sein Wissen über de-
ren Sichtweisen zu erweitern. Hierdurch entstehen ein anderes Wissen 
und eine andere Kompetenz. Es entsteht eine differenzierte Vorstellung 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

von der eigenen Lebensgemeinschaft und die Fähigkeit gemeinschafts-
orientiert zu handeln.

Der westliche Humanismus geht, so Reuel Khosa (1994), vom Dik-
tum, der Mensch ist das Maß aller Dinge, aus. Demnach kann das, was 
Menschlichkeit ausmacht, rational bestimmt werden. Indem man das 
Verhalten einer Person an transzendental begründeten Werten misst – so 
die Idee – kann man auch prüfen, ob sie in einem Individuum verwirk-
licht sind oder nicht. Im Gegensatz dazu verweist Ubunto in erster Linie 
auf Möglichkeiten, die eigene Menschlichkeit zu entwickeln. Das kann 
aber nicht durch Befolgen dogmatischer Vorsätze des richtigen Han-
delns geschehen, sondern sich lediglich in der situativen Angemessen-
heit des alltäglichen Handelns verwirklichen. Damit unterscheidet sich 
eine transaktionale Ethik elementar von transzendentalphilosophischen 
Ethiken, die eine Letztbegründung grundlegender Werte anstreben, und 
damit hauptsächlich von Rationalität und vom aufklärerischen Ideal des 
Intellekts getrieben sind. Eine transaktionale Ethik unterscheidet sich 
beispielsweise vom Liberalismus, der in der Entfesselung individueller 
Freiheit, den effektivsten Antrieb zur ökonomischen Entwicklung des 
Gemeinwohls sieht. Sie unterscheidet sich auch von der Ethik des Uti-
litarismus, die alles Handeln daran bemisst, ob es das Wohl einer sozi-
alen Gruppe fördert oder nicht. Letztere ist dann nicht weit von iden-
titätspolitischen Ethiken entfernt, denn die soziale Bezugsgruppe muss 
natürlich irgendwie abgegrenzt werden, was allzu leicht Verweise auf 
eine Identität, Abstammung, Ethnizität oder Nationalität auf den Plan 
ruft. An dieser Stelle zeigt sich ein Übergang zu kollektivistischen Ethi-
ken, die das Individuum als der sozialen Organisation untergeordnet an-
sehen. Demnach erfüllt sich das wahre Wesen des Menschen in der Un-
terordnung unter den Willen der Gemeinschaft. Indem der Mensch sich 
der Gemeinschaft unterstellt, erfüllt er dieser Auffassung zufolge, nicht 
nur seine Bestimmung als soziales Wesen, er kann auch gleichzeitig das 
höchstmögliche Maß an individueller Handlungsfreiheit erreichen. Der-
artiger Kollektivismus fand seine realen Ausprägungen in den sozialis-
tischen, kommunistischen und faschistischen Bewegungen des 20. Jahr-
hunderts. Individualismus und Kollektivismus stellen sich damit als zwei 
gegensätzliche Auffassungen vom Verhältnis zwischen Individuum und 
Gemeinschaft dar. 

Khosa (1994) beschreibt Ubunto als einen dritten Weg zwischen den 
westlichen Entwürfen individualistischer und kollektivistischer Ethiken. 
Das Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft wird in Ubun-
to nicht als ein hierarchisches, sondern als ein symmetrisches gedacht. 
»The ›community‹ is the ›I‹ writ large – and the ›I‹ is the ›community‹ 
individualised« (ebd.: 8). In diesem Sinne ist Ubunto tendenziell spiri-
tuell und religiös, denn es kann nicht rational begründet werden, son-
dern muss emotional erlebt werden. Die eigene Position muss nicht als 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

etwas rein Individuelles, sondern als in vielfältigen Beziehungen stehend 
erkannt werden.

»In a real sense all life is inter-related. The agony of the poor impoverishes 
the rich; the betterment of the poor enriches the rich. The manager’s 
success at managing depends on the co-operation of the managed. The 
white man’s long term prosperity is reliant on the black man’s well-being 
and hope for prosperity. We are inevitably our brother’s keeper because 
in the broader scheme of things we are our brother’s brother. Whatever 
affects one directly affects all indirectly.« (ebd.: 10)

Demnach umschließt ein einzelnes Individuum sowohl das Allgemeine 
einer Gemeinschaft als dass es sich auch als etwas Besonderes separiert. 
In dem Maße in dem diese Gegensätze als Harmonie erlebt werden, ver-
wirklicht sich schließlich die Menschlichkeit des Ubunto. Freiheit ver-
wirklicht sich demnach nicht im Tun, sondern im Erleben.

Dies spiegelt sich auch in afrikanischen Vorstellungen des Personseins 
wider. Kwasi Wiredu (2004: 16) zufolge gründen afrikanische Konzep-
tionen von ›Person‹ auf einem Lebensprinzip; »A human being is held to 
consist of a variable number of elements, one of which typically might be 
called the life principle, that is, that in a person whose presence makes 
him alive and whose absence makes him dead.« Das Sein wird als ein 
dynamisches Prinzip lebendiger Kräfte begriffen. Sofern ein Mensch sei-
ne Eingebundenheit in diese Kräfte erkennt, entwickelt er auch die Be-
reitschaft und die Fähigkeit, Verpflichtungen in der Gemeinschaft zu er-
füllen und erwirbt sich so einen Status als ›Person‹. Personalität wird 
demnach auch als eine Errungenschaft angesehen. Nach Didier Kapha-
gawani (2004) lässt sich Personalität zusammenfassend charakterisieren 
als a) kommunalistisch, weil es die Natur des Menschen darin bestimmt 
ein Leben in Vergemeinschaftung zu führen, was sich im schon zitierten 
›I am, because we are; and since we are, therefore I am‹ ausdrückt, b) 
normativ, da eine Person die Verantwortung trägt, sich mit der eigenen 
Individualität zum Wohle der Gemeinschaft in die Gemeinschaft einzu-
bringen und c) dialektisch, da der Mensch sowohl als Tier als auch als 
Vernunftwesen angesehen wird. Dabei werde so Kaphagawani aber nicht 
die Vernunft als Schlüssel der Individualität angesehen, sondern ›in the 
heart lies the personality of man‹. Letzten Endes sind es also die mensch-
lichen Empfindungen, die für die Führung der Intelligenz verantwortlich 
sind. Personalität verwirklicht sich in der mitfühlenden Hinwendung zu 
den Mitmenschen. Im Gegensatz zum modernen Individualismus be-
deutet Bildung und Lernen nicht, möglichst viel Wissen anzuhäufen, um 
sich selbst dadurch zu profilieren. Es geht nicht darum möglichst vie-
le Fähigkeiten und Kompetenzen zu erlernen, die die eigene Person vor 
anderen auszeichnen. Lernen bedeutet vielmehr die Sichtweisen seiner 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Mitmenschen zu erfassen, um sich so in einer eigenen Position im sozia-
len Geflecht von Positionen verorten zu können.

Vertiefte Betrachtung der Willensfreiheit

Wie schon angedeutet sollen anthropologische Fragen hier nicht ab-
schließend geklärt werden, doch soll die Möglichkeit tatsächlicher Wil-
lensfreiheit auch nicht vorschnell verworfen werden. Frankfurts spätere 
Arbeiten schließen gut an obige Betrachtung afrikanischer Vorstellungen 
von Person an. Als Reaktion auf die einsetzende Kritik entwickelt Frank-
furt in seinen späteren Arbeiten ein Modell der Identifikation woraufhin 
Monika Betzler (2001) eine neue Rezeption Frankfurts vorschlägt, die 
auch diese Arbeiten berücksichtigt. Frankfurt entwickelt einen Begriff 
des ›caring‹. Mit diesem Begriff möchte er das, was einem Menschen tat-
sächlich langfristig im Leben wichtig ist, in den Blick bekommen. Er geht 
davon aus, dass auch anhaltende Lebensziele in dem Sinne dispositional 
sind, als dass sie einem ursprünglich leidenschaftlichen Impuls entsprin-
gen. Er weist aber darauf hin, dass sie im Laufe des Lebens vielfach ra-
tional reflektiert werden müssen, nicht nur, weil die Person, auf Kritik 
anderer reagieren muss, sondern auch, weil es immer wieder praktische 
Hindernisse bei der Verwirklichung langfristiger Ziele gibt. »In diesem 
Zusammenhang gilt es vor allem die Frage zu beantworten, wie es uns 
gelingt, uns mit manchen unserer Einstellungen zu identifizieren, mit 
anderen nicht. Inwiefern ist uns eine Einstellung ›eigen‹ und eine ande-
re ›fremd‹ oder ›äußerlich‹?« (Betzler 2001: 20). So erkennt Frankfurt, 
dass es möglich ist »einige der Wünsche der Person als in einer Weise ihr 
wesenseigen aufzufassen, in welcher dies andere nicht sind« (Frankfurt 
2001[1987]: 124).

Auch wenn Frankfurt es nicht so benennt, dann fordern seine Über-
legungen dazu auf, sich auf die Suche nach Selbsterfahrung zu begeben. 
»Es sind diese Handlungen des Ordnens und der Ablehnung, der Inte-
gration und Separation, die ein Selbst aus dem Rohmaterial des inne-
ren Lebens schaffen« (ebd.: 130). Dies kann keine momentane Leistung 
sein, sondern gestaltet sich als ein längerfristiger Prozess, innerhalb des-
sen ein Individuum sich mit seinen eigenen Wünschen, Antrieben und 
Leidenschaften auseinandersetzen muss. »In dem Maße, in dem sie sich 
durch eine Entscheidung mit einem Wunsch identifiziert, konstituiert 
sich die Person« (ebd.: 129). Frankfurt zu Folge ist es also entscheidend, 
ob ein Mensch eine derartige persönliche Integration seines Selbst leis-
tet oder nicht. Auch erkennt er, dass es nicht immer gelingen kann, sich 
von konfligierenden inneren Antrieben zu befreien, es aber doch mög-
lich ist, sich zweifelsfrei (wholehearted), also von ganzem Herzen, von 
bestimmten Wünschen zu distanzieren, auch wenn diese dadurch nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

verschwinden. Die menschliche Befähigung zum Gebrauch der Vernunft 
erlaubt eine Reflexivität über die eigenen inneren Kräfte und Triebe und 
kann sich, sofern dies der Wille ist, der Aufgabe den eigenen Willen zu 
bilden annehmen. »Folglich hängt in dieser Hinsicht die Vernunft vom 
Willen ab« (ebd.: 137). In dieser Perspektive etabliert sich, ähnlich wie 
in der Ubunto-Ethik, ein Primat des empfindenden menschlichen Wesens 
über seine theoretische Einsichtsfähigkeit, bei nur bedingter Möglichkeit 
der Umkehrung dieses Einflusses, einer Einflussnahme der Vernunft auf 
die eigenen emotionalen Dispositionen.

Dies führt Frankfurt zu der Frage nach der Möglichkeit des Errei-
chens von Glück. Dies ist sicherlich nicht als simple Erfüllung von Wün-
schen zu betrachten, sondern vielmehr in dem zu suchen, was einem 
Menschen wirklich wichtig ist. Dies kann nicht einfach etwas sein, dem 
ein Mensch nur durch seine Leidenschaften zustrebt, sondern muss et-
was darstellen, das er auch mittels eines reflektiert gefassten Urteils als 
wertvoll erachtet (Frankfurt 2001[1997]). Entscheidend ist Frankfurt zu 
folge, dass wenn einer Person etwas wirklich wichtig ist, sie nicht be-
reit ist den zugrundeliegenden Wunsch einfach aufzugeben, selbst dann 
nicht, wenn dessen Befriedigung unmöglich erscheint und das Festhal-
ten an diesem Wunsch deswegen auch zukünftig kaum Befriedigung 
verspricht. Und das führt ihn wieder zurück zum Willen, der darin be-
steht an einer Sache festzuhalten. »Im Kern geht es aber gerade nicht 
um Gefühl, Überzeugung oder Erwartung, sondern um Willen« (ebd.: 
208). Leider reflektiert Frankfurt dann nicht weiter über die Bedingun-
gen autonomer Willensbildung, sondern wendet sich der Frage zu, wie 
sehr sich Fälle, in denen man etwas braucht oder etwas liebt, dem frei-
en Willen und der willentlichen Kontrolle entziehen. Vielleicht kommt 
man an dieser Stelle analytisch auch nicht weiter, in jedem Falle aber 
verteidigt Frankfurt eine beschränkte Möglichkeit der Willensfreiheit, 
die aber weniger in der Vernunft als mehr in einer emotionalen Aus-
gleichsbewegung zu suchen ist. 

Willensfreiheit oder human agency lässt sich demnach in bedingtem 
Maße in einer langfristigen Führung des eigenen Lebens erreichen. Den 
Überlegungen Frankfurts zufolge kann sie nur in Bezug auf reflektier-
te Sachverhalte entstehen und wird nur in Situationen wirksam, für die 
eine Person ihr Verhalten schon im Vorfeld konditioniert hat. So wird 
ein Mensch, dem es beispielsweise wichtig ist, sich für Bildung einzu-
setzen, aus freiem Willen heraus niemals einer Schließung von Schulen 
oder einer Kürzung von Personalmitteln in Schulen zustimmen. Nun 
kann man sich aber nicht auf alle möglichen Situationen vorbereiten. 
Es wird immer wieder Situationen geben, die einen unvorbereitet tref-
fen. Im Folgenden wird noch deutlich werden, dass derartige Situation 
durchaus das Potenzial haben ein Leben nachhaltig zu beeinflussen, bei-
spielsweise wenn in der Unmittelbarkeit einer Situation, sozusagen im 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Eifer des Gefechts, Dinge geschehen, die später Scham auslösen, weil das 
eigene Verhalten reflexiv vor den eigenen Moralvorstellungen kaum zu 
rechtfertigen ist.

3.5 Der transaktionale Mensch

Die bisherigen Überlegungen erlauben es uns an dieser Stelle eine sub-
jektkritische Position zu formulieren, die gleichzeitig aber auch bestimm-
te Freiheitsgrade der Subjektivität bestimmt. John Dewey (1995[1929]: 
205ff.) ist der Ansicht, dass der Mensch im Zuge des Individualismus 
der Moderne aus dem gemeinschaftlichen Leben herausabstrahiert wur-
de und, dass dadurch das Subjekt, als autonome Funktion des Geistes, 
quasi erfunden wurde. Das Denken der Aufklärung hat das Bewusst-
sein als Basis und Notwendigkeit für Subjektivität etabliert (vgl. auch 
Frank 1988; Reckwitz 2008). Es war die Überzeugung entstanden, der 
Mensch könne mittels des Geistes nicht nur die Welt, sondern auch sich 
selbst erkennen. René Descartes erhob den Geist zu einer eigenständi-
gen Instanz, der res cogitans, indem er ihn vom Materiellen unterschied. 
In der Selbstvergewisserung des ›ich denke also bin ich‹ erkennt sich das 
Subjekt als Gegenstück zur Objekthaftigkeit der ihm äußeren Welt. Das 
Subjekt kann der Kognition aber nur als ein fester Bezugspunkt dienen, 
wenn es als eine Instanz angesehen wird, die dem Denken vorausgeht 
(Volbers 2017). Im kartesianischen Sinne liegt das Subjekt entsprechend 
aller Erfahrung zugrunde. 

Diese Auffassung wurde wohl am populärsten im Poststrukturalismus 
kritisiert. Demzufolge charakterisiert nicht das autonome Denken den 
Menschen vielmehr unterwerfen sich Individuen unbewusst den kultu-
rellen Ordnungen ihrer Gemeinschaften. Um diese Akkulturierungen zu 
verstehen, wurden verschiedene Forschungsheuristiken entworfen, u.a. 
von Michel Foucault, Jaques Lacan, Judith Butler und Ernesto Laclau 
(Reckwitz 2008). Gemeinsam ist ihnen, dass sie danach fragen, wie Sub-
jektivität innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung entsteht. ›Identität‹ 
wird dabei als die zentrale Komponente des Subjekts betrachtet. Sie wird 
verstanden als »die Identifizierung der einzelnen Person als Wesen mit 
bestimmten Eigenschaften in Differenz zu anderen im Rahmen der kul-
turellen Subjektordnung« (ebd.: 79). Gesellschaftliche Subjektpositio-
nen werden durch Identitäten repräsentiert, die durch diskursive Kon-
texte fixiert sind. Individuen orientieren sich an diesen Vorstellungen 
und eignen sich diese zum Zwecke der Selbstvergewisserung und Selbst-
beschreibung an. Vermittelt durch die gesellschaftliche Praxis geschieht 
es dann, dass diese Identitäten den Individuen auch körperlich einge-
schrieben werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Die Stärke dieses ›poststrukturalistischen‹ Denkens liegt – wie der 
Name schon andeutet – darin, die beständige Reproduktion bestehender 
Strukturen erklären zu können. Dabei werden diese Strukturen aber als 
historisch kontingent angesehen. Verändern sich Strukturen, dann muss 
es aber auch ein Moment des Wandels geben, welches Butler (1997) bei-
spielsweise im iterativ-performativen Charakter von Praktiken erkennt. 
In der Praxis ist keine Situation der anderen identisch und so müssen 
Praktiken im Vollzug immer neu hervorgebracht werden. Jeder einzel-
nen Ausführung einer Praktik ist damit auch die Möglichkeit der Abwei-
chung inhärent. Letztlich kann man sich aber nur erfolgreich ›subjekti-
vieren‹, wenn man auch die praktische Kompetenz entwickelt, Praktiken 
situativ auszuführen. Deswegen hat das Subjekt in dieser Vorstellung 
kaum Freiraum zur Gestaltung der Praktiken, gleichwohl erkennt auch 
Butler (2002[1988]: 304) ›Identität‹ in gewissem Maße als »eine Menge 
von Möglichkeiten« an. Bei Foucault erhält das Subjekt einen Funken 
von Autonomie dadurch, dass es aktiv an seiner Subjektivierung mitwir-
ken muss, »wenn es denn wahr ist, daß es keinen anderen, ersten und 
letzten Punkt des Widerstands gegen die politische Macht gibt als die 
Beziehung seiner selbst zu sich.« (Foucault 2016[1981/82]: 313). Tech-
nologien des Selbst seien Foucault zufolge derjenige »Typus von Prak-
tiken [...], denen er zuspricht, sich – zumindest potenziell und auch nur 
partiell und momenthaft – aus der Umklammerung des Macht-Wissens 
zu lösen« (Münte-Goussar 2015: 120). Dabei arbeitet sich diese Philo-
sophie »an dem philosophischen Problem ab, die Freiheit eines Hand-
lungsvermögens zu begründen, das – so die Annahme – durch Determi-
nation und Unterwerfung hergestellt wird. [...] Sie tut dies jedoch um den 
Preis des erneuten Versuches, die ›Eigentlichkeit des Subjekts‹ zu begrün-
den, also Subjektphilosophie nach der Subjektphilosophie zu betreiben« 
(Keller 2014:81). Mit dieser vagen Ahnung von gesellschaftlicher Wi-
derständigkeit etabliert sich der Poststrukturalismus als Informant akti-
vistischer Politiken. Demnach existiert ein eigentliches ›Ich‹, das darauf 
wartet, entdeckt zu werden, d.h. aus der Unterdrückung befreit und ver-
wirklicht zu werden. Es wird erkennbar, wie diese Position dazu tendiert 
das Ich zum alleinigen Daseinsgrund zu machen und, dass Gemeinschaft 
dadurch tendenziell als Zwangsveranstaltung erscheint. 

Diese Überlegungen wirken aber nicht nur wegen dieser Erklärungs-
lücke nicht umfassend überzeugend. Auch Dewey steht dem rein er-
kenntnistheoretischen Subjektbegriff kritisch gegenüber. Er erkennt aber 
zudem eine soziale Komponente in der modernen Betonung von Sub-
jektivität. »In jedem Falle ist ein Individuum nicht länger einfach et-
was Partikulares, ein Teil, der seine Bedeutung ausschließlich in einem 
Ganzen hat, sondern ein Subjekt, ein Selbst, ein charakteristisches Zen-
trum von Begehren, Denken und Hoffen« (Dewey 1995[1929]: 212f.).  
Dewey denkt dieses Selbst in einer notwendigen Sozialität. Es ergibt sich 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

ein Subjektbegriff, der das Individuum als eine erlebende, handelnde und 
denkende Instanz innerhalb einer Gemeinschaft darstellt. ›Subjekt‹ be-
zeichnet demnach in erster Linie die Stellung eines Individuums inner-
halb eines momentanen Geschehens. Demnach ist ein Individuum, wie 
schon zuvor gesagt wurde, nur dann ein Subjekt, wenn es sozial auf je-
mand anderen oder etwas Anderes bezogen ist. Ein Subjekt zu sein bedeu-
tet, affiziert zu sein und das wiederum bedeutet, dass ein Individuum nur 
in sozialen Konstellationen und nur in Situationen zum Subjekt wird. Ein 
Subjekt zu werden bedeutet Beziehungen mit anderen zu leben, von an-
deren sozial angesprochen zu werden, aktiviert zu werden und durch die 
eigenen Reaktionen wiederum andere zu aktivieren. Ein Subjekt nimmt 
nicht nur eine gesellschaftliche Position ein, sondern ist elementar be-
troffen und entwickelt Haltungen. Im Gegensatz dazu entsteht Identität 
durch ein über sich selbst nachdenken, also den Versuch, das Wesen sei-
nes eigenen Selbst in Kategorien zu fassen. In diesem Sinne ist das Selbst 
dem identitätsproduzierenden Geist ein zu beobachtendes Gegenüber, 
ein Phänomen, das immer wieder überrascht und das niemals umfassend 
ergründet werden kann. Das eigene Selbst ist niemals vollständig kon
trollierbar. Jeder Mensch kennt die Erfahrung, sich im Nachhinein über 
das eigene Verhalten zu ärgern. Nicht immer erscheinen die eigenen Re-
aktionen im Rückblick zielführend oder angemessen gewesen zu sein. 

Nun ist es aber genau dieses Erleben von Getriebenheit, dieses Aus-
geliefertsein, das ein Fenster für Selbstwirksamkeit eröffnet: eine, wenn 
auch geringe Möglichkeit der human agency. In der Produktion von 
Gewissheit muss Denken notwendig scheitern (Dewey 1998[1929]), es 
kann aber im Nachdenken über das eigene Verhalten wichtige Erkennt-
nisse generieren. In einer Heuristik von Versuch und Irrtum (trial and er-
ror) wird die Irritation zum Initial der Selbstreflexion. Der Geist hat in 
dieser Auffassung weniger einen prospektiven als einen reflexiven Frei-
heitsgrad. Es ist ihm unmöglich einen definitiv funktionierenden Plan zu 
entwickeln, er hat aber seine Stärken darin über das Scheitern zu resü-
mieren. Er erscheint nicht als eine unabhängige, an den Dingen der Welt 
zweifelnde Instanz. Vielmehr ist er eine integrale Funktion des menschli-
chen Erlebens. Aus dem physischen Sein heraus, verbunden mit einer re-
aktiven Emotionalität, geht eine selbstreflexive Haltung gegenüber dem 
Selbst hervorgehen, die man ›Geist‹ nennt. Dewey (1995[1929]: 214) 
unterscheidet dabei zwischen ›Individuen mit Geist‹ und ›individuellen 
Geistern‹. Zwar sind alle menschlichen Individuen mit Geist ausgestat-
tet, doch gelingt es nicht allen, sich durch Reflexion derart zu emanzipie-
ren, dass sie sich über konventionalisierte Ansichten ihrer Gesellschaft 
oder innere Triebe hinwegsetzen können. Sich die eigenen erworbenen 
Dispositionen zu situativem Verhalten bewusst zu machen und an deren 
Veränderung zu arbeiten, bedarf der Persönlichkeitsbildung. Der Geist 
reflektiert das soziale Verhalten und ermöglicht die Weiterentwicklung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

der Fähigkeiten in sozialen Kontexten zukünftig intuitiv auf eine Weise 
zu reagieren, die mehr als zuvor einem gewünschten Verhalten entspricht 
und damit auch einem selbstgewählten Ziel dienen kann. Der Geist er-
hält seine Funktion damit auf der Ebene der Vergemeinschaftung, der 
Reflexion zwischenmenschlicher Affizierungen. Im Vergleich zum post-
strukturalistischen Denken findet hier also eine Verschiebung von Indi-
viduum und Identität zu Person und Persönlichkeit statt. 

»Der Begriff der Person hat den zusätzlichen Vorteil, daß er nicht wie 
der des Individuums als Gegenbegriff zur Gesellschaft (oder Gemein-
schaft) verstanden werden kann. In ihm steckt vielmehr ein Verweis auf 
die notwendige Sozialität des Individuums und auf einen spezifischen 
Typus sozialen Lebens, für den die Personalität jedes Individuums kon-
stitutiv ist.« (Joas 2011: 86)

Die Frage nach der Identität ist die Frage nach dem ›Ich‹. Sie führt, wenn 
man so will, aus der Lebendigkeit des Lebens heraus, denn die Frage 
nach dem was ich sein will, evoziert unmittelbar Entwürfe von nicht 
existenten Idealzuständen. Hingegen ist die Frage nach der Person, eine 
nach dem angemessenen Verhalten. Sie führt ins hier und jetzt, in meine 
Zufriedenheit oder Unzufriedenheit mit mir selbst und meinen sozialen 
Fähigkeiten. Damit findet eine Verschiebung der Aufmerksamkeit von 
der Subjektposition hin zu Beziehung statt. Es ist demnach weniger in-
teressant welchen Platz ein Individuum in der gesellschaftlichen Struktur 
einnimmt, als vielmehr wie es die transaktionalen Dynamiken ko-kon
stitutiver sozialer Relationen beeinflussen kann. 

Das anthropologische Zentrum: Die Dialektik des Selbst

Wie bereits erwähnt, kann transaktionale Gewalt das Empfinden der 
Selbstwirksamkeit eines Menschen beschädigen. Damit wird die Bereit-
schaft und Fähigkeit zur Lebensbewältigung reduziert. Bestimmt hat sich 
jeder Mensch schon einmal als fremdbestimmt erlebt und hat dennoch – 
oder vielleicht gerade deswegen – mit aller Kraft versucht, der Situation 
Herr zu werden. Haben wir aber schließlich eine Herausforderung nach 
langer Auseinandersetzung bewältigt, dann haben wir – sicherlich nicht 
ganz ohne Grund – auch das Gefühl etwas geleistet zu haben. Meist ha-
ben wir dann auch den Eindruck, etwas gelernt zu haben. Wir nehmen 
etwas aus dieser praktischen Auseinandersetzung mit, wir halten einen 
bewahrenswerten kognitiven Inhalt fest. Nicht grundlos erleben wir uns 
in diesen Momenten als handlungsfähig. Wir halten uns mit Recht für 
wirksam, wenn wir einer Idee, einem Gedanken folgend in die Gescheh-
nisse eingreifen. Es mögen viele Entwürfe von Lösungsversuchen geschei-
tert sein, aber schließlich nehmen wir uns retrospektiv doch berechtigter 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Weise als tragende Kraft unserer Lebensbewältigungsprozesse wahr. Un-
ser Ich war aber eben nicht nur rational, sondern auch emotional als auch 
praktisch beteiligt. Unsere Leistung bestand nicht allein darin die richti-
ge Lösung gefunden, sondern auch darin unsere Motivation aufrechter-
halten, Enttäuschungen überwunden und Fertigkeiten erlernt zu haben.

Der Begriff der ›Erfahrung‹ kann diese Dialektik zwischen Ausgelie-
fert-Sein und partieller Selbstwirksamkeit angemessen beschreiben. Zu 
lernen, in einer Gesellschaft kompetent zu handeln, ist Teil des notwen-
digen in dieser Gesellschaft Erfahren-werdens. Der Umstand, dass in ei-
ner Gesellschaft bestimmte ganz konkrete Erfahrungen auf breiter Basis 
gemacht werden, heißt aber noch lange nicht, dass alle Individuen die-
se Erfahrungen auch auf die genau gleiche Art und Weise machen. Auch 
bedeutet es nicht, dass sie dadurch am Ende genau die gleichen Haltun-
gen, Fähigkeiten, Dispositionen und Überzeugungen gewonnen haben 
werden12. Das Erfahren-werden kann als ein gestaltbarer, kreativer Pro-
zess angesehen werden. Dabei werden Individuen auch Erlebnisse zuteil, 
die ganz allein ihre eigenen sind; sie machen Erfahrungen. Im Zuge die-
ses Erfahrungen-machens begegnen dem Individuum bestimmte Quali-
täten, die individuelle dispositionale Faktoren ansprechen und dadurch 
Emotionalitäten bewirken. Diese Qualitäten bieten dem Individuum die 
Möglichkeit, sich seiner selbst gewahr zu werden. »Unterhalb und inner-
halb dieser Geschehnisse, nicht außerhalb von ihnen oder ihnen zugrun-
deliegend, finden sich jene Ereignisse, die Selbste genannt werden« (De-
wey 1995[1929]: 226f.). Dabei kann das Individuum die Situation aber 
immer nur bruchstückhaft erkennen. Im Eifer des Gefechts erscheint das 
eigene Eingebundensein in die Situation und das eigene Verhalten in die-
ser Situation nur schemenhaft. Dies entspricht der oben schon beschrie-
benen Erfahrungen, sich selbst nicht als souverän agierend, sondern eher 
als re-agierend, ja fast getrieben zu erleben.

Der Geist führt also keine solipsistische Operation aus. Er bezieht sich 
auf praktische Gegebenheiten innerhalb eines sozialen Zusammenhangs. 
Es wird deutlich, dass Geist allein auf der Ebene »der Vergemeinschaf-
tung, der Kommunikation und Teilhabe« hervorgebracht wird (ebd.: 
261). Denken hat die Aufgabe, Probleme zu lösen. Probleme stellen 

12	 Dewey 1995[1929] wendet sich mit dem Beispiel eines Hauses gegen die 
Kritik, Erfahrung sei notwendig individualistisch. »Nach dieser Logik ver-
schwände ein Haus aus der räumlichen und materiellen Welt, wenn es mein 
Haus wird« (ebd.: 217). Auch wenn Erfahrungen von Individuen gemacht 
werden, so weist die menschliche Funktion Erfahrungen zu machen wie ein 
Haus bestimmte feste Charakteristika auf. »Ein Haus hat eine Struktur; im 
Vergleich zu der Desintegration und dem Zusammenbruch, die ohne ihr 
Vorhandensein eintreten würden, ist diese Struktur fest. Gleichwohl ist sie 
nicht etwas Äußerliches, dem sich die Veränderungen, die im Erbauen und 
Benutzen des Hauses liegen, zu unterwerfen haben« (ebd.:83).

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

überhaupt erst den Impuls dar über bisherige Selbstverständlichkeiten 
nachzudenken. Diese Auffassung wird sowohl vom kritischen Rationa-
lismus wie auch der kritischen Theorie geteilt; auch wenn sie sich die-
se Denktraditionen über die Natur der Probleme kaum uneiniger sein 
könnten (vgl. Popper 1969; Adorno 1969). Die pragmatistische Betrach-
tung dehnt diese Idee aber auf die gesamte Lebensspanne des Individu-
ums aus. Human agency stellt sich demnach als Fähigkeit dar, die eigene 
Prägung zu hinterfragen und die Dispositionen des eigenen Verhaltens 
zu korrigieren. Dies kann auch als Aufforderung zur Persönlichkeitsbil-
dung gelesen werden und ist Voraussetzung für einen kritischen Geist.

Diese Auffassung wird durch alle bisher referierten Arbeiten zu Hand-
lungs- und Willensfreiheit gestützt. Die Stichhaltigkeit dieser Vorstel-
lung lässt sich aber auch phänomenologisch begründen. Die beschrie-
benen Prozesse sind dem Erleben jedes Einzelnen zugänglich. Wer hat 
sich nicht schon einmal darum bemüht, die Verfahrensweisen eines be-
stimmten gesellschaftlichen Feldes kennen zu lernen, beispielsweise beim 
Eintritt in eine Berufsausbildung oder eine weiterführende Bildungsein-
richtung. Dies stellt ein Bemühen dar, in einem gesellschaftlichen Be-
reich kompetent zu werden, um schließlich professionell darin agieren 
zu können. Dies kann nur gelingen, wenn man sich an die Bedingungen 
des Funktionierens dieses Praxisfeldes anpasst. Gleichzeitig aber wird es 
immer wieder Momente geben, in denen die dort geltenden Regeln und 
Verfahrensweisen zu Konflikten führen. So werden alle Personen in al-
len Praxisfeldern früher oder später mit Einschränkungen konfrontiert 
sein, die ihren Willen sich anzupassen auf die Probe stellen. Diese Erfah-
rungen triggern Überlegungen, ob die aktuellen Bedingungen tatsächlich 
als unabänderliche Voraussetzungen betrachtet werden müssen oder, ob 
das eigene Empfinden des Missfallens nicht etwas Signifikantes benennt; 
etwas, was nicht nur die eigene Person betrifft, sondern ein allgemeines 
Problem deutlich werden lässt. Dann stellt sich eine Person vielleicht die 
Frage, ob der eigene Unwille hier nicht ein produktiver Anstoß sein soll-
te, etwas an den gesellschaftlichen Bedingungen zu verbessern. In diesem 
Rahmen spielen sich nicht nur die kleinen alltäglichen zwischenmensch-
lichen Auseinandersetzungen ab, sondern auch die großen Dramen um 
whistle blower oder der Widerstand gegen Unrechtsregime in dem Men-
schen ihr Leben für die Freiheit und Gerechtigkeit riskieren (Kap. 4.3). 
Die Bereitschaft zur Anpassung gerät mit dem Impuls der Selbstbehaup-
tung in Konflikt. 

Diese Dialektik des Selbst kann jede Einzelne und jeder Einzelne durch 
aufmerksame Beobachtung der eigenen Lebensvollzüge bestätigt finden. 
Wenn man sich selbst beispielsweise dabei ertappt, irritiert zu sein, wenn 
andere die Dinge nicht auf die gleiche Weise tun wie man selbst. Die 
eigenen Gewohnheiten gehen auch mit Erwartungen an die Mitmen-
schen einher. Auch wird es, selbst wenn man sich noch so sicher im 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Funktionieren erlernter Praktiken eingerichtet hat, unweigerlich gesche-
hen, dass diese Praktiken ab und an scheitern. Es können Probleme auf-
treten, die eine neue spezielle Lösung erfordern. Nicht immer reicht es 
aber zur Problemlösung aus, sein Wissen über konventionalisierte Prak-
tiken zu erweitern, sich also Rat bei einer Fachfrau oder einem Fach-
mann zu holen. Im eigenen Nachdenken über mögliche Lösungen des 
Problems aber scheint sich das Problem nur noch weiter zu zementieren. 
Das Leben gleicht dann einem Rätsel, für dessen Lösung ein guter Ein-
fall notwendig ist. Dieser aber stellt sich meist dann ein, wenn man ihn 
am wenigsten anstrebt. All diese Erfahrungen berichten vom Scheitern 
konventionalisierter Praktiken und der Schwierigkeit der Selbstbehaup-
tung innerhalb der gesellschaftlichen Verhältnisse. 

Die Dialektik des Selbst fasst zudem das zusammen, was Carol 
Gilligan (1988[1982]: 191) als Divergenz von Identität und Intimität 
beschreibt. Damals hat sie das als divergierende Genderperspektiven bei 
der Ausbildung von Geschlechteridentitäten unter Jugendlichen wahr-
genommen. So »sprechen männliche und weibliche Stimmen in der Re-
gel von der Wichtigkeit verschiedener Wahrheiten, erstere von der Rolle 
der Trennung für die Definition und der Ermächtigung des Selbst, letz-
tere von einem fortlaufenden Prozeß der Bindung, der die menschliche 
Gemeinschaft erschafft und am Leben erhält.« Aber Gilligan betont, dass 
erst wenn beide Erfahrungen verbunden werden, vollständige Menschen 
entstehen. Sie beschreibt, wie unter den klassischen Rollenverhältnissen, 
letztlich sowohl Männer als auch Frauen, durch Schlüsselerfahrungen im 
späteren Verlauf ihres Lebens, die jeweils andere Seite entdecken. Män-
ner erleben verantwortungsvolle Bindungen durch die Erfahrung von 
Intimität, während Frauen ihrem Selbst auf eine intensive Weise begeg-
nen, wenn Entscheidungen getroffen werden müssen, in denen das bis 
dato geltende Gebot, es allen recht zu machen, nicht zu halten ist. Mit 
fortschreitender Gleichstellung ist es heute hoffentlich jeder Einzelnen 
und jedem Einzelnen, zumindest prinzipiell möglich, beide Perspektiven 
simultan zu entwickeln. In einer transaktionalen Perspektive erscheint 
die Verwirklichung dieses Anspruchs sogar als Kern symmetrischer Be-
ziehungen, der nur erfüllbar ist, wenn es beiden Partnern in der Bezie-
hung möglich ist, beide Pole ihrer jeweiligen Dialektik des Selbst, also 
sowohl Selbstbehauptung wie auch Anpassung, in für sie angemessener 
Weise zu etablieren.

In der Dialektik des Selbst sind alle Bewegungen des Selbst immer 
praktisch, emotional und intellektuell zugleich. Ob eine Idee gut ist, zeigt 
das Gefühl an, ob sie tatsächlich funktioniert, kann sich aber erst im Tun 
bestätigen. Treten kleinere Probleme bei der Umsetzung auf, dann lassen 
sich diese vielleicht rational lösen und ein Gelingen wird schließlich mit 
einem Erfolgserlebnis abgeschlossen und konstituiert somit eine Lerner-
fahrung. Auf diese Weise projiziert sich das Prinzip der Transaktion, als 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

ein Beeinflusst-werden und Einfluss-nehmen, direkt auf die Bewegungen 
des Selbst. Dabei versucht das Individuum die Bilanz des Verhältnisses 
von Geprägt-werden zu Prägen zu Gunsten des Prägens zu verschieben. 
Inwieweit dieses Vorhaben gelingt, ist weniger eine Frage des Intellekts 
als der aufmerksamen Weltzugewandtheit. Die Frage nach Handlungs-
autonomie stellt sich damit auch nicht als eine Frage dar, die man mit ja 
oder nein beantworten könnte. Sie konstituiert vielmehr eine individu-
elle Suche nach einem angemessenen Leben unter den jeweils individuel-
len Lebensbedingungen. Bewerte ich meine Wirksamkeit zu hoch, dann 
kann es sein, dass ich gegen Dinge ankämpfen, die ich nicht zu ändern 
im Stande bin. Unterschätze ich hingegen meine Wirksamkeit, dann lau-
fe ich Gefahr lange unter Bedingungen zu leiden, die ich nicht ertragen 
müsste, weil ich durchaus den Einfluss besitze, sie zu verändern. Es wird 
deutlich, dass in diesem Zwiespalt allein die reine Vernunft nicht aus-
reicht. Den eigenen Einflussbereich auszuloten und gegebenenfalls aus-
zuweiten, bedarf eines empfindsamen, bedachten und experimentieren-
den Handelns innerhalb der Ereignisse des Lebens.

In ständiger Selbstbefragung – Was kann ich ändern, was muss ich er-
tragen und was bin ich bereit zu akzeptieren? – entwickelt der Mensch 
eine Vorstellung davon, was gegeben (wahr) und was akzeptabel (gut) 
ist. Überzeugungen und Beurteilungen sind in ständigem Fluss, und die 
Vorstellung von dem, was wahr ist, kann nicht von der Vorstellung des 
Guten getrennt werden (Dewey 1995[1929]: 369ff.). Werte und Wahr-
heiten lassen sich nicht voneinander trennen. Über Werte kann aber nicht 
auf die gleiche Weise verhandelt werden, wie über Wahrheiten (Joas 
1997). Die Menschen fühlen sich an Werte gebunden. Werte können 
nicht einfach wegdiskutiert werden. Im Falle der Verletzung oder Erfül-
lung von Werthaltungen entstehen emotionale Irritationen, die im posi-
tiven wie im negativen Sinne den Gleichlauf der Alltäglichkeiten durch-
brechen. Der Weg zur Erkenntnis der eigenen Werthaltungen führt nur 
über den Umweg des Gewahrwerdens von Gefühlen. 

Die Dialektik des Selbst kann als ein grundlegendes anthropologisches 
Prinzip verstanden werden. Sie zeigt sich als das Drängen, Wünschen und 
Hoffen eines Individuums, sich in die gesellschaftlichen Prozesse einzu-
bringen und darin einen Platz zu finden, sich gleichzeitig aber auch da-
rin zu behaupten. Diese Prozesse sind zu bestimmten Zeiten und in be-
stimmten Räumen unweigerlich auf besondere Weise kulturell gerahmt 
und zeigen jeweils historisch kontingente Vorstellungen darüber, wie ein 
Mensch zu sein habe, wo die Grenzen akzeptablen Verhaltens liegen und 
welche intersubjektiven Umgangsformen das gesellschaftliche Leben in 
einer Gemeinschaft bestimmen sollten. Damit transponiert sich die Dia-
lektik des Selbst in eine anthropologische Grundlegung des Begriffs der 
Person, welcher häufig allzu vorschnell als ausschließlich religiös oder 
humanistisch bestimmbar angesehen wird. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Zur anthropologischen Bestimmung der Person

Dieter Sturma (2004: 281) sieht die moderne Philosophie der Person 
schon bei Kant begründet, denn diese »umfaßt fünf Bereiche von Fä-
higkeiten und Eigenschaften der Person als vernünftiger Natur: 1. der 
Zusammenhang von Sinnlichkeit und Verstand, 2. die Identität des 
Selbstbewußtseins über die Zeit hinweg, 3. die dem äußeren Beobachter 
zugängliche Identität, 4. Autonomie und 5. Selbstzweckhaftigkeit«. Im 
sich selbst genügenden, verstandesmäßig reflektierten Leben eines Men-
schen stehen demnach die Selbst-Identität, also die Wahrnehmung der 
eigenen Existenz als ein ›Ich‹, und verschiedene personale Identitäten, 
also die kognitiven Konstruktionen Anderer über diese Person, in ei-
nem gegenseitigen Konstitutionsverhältnis zueinander. Helmut Plessner 
(1975[1928]: 300) erklärt, »daß die individuelle Person an sich selbst 
individuelles und ›allgemeines‹ Ich unterscheiden muß«. Menschen müs-
sen sich demnach beständig fragen, wie sie wohl von anderen gesehen 
werden und wie sie selbst sich sehen. Dies ergebe sich aus einem zentra-
len Charakteristikum des Menschen, welches Plessner als eine ›exzentri-
sche Positionalität‹ bestimmt. Weil alle Menschen sich beide Sichtweisen 
aneignen müssen, sehen sie die Welt nicht allein aus ihrer Mitte heraus. 
In dieser Vorstellung lässt sich neben einem situativen transaktionalen 
Moment auch eine Dimension der reflexiven Selbstführung ausmachen. 
So bezieht Sturma (2004) den Begriff der Person »auf ein selbstreferen-
tielles Subjekt von Aktivitäten, das Ansprüche erhebt, Erwartungen hegt 
und Verpflichtungen erfüllt, gleichzeitig aber auch Adressat von Ansprü-
chen, Erwartungen und Verpflichtungen anderer Personen ist« (Sturma 
2004: 282). Demnach hat die Betrachtung des Begriffs der Person zwei 
distinkte Dimension, die sich bei intensivierter Betrachtung schließlich 
aber wieder vermischen. Anfänglich aber lässt sich sicherlich trennen, 
zwischen einerseits der Frage danach, wie sich Personsein als ein indivi-
dueller lebenslanger Prozess der Integration einzelner Individuen in einer 
Gesellschaft darstellt, also wie Individualität kontextgebunden entsteht, 
und andererseits einer Frage nach der Begründung eines allgemeinen 
Prinzips von Personalität.

Das individuelle Sein als eine Person

Clifford Geertz zufolge hat jede Kultur ihre eigene Vorstellung davon, 
worin sich eine Person erfolgreich verwirklicht. »Überall auf der Welt 
haben die Menschen symbolische Strukturen entwickelt, mit deren Hil-
fe Personen nicht nur schlichtweg als Personen, als bloße Angehörige 
der menschlichen Gattung verstanden werden, sondern als Repräsen-
tanten bestimmter distinkter Kategorien von Personen, als besondere 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Individuen« (Geertz 1987[1966]: 137). In diesem Sinne umfasst der Per-
sonenbegriff, wie in einer Kultur Ansehen erworben oder verspielt wer-
den kann, also letztlich wie Status strukturell verteilt wird. In der Regel 
kann man sein Ansehen als Person graduell mehren, je erfolgreicher man 
den zugewiesenen Platz innerhalb dieser Strukturen mit seinen individu-
ellen Fähigkeiten ausfüllt. Dabei stößt man aber an die in einer Gesell-
schaft gegebenen strukturellen Grenzen, etwa Klassen- oder Statushier-
archien und in der Regel zeigt sich am Umgang mit diesen Restriktionen, 
wie eine Person als individuelles Wesen mit seiner Gemeinschaft koope-
riert. Das individuelle Ansehen bemisst sich, abseits struktureller Status-
hierarchien, also auch daran, wie eine Person, auf der ihr eigenen Positi-
on, eine Gemeinschaft befördert, voranbringt oder behindert. Auf diese 
Weise wird der individuelle Lebensweg als eine personale Einheit kon-
zipiert. 

Zum Teil ist dieses Person-werden schon in der kulturellen Ausstat-
tung einer Gemeinschaft vorgezeichnet, es gibt aber auch Freiheitsgra-
de der Gestaltung. Michael Quante (2012: 176) schlägt vor ›Person‹ 
als Lebensform zu begreifen, denn es gebe »Weisen der Sozialisation, 
die zur Ausbildung von personaler Autonomie führen« und solche »die 
zwar zur Ausbildung einer Persönlichkeit, nicht aber zur Entwicklung 
einer autonomen Persönlichkeit führen«. Die Eingliederung einer Person 
in einen gesellschaftlichen Rahmen geschieht aber nicht nur als ein Ge-
prägt-werden, sondern auch durch Selbstwirksamkeit. Schließlich ist die 
Entwicklung von Personalität »zum einen als aktivisches Selbstverhält-
nis des menschlichen Individuums begreifbar und zum anderen als Bio-
grafie nachvollziehbar« (ebd.: 155). In jedem Fall aber bildet die jewei-
lige kulturelle Rahmung den Bezugspunkt zur Bestimmung der in einer 
Gesellschaft geltenden Bedingungen zur Konstitution personalen Anse-
hens und persönlicher Entwicklung des Einzelnen. Derartige kulturelle 
Bestimmungen der spezifischen Möglichkeiten in einer Gemeinschaft, 
lassen sich aber nur aus einer Außenperspektive oder in geschichtlicher 
Rückschau bestimmen. Derart ›dichte‹ Beschreibungen bestimmter kon-
kreter, historisch kontingenter Vergesellschaftungsformen und deren im-
manenter Prozesse des gegenseitigen Zuschreibens bestimmter Status-
würden aber stellen Maria-Sibylla Lotter (2012) zufolge ein ›maximales‹ 
Verständnis von Personalität dar. Dies müsse von einem ›minimalen‹ 
Verständnis unterschieden werden. Ein minimales Verständnis erlaubt 
es, den Begriff der Person universell zu gebrauchen, im Sinne einer abs-
trakten »Vorstellung vom Menschen als einem moralisch ansprechba-
ren Wesen und Träger von Verantwortung« (ebd.: 29). Auf diese Weise 
könne der Begriff der Person als Mittel der Verständigung, über kultu-
relle Grenzen hinweg, gute Dienste leisten und »Schnittstellen von ethi-
schen Systemen« darstellen (ebd.: 33). Der Begriff bedeutet dann nicht 
mehr, aber auch nicht weniger, als dass einem Individuum – das vielleicht 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

auf irgendeine Weise als andersartig empfunden wird – die Anerkennung 
als gleichberechtigtes Mitglied innerhalb einer größeren Gemeinschaft 
zuteilwird. Dies führt zur Formulierung eines allgemeinen Prinzips von 
Personalität.

Personalität als Prinzip

Unter dem Untertitel »Versuche über den Unterschied zwischen ›etwas‹ 
und ›jemand‹« liefert Robert Spaemann (199613) die wohl anschaulichs-
te Darstellung der Implikationen des Personenbegriffs. Sich zum eige-
nen Menschsein verhalten zu können, ist nach Spaemann Grundvor-
aussetzung für Personalität. In dieser Auffassung stimmt er mit vielen 
sozial-anthropologischen Denkerinnen und Denkern überein. Man müs-
se sich nach Spaemann aber davor hüten, den Personenstatus zwingend 
von Bewusstsein abhängig zu machen, denn dann könne man Menschen 
mit verminderten kognitiven Fähigkeiten den Personenstatus aberken-
nen, etwa Babys, Behinderten, Debilen oder genau genommen sogar Be-
wusstlosen oder Schlafenden. Weil der Personenstatus aber in moder-
nen Rechtssystemen Rechtsansprüche überhaupt erst begründet, hätte 
das schwere Folgen für die Betroffenen. Es müsse deswegen als charak-
teristisch angesehen werden, dass ein Individuum mit dem Status als Per-
son die Mitgliedschaft in einer Anerkennungsgemeinschaft gleichberech-
tigter Subjekte erhält, wodurch eine besondere Form des Verhältnisses 
der Subjekte zueinander konstituiert wird. Spaemann versteht Persona-
lität demnach als eine besondere Beziehungsweise der Menschen unter-
einander.

Das menschliche Dasein ist gegeben, das Personsein aber wird in freier 
Anerkennung wahrgenommen, indem man sich die Positionen der ande-
ren ebenfalls menschlichen Wesen vergegenwärtigt. Im Begriff der Per-
son begründet sich Spaemann zufolge ein gegenseitiges Versprechen. Im 
Prinzip ist dies das Versprechen, dass man ein soziales Gegenüber in des-
sen Konstitution als ebenfalls menschliches Wesen respektiert und mit 
ihm auf eine wertschätzende Art und Weise umgeht. Grundvorausset-
zung hierfür ist die Annahme, dass es sich bei meinem Gegenüber um ein 
Wesen handelt, dass mir selbst gleicht. Nur unter diesen Voraussetzun-
gen kann eine respektvolle Kommunikation auf Augenhöhe stattfinden. 
»Die Person ist ein Versprechen. Personsein bedeutet die Einnahme eines 

13	 Als christlich konservativer Theoretiker verdeutlicht Spaemann einige As-
pekte seines Denkens leider an sozialpolitisch unglücklichen Beispielen, wie 
der (Homo-)Ehe oder Abtreibung. Diesen Ansichten wird hier nicht gefolgt. 
Spaemanns theoretische Überlegungen sind weder von diesen Positionen ab-
hängig noch führen sie zwingend zu diesen Meinungen.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Platzes in der Gemeinschaft aller Personen« (ebd.: 237). Menschen, die 
Versprechen nicht halten, die ihre Mitmenschen täuschen oder Vertrau-
en missbrauchen, leben demnach auf Kredit. Sie zehren von der sozialen 
Kohärenz ihrer Gesellschaft, die sich durch die Redlichkeit aller ande-
ren konstituiert. Sie nutzen das aus, was wir mit Lévinas schon als prin-
zipielle Asymmetrie von Beziehungen beschrieben haben. Sie nutzen aus, 
dass gute Beziehungen einen Vertrauensvorschuss erfordern, den andere 
bereit sind zu geben. Der Begriff der Person transponiert diese Asymme-
trie nun auf eine gesellschaftliche Ebene. 

Um einer gelingenden Vergesellschaftung willen muss die Würde der 
Person allen Menschen als Vertrauensvorschuss gewährt werden. Ein 
zentrales Postulat einer Philosophie der Person ist demnach: »Die Aner-
kennung als Person kann nicht erst die Reaktion auf das Vorliegen spezi-
fisch personaler Eigenschaften sein« (ebd.: 256). Sie muss vorausgesetzt 
werden. Spaemann erklärt das am Beispiel der kindlichen Entwicklung: 
»Tatsächlich entwickelt ein Kind ja erst die für Personen charakteristi-
schen Merkmale, wenn es angenommen wurde und eine entsprechende 
mütterliche Zuwendung erfährt. Die Zuwendung scheint am Anfang zu 
stehen und das Personsein sich ihr zu verdanken« (ebd.: 252). Diese Idee 
hat beispielsweise Implikationen für Fragen sozialer Integration oder In-
klusion. Es ist unmöglich in einer Gemeinschaft zu einem vollwertigen 
Mitglied zu werden, wenn man diesen Status nicht tatsächlich als Vo-
rausleistung zugeschrieben bekommt. Wie sollen beispielsweise Immig-
rantinnen oder Immigranten erfahren, was es in letzter Konsequenz be-
deutet Bürger eines noch unbekannten Einreiselands zu sein? Sie müssen 
die damit verbundenen Rechte doch erst einmal erleben können, bevor 
sie den Status als Bürger als Ziel eines längeren und wahrscheinlich auch 
anstrengenden Prozesses der Integration anvisieren können.

Der Status als Person ist Voraussetzung dafür, sich als Person entfalten 
zu können. Er ist Voraussetzung dafür, ein Leben selbstbestimmt inner-
halb einer Gemeinschaft entwickeln zu können. Damit ist er die Grund-
lage zur freien Gestaltung der Einzigartigkeit des eigenen individuellen 
Lebensvollzugs. Personsein lässt sich deswegen nicht auf Identitäten re-
duzieren. Personales Leben lässt sich nicht als ›Weise des Lebens‹ be-
schreiben. Personen »sind nicht eine solche Weise, sondern verhalten 
sich zu ihr« (ebd.: 81). Personen haben Distanz zu dem, was sie sind. Sie 
ordnen sich in soziale Kategorien ein, um anzuzeigen wie sie grundle-
gend verstanden werden wollen, doch gleichzeitig liegt hinter diesen Ka-
tegorien ihre spezifische Einzigartigkeit. »Personen sind Seiende, die sich 
zugleich zeigen und verbergen« (ebd.: 89). Personen nehmen Positionen 
im gesellschaftlichen Leben ein, doch geben sie diesen Positionen ein je-
weils individuelles Gesicht. Ein Individuum besitzt folglich nur dann 
die volle Würde einer Person, wenn es nicht nur als Vertreter einer Ka-
tegorie wahrgenommen wird, sondern wenn seiner Individualität auch 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Wertschätzung entgegengebracht wird. »Ich werde angeschaut. Und 
wenn dieser Blick nicht ein objektivierender, musternder, abschätzender 
oder bloß begehrlicher ist, sondern dem eigenen Blick in Gegenseitigkeit 
begegnet, dann konstituiert sich für das Erleben beider, was wir Person-
sein nennen« (ebd.: 87).

Die für eine Person charakteristische Würde konstituiert sich in An-
erkennung der spezifischen Andersartigkeit des einzelnen Gegenübers 
bei gleichzeitiger, prinzipieller Gleichheit aller menschlichen Wesen. Die 
prinzipielle Gleichheit verwirklicht sich demnach paradoxer Weise in 
der gegenseitigen Gewahrwerdung der Andersartigkeit jedes Einzelnen.  
Lévinas (1998[1963]) spricht von der Unendlichkeit des Anderen, die al-
lenfalls als ›Spur‹ erkennbar ist. Wir erahnen die Fülle der persönlichen 
Erfahrungen des Anderen in deren Unterschied zur eigenen Erfahrungs-
welt. »Personsein ist für andere erfahrbares Für-sich-sein und Erfahrung 
des Für-sich-seins anderer« (Spaemann 1996: 89). Demnach steht eine 
Person solitär in der Gemeinschaft. Sie verfügt über einen ganz eigenen 
Schatz an Erfahrungen und weiß, dass dieser letztlich von niemandem 
geteilt werden kann. Sie kann sich in ihrer persönlichen Wahrnehmung 
des Lebens verständlich machen und dabei andere Menschen suchen, die 
ähnlich empfinden, doch letztlich bleibt sie alleine. 

Dieses Alleinsein bedeutet für eine Person nun aber nicht automa-
tisch auch Einsamkeit, sofern wir Einsamkeit als leidvolles Vermissen 
zwischenmenschlicher Bindung verstehen. Ob das der Fall ist, hängt 
vielmehr von den emotionalen Ansprüchen einer Person und der Qua-
lität ihrer sozialen Beziehungen ab. Tatsächlich bedarf das solitäre  
Alleinsein des Lebens ein Management, denn es kann auch entgleiten. 
So kann ein hedonistisches Individuum beispielsweise sich selbst feiern 
und viele Sozialkontakte haben und dennoch in der Äußerlichkeit sei-
nes Beziehungsverhaltens einsam bleiben. Ein neurotisches Individuum 
hingegen ergeht sich vielleicht in Selbstzweifel, isoliert sich sozial und 
vereinsamt ebenfalls. Niemals hat ein Individuum die vollständige Kon-
trolle darüber, wie es sozial eingebunden ist, denn naturgemäß sind da-
ran auch noch andere Menschen beteiligt. Die spezifischen Lebenssitu-
ationen spielen ebenso eine Rolle, wie allgemeine soziale Bedingungen, 
welche für gewöhnlich unter dem sperrigen Begriff des ›sozialen Kli-
mas‹ gefasst werden. Was aber den Einfluss des Individuums angeht, so 
wird dieser geprägt von dem, was im Folgenden als die Persönlichkeit 
eines Menschen bestimmt wird. Persönlichkeit wird sowohl in der Art 
und Weise des Verhältnisses eines Menschen zu sich selbst als auch in 
dessen Orientierungen, Haltungen und Verhaltensweisen anderen Men-
schen gegenüber bestimmt werden. Zuvor sollen aber noch einige prin-
zipiellen Gedanken zur eminenten Sozialität des menschlichen Daseins 
formuliert werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Die Würde der Person

Im Gegensatz zum Begriff der Identität, der in erster Linie zu Identitäts-
kategorien und Identitätspolitiken führt, ist im Begriff der Person Diver-
sität angelegt. »Sein als Selbstsein heißt: Sein ist wesentlich plural. [...] 
Es gibt das Wissen, daß es den Anderen als Anderen gibt. Denn ich weiß, 
daß ich selbst der Andere des Anderen bin und nicht aufgehe in dem, als 
der ich von dem Anderen gewußt werde« (Spaemann 1996: 75). Eine 
Person kann also niemals in einer Identitätskategorie aufgehen, vielmehr 
bestimmt sie sich über ihre Differenz zu gängigen sozialen Identitäten. 
Das Potenzial, das in einem derartigen Personsein begründet ist, kann 
man aber nur durch Selbsttranszendenz begreifen. Es bedarf einer über 
sich selbst hinauswachsenden Erkenntnis des sozialen Zusammenhangs, 
in den man eingebunden ist. In ihr liegt nicht nur die Erkenntnis der 
eigenen Positionalität, sondern auch die Erkenntnis wie unverzichtbar 
die Anderen für einen selbst sind. Auch wenn die Fähigkeit zu derarti-
ger Reflexivität als wesentliches Charakteristikum menschlichen Lebens 
angesehen werden kann, so muss sie dennoch aktiv geleistet werden. In 
der Selbsttranszendenz sind einer Person die anderen Personen gleicher-
maßen wichtig, wie sie selbst sich wichtig ist. Die höchste Form dieser 
Selbsttranszendenz »heißt Liebe« (ebd.: 124). Auch Max Scheler erkennt 
Liebe als einen Akt in dem eine Person für eine Andere einzigartig und 
unvertretbar wird, was auch ihrem Selbstverständnis entspricht, wonach 
auch sie selbst ebenfalls nicht austauschbar ist (Kalckreuth 2019). In der 
gegenseitigen Anerkennung liegt demnach das höchst Gut der Mensch-
lichkeit. Dies ist aber nicht im Menschen an sich zu finden, sondern in 
der besonderen Qualität, die menschliche Beziehungen annehmen kön-
nen, wenn diese durch gegenseitige Wertschätzung geprägt sind.

»Darum sprechen wir nicht von einem Wert des Menschen, sondern von 
seiner Würde. Mag der Wert von zehn Menschenleben größer sein als der 
eines einzigen, die Würde von zehn Menschen bedeutet nicht mehr als die 
eines einzigen Menschen. Personen sind überhaupt nicht addierbar. Sie 
bilden miteinander ein Beziehungssystem, das jeder Person im Verhältnis 
zu allen anderen einen einmaligen Platz anweist.« (Spaemann 1996: 196)

In dieser Erkenntnis der unentrinnbaren Sozialität des Menschen liegt die 
Auffassung begründet, dass die gesamte Gemeinschaft ihre Würde ver-
liert, wenn nur einem einzigen Mitglied dieser Gemeinschaft diese Würde 
aberkannt wird. Auf dieser Basis konstituieren sich die Menschenrechte, 
als unveräußerliche Rechte jedes einzelnen Individuums. Ein Individuum 
kann diese Rechte nicht abtreten, denn deren Verletzung würde die Integ-
rität der gesamten Gemeinschaft in Frage stellen.

In dieser Erkenntnis sind die Menschenrechte keine spezifisch westli-
che Erfindung. Hans Joas (2011; 2015) schreibt ihre Entstehung unter 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

anderem dem Druck zu, den die bürgerrechtlichen Bewegungen in den 
USA und Lateinamerikas auf die herrschenden Eliten ausübten. Er er-
kennt in der Etablierung der Menschenrechte einen Prozess der Sakra-
lisierung der Person, den er aber explizit nicht als ausschließlich religiö-
sen Prozess fasst. Vielmehr beschreibt er ihn als eine Intensivierung der 
affektiven Bindung an die Vorstellung, jedes Individuum solle als unver-
letzlich angesehen werden. Ansätze derartiger Sakralität der Person fän-
den sich Joas zufolge schon in der Achsenzeit, in der Bibel, im antiken 
Griechenland, in Indien (religiöse Denker des Atman), bei Buddha und 
in China bei Konfuzius. »Man kann die ›Allgemeine Erklärung der Men-
schenrechte‹ deshalb das Resultat eines geglückten Prozesses der ›Werte-
generalisierung‹ nennen, d.h. einer Verständigung zwischen einer Vielfalt 
von beteiligten Denk- und Kulturtraditionen« (Joas 2015: 74).

Es mehren sich also die Hinweise darauf, dass Personalität als ein an-
thropologisch begründbares Gut aufgefasst werden kann. Personalität 
begründet sich letztlich in der Empathie- und Leidensfähigkeit des Men-
schen. Im Wissen darum, dass ich anderen Leid zufügen kann, versuche 
ich dies zu verhindern und begegne meinen Mitmenschen achtsam. In 
dieser Formulierung wird deutlich, dass im Komplex der Person noch 
viele weitere menschliche Regungen zu finden sind. Zur Grundlegung 
eines Verständnisses von Personen sind deswegen noch einige Begrif-
fe interessant, welche normalerweise eine religiöse oder zumindest reli-
gionswissenschaftliche Begründung erhalten. Hierzu gehören ›Scham‹, 
›Schuld‹, ›Demut‹, ›Vergebung‹ oder auch ›Gewissen‹. Diese betreffen 
in besonderer Weise »das Verhältnis der Person zur Welt als Ganzheit« 
(Kalckreuth 2019: 77) und sollen im Folgenden anthropologisch ge-
prüft werden.

Perspektiven der Ganzheitlichkeit –  
Scham, Schuld, Demut, Vergebung und Gewissen

Der Begriff der ›Person‹ lässt sich, so Moritz von Kalckreuth, noch rela-
tiv einfach in bestimmten physischen und mentalen Fähigkeiten zuzüg-
lich des besonderen normativen Status der Würde begründen. Hingegen 
scheitere die anthropologische Rationalität oft an Begriffen wie ›Selig-
keit‹, ›Verzweiflung‹, ›Demut‹ und ›Ehrfurcht‹. Dabei beschreiben die-
se Begriffe zentrale Erlebnismomente menschlichen Lebens. »Der Selige 
empfindet sich in völligem Einklang mit dem Leben und der Welt, und 
dieser Einklang durchdringt all sein Wollen, Erleben und Handeln, eben-
so wie das Leiden des Verzweifelten die verschiedensten Lebensvollzü-
ge fundiert und in ihnen hervorbricht« (Kalckreuth 2019: 75f.). Demut 
stellt sich als eine dankbare, dienstbare Haltung einer Person gegenüber 
der Welt dar. Eine Person erlangt Demut in der Erkenntnis, dass sie nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

alles beeinflussen kann. Dahingegen zeigt eine Person Ehrfurcht, wenn 
sie anerkennt, dass es etwas gibt, was sie nicht vollständig begreifen 
kann; etwas, was sie aber trotzdem oder gerade deswegen wertschätzt. 
Auch Begriffe wie ›Scham‹, ›Schuld‹, ›Reue‹ und ›Vergebung‹ deuten auf 
ähnliche Weise in Richtung des persönlichen Heils. Damit berühren sie 
religiöse oder religionswissenschaftliche Interessen, doch »sollte eine 
Theorie der Person in der Lage sein, diese Phänomene zu berücksichti-
gen und angemessen zu artikulieren« (ebd.: 82f.). 

Bezüglich der Dialektik des Selbst erscheint Demut als Schlüsselkate-
gorie. Sie markiert die Grenze der Selbstbehauptung, die jede Person zie-
hen muss, will sie nicht in einem Kampf gegen Windmühlen jeden Bezug 
zur Realität verlieren. Jede Person muss für sich den Bereich abgrenzen, 
in dem sie eine Einflussnahme ihrerseits nicht mehr für sinnvoll erach-
tet. Dazu ist es notwendig ein Stück weit hinter das eigene aktuelle Be-
finden zurückzutreten. Um die eigenen Wünsche und Empfindungen als 
unangemessen erkennen zu können, ist es notwendig sich selbst in einem 
größeren Bild zu sehen. Wird dieses ›Größere‹, wie immer es auch vor-
gestellt wird, als mächtiger als das eigene Selbst anerkannt, dann kann 
das eigene Partikulare hintenangestellt werden. Religionen bieten ihren 
Gläubigen Weltbilder an, die dieses große Ganze beschreiben und damit 
Demut ermöglichen sollen. Das religiöse Weltbilder ein derartiges Hin-
ter-Sich-Selbst-Zurücktreten begünstigen, bedeutet aber nicht, dass De-
mut nicht auch säkular denkbar ist. Dies verlangt aber nicht zwingend 
ein äquivalentes säkulares Weltbild. Zwar sind auch nichtreligiöse Vor-
stellungen verfügbar, etwa die Natur als etwas, das alles Leben hervor-
bringt, oder die komplexitätstheoretische Vorstellung einer planetaren 
Ökologie. Auch vor diesen Vorstellungen lässt sich Demut empfinden. 
Aber sich selbst in derartigen Weltbildern zu verorten, ist nicht die ein-
zige Möglichkeit nichtreligiöser Selbsttranszendenz. Eine weitere Mög-
lichkeit liegt darin, eine persönliche Befähigung zur Ambiguitätstoleranz 
zu entwickeln. Ambiguitätstoleranz ist nicht mehr, aber auch nicht we-
niger als die Fähigkeit, die Tatsache zu akzeptieren, dass man nicht alles 
verstehen und kontrollieren kann. Es ist die Fähigkeit Mehrdeutigkei-
ten, Unsicherheiten und Widersprüchlichkeiten aushalten und dulden zu 
können. Sie ist der Verzicht auf ein geschlossenes Weltbild. Sie erfordert 
keine Abkehr von wissenschaftlichen Bestrebungen, die dem Zweck die-
nen, bestimmte Aspekte des Lebens besser handhaben zu können. Die 
Suche nach endgültiger Gewissheit, als der Anspruch auf umfassendes 
eineindeutiges Wissen, muss aber aufgegeben werden. Dies ist in einem 
spirituellen Erleben von Ganzheitlichkeit möglich, einer Ganzheitlich-
keit, die keiner abschließenden Erklärung bedarf, sondern im Gegenteil 
Ursprung partikularer Erkenntnisse werden kann.

Charles Sanders Peirce beschreibt, wie Denken transzendente Er-
fahrungen hervorbringen kann. Im Gegensatz zur Deduktion und der 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Induktion beschreibt er die Abduktion als eine nicht zwingend folge-
richtige Art des Schließens. »Deduktion beweist, dass etwas sein muss; 
Induktion zeigt, dass etwas tatsächlich wirksam ist; Abduktion deu-
tet lediglich daraufhin, dass etwas sein kann« (Peirce 1992[1931]: 
5.171 [eigene Übersetzung]). Die Abduktion bringt eine naheliegende 
Erkenntnis hervor, welche aber noch weiteren Prüfungen unterzogen 
werden muss. Für die Wissenschaften sind Abduktionen unabdingbar, 
denn sie sind die einzige Möglichkeit zur Entwicklung von Hypothesen.14 
Abduktionen können aber, im Gegensatz zu den anderen genannten 
Schlussfolgerungsweisen, nicht willentlich produziert werden. Abduk-
tionen bedürfe eines Einfalls, einer neuen Idee, die nicht auf Komman-
do produziert werden kann. Der abduktive Schluss muss sich einstellen.

»The abductive suggestion comes to us like a flash. It is an act of in-
sight, although of extremely fallible insight. It is true that the different 
elements of the hypothesis were in our minds before; but it is the idea 
of putting together what we had never before dreamed of putting to-
gether which flashes the new suggestion before our contemplation.« 
(ebd.: 5.181)

Neue Einsichten erhält man Peirce zufolge am ehesten in einem Zustand 
des ›musing‹, welchen er als einen lockeren, entspannten und spieleri-
schen Zustand des Geistes beschreibt. Dieser setzt idealerweise nicht 
an einem bestimmten Ziel oder Zweck an. Musing beginnt mit einem 
›drinking in‹, einem Eintauchen in einen veränderten Bewusstseinszu-
stand, in dem kreative Eindrücke und Assoziationen entstehen (Peir-
ce 1992[1935]: 6.459). Derartige Bewusstseinszustände fördern die In-
tuition und so können ganzheitliche Erfahrungen entstehen, die auch 
mit Erkenntnis einhergehen können. Es ist dies eine Spiritualität, die 

14	 Durch induktive Verallgemeinerung kann man nur zu Aussagen gelangen, 
die begrifflich auf derselben Ebene operieren wie die Prämissen. Man kann 
keine neuen Begriffe einführen und somit auch keine Erklärungen für das 
beobachtete Phänomen. Demnach kann man induktiv keine Theorien ent-
wickeln, aus denen man Hypothesen für Prüfverfahren ableiten könnte. Im 
Hypothetiko-Deduktivismus wurde diese Vorstellung dahingehend aufge-
weicht, dass Induktion nun die Aufgabe übernehmen kann, Hypothesen 
durch Beobachtung einer vorhergesagten Wirkung zu bestätigen. Im Logi-
schen Empirismus wurde das zur Bestätigungstheorie ausformuliert, doch 
klärt dies nicht den Ursprung von Hypothesen. Diesbezüglich wurde ver-
sucht Hypothesen als eine Ableitung aus einer besonderen Art der Induktion 
zu beschreiben; aus einem Schluss auf die beste Erklärung. Selbstverständ-
lich bleibt auch das Induktionsproblem davon unberührt. Es bleibt weiter 
problematisch, dass sich die Wissenschaft auf allgemeine Sätze gründet, wel-
che sie aber nicht logisch aus Einzelbeobachtungen ableiten kann. Persön-
lich scheint mir die Idee der Abduktion, als einer im Moment ihres Auftre-
tens nicht weiter begründeten Idee, eine angemessene Vorstellung zu sein.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

einerseits zutiefst magisch, zugleich aber auch völlig profan ist. Eine Per-
son bringt ihren Geist zur Ruhe und macht das Bewusstsein empfänglich 
für Ideen. Es kann sich eine schöpferische Kraft entfalten und im besten 
Fall entstehen Vorstellungswelten, die in ihrer Klarheit und erkenntnis-
stiftenden Wirkung emotionale Begeisterungsstürme auslösen. Gleich-
zeitig sollte sich die Person, die derartige Einsichten empfängt, aber da-
rüber bewusst sein, dass die Gültigkeit dieser Ideen in der Praxis noch 
geprüft werden muss. 

Wie gesagt, hierbei können verschiedenste Vorstellungen helfen, die 
notwendige Offenheit des Geistes zu erzeugen. Nicht jedes Glaubens-
system hat aber auch entsprechende Praktiken kultiviert, denn in ihnen 
wird der einzelne zu Erkenntnis befähigt, was sich im Zweifelsfall auch 
gegen die Deutungshoheit religiöser Autoritäten richtet. In der Episte-
mologie traditioneller Heiler im südlichen Afrika erfüllt beispielswei-
se der Ahnenglaube eine derartige Funktion (vgl. Thornton 2015; Gei-
selhart 2018b). Die Vorstellung eines wie auch immer gearteten großen 
Ganzen lenkt die Aufmerksamkeit von momentanen Befindlichkeiten zu 
der für die Kreativität notwendigen Demut. Dabei wird aber nicht nur 
eine dogmatische Wahrheit aus einem Wissenssystem auf einen gegen-
wärtigen Gegenstand übertragen, das wäre eine Deduktion. Das wäre 
die Doktrin einer religiösen Herrschaft. Festgefügten Weltbilder ist die 
Tendenz eigen, inspirierte Imaginationen vorschnell zu schließen. Welt-
bilder können aber unterschiedlich offen für Eigenleistungen der Indi-
viduen sein. Allein der Verzicht auf eine dogmatische Wahrheit erlaubt 
es, dass eine neue Synthese von hoher Plausibilität und Überzeugungs-
kraft entsteht und mit ihr gleichzeitig auch das Bewusstsein, dass die-
se Idee, so verlockend sie auch sein möge, noch geprüft werden muss. 
Es entsteht die wohl ursprünglichste Form der Wissensgenerierung, eine 
geerdete Spiritualität, fantasievoll, glanzvoll und erkenntnisreich im Er-
leben und gleichzeitig profan, weil von den erworbenen Erkenntnissen 
nur das auf lange Sicht ins Wissen eingeht, was sich an der Realität be-
währt. Der Entdeckungskontext von Aussagen ist also keineswegs irre-
levant, denn je nach spezifischer Befähigung ist eine Person überhaupt 
nur in der Lage, eine derart undogmatische Offenheit und Kontextsen-
sibilität herzustellen.

In diesem Sinne lässt sich auch Deweys Begriff der ästhetischen 
Erfahrung als ein Erleben von Ganzheitlichkeit erklären. So ist das 
Erleben von Kunst keine besondere Weise der Erkenntnis, vielmehr 
»ist die Kunst in den realen Lebensprozessen vorgezeichnet« (Dewey 
1980[1934]: 34). Jede Erfahrung konstituiert sich nur im Abschluss ei-
nes länger währenden Prozesses von Betrachtung, Bearbeitung und Re-
flexion. Abschluss bedeutet aber nicht Abbruch, sondern Vollendung. 
Es wird eine Lehre gezogen, ein Wissen konsolidiert. Dem Abschluss ei-
ner Erfahrung wohnt immer ein ästhetisches Moment des Erlebens inne. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Auch eine wissenschaftliche Arbeit kann nur retrospektiv als intellek-
tuell bezeichnet werden. Im Verlauf ihrer Erarbeitung stellt sie einen 
Erfahrungsprozess dar, der ebenso praktisch wie auch emotional ist. 
Kommt sie zu einem Abschluss, dann stellt sich trotz ihrer zutiefst the-
oretischen Natur, vor dem Hintergrund der durchlebten Anstrengungen, 
der wechselnden Gefühle von Enttäuschung und immer wieder neuer 
Hoffnung, schließlich ein Hochgefühl ein. Dewey (ebd.: 59) zeigt, »daß 
die Ästhetik nicht von außen in die Erfahrung eindringt, weder über 
eitlen Luxus noch über eine transzendentale Idealität, sondern daß sie 
die geläuterte und verdichtete Entwicklung von Eigenschaften ist, die 
Bestandteil jeder normalen ganzheitlichen Erfahrung sind«. So gehört 
zu jeder Erfahrung auch Leidenschaft, aber nicht im Sinne überman-
nender Gefühle, wie etwa Wut, Hysterie oder Euphorie. Leidenschaft 
liegt vielmehr im ernsthaften Bestreben, die Herausforderungen des Er-
fahrungsprozesses zu meistern. Die gegebenen Materialien, Gedanken, 
Gefühle, Praktiken und Situation müssen beständig geordnet werden, 
damit sie immer wieder neu situativ einen Sinn ergeben. In einem gelin-
genden Abschluss erreichen sie für einen Moment Anmut und Würde. 
Das soziale Leben erreicht Würde und Schönheit durch die Ästhetik der 
Erfahrung, die der Verwirklichung des vollen Potenzials der menschli-
chen Spezies innewohnt. 

Scham, Schuld, Gewissen und Vergebung müssen als emotionale Ele-
mente verstanden werden, die alle sozialen Erfahrungsprozesse not-
wendig begleiten und charakterisieren. So müssen Empfindungen von 
Scham als Voraussetzung von Personalität begriffen werden (Lotter 
2012: 77). Scham ist die Scheu davor, angeschaut zu werden, anderen 
Personen möglicherweise ein Objekt der Bewertung zu sein. Eine Person 
erlebt Scham nur in der Vorstellung des Blickes anderer Personen. Da-
bei macht sich eine Person begreiflich, was ein Gegenüber womöglich an 
ihr wahrnehmen könnte. Diese Versuche sich von außen so anzuschauen, 
wie andere es tun, konstituiert eine ursprüngliche Erfahrung, »die mit 
der Erfahrung der eigenen Verletzlichkeit und dem Gefühl verbunden 
ist, zu sein, was man nicht sein will« (ebd.: 90). Damit stellt Scham eine 
spezifische Weise der bewussten Selbstbeziehung dar, durch die eine Per-
son überhaupt erst moralisch ansprechbar wird. Eine Person, die keine 
Scham empfindet, wird auch niemals Schuld empfinden können oder ein 
schlechtes Gewissen haben können. Ohne Scham ist auch der Wunsch 
nach Vergebung ebenso wie die Bereitschaft zu vergeben unmöglich. Lot-
ter zufolge zeigen Kulturvergleiche, dass Scham universell auftritt und 
auch in vielen Kulturen als Basis des Personseins angesehen wird. Auch 
ist Scham »nicht abtrennbar vom Gewahrwerden der eigenen Verletz-
lichkeit als Mensch unter Menschen durch unberechenbare psychische 
und physische Gewalt« (ebd.: 88). Schließlich kann nur eine Betrachtung 
von Scham »die intersubjektiven Voraussetzungen zur Herausbildung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

eines Selbstbewusstseins und zur Internalisierung moralischer Gesichts-
punkte verständlich machen, ohne die auch kritische und hochrationa-
listische Formen moralischer Reflexion nicht möglich sind« (ebd.: 79). 

Ebenso stellt auch Schuld eine Beziehungsweise dar. Sie kann nur zwi-
schen Menschen treten, die schamfähig sind. Schuld sollte nicht allein 
als etwas begriffen werden, dass jemandem von außen zugewiesen wird. 
Ein derartiges Verständnis von Schuld wird kirchlichen Zusammenhän-
gen oft unterstellt. Auch Rechtssysteme objektivieren Schuld zum Zwe-
cke der eindeutigen Zuschreibung. Schuld hat aber einen spezifischen 
Beziehungscharakter. Ein Individuum kann nur Schuld gegenüber einer 
durch sie verletzte andere Person empfinden. Schuld wird für ein Verhal-
ten empfunden, dass man rückwirkend als falsch erkennt. Damit wird 
auch klar, dass es einen weiten Bereich von Schuld gibt, der nicht rechts-
fähig ist. Schuld und Schuldgefühle sind möglicherweise die Aspekte, 
die Beziehungen am nachhaltigsten prägen, denn Schuld etabliert in Be-
ziehungen eine tiefempfundene Asymmetrie. Schuld ist immer ein wenig 
spekulativ. Wenn sich eine Person einer anderen Person gegenüber schul-
dig fühlt, dann geht sie davon aus, dass diese andere Person verärgert, 
gekränkt oder verletzt ist. Wie aber genau die andere fühlt, das kann sie 
nicht mit Bestimmtheit sagen. Möchte sie aber die schuldbeladene Situ-
ation auflösen, dann muss sie herausfinden, was die andere Person emp-
findet. Vielleicht ist sich eine Person aber auch nicht sicher, ob die andere 
Person überhaupt Kenntnis von dem Fehlverhalten hat, für das sie sich 
schuldig fühlt. Vielleicht empfindet eine Person aber auch Schuld, weil 
sie schon lange etwas verheimlicht. Dann weiß sie, dass es diese Person 
sehr verletzen würde herauszufinden, dass sie getäuscht wird. Manchmal 
wird Schuld auch gegenüber abstrakten Instanzen, etwa dem Gemein-
wohl oder der Natur, empfunden. So abstrakt diese aber auch sein mö-
gen, es steht immer die Vorstellung einer Verletzung menschlicher Prin-
zipien dahinter, also immer der Bezug auf das Soziale. 

Schuld kann viele Gesichter annehmen, sie kann als generalisierte Stö-
rung ebenso auftreten, wie als kleines Versäumnis unter Freunden. Für 
eine sich schuldig fühlende Person ist sie aber immer eine zutiefst ver-
unsichernde Angelegenheit, die sich durch die Befürchtung auszeichnet, 
die Situation könne sich womöglich nicht auflösen lassen, ohne dass et-
was von der Schuld zurückbleibt. Wie es sich tatsächlich verhält und ob 
Ausgleich oder Versöhnung möglich sind, kann letztlich nur durch ein 
praktisches Verfahren ans Licht kommen. Was der Rahmen sein muss, 
in dem eine Schuld aufgelöst oder gesühnt werden kann, kann nur im 
Einzelfall entschieden werden. Unter Freunden mag dazu eine Ausspra-
che ausreichen. Was aber in größeren Maßstäben geeignet ist, dazu gibt 
es keine verlässlichen Erkenntnisse, nur verschiedenste Ideen von Kriegs-
verbrecherprozessen, über Versöhnungskommissionen bis zu religiösen 
Sühneritualen. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Wenn aber Versöhnung geschehen soll, dann muss sie auf Gegensei-
tigkeit beruhen. Wo eine Partei die Verantwortung für ihre Taten über-
nimmt, braucht es eine andere, die bereit ist zu verzeihen. Man kann nie-
mandem verzeihen, der kein Schuldbewusstsein hat. Solange eine Täterin 
oder ein Täter darauf besteht, dass ihre Taten gerechtfertigt sind, kann 
man ihr nicht verzeihen, denn sie hat das in der Personalität begründe-
te Versprechen, andere Menschen in ihrer Verletzlichkeit sorgsam zu be-
handeln, nicht nur gebrochen, sie weigert sich darüber hinaus auch noch 
auf die interpersonelle Ebene gegenseitiger Anerkennung von Würde zu-
rückzukehren. »Verzeihung kommt erst in der Versöhnung voll an ihr 
Ziel« (Spaemann 1996: 251). Wie wichtig diese Fragen sind, lässt sich 
erahnen, wenn man sich vergegenwärtigt, dass im sozialen Miteinander 
Verletzungen unvermeidlich sind. Eine grundlegende Bereitschaft und 
auch die Fähigkeit zu verzeihen ist deswegen konstitutiv für Personali-
tät und Vergemeinschaftung. Das Versprechen den anderen niemals nur 
als Mittel, sondern immer auch als Zweck zu begreifen, sichert des an-
deren autonome selbstbestimmte Stellung, welche aber durch die Unzu-
länglichkeiten des menschlichen Lebens notwendigerweise immer wieder 
verletzt wird. »Verzeihung ist also Signum der Person, dem Versprechen 
komplementär. Beide statuieren eine Differenz zwischen personaler Iden-
tität und faktischem So-sein in der Zeit« (ebd.: 251). Die Bereitschaft zu 
verzeihen ist damit auch die Vorausschau auf eigenes Fehlverhalten, die 
dem anderen so verzeiht, wie sie hofft, dass ihr verziehen wird.

Praktiken der Verständigung und moralisches Bewusstsein

Aber selbst, wenn alle Beteiligten Versöhnung tatsächlich anstreben, so 
braucht es doch soziale Praktiken, um einen Versöhnungsprozess auch 
tatsächlich zu verwirklichen. Dazu muss man sich über konkrete Verant-
wortlichkeiten einzelner Personen verständigen. Wie wir gesehen haben, 
ist Verantwortung nicht ohne die Annahme der Möglichkeit von Hand-
lungsfreiheit denkbar. So konstatiert auch Michael Quante (2012: 150): 
»Personalität, Persönlichkeit, Autonomie und Verantwortung bilden ein 
dichtes und irreduzibles Geflecht aufeinander verweisender, sich parti-
ell bedingender und voraussetzender sowie sich gegenseitig erhellender 
Begriffe«. Der Begriff der Verantwortung bedarf einer Vorstellung von 
›Person‹, denn was sollte denn kritisiert werden, ohne dass der Anspruch 
erhoben würde, es müsse jemanden geben, der auch Verantwortung für 
die Veränderung der kritisierten Zustände übernehmen kann. Wie ge-
zeigt wurde ist Verantwortung kontextabhängig (Kap. 2). Verantwor-
tung ist unbestimmbar. Sie lässt sich allenfalls in den Formen ihres prak-
tischen Vollzuges oder den Kontexten ihrer Anwendung näherungsweise 
bestimmen (Ingarden 1970; Lotter 2012). Damit Individuen aber nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

völliger Orientierungslosigkeit ausgesetzt sind, muss Verantwortung in-
stitutionell für unterschiedliche gesellschaftliche Bereiche, wie beispiels-
weise Recht oder Ökonomie, bestimmt werden. Dabei wird sie jeweils in 
spezifischer Weise auf den emotional menschlichen Komplex von Schuld, 
Moral, Sanktion und Gerechtigkeit bezogen. In jedem dieser gesellschaft-
lichen Bereiche wird versucht, dieses hoch streitbare Gemenge für die je-
weils anstehenden Aufgaben handhabbar zu machen. 

So werde nach Lotter (2012) im Strafrecht beispielsweise die Frage 
der Schuldfähigkeit einer Person in Verbindung mit der Angemessen-
heit des Strafmaßes diskutiert. Dies geschähe, um dem Empfinden von 
Gerechtigkeit Genüge zu tun, im Bewusstsein darüber, dass die moder-
ne Aufteilung von Recht und Moral nicht zwangsläufig auch Gerech-
tigkeit erzeugt. In der modernen Rechtsstaatlichkeit wird nach Maßga-
be eines verfassten Rechtes geurteilt. Zwar erzeugt das Rechtssicherheit, 
also die Freiheit im Rahmen des rechtlich Erlaubten handeln zu können, 
ohne willkürlich sanktioniert zu werden. Gleichzeitig aber würden ob-
ligatorische Strafen ohne Ansehen der besonderen Umstände einer Tat, 
große Ungerechtigkeiten erzeugen. Das moralische Bewusstsein wäre 
beispielsweise empört, wenn eine Person, die eine Straftat willentlich 
und zum Zwecke der Selbstbereicherung begangen hat, das selbe Straf-
maß erhielte, wie eine Person, die eine ähnliche Tat unter Zwang oder 
Androhung von Gewalt begangen hat. Das moderne Recht beinhaltet 
also eine strukturelle Inadäquatheit, denn es bezieht sich nur indirekt 
und vermittelt auf die normativen Erwartungen der Gesellschaftsmit-
glieder. Indem sich das moderne Recht auf objektivierte Regelungen 
beruft, kann es das situative Gerechtigkeitsempfinden der Streitpartei-
en nicht immer integrieren, »während sich Fragen der Gerechtigkeit in 
traditionellen Gesellschaften meist darauf konzentrieren, ob ein sozia-
ler Konflikt auf einer gemeinsamen normativen Grundlage und auf eine 
Weise gelöst wird, die den Betroffenen gerecht wird« (ebd.: 236). Ent-
sprechend ist die Frage der Verantwortung im modernen Verständnis 
auch geteilt in eine rechtliche Verantwortung und eine Restunsicher-
heit, die es notwendig macht, dass nach der gerichtlichen Klärung eines 
Streitfalles weiter über tiefgreifendere Ursachen und Schuldfragen nach-
gedacht werden muss. Lotter zufolge besteht ein zutiefst menschlicher 
Wunsch, nämlich der, es gäbe eine transzendentale moralische Instanz: 
Diese ist verbreitet in der Auffassung »die Moral müsse höher sein als 
das Recht, sie müsse Standards für die kritische Beurteilung konventio-
neller und rechtlicher Standards vorgeben« (ebd.: 240). Verantwortlich-
keit hat also, zumindest bezüglich des Gerechtigkeitsempfinden, keine 
fest definierbaren Grenzen. Jeder gesellschaftliche Versuch sie abschlie-
ßend zu institutionalisieren, muss zwangsläufig an den Unwägbarkei-
ten der Praxis scheitern. Verantwortlichkeit ist also letztlich immer vom 
Einzelfall abhängig. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Der Versuch das Wesen von Personalität kulturell zu bestimmen, soll-
te deswegen entschieden zurückgewiesen werden. Im Gegenteil, derarti-
ge Versuche zerstören die Stärke des Begriffes der Person, die darin liegt, 
Beziehungen über kulturelle Grenzen hinweg zu ermöglichen. 

»Die Überzeugung, dass Begriffe wie Person auch auf Menschen an-
wendbar sind, die anders leben und denken als ›wir‹ – wo auch immer 
man die Grenze des kulturellen ›wir‹ und der ihm unterstellten gemein-
samen Intuitionen ziehen möchte –, ist weder ein bloßes Erfahrungswis-
sen, noch ergibt sie sich analytisch aus dem Begriff Mensch. Sie drückt 
die Bereitschaft aus, auch anders denkende und fühlende Menschen als 
Personen anzuerkennen, und ist somit selbst eine notwendige Bedingung 
der interkulturellen Kommunikation. Eine Kommunikation im eigent-
lichen Sinne kann nur zwischen Personen stattfinden: zwischen Men-
schen, die einander (mehr oder weniger) respektieren, weil sie sich als 
moralisch ansprechbare verantwortungsfähige Wesen – und nicht als 
vollkommen fremdartige, gänzlich unberechenbare Angehörige der Spe-
zies Mensch – wahrnehmen« (ebd.: 13). 

Damit liegt im Begriff der Person das Potenzial Praktiken der Verständi-
gung anzuleiten und letztlich auch für das hier formulierte Projekt einer 
Kritik als Mediation. Hierzu muss aber klar sein, welche Art moralischen 
Bewusstseins wir Personen zuschreiben und wie wir die moralische Inte-
grität von Einzelpersonen bewerten können. Eine universalistische Mo-
ralphilosophie, die auf rationaler Basis allgemeine Prinzipien der Moral 
formuliert, evoziert zwangsläufig eine deskriptive Moralphilosophie, die 
die Beurteilung einzelner Menschen bezüglich ihres Verständnisses der-
artiger moralischer Grundsätze durchführt. Prototypisch ist das in der 
von Lawrence Kohlberg formulierten kognitiven Entwicklungstheorie 
des moralischen Urteils verwirklicht. Demnach wird der Grad der Mo-
ralentwicklung eines Menschen am Abstraktionsgrad der Gründe be-
messen, die dieser Mensch für sein Handeln angibt. Das verkennt nun 
aber die praktische Dimension von Moral, die sich im alltäglichen empa-
thischen Miteinander unter Menschen entfaltet, wo sich Entscheidungen 
nach Maßgabe einer empfundenen Angemessenheit situativ ergeben und 
sich moralisches Handeln an den Erfordernissen sozialer Beziehungen, 
gesellschaftlicher Aufgaben und Rollen orientiert (Gilligan 1988[1982]). 
In diesem Sinne sind soziale Kompetenzen, also die intuitiven und emoti-
onalen Fähigkeiten der unmittelbaren Beurteilung von Situationen wich-
tiger als die kognitiven Fähigkeiten zur intellektuellen Reflexion, für die 
in den Situationen naturgemäß die Zeit fehlt. 

»Daher ist die Ausbildung der Fähigkeit, Konkretes differenziert zu er-
fassen, von unverzichtbarer und in vielen Hinsichten primärer mora-
lischer Bedeutung. Eine Person kann die Überzeugung hegen, anderen 
Menschen in Schwierigkeiten nach Möglichkeit helfen zu sollen (und dies 
auch auf postkonventionelle Weise formulieren), ohne je in eine solche 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Gelegenheit zu kommen, weil sie die psychische und soziale Lage ihrer 
Mitmenschen schlichtweg nicht wahrnimmt. Auch bei voller Entwick-
lung der logischen Fähigkeiten kann es ihr an der dafür erforderlichen 
Sensibilität, Lebenserfahrung und Empathie fehlen« (Lotter 2012: 347). 

Diese affektive Dimension von Verantwortung lässt rationalistische Ver-
suche der Bestimmung von Moral ungenügend erscheinen. Verantwor-
tung muss also in Fragen nach der Beziehungsfähigkeit, Empfindsamkeit 
und Sozialorientierung von Menschen gesucht werden. Moralische Reife 
lässt sich nicht rational begründen, sie bedarf einer emotionalen und le-
benspraktischen Orientierung auf die Mitmenschen und auf sich selbst. 
Diese Fragen konstituieren, wie im Folgenden gezeigt werden wird, das 
Feld der Persönlichkeitspsychologie.

3.6 Charakter und Persönlichkeit  
in der Sozialpsychologie

Im Nachklang des zweiten Weltkrieges wurde intensiv die Frage disku-
tiert, wie es dazu kommen konnte, dass so viele Menschen, die unter der 
Herrschaft der Nationalsozialisten geschehenen grausamen Taten nicht 
nur stillschweigend duldeten, sondern auch aktiv ausführten. In den 
Debatten lassen sich zwei widerstreitende Positionen ausmachen. Wäh-
rend die einen fragen, wie ›ganz normale Männer‹ diese unaussprechli-
chen Gräueltaten begehen konnten (z.B. Arendt 2007[1963]; Browning 
1994), vertreten andere die Auffassungen, wonach diejenigen, die zu 
Mördern geworden waren, spezifische individuelle oder kollektive Vo-
raussetzungen teilten (z.B. Goldhagen 1996; Cesarani 2004; Stangneth 
2011). Erstere sehen eine furchtbare Banalität des Bösen am Werk, die 
sich in der kalten Bürokratie des Völkermordes ausdrückt und darin, 
dass so viele Menschen sich hatten hinreißen lassen, Dinge zu tun, die sie 
unter normalen Umständen niemals getan hätten. Das Böse manifestiert 
sich in dieser Auffassung nicht in einer grausamen Böswilligkeit, sondern 
darin, dass Menschen nicht rechtzeitig nachdenken. Sie geraten durch die 
Macht situativer Ereignisse und einen Hang zum Selbstbetrug in einen 
Strudel von Ereignissen, der schließlich das Schlechte in ihnen hervor-
bringt. Die zweite Position widerspricht den Argumenten der Täterinnen 
und Täter, wonach es einen besonderen Befehlszwang oder unhintergeh-
bare Zwänge des Zeitgeistes gegeben habe. Diese Aussagen seien ledig-
lich Schutzbehauptungen und dienten der Zurückweisung von Verant-
wortung. Diese Perspektive sucht die Ursache im einzelnen Individuum, 
in dessen Biographie, speziellen mentalen Voraussetzungen oder dessen 
Charakter. Dieser Auffassung zufolge verharmlost und relativiert die 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Rede von der Banalität des Bösen die Naziverbrechen und hilf den Tä-
terinnen und Täter ihre Verteidigungsstrategien durchzusetzen. Schließ-
lich verschleiere sie nicht nur Schuld und Verantwortung, sondern auch 
den Blick darauf, dass Nazi-Netzwerke auch weiterhin noch bestehen 
und weiterhin planvoll agitieren. Die andere Seite hält dagegen, dass 
die Erkenntnis, ganz gewöhnliche Menschen könnten unter spezifischen 
Umständen zu Gräueltäterinnen und -tätern werden, keineswegs jegli-
che individuelle Verantwortung leugne. Sie schließe auch eine Verurtei-
lung von Verbrecherinnen und Verbrechern nicht aus. Im Gegenteil, diese 
Auffassung sensibilisiere für die individuelle Verantwortung jedes Ein-
zelnen. Da Schuld nicht dem Abnormalem zugeschrieben werden kann 
und sie auch nicht als etwas dem Menschen Äußerliches angesehen wer-
den kann, müssen sich alle Menschen in der Gefahr reflektieren, auch sie 
selbst könnten unter gegebenen Umständen derartige Taten ausführen. 
Es stand die Frage im Raum, ob sich bestimmte Charakteristika identifi-
zieren lassen, die nur bestimmte Personen dazu prädestinieren unter au-
toritären Bedingungen unmenschliche Taten auszuführen. 

Vom autoritären Charakter zur Psychologie des Bösen

Im amerikanischen Exil ging Theodor W. Adorno mit einer Arbeitsgrup-
pe der Frage nach, wie es dazu kommen konnte, dass faschistisches Ge-
dankengut im Nazideutschland so bereitwillig akzeptiert wurde. Dabei 
gingen die Forschenden von der Hypothese aus, »daß die politischen, 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Überzeugungen eines Individu-
ums ein umfassendes und kohärentes, gleichsam durch eine ›Mentali-
tät‹ oder einen ›Geist‹ zusammengehaltenes Denkmuster bilden, und daß 
dieses Denkmuster Ausdruck verborgener Züge der individuellen Cha-
rakterstruktur ist« (Adorno et al. 1995[1950]: 1). Soziales und reaktives 
Verhalten wurde gemeinsam mit Anschauungen betrachtet. Man suchte 
nach einer Verbindung von Reaktions- und Verhaltensmustern zu spezi-
fischen Überzeugungen, die die Forschenden vorab als charakteristisch 
für den Faschismus identifiziert hatten. Das kommt einer Vermischung 
von Psychologie und Ideologiekritik gleich. 

 »Was das Individuum in Gegenwart anderer sagt; was es sagt, wenn es 
sich sicher vor Kritik fühlt; was es denkt, aber nicht sagen will; was es 
denkt, aber sich selbst nicht eingestehen will; was es geneigt ist zu den-
ken und zu tun, wenn es den verschiedensten Appellen ausgesetzt ist; 
– alle diese Phänomene können als Teile einer einzigen Struktur aufge-
faßt werden« (ebd.: 6). 

Grundlage dieser Struktur ist der Charakter. Er bringt das Verhalten 
eines Individuums hervor, bestimmt durch Reaktionspotenziale, deren 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Ursache spezifische Bedürfnisse (Triebe, Wünsche, emotionale Impul-
se) sind. Der autoritäre Charakter wurde entsprechend als die Ursa-
che spezifischer mit dem Faschismus assoziierter Meinungen, Attitüden 
und Wertvorstellungen angesehen. Es entstand die F-Skala (Faschismus- 
Skala). Sie sollte eine Messung der individuellen Neigungen einzelner 
Menschen, autoritären Strukturen zu unterliegen, ermöglichen. 

Fragen nach Autorität und Gehorsam standen auch auf der For-
schungsagenda des 1961 durchgeführten Milgram-Experiments. Aus-
gangspunkt war auch hier die Tatsache, dass:

»von 1933 bis 1945 Millionen unschuldiger Menschen auf Befehl syste-
matisch umgebracht wurden. Es wurden Gaskammern gebaut, Todesla-
ger bewacht, tägliche Leichenquoten mit der gleichen Effizienz produ-
ziert wie Geräte auf dem Fließband. Derart unmenschliche Prozeduren 
entsprangen vielleicht dem Gehirn eines einzelnen, doch konnten sie in 
solchem Ausmaß nur durchgeführt werden, wenn eine große Zahl von 
Menschen seinen Befehlen gehorchte.« (Milgram 1997[1974]: 17).

Es wird erzählt, dass Stanley Milgram sich schon als zwölfjähriger,  
jüdischer Junge fragte, ob so etwas wie der Holocaust auch in seiner 
Heimat den USA stattfinden könne (Zimbardo 2008: xiii). Offensicht-
lich aber fand er die Antworten seiner Lehrerinnen und Lehrer nicht sehr 
überzeugend. Sie versicherten ihm, dass dies unmöglich sei, weil in den 
USA nur friedliebende, gottesfürchtige Menschen leben würden, die kei-
ne Nazi-Mentalität besäßen.

Seine Experimente waren folgendermaßen aufgebaut. Einer Versuchs-
person wurde der Auftrag erteilt, einer anderen Person, die als eigent-
licher Proband15 ausgegeben wurde, elektrische Schläge zu versetzen. 
Die Versuchspersonen waren sich also nicht darüber bewusst, dass in 
Wirklichkeit ihr Verhalten untersucht wurde. Die Stromschläge wurden 
mit dem Vorwand gerechtfertigt, die Untersuchung befasse sich mit den 
Auswirkungen von Strafe auf das Lernen. Die Versuchsperson sollte die 
Stromstärke kontinuierlich erhöhen, selbst wenn der scheinbare Pro-
band bettelte aus dem Experiment entlassen zu werden oder qualvolle 
Schmerzen vorspielte. »Für die Versuchsperson ist die gegebene Situati-
on kein Spiel; ihr Konflikt ist heftig und deutlich erkennbar« (Milgram 
1997[1974]: 20). Immer, wenn die Versuchsperson zögerte, gab der Ver-
suchsleiter16 ihr den Befehl einen Elektroschock auszuteilen. Die Situati-
on war bewusst so gestaltet, dass die Versuchsperson einen klaren Bruch 
mit der Autoritätsperson herbeiführen musste, um das Experiment zu 
beenden. Einige protestierten, aber in der Summe zeigten die Versuche, 
dass ein hoher Prozentsatz dem Versuchsleiter gehorchte, »gleichgültig, 

15	 Generisches Masikulinum, da einerseits technischer Term und weil man sich 
hier auch nur eine einzelne Person vorzustellen hat.

16	 Generisches Maskulinum, s.o.

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

wie heftig das Opfer unter Schock auch fleht, gleichgültig, wie schmerz-
haft die Schocks zu sein scheinen, gleichgültig, wie sehr es darum bittet, 
erlöst zu werden« (ebd.: 21). Insgesamt wurden etwa zwei Drittel der 
Versuchspersonen in die Kategorie ›gehorsam‹ eingestuft.

Das von Philipp Zimbardo 1971 durchgeführte Stanford-Prison-Ex-
periment thematisiert ebenfalls Gewaltphänomene, die unter Bedingun-
gen von Autorität beobachtet werden konnten. Das Experiment sollte 
ursprünglich das Verhalten in Gefangenschaft untersuchen. Dazu wur-
de versuchsweise ein echtes Gefängnisleben nachgestellt. Versuchsper-
sonen waren zufällig in Wärter und Gefangene eingeteilt worden. Nach 
nur wenigen Tagen musste das Experiment vorzeitig abgebrochen wer-
den, weil die Gewalt eskalierte. Die von den Psychologen künstlich ge-
schaffene Welt setzte Prozesse in Gang, die zeigten wie »eine Vielzahl von 
scheinbar nebensächlichen situativen Variablen, etwa soziale Rollen, Re-
geln, Normen und Uniformen, so mächtige Auswirkungen auf alle in ih-
rem System verstrickten Beteiligten entfalten konnten« (Zimbardo 2008: 
412). Allein eine Veränderung der situationalen Umstände kann offen-
sichtlich eine ›Entmenschlichung‹ bewirken, sodass »Good People Turn 
Evil«, wie Zimbardo es im englischen Untertitel seines Buches »Der Lu-
zifer-Effekt« ausdrückt.

Beide Studien wurden heftig kritisiert. Über die Frage, ob dies an eini-
gen methodischen Schwächen lag, oder daran, dass die Experimente die 
sozialen Dynamiken und die Gewaltbereitschaft der Versuchspersonen 
unterschätzt hatten und damit die Tendenzen eines jeden Menschen zur 
bedingungslosen Befehlsbefolgung und mehr noch, zur Entfesselung des 
eigenen Aggressionspotenzials so schonungslos aufgedeckt haben, soll 
hier nicht diskutiert werden. Bleibt die Frage, ob es ethisch gerechtfer-
tigt ist, Versuchspersonen Situationen auszusetzen, in denen sie mögli-
cherweise unliebsame Eigenschaften ihrer Konstitution als menschliche 
Wesen offenbaren und welchen Stellenwert dieses sozialpsychologische 
Wissen haben kann. Diese Frage scheint vielen Menschen sehr unan-
genehm zu sein. »Die meisten Menschen verstecken sich hinter ego-
zentrischen Voreingenommenheiten, die die Illusion erzeugen, man sei 
außergewöhnlich. Solche eigennützigen Schutzschilde ermöglichen uns 
den Glauben, ein jeder von uns könne in einer beliebigen Prüfung sei-
ner persönlichen Integrität überdurchschnittlich gut abschneiden« (ebd.: 
4). Auch der Impuls die Schuld für die Nazi-Verbrechen ausschließlich 
in individuellen Voraussetzungen der Täterinnen und Täter zu suchen, 
ist demnach ein allzu einfacher Versuch, sich selbst vorzumachen, man 
selbst sei vor jeglicher Manipulation gefeit. Die Vorstellung man selbst 
würde unter ähnlichen Umständen niemals derartige Verbrechen begehen, 
sei aber Zimbardo zufolge eine gefährliche Illusion. Diese Haltung ma-
che auch den möglichen Nutzen sozialpsychologischer Untersuchung des 
Menschen für eine kritische Selbsterkenntnis der Menschheit zunichte.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

In den 1970er Jahren führte Henri Tajfel eine Reihe weniger dramati-
schere, dennoch aber ebenso einschlägige Experimente durch. Auf Grund-
lage der gewonnenen Ergebnisse formulierte er das Minimal-Gruppen-
Theorem und die Theorie sozialer Identitäten (Tajfel 1970; 1978; Tajfel 
& Turner 2005). Eine Reihe von Versuchspersonen wurden in Gruppen 
eingeteilt. Diese Einteilung beruhte auf völlig abstrakten Gruppenbezeich-
nungen, die keinerlei Bezug zum realen Leben der Versuchspersonen hat-
ten. Obwohl diese Gruppen rein fiktiv waren, zeigten die Teilnehmenden 
deutliche Tendenzen die eigene Gruppe gegenüber den anderen zu bevor-
zugen. Sie sollten zwischen verschiedenen Modi Geld zu verteilen wäh-
len. In der Regel entschieden sich die Probanden interessanterweise nicht 
für eine Lösung, die ihrer eigenen Gruppe den größtmöglichen Profit ein-
brachte, wenn dabei auch die anderen Gruppen viel gewannen. Mehr-
heitlich wurde eine Möglichkeit gewählt, bei der der Unterschied des Ge-
winns zwischen der eigenen Gruppe und den Anderen am größten war, 
auch wenn in diesem Falle für die eigene Gruppe nicht das Maximum er-
reicht werden konnte. Die Experimente wurden als Beleg für die eminen-
te Allgegenwärtigkeit von Gruppenzuschreibungsprozessen gelesen und 
zeugen von der menschlichen Tendenz zum Wettbewerb innerhalb dessen 
sich Gruppenzugehörigkeiten als soziale Identitäten etablieren.

Wie leicht Menschen individuelle Verhaltensweisen aufgeben, hatte 
bereits Elias Canetti (2015/2016[1960]) in seinen Untersuchungen zu 
massenpsychologischem Verhalten beschrieben. In Schilderungen eige-
ner Erfahrungen beschreibt er das Gefühl, gegen den eigenen Willen 
von Ereignissen mitgerissen zu werden und folgert daraus, dass es im 
Menschen einen anthropologischen Trieb gibt, in der Masse aufzugehen. 
Dieser stehe im Widerstreit zum Persönlichkeitstrieb, also dem Wunsch 
nach Individualisierung. An dieser Stelle sei lediglich auf die Analogie 
zur schon beschriebenen Dialektik des Selbst hingewiesen, die Anpas-
sung und Selbstbehauptung als widerstreitende Weltzugänge des Indivi-
duums beschreibt. Offensichtlich lassen sich diese Tendenzen bis zu den 
Extremen von mitläuferischer Assimilation und politischem Widerstand 
gegen Unrechtsregime fortschreiben.

Es gibt also zahlreiche psychologische und sozialpsychologische Ef-
fekte, die nahelegen, dass es nur allzu leicht ist, Menschen dazu zu be-
wegen, über ihr Moralempfinden hinauszugehen und Gewalt in Form 
von Erniedrigungen, Folter und Tötungen anzuordnen oder auszufüh-
ren. Da sich psychologische Studien in der Regel darum bemühen, dass 
ihre Versuchsgruppen die Gesamtbevölkerung möglichst gut repräsentie-
ren, kann dies auch kaum auf die individuelle Bösartigkeit einzelner In-
dividuen zurückgeführt werden. Die These von der Banalität des Bösen, 
die Hannah Arendt (2007[1963]) aufgrund ihrer Beobachtung der Ver-
handlung gegen den NS-Verbrecher Adolf Eichmann entwickelt, scheint 
in diesem Licht plausibler zu werden. Arendt war der Überzeugung, dass 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

die Bemühungen der Staatsanwaltschaft nicht zielführend gewesen wa-
ren. Eichmann sollte als sadistisches Ungeheuer dargestellt und mög-
lichst öffentlichkeitswirksam verurteilt werden. Arendt sah das Problem, 
dass das Gericht unglaubwürdig erscheinen könne, da die Vorwürfe in 
dieser Konsequenz nicht zu beweisen waren. Sie beschreibt Eichmann 
als fantasielosen Bürokraten, als gewöhnlichen Karrieristen, der dem 
NS-Regime gesetzestreu ergeben war und fest davon überzeugt gewe-
sen war, nur Befehle befolgt zu haben. Er habe »sich nur, um in der All-
tagssprache zu bleiben, niemals vorgestellt, was er eigentlich anstellte« 
(ebd.: 56). Weder sei er ein Monster noch in besonderem Maße böse ge-
wesen. Die Banalität des Bösen zeigt sich Arendt zufolge vor allem da-
rin, dass er kaum zu eigenständigem Denken fähig sei. Vielmehr ver-
stecke er sich hinter klischeehaften Phrasen und einer bürokratischen 
Amtssprache. »Er war nicht dumm. Es war gewissermaßen schiere Ge-
dankenlosigkeit – etwas, was mit Dummheit keineswegs identisch ist –, 
die ihn dafür prädisponierte, zu einem der größten Verbrecher jener Zeit 
zu werden« (ebd.: 57).

Für derartige Aussagen erntete Arendt massive Kritik. Es wurde ihr 
vorgeworfen, sie sei der Verteidigungsstrategie Eichmanns aufgesessen. 
Die Verteidigung konzentrierte sich vor allem darauf, die Verantwortung 
Eichmanns herunterzuspielen. Tatsächlich aber seien so Hans Momm-
sen (2007) die Befehlsstrukturen innerhalb des NS-Regimes nicht so ein-
deutig ausgeprägt und absolut hierarchisch gewesen, wie vielfach ange-
nommen. Die umfassende Manipulation des totalitären Systems habe 
sich dadurch ausgezeichnet, dass es viele Grauzonen und Geheimhal-
tungsstrategien gab. Dies entspricht auch Arendts Auffassung von tota-
ler Herrschaft, die nur durch die Verbreitung eines Gefühls der Unsicher-
heit überhaupt möglich wird. Insofern hat Mommsen zufolge Arendts 
Perspektive bis heute Erklärungspotenzial.

»Hannah Arendts Darlegungen über die psychologische Wirkung der 
von totalitären Systemen betriebenen terroristischen Manipulation, der 
moralischen Abstumpfung und der Rolle von Pseudorechtfertigungen 
des Verbrechens bieten einen unentbehrlichen Schlüssel, um den Tatbe-
stand zu begreifen, daß viele Deutsche, darunter Inhaber von hohen Po-
sitionen innerhalb des NS-Regimes, subjektiv glaubwürdig bezeugten, 
von der systematischen Vernichtung des europäischen Judentums nichts 
gewußt zu haben.« (ebd.: 15)

Später haben Biographien Eichmanns (Cesarani 2004; Stangneth 2011) 
belegt, dass er die Konzentrationslager besucht hatte. Er wusste also 
zweifelsfrei, was dort vor sich ging. Er war Augenzeuge und trotzdem 
änderte er nichts an seinem Verhalten als Verantwortlicher für die Juden-
deportationen. In dieser Darstellung wird die Empörung über Arendts 
These nachvollziehbar. Milgram (1997[1974]: 22) formuliert aber: 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

»Irgendwie hatten die Leute das Gefühl, die monströsen Taten, die 
Eichmann verübte, könne nur eine brutale, perverse, sadistische Per-
sönlichkeit, eine Inkarnation des Bösen begangen haben. Nachdem 
ich in unseren Experimenten gesehen habe, daß sich Hunderte norma-
ler Durchschnittsmenschen der Autorität unterordneten, gelange ich 
zwangsläufig zu dem Schluß, daß Hannah Arendts Konzept von der 
Banalität des Bösen der Wahrheit näherkommt, als man sich vorzustel-
len wagen würde.« 

Hier schließt auch Zimbardo (2008) an; als er als psychologischer 
Sachverständiger das Gerichtsverfahren gegen Sergeant Ivan ›Chip‹ 
Frederick begleitet. Dieser war der Ausübung von Folterungen im Mi-
litärgefängnis Abu Ghraib angeklagt. Wie schon im Stanford-Prison-
Experiment beobachtet Zimbardo auch in diesem Fall eine Entmensch-
lichung (dehumanisation), die sich aus einer Verbindung verschiedener 
dynamischer psychologischer Prozesse ergeben hatte. Zu diesen Pro-
zessen zählte er: Deindividualisierung, Gehorsam gegenüber Autorität, 
Passivität im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung und Rationa-
lisierung. Ähnlich erkennt Milgram (1997[1974]) als Quelle der Auto-
ritätshörigkeit: situative Bindungsmechanismen, Rechtfertigungen, Ge-
wöhnung und einen ›Gegen-Anthropomorphismus‹, der bewirkt, dass 
Individuen in situativen Vorkommnissen jegliche menschliche Verant-
wortung leugnen und die Geschehnisse als unpersönliche, systemische 
Vorgänge begreifen, denen sie selbst untergeordnet sind. Zudem stellt 
Milgram eine Herabwürdigung der Opfer fest, mittels derer die Be-
deutung der eigenen gewaltvollen Handlungen gegen die Opfer abge-
schwächt werden. Diese Herabwürdigung der Opfer sei zwar nicht Vo-
raussetzung für die Misshandlungen, sie diene aber der retrospektiven 
Rechtfertigung des eigenen Verhaltens. Viele Versuchspersonen protes-
tierten gegen die Anweisungen, gehorchten aber gleichzeitig. Das zeugt 
Milgram zufolge davon, dass der Ungehorsam gegen eine Autorität nicht 
nur Worte erfordert. Vielmehr muss ein Mensch auch die Fähigkeit ha-
ben, seine Überzeugungen und Wertmaßstäbe in tatsächliches Handeln 
umzusetzen.

Zimbardo argumentiert für eine Integration verschiedener Perspek-
tiven. Psychologische Erkenntnisse über das individuelle Verhalten in 
sozialen Situationen müsse man sich wie gesellschaftswissenschaftliche 
Erkenntnisse über Verhaltenstendenzen vorstellen. Sie könnten prob-
lematische Situationen aufzeigen. Darüber hinaus müssen aber immer 
auch die persönlichen Voraussetzungen des Einzelnen Betrachtung fin-
den. »Ein fundiertes Verständnis der Dynamik menschlichen Verhal-
tens erfordert, dass wir Ausmaß und Grenzen persönlicher Macht, si-
tuativer Macht und systemischer Macht erkennen« (Zimbardo 2008: 
xvi). Möchte man unerwünschtes Verhalten von Einzelpersonen oder 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Gruppen ändern oder verhindern, dann erfordert das demnach drei  
Perspektiven. Erstens ergibt sich die Handlungsmacht einer Person aus 
den persönlichen Stärken, Tugenden und Schwachstellen, die sie in eine 
bestimmte Situation hineinbringt. Darüber hinaus muss zweitens der 
Komplex der Macht der Situation untersucht werden. Demnach sind in 
gegebenen Verhaltenssituationen situative Kräfte wirksam, welche ver-
ändert oder vermieden werden können. Dies kann so Zimbardo einen 
größeren Einfluss auf die Reduzierung unerwünschten individuellen Ver-
haltens haben als Appelle an die persönliche Verantwortung. Drittens 
ist aber auch noch die Macht des Systems zu betrachten, die sich aber 
in der Regel hinter einem Vorhang der Verschleierung verbirgt. Leider 
können aber weder Verhaltensänderungen noch Veränderungen der Si-
tuation herbeigeführt werden, wenn nicht die systemimmanenten Vor-
schriften und Regulierungen vollständig verstanden sind. In diesem Sin-
ne ist es Zimbardo zufolge unangemessen, dass das Gericht im Falle Ivan  
Frederick keinerlei strafmildernde Gründe gelten ließ. Er empört sich da-
rüber, dass die Verantwortung höherer Stellen nicht anerkannt wurde. 
So »klage ich ein Quartett hochrangiger Militäroffiziere an und erhebe 
dann den Vorwurf der Mittäterschaft gegen die zivile Befehlsstruktur der 
Bush-Administration« (ebd.: xix). 

Zimbardo ist der Meinung, dass Frederick als Mitläufer, der er sicher-
lich war, zweifelsohne der Banalität des Bösen unterlag. Er wird aber nicht 
müde zu betonen, dass der Versuch, die situativen und systemischen Bei-
träge zum Verhalten einer Person zu verstehen, diese Person nicht von ih-
rer Verantwortung für unmoralische, illegale oder böse Taten entbindet. 
Es ist durchaus möglich, sich den situativen Kräften und dem System zu 
widersetzen. Wir können »lernen, wie wir uns gegen sie zur Wehr setzen 
können. In allen Situationen, die wir betrachtet haben, hat es immer eini-
ge wenige gegeben, eine Minderheit, die aufrecht geblieben sind« (ebd.: 
413). Auch im Milgram-Experiment weigerten sich einige Personen die 
Stromschläge auszuführen. Es gibt also die Möglichkeit den Zwängen 
und Versuchungen der Situation zu widerstehen. In diesem Sinne erkennt 
Arendt im Interesse an den NS-Prozessen auch eine grundlegende Frage:

»Sie betrifft das Wesen und Funktionieren der menschlichen Urteils-
kraft. Was wir in diesen Prozessen fordern, ist, daß Menschen auch dann 
noch Recht von Unrecht zu unterscheiden fähig sind, wenn sie wirklich 
auf nichts anderes mehr zurückgreifen können als auf das eigene Urteil, 
das zudem unter solchen Umständen in schreiendem Gegensatz zu dem 
steht, was sie für die einhellige Meinung ihrer gesamten Umgebung hal-
ten müssen. Und diese Frage ist um so ernster, als wir wissen, daß die 
wenigen, die unbescheiden genug nur ihrem eigenen Urteil trauten, kei-
neswegs identisch mit denjenigen waren, für die die alten Wertmaßstä-
be maßgebend geblieben oder die sich von einem kirchlichen Glauben 
leiten ließen.« (Arendt 2007[1963]: 64)

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Der Widerstand gegen das Naziregime ging nicht etwa von den konser-
vativen Werten kirchlicher oder moralischer Institutionen aus, sondern 
von Menschen deren individueller Wille zur Verantwortung sie, aus wel-
chen Gründen auch immer, zur Gegenwehr mahnte. Aber wie gestaltet 
sich Verantwortung heute? Ein verbindlicher moralischer Standpunkt 
scheint heute noch weit schwerer zu identifizieren zu sein. Wie kann man 
sich in der vernetzten globalisierten Welt sicher sein, dass man mit der 
nächsten einfachen Tätigkeit nicht Mitschuld an einem himmelschreien-
den Unrecht trägt. Wir erkennen die in Kapitel 2 diskutierte Frage nach 
der Verantwortung des Einzelnen bei gleichzeitiger Ohnmacht vor den 
Verhältnissen. Bei der Wahl gesellschaftliche Bedingungen hinzunehmen 
oder sich gegen sie zur Wehr zu setzen; in dieser Dialektik des Selbst, 
steht heute nicht nur Gehorsam im Konflikt mit Widerständigkeit. Auch 
Eskapismus steht im Widerstreit zu politischer Bildung.

Moralisches Verhalten und Persönlichkeitsentwicklung

Zimbardo (2008: 420) weist darauf hin, dass die Bildung der eigenen 
Person eine langfristige Angelegenheit ist: »Ich möchte Sie vor kor-
rupten Sünden und kleinen Übertretungen warnen, zum Beispiel vor 
Schummeln, Lügen, Schwatzhaftigkeit, Verbreiten von Gerüchten, La-
chen über rassistische oder sexistische Witze, Spott und Schikanen – 
denn das können kleine Schritte zu größeren Sündenfällen sein.« Es 
ist kaum zu erwarten, dass eine Person, die sich regelmäßig in kleinen 
Dingen einen Vorteil verschafft, sich dann in größerem Maßstab für 
Gerechtigkeit einsetzt. Wenn eine Person, in Fällen kleiner Vorteilsnah-
men, Nervenkitzel oder Genugtuung empfindet, dann ist eher davon 
auszugehen, dass diese Empfindungen noch einmal gesteigert werden, 
wenn größere Ressourcenkontingente zur Disposition stehen. Wie eine 
schleichende Entmenschlichung kann sich Zimbardo zufolge aber auch 
eine Kultivierung moralischen Tuns nur über einzelne alltägliche, situa-
tive Entscheidungen ergeben. Ebenso unbeachtet wie einzelne Individu-
en langsam in unsoziale Verhaltensweisen abgleiten, bilden andere eine 
moralisch gefestigte Persönlichkeit aus. Die einen verlieren, über eine 
Serie kleiner Ereignisse unmoralischen Handelns, langsam den Kontakt 
zu ihren gemeinschaftsorientierten Moralempfindungen oder ihrer Fä-
higkeit situativ wahrzunehmen, wenn anderen Unrecht zu Teil wird. 
Sie verstricken sich in ein Gemenge von Unehrlichkeiten und Selbsttäu-
schungen. Andere hingegen – und auch das geschehe Zimbardo zufolge 
ganz alltäglich, unbeachtet im Kleinen – stärken sukzessive ihre mora-
lische Integrität und Empathie. Auf diese Weise entwickeln sie die Fä-
higkeit, moralisch heikle Situationen zu erkennen und erhöhen für sich 
die Chance, sich im Ernstfall von situativen Kräften und Autoritäten 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

lossagen zu können. Zimbardo setzt der Banalität des Bösen damit eine 
banality of heroism entgegen. 

Auch wenn diese erste Darstellung von Persönlichkeitsbildung sehr 
schwarz-weiß gezeichnet ist, so macht sie doch deutlich, dass Menschen 
einen Einfluss auf ihre Persönlichkeitsentwicklung haben können. Zim-
bardo vertritt in seinen frühen Studien noch einen Begriff von Persön-
lichkeit, wonach diese sich anhand aktueller Verhaltensformen identifi-
zieren lässt. Infolge der Beobachtungen im Stanford Prison Experiment 
gilt sein erstes Interesse der Frage, wie es möglich ist, dass Persönlich-
keitsveränderungen so plötzlich auftreten können. Dieser Begriff von 
Persönlichkeit, lässt langfristige Aspekte der Entwicklung von Wider-
standssensibilität durch Persönlichkeitsentwicklung außer Acht. Diese 
formuliert er schließlich in einem 10 Punkte Programm zum Widerstand 
gegen schädliche gesellschaftliche Einflüsse (ebd.: 415ff.). 

Es verdichten sich also zunehmend die Hinweise, dass eine Übernah-
me von Verantwortung lediglich durch den balancierten Ausgleich zwi-
schen Selbstbehauptung in und Anpassung an die Gemeinschaft möglich 
wird. Die Dialektik des Selbst muss sensibel und reflektiert geführt wer-
den, sodass eine gemeinwohlorientierte Entwicklung der eigenen Persön-
lichkeit bei gleichzeitiger Achtung der eigenen individuellen Bedürfnisse 
erreicht werden kann. 

3.7 Persönlichkeitspsychologie

Es ist erstaunlich, wie wenig Beachtung dem Begriff der Persönlichkeit 
in aktuellen geistes- und gesellschaftswissenschaftlichen Debatten zu-
teilwird. Wahrscheinlich liegt das daran, dass Persönlichkeit intuitiv 
als die individuelle Ausstattung einzelner Menschen angesehen wird, 
auch wirken grundlegende Definitionen von Persönlichkeit auf den ers-
ten Blick individualistisch. »Unter der Persönlichkeit eines Menschen 
wird die Gesamtheit seiner Persönlichkeitseigenschaften verstanden: die 
individuellen Besonderheiten in der körperlichen Erscheinung und in 
Regelmäßigkeiten des Verhaltens und Erlebens« (Asendorpf & Neyer 
2012: 2). Dieses regelmäßige Verhalten und Erleben kann aber nur in-
nerhalb sozialer Prozesse stattfinden und ist damit grundlegend sozial. 
Die Frage nach der Persönlichkeit bezieht sich ganz grundlegend auf Di-
mensionen des sozialen Zusammenlebens. Die Persönlichkeitspsycho-
logie unterscheidet individuelle Verhaltensdispositionen hinsichtlich ih-
rer sozialen Funktionen und Eigenschaften. Es lässt sich auch zwischen 
einer allgemeinen Persönlichkeitspsychologie und einer differentiellen 
Persönlichkeitspsychologie unterscheiden, wonach ersterer die Aufga-
be zukommt, zu klären, welche Eigenschaften bei Menschen überhaupt 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

vorkommen können, während zweite untersucht, wie sich Menschen 
voneinander unterscheiden. »Da sich Persönlichkeit aber häufig erst da-
rüber definiert, was jemanden ›einzigartig‹ macht und somit wie man 
sich von anderen Personen unterscheidet, fließt dadurch eine differenti-
elle Perspektive mindestens indirekt immer mit ein« (Rauthmann 2017: 
4). Der Persönlichkeitspsychologie ist die Sozialität des Menschen also 
immer implizit, denn schließlich ist ein Sich-unterscheiden nur in ei-
nem sozialen Zusammenhang und vor dem Hintergrund der Überein-
kunft über die soziale Bedeutung bestimmter Eigenschaften möglich. 
Damit steht die Persönlichkeitspsychologie ganz im Zeichen der zuvor 
beschriebenen Philosophie der Person, denn sie sucht nach allgemei-
nen Prinzipien der Entwicklung, der Organisation und des Ausdrucks 
von Personen. 

Persönlichkeitspsychologie und das Primat der Individualität

Ähnlich wie die Philosophie eine Person als Solitär in Gemeinschaft 
erkennt, so betonen auch Psychologen, »daß das hervorragende Kenn-
zeichen des Menschen seine Individualität ist« (Allport 1970[1949]: 3). 
Gordon Willard Allport zufolge sollte die Individualität eines Menschen 
als Gestalt begriffen werden. Dabei ist die Bandbreite möglicher Varia-
tionen menschlicher Individuen unüberschaubar groß. Zwar teilen alle 
Menschen eine gemeinsame Grundkonstitution, aber »niemand ist nor-
mal (im Sinne von durchschnittlich)« (ebd.: 7). Die generellen Prinzipien 
des biologischen und psychischen Funktionierens sind allen gemein, aber 
allein die genetisch möglichen Unterschiede sind unerschöpflich und hin-
zu kommen noch biochemische Variationen der Körperfunktionen, die 
sich jeweils ebenfalls innerhalb weiter Grenzen individuell ausprägen. 
Allport zufolge untersucht die Wissenschaft leider allzu oft nur abgrenz-
bare Funktionen in deren natürlicher Kausalität. In der Regel verliert sie 
dabei das Interesse »an der gegenseitigen Abhängigkeit von Teilsystemen 
innerhalb des ganzen Systems der Persönlichkeit« (ebd.: 8). Eine Person 
sollte seines Erachtens aber sowohl nomothetisch, in ihrer menschlichen 
Natur, also auch idiographisch, in ihrer Individualität, erfasst werden. 
Das verlangt von der Persönlichkeitspsychologie ein beständiges Alter-
nieren zwischen Universalität und individueller Spezifizität. Dabei muss 
man sich Allport zufolge an einem Primat der Individualität orientieren. 

Individualität erschöpft sich nach Allport nicht in der Summe der in 
einer Person verwirklichten Eigenschaften. Zwar lassen sich diese Ei-
genschaften katalogisieren und messen. So erfüllten Personen sowohl 
universelle Normen (die menschliche Natur betreffend), gruppenspezi-
fische Normen (typisch innerhalb von sozialen Zusammenhängen) als 
auch individuelle Normen (die für eine bestimmte Person typischen 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Verhaltensweisen). Ähnlich rekonstruiert Rauthmann (2017: 14) vier  
Persönlichkeitsbereiche, wozu er erstens die Morphologie der biologi-
schen Merkmale zählt. Diese sind zwar in dem Sinne universell, als dass 
sie an sich jedem Menschen zukommen, doch lassen diese Merkmale ein 
breites Spektrum individueller Ausprägungen zu. Zweitens kommen auch 
grundlegende Dispositionen als zeitlich stabile Tendenzen des Erlebens 
und Verhaltens jedem Menschen zu. Auch diese erfahren eine jeweils in-
dividuelle Ausprägung. Drittens beschreibt Rauthmann Adaptationen, 
die jeweils für sich genommen kontextualisiert sind, also von bestimm-
ten Menschen auf gewisse Orte, Zeiten, Entwicklungsschritte und soziale 
Rollen bezogen werden und welche diesem Menschen dann auf eine ganz 
spezifische Weise zukommen. Schließlich gibt es noch Narrative, worun-
ter Selbst- und Identitätsmerkmale zählen, die eine Person im Laufe ihres 
Lebens ausbildet. Möchte man also eine Persönlichkeit fassen, dann kön-
nen die individuellen Eigenschaften, die eine Person auf diesen Ebenen 
zeigt, nicht einfach aufaddiert werden. Ein Mensch »hat sicherlich viele 
Attribute, die charakteristisch sind für die menschliche Art, und viele, die 
den Angehörigen seiner Kultur zukommen: aber bei ihm sind sie alle zu 
einem einzigartigen idiomatischen System verwoben. Seine Persönlichkeit 
enthält nicht drei Systeme, sondern nur eins« (Allport 1970[1949]: 14). 

Die Herausbildung eines individuellen Lebens, mit eigener individu-
eller Sinngebung, sollte als die Entwicklung eines inneren Systems be-
griffen werden. Dies funktioniert nicht nur aus biologischen und dyna-
misch-psychologischen Gesetzmäßigkeiten heraus, sondern entwickelt 
sich auch durch intrapersonelle Kausalitäten. So ist es dann etwa mög-
lich, dass ein konkretes Ereignis von vielen Anwesenden miterlebt wird, 
aber nur auf eine einzelne Person eine nachhaltig prägende Wirkung 
hat. Dies ist möglich, wenn dieses Ereignis auf besondere Weise mit der 
spezifischen momentanen oder konstitutionellen, psychischen Gestalt 
dieser Person korrespondiert (ebd.: 10f.). Diese Prozesse konstituieren 
nicht zuletzt auch ein Feld sozialer Erfahrungen, innerhalb dessen auch 
dem Geist, im Sinne einer reflexiven Intelligenz, eine wirksame Rolle 
zukommt. »Das Persönlichkeitssystem ist ein komplexes Produkt der 
biologischen Ausstattung, der kulturellen Formung, des kognitiven Stils 
und des geistigen Tastens« (ebd.: 564). Eine zentrale Aufgabe der Per-
sönlichkeitspsychologie liegt demnach nicht allein darin, Persönlichkei-
ten zu beschreiben, sondern auch darin die Bedingungen der Persönlich-
keitswerdung zu klären.

Transaktionale Persönlichkeitspsychologie 

Der Prozess der Herausbildung einer Persönlichkeit wird in der Psycholo-
gie zunehmend als ein transaktionaler Prozess verstanden (Asendorpf & 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Neyer 2012; Asendorpf 2014; Rauthmann 2017). Die Vorstellung, dass 
Persönlichkeiten als offene Systeme zu begreifen seien, die in Transakti-
on mit ihrer Umwelt stehen, geht auf den oben schon zitierten Gordon 
Allport zurück. In dessen eigener Forschung wurde sie aber lange von 
einem Interesse an Persönlichkeitsmerkmalen (personality traits) über-
deckt. Eine Forschung zu Persönlichkeitsmerkmalen interessiert sich in 
erster Linie für die Konstanz und mittelfristige Stabilität individueller 
Verhaltensdispositionen. Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie 
fragt darüber hinaus auch, ob und wodurch es langfristig zu Verände-
rungen von Persönlichkeitsstrukturen kommt (Asendorpf & Neyer 2012: 
263ff.; Rauthmann 2017: 439ff.). Sie baut auf einem dynamisch-interak-
tionistischen Paradigma auf, welches von einer Wechselwirkung zwischen 
Umwelt und Individuum ausgeht. »Die Umwelt beeinflusst Persönlich-
keitsveränderungen, die Persönlichkeit beeinflusst Umweltveränderun-
gen« (Asendorpf & Neyer 2012: 39ff.). Die Bedeutungen der Begriffe 
›Transaktion‹ und ›Interaktion‹ liegen dabei sehr nahe beieinander. In der 
Regel ist von ›Interaktionen‹ die Rede, wenn konkrete Einflussnahmen 
handelnder Individuen gemeint sind, während der Begriff ›Transaktion‹ 
auf einer abstrakteren Ebene Verwendung findet, wenn der spezifische 
Charakter der gegenseitigen Beeinflussung diskutiert wird. 

Persönlichkeit ist das Resultat sozialer Prozesse. Die lange Zeit ak-
zeptierte klassisch-sozialisationstheoretische Sicht, wonach vor allem das 
gesellschaftliche Umfeld die Persönlichkeitsentwicklung eines Menschen 
prägt, wurde abgelöst. »Anlass war die Erkenntnis zu Beginn der sieb-
ziger Jahre, dass Korrelationen zwischen elterlichem Erziehungsstil und 
kindlicher Persönlichkeit auch durch das Kind selbst bedingt sein kön-
nen« (Asendorpf 2014: 351). In dieser Perspektive sind drei Grundannah-
men zentral. Einerseits die mittelfristige Stabilität von Persönlichkeiten. 
Zweitens, die Plastizität, also die Möglichkeit, dass sich Persönlichkeiten 
wie auch die Umwelten von Personen trotz Stabilität verändern können, 
und drittens, dass dies durch dynamische Transaktionen geschieht. Dies 
können sein: »(a) Prozesse innerhalb der Person, (b) Prozesse in oder von 
ihrer Umwelt, (c) Einflüsse von der Person auf die Umwelt und (d) Ein-
flüsse von der Umwelt auf die Person« (Rauthmann 2017: 439). Das dy-
namisch-interaktionistische Modell der transaktionalen Persönlichkeits-
entwicklung geht von einer gegenseitigen Hervorbringung von Person 
und Umwelt aus. Die resultierenden Auswirkungen können derart tief-
greifend sein, dass sogar genetische Veränderungen nachweisbar sind. »Im 
Verlauf der Persönlichkeitsentwicklung kommt es zu einer dynamischen 
Interaktion von genetischen und Umweltbedingungen der Persönlichkeit, 
die durch die Persönlichkeit vermittelt wird« (Asendorpf & Neyer 2012: 
45). So zeigte die Verhaltensgenetik, dass lebensweltliche Erfahrungen 
Auswirkungen auf die Genregulierung haben können. »Gene sind kei-
ne Autisten«, sie reagieren insbesondere auf Stress (Bauer 2012[2002]: 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

20ff.; 163ff.). Dies kann insbesondere bei Patientinnen und Patienten 
mit PTBS (posttraumatischer Belastungsstörung) untersucht werden, 
denn diese weisen einen generell erhöhten Stresspegel auf. Es wurde die 
dauerhafte Aktivierung stressrelevanter Gene nachgewiesen, die zu ei-
ner erhöhten Freisetzung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH) 
und damit verbunden zu einem dauerhaft erhöhter Cortisonspiegel füh-
ren. Diese Veränderungen betreffen den sogenannten Phänotyp des  
Genoms, nicht die DNA-Sequenz an sich, diese bleibt unverändert. Sie 
betreffen also die Funktionsweise der Gene. Da diese Veränderungen vor 
allem die Angstregulation beeinflussen, haben sie direkten Einfluss auf 
das Sozialverhalten der Betroffenen. Es gilt demnach als nachgewiesen, 
dass soziale Erfahrungen auf die Erbsubstanz einwirken und umgekehrt. 
Gleichzeitig wurde auch gezeigt, dass Psychotherapie derartigen Verän-
derungen effektiv begegnen kann. 

Soziale Bedingungen haben aber nicht nur Auswirkungen auf Persön-
lichkeitsmerkmale. Sie haben auch unmittelbare Konsequenzen für die 
Gesundheit eines Menschen. So wurde beispielsweise nachgewiesen, dass 
psychische Faktoren in direktem Austausch mit dem Immunsystem ste-
hen. Botenstoffe des zentralen Nervensystems wirken auf das Immunsys-
tem und vice versa. Diese Erkenntnis begründet nicht nur das neurowis-
senschaftliche Paradigma der Persönlichkeitspsychologie (vgl. Asendorpf 
& Neyer 2012), sondern auch die medizinische Disziplin der Psycho-
neuroimmunologie (vgl.: Schubert 2011; Bauer 2012[2002]). Demnach 
ist der Mensch als ein komplexes biopsychosoziales System zu verste-
hen. Verschiedene Rückkopplungskreisläufe steuern Effekte auf unter-
schiedlichen Integrationsebenen von Gesundheit und Krankheit (biome-
dizinisch, psychologisch und öko-sozial) (vgl. Egger 2005; Pauls 2013). 
Auch bei Personen, die ungewollt an Einsamkeit leiden, wurde eine Er-
höhung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH) gemessen. Weil 
dies immundepressiv wirkt, besteht in stressbelasteten Lebenssituatio-
nen oder bei Depressionen ein erhöhtes Krankheitsrisiko. So ist zum Bei-
spiel die Zahl und Funktionstüchtigkeit von NK-Zellen, deren Aufgabe 
es ist, infizierte oder bösartige Zellen zu töten, stark eingeschränkt. Pa-
tienten mit Posttraumatischer Belastungsstörung erkranken deswegen 
auch weit häufiger an Lungenerkrankungen, rheumatischen Erkrankun-
gen, Herz-Kreislauf-Erkrankungen und Krebs. Sie haben auch eine deut-
lich niedrigere Lebenserwartung. Es gibt zudem Hinweise darauf, dass 
Stress unmittelbar die Anfälligkeit für Infektionskrankheiten erhöht, die 
Wundheilung verlangsamt sowie Entzündungen und Altern begünstigt 
(Glaser & Kiecolt-Glaser 2005).

Generell kann man von einer biologischen Speicherung biographi-
scher Erfahrungen sprechen (Bauer 2012[2002]). Gesundheit und Per-
sönlichkeit hängen direkt miteinander zusammen. Der Grad des Wohl-
befindens einer Person beeinflusst entscheidend deren Wahrnehmung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

von Situationen und ihr soziales Verhalten. Individuen können körper-
liche Erfahrungen machen, die sie nachhaltig prägen, aber auch ihre 
körperliche Erscheinung – insbesondere körperliche Attraktivität – pro-
duziert spezifische prägende Erfahrungen. Zudem erleben Personen al-
tersbedingte Veränderungsprozesse. Im Übergang der Pubertät unter-
liegt ein Individuum besonderen Prozessen, die dafür sorgen, dass nach 
Ablauf dieser Phase ganz andere Beziehungen zu den Mitmenschen 
möglich und notwendig sind. In diesem Fall sind das natürliche biolo-
gische Reifungsprozesse, die selbstverständlich auch mit entsprechen-
den Veränderungen der Persönlichkeit einhergehen. Zudem bilden sich 
Rangordnungscharakteristika aus, die dadurch bestimmt sind, dass sich 
Individuen in sozialen Systemen wahrnehmen. 

Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie versteht Persönlich-
keitsveränderung als sozialen Prozess, der durch vielfältige Faktoren be-
einflusst wird. Damit macht die Persönlichkeitspsychologie Persönlich-
keitsveränderungen auch bis zu einem gewissen Grad vorhersagbar, doch 
darf dabei keine strikte Kausalität im Sinne einer Ursache-Wirkungs- 
Beziehung angenommen werden (Asendorpf & Neyer 2012: 284). Viel-
mehr muss von Einflüssen ausgegangen werden, die nur die Möglichkeit 
bestimmter Persönlichkeitsveränderungen erhöhen oder verringern, also 
von probabilistischen Wenn-dann-Beziehungen. Kein Individuum wird 
notwendigerweise aggressiv, weil es von den Eltern geschlagen wird. In 
der Persönlichkeitspsychologie wird deswegen nicht von ›Ursachen‹, son-
dern von ›Bedingungen‹ gesprochen und jede Persönlichkeit geht ent-
sprechend auf ein mehr oder weniger komplexes Zusammenspiel der-
artiger Bedingungen zurück. Heute gibt es zahlreiche Forschungen zu 
Einflussfaktoren und Möglichkeiten von Persönlichkeitsveränderungen 
(Asendorpf & Neyer 2012: 263ff.; Rauthmann 2017: 417ff.). Zusam-
menfassend lässt sich sagen, dass davon ausgegangen wird, dass Persön-
lichkeitsveränderungen zwar über die gesamte Lebensspanne stattfinden, 
diese Veränderungen sich im Erwachsenenalter jedoch deutlich reduzie-
ren. Generell wirken bei der Entwicklung einer individuellen Persönlich-
keit biologische (z.B. entwicklungsphysiologische Lebensphasen, Rei-
fung), umweltbedingte (z.B. Rollenbilder, Gruppenerwartungen, Kultur) 
und interpersonelle Prozesse (z.B. Selbstregulation, Identitätsbildung) zu-
sammen. Personen können sich beispielsweise durch Erwerb von Fähig-
keiten und Fertigkeiten, die Reflexion von Wertvorstellungen, oder in ih-
rer Selbstwahrnehmung weiterentwickeln. In diesen Bereichen versucht 
eine Person in der Regel planmäßig und freiwillig zu wachsen. Persön-
lichkeitsmerkmale (traits) erweisen sich dabei als relativ konstant; wei-
terentwickeln lässt sich vor allem der Umgang mit diesen Merkmalen. 

Viele Persönlichkeitsveränderungen treten auch unfreiwillig auf, etwa 
wenn eine Krankheit der Nerven die Reizbarkeit erhöht oder wenn ein 
Schicksalsschlag einen Menschen unerwartet in den Möglichkeiten zur 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

Verwirklichung seiner Wünsche einschränkt. Einsamkeit oder eine chro-
nische Krankheit können einen Menschen über die Jahre mit Bitter-
keit erfüllen. Im Kontext dieser Untersuchung macht es deswegen Sinn 
von Persönlichkeitsentwicklung nur dann zu sprechen, wenn Menschen 
sich derartiger Veränderungsprozesse bewusst sind und diese auch in 
der ein oder anderen Weise selbst steuern. Unter Persönlichkeitsverän-
derungen, seien demnach diejenigen Variationen zu versammeln, de-
nen ein Individuum unwillentlich unterliegt. Diese Unterscheidung wird 
in der Persönlichkeitspsychologie heute in der Regel nicht getroffen, 
da das aktive Verändern von Persönlichkeit nicht Teil der modernen 
Persönlichkeitspsychologie ist (Rauthmann 2017: 7). Im Rahmen von 
Theorietraditionen, die heute als ›klassisch‹ gelten können, etwa lern-
theoretischen, humanistischen oder phänomenologischen Ansätzen, ist 
dies aber durchaus Thema gewesen. Um der Frage nach der selbst-
geführten Persönlichkeitsentwicklung näher zu kommen, muss diese 
Untersuchung also an einem bestimmten Punkt wieder den Ausgang 
aus der Persönlichkeitspsychologie finden. Die Tatsache der relativen 
Stabilität von Persönlichkeitsmerkmalen und deren zunehmende 
Stabilisierung im Laufe des Lebens, gibt aber Anlass, zuvor noch 
diesen Bereich zu betrachten. Dabei wird nochmals deutlich werden, 
dass der Terminus ›Persönlichkeit‹, auch wenn er auf den ersten Blick 
auf die individuelle Ausstattung eines Menschen abzuheben scheint, 
auf elementare Weise Charakteristika der sozialen Orientierung eines 
Menschen bezeichnet.

Persönlichkeitsmerkmale

In der Regel wird in der Persönlichkeitspsychologie zwischen stabilen Ei-
genschaften (traits) und momentanen Zuständen (states) von Personen 
unterschieden (Rauthmann 2017: 8ff.). Die Forschung zu Persönlich-
keitsmerkmalen beschäftigt sich mit der Frage, wie Menschen in einem 
Bereich der Normalität voneinander abweichen. Eine gängige Klassifi-
zierung zur Charakterisierung von Persönlichkeiten sind die fünf Fakto-
ren der Persönlichkeit, die oft auch als die ›big five‹ bezeichnet werden. 
Hierzu zählen 1) Offenheit für neue Erfahrungen, 2) Gewissenhaftig-
keit, 3) Extraversion, 4) Verträglichkeit und 5) Neurotizismus (Asen-
dorf & Neyer 2012: 103ff; Rauthmann 2017: 22). Offenheit für neue 
Erfahrungen bezieht sich auf die intellektuelle Neugierde eines Men-
schen, also auch auf dessen Sinn für Kunst und Kreativität. Gewissen-
haftigkeit bestimmt den Grad an Ordnung, Ausdauer und Zuverläs-
sigkeit, die eine Person an den Tag legt. Extraversion bezeichnet einen 
Sinn für Geselligkeit und Aktivität, während die Verträglichkeit misst, 
wie freundlich, geduldig und hilfsbereit eine Person anderen gegenüber 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

ist. Neurotizismus hingegen verweist auf Nervosität, Angst und Stim-
mungsschwankungen. Diese fünf Merkmale wurden mittels einer lexi-
kalischen Faktorenanalyse als linear unabhängige Dimension menschli-
chen Verhaltens bestimmt und mehrfach bestätigt. Sie stellen demnach 
unabhängige Freiheitsgrade dar, was bedeutet, dass Individuen, die auf 
der einen Dimension eine Veränderung erfahren, nicht zwangsläufig 
auch ihre Position auf einer der anderen Skalen verändern. Eine Person 
kann durch Bestimmung dieser fünf Faktoren individuell charakterisiert  
werden. Dies ist sowohl für Erwachsene als auch für Kinder möglich. 
Über weitere sprachwissenschaftliche Forschungen wurde die Gültigkeit 
der big five auch für die englisch-, deutsch- und niederländischsprachige 
Bevölkerung nachgewiesen. Wird ein Vergleich mit anderen kulturellen 
Hintergründen angestrebt, dann empfehlen einige Arbeiten aber eine 
Reduktion auf drei Faktoren (Saucier & Goldberg 2001). Manchmal 
wird auch ein sechster Faktor vorgeschlagen. Ehrlichkeit/Bescheidenheit 
wird als möglicherweise ebenfalls interkulturell gültig diskutiert (Ashton 
et al. 2004; Rauthmann 2017: 279). Die Persönlichkeitspsychologie hat 
standardisierte Verfahren entwickelt, diese Merkmale zu messen. Dabei 
können metrische Skalen zum Einsatz kommen. In der Tatsache, dass auf 
allen Dimensionen jeweils unabhängige Werte möglich sind, deutet sich 
die schiere Vielfalt möglicher individueller Ausprägungen an. Individuen 
lassen sich untereinander vergleichen (komparativer Ansatz) wie es auch 
möglich ist einzelne Individuen zu charakterisieren und im zeitlichen Ver-
lauf auf Persönlichkeitsveränderungen zu untersuchen. 

Auffällig ist der soziale Charakter der big five Kategorien. Bei den 
Faktoren Extraversion und Verträglichkeit ist er offensichtlich. Verträg-
lichkeit bezieht sich direkt auf den Umgang mit anderen Menschen, also 
auf Fragen danach, wie sehr eine Person auf Harmonie bedacht ist oder 
wie freundlich und vertrauensvoll sie auftritt. Extraversion steht in di-
rektem Kontakt mit Geselligkeit, schließlich kann man am besten mit 
animierenden Menschen ausgelassen und fröhlich sein. Gleichzeitig wird 
aber auch deutlich, dass ein Unvermögen auf diesen Dimensionen den 
sozialen Rückzug einer Person wahrscheinlich machen. Auch Offenheit 
und Gewissenhaftigkeit tragen in der Regel zu sozialer Beliebtheit bei. 
Mit kreativen Menschen wird es selten langweilig und eine gewisse Ver-
lässlichkeit ist auch gerne gesehen. Auch auf dieser Dimension scheint es 
von Vorteil zu sein, einen hohen Wert zu erzielen. Neurotizismus hinge-
gen scheint anders gelagert. Ängste, Nervosität und pessimistisches Den-
ken stellen für soziales Miteinander eher Disqualifikationskriterien dar. 
Genauso aber kann auch Gewissenhaftigkeit zu Zwanghaftigkeit werden 
und Offenheit für Neues, zur flatterhaften Suche nach dem immer neuen 
Kick. Ohne ein gesundes Maß an Ängsten und angemessener Kenntnis 
realer Gefahren wäre sicher auch kein sicheres Leben möglich. In einer 
sozialwissenschaftlichen Betrachtung lassen sich die fünf Dimensionen 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

als Fragen nach der Qualität des sozialen Miteinanders begreifen und  
erscheinen alle in einer gewissen Ambivalenz. Die Persönlichkeitspsy-
chologie nimmt diesbezüglich aber, wie schon erwähnt, keine Bewertun-
gen vor. Daran anschließend lässt sich auch feststellen, dass alle Persön-
lichkeitsmerkmale in allen denkbaren gesellschaftspolitischen Kontexten  
gelebt werden. So mag zwar das ein oder andere Merkmal in bestimm-
ten Kontexten eher einen Nachteil, in anderen eher einen Vorteil darstel-
len. Aber Menschen suchen sich die politischen Verhältnisse, in denen 
sie leben, nicht aus und so versammelt sich unter jedem Regime immer 
die gesamte Bandbreite von Veranlagungen. Die prägende Wirkung der 
Verhältnisse privilegiert aber nachgewiesenermaßen Persönlichkeitsent-
wicklungen, die ihren sozialen Umgangsweisen entsprechen. 

Geselligkeit und Verträglichkeit sind Attribute, die in wahrscheinlich 
allen sozialen Kontexten zur Beliebtheit beitragen, wohl auch in rechts-
extremen Kreisen. Das erklärt vielleicht, warum gängige Persönlich-
keitstest im Stanford Prison Experiment kaum präskriptives Potenzial 
hatten, vielmehr dienten sie dazu das Sample der Probanden möglichst 
homogen und durchschnittlich zu halten. Die Werte, die die Probanden 
auf der von Adorno et al. (1995[1950]) entwickelten Faschismus-Skala 
(F-scale of authoritarianism) erhielten, die, wie schon diskutiert, auch 
ideologiespezifische Aspekte berücksichtigte, korrelierte hingegen mit 
der Verbleibdauer der Probanden im Versuch (Zimbardo 2008: 194). 
Je stärker die Teilnehmenden an Strenge, konventionelle Werte und Ge-
horsam gegenüber Autoritäten glaubten, desto leichter gliederten sie 
sich in die Bedingungen des Gefängnisses ein. Diejenigen hingegen, die 
einen niedrigen Score erzielten, konnten am schlechtesten mit den Be-
lastungen umgehen. 

Einen persönlichkeitsethischen Charakter erhält diese Betrachtung 
also erst durch eine Verbindung mit den zuvor beschriebenen Betrach-
tungen zum Begriff der Person, in der persönlichkeitspsychologische 
Faktoren mit Fragen der moralischen Reife verbunden werden. Bevor 
aber derartige Fragen weiter erörtert werden, soll hier noch erwähnt 
werden, dass auch die Psychologie Grenzen der Akzeptanz im Bereich 
möglicher Persönlichkeitsausprägungen kennt, nämlich dort, wo diese 
als pathologisch beschrieben werden und der Behandlung bedürfen. Wir 
erkennen demnach in der Psychopathologie neben dem Rechtssystem ein 
weiteres Repressionssystem17 moderner Gesellschaften.

17	 Der Begriff der Repression wird hier bezüglich der Beschneidung von Per-
sönlichkeitsrechten gedacht, die durch eine Diagnose möglich wird, auch 
wenn diese nicht der Bestrafung, sondern dem Schutz der betroffenen Per-
son vor sich selbst dient.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Persönlichkeitsstörungen

Allein die Variationen im Bereich des ›normalen‹ Verhaltens zeigen, wie 
elementar die Frage nach der Persönlichkeit für das soziale Miteinan-
der ist. Darüber hinaus gibt es aber auch Persönlichkeitsmerkmale, die 
als pathologisch beschrieben werden. Mit Foucault (1969[1961]) könn-
te man nun einwenden, dass das, was bezüglich psychischer Erfahrungs-
welten als krankhaft angesehen wird, hochgradig historisch kontingent 
ist. Dies ist ein gewichtiges Argument, man sollte ihm meines Erachtens 
aber nicht so weit folgen, als das man annimmt, es sei deswegen gene-
rell ungerechtfertigt bestimmte psychische Zustände als pathologisch zu 
klassifizieren. Es ist eine empirische Tatsache, dass es Menschen gibt, die 
einen anderen Menschen töten können, ohne dabei Schuldgefühle oder 
Unrechtsbewusstsein zu empfinden. Solche Fälle kommen tatsächlich vor 
und sie als ›pathologisch‹ zu bezeichnen markiert zurecht die Grenzen 
hinnehmbaren Verhaltens in einer sozialen Gemeinschaft. Sicherlich ist 
es eine Frage der gesellschaftlichen Aushandlung, wo die Grenze zwi-
schen ›gesund‹ und ›krank‹ verläuft, aber genau deswegen ist es auch 
sinnvoll, sich die entsprechenden wissenschaftlichen Disziplinen anzu-
schauen, die sich mit derartigen Fragen beschäftigen.

Betritt man den Bereich der Psychologie der Persönlichkeitsstörungen, 
dann wird die sozialwissenschaftliche Bedeutung unmittelbar plausibel. 
Persönlichkeitsstörungen äußern sich vor allem in dysfunktionalem so-
zialem Verhalten, weswegen »Persönlichkeitsstörungen als Beziehungs- 
oder Interaktionsstörungen aufgefasst werden können« (Sachse 2000: 
282). Das ICD-10-GM Version 2020 (DIMDI 2019), in der deutschen 
Anpassung (German Modification GM) der Internationalen statistischen 
Klassifikation der Krankheiten und verwandter Gesundheitsprobleme 
der WHO, definiert folgendermaßen: 

Persönlichkeitsstörungen sind ein »Ausdruck des charakteristischen, in-
dividuellen Lebensstils, des Verhältnisses zur eigenen Person und zu an-
deren Menschen. [...] Sie verkörpern gegenüber der Mehrheit der betref-
fenden Bevölkerung deutliche Abweichungen im Wahrnehmen, Denken, 
Fühlen und in den Beziehungen zu anderen. Solche Verhaltensmuster 
sind meistens stabil und beziehen sich auf vielfältige Bereiche des Verhal-
tens und der psychologischen Funktionen. Häufig gehen sie mit einem 
unterschiedlichen Ausmaß persönlichen Leidens und gestörter sozialer 
Funktionsfähigkeit einher.« (DIMDI 2019: 186)

Entsprechend dieser Definition gibt es eine Reihe von Persönlichkeits-
störungen, unter denen vor allem die betroffenen Personen selbst leiden. 
Menschen mit den entsprechenden Krankheitsbildern suchen wegen ih-
res Leidensdruckes nicht selten auch psychotherapeutische Hilfe. Da
rüber hinaus aber gibt es Persönlichkeitsstörungen unter denen weniger 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

deren Träger, als vielmehr deren Mitmenschen leiden. Menschen mit der-
artigen Störungen stehen nur unter relativ geringem Leidensdruck und 
lassen sich entsprechend weniger bereitwillig auf eine Behandlung ein. 
Drei dieser Persönlichkeitsstörungen werden unter der Bezeichnung der 
›dunklen Triade‹ (dark triad) versammeln. Darunter werden Persönlich-
keitsstrukturen gefasst, die sich vor allem durch einen herzlos-manipu-
lativen Stil zwischenmenschliche Beziehungen zu gestalten auszeichnen 
(Paulhus & Williams 2002). Die dunkle Triade umfasst den Narzissmus, 
den Machiavellismus und die Psychopathie. 

Eine Narzisstin oder ein Narzisst neigt dazu sich selbst zu überhöhen 
und giert nach Anerkennung. Sie oder er fühlt sich nur wohl, solange es 
ihm oder ihr gelingt den Anschein von Überlegenheit aufrechtzuerhal-
ten. Insgeheim aber besteht ein wenig ausgeprägtes Selbstwertgefühl. 
Dies kompensieren diese Persönlichkeiten durch demonstrative Überle-
genheit und äußere Erfolge. Kritik sehen sie als Gefahr für ihre ›Fassade‹ 
und deswegen reagieren Narzisstinnen und Narzissten überheblich bis 
aggressiv auf Kritik oder durch Abwertung der sie kritisierenden Person. 

Einer Machiavellistin oder einem Machiavellisten ist zur Erreichung 
ihrer oder seiner Ziele jedes Mittel recht. Sie oder er handelt berechnend 
und rücksichtslos. Eine machiavellistische Person intrigiert, manipuliert 
und nutzt andere Menschen aus. Dabei kennen diese Personen die Re-
geln sozialen Verhaltens sehr gut und sie sind in der Regel auch gut da-
rin, andere glauben zu machen, sie würden diese einhalten. Tatsächlich 
aber brechen sie kontinuierlich diese Regeln. 

Einer Psychopathin oder einem Psychopathen fehlt zudem noch die 
Angst vor Konsequenzen. Der Rücksichtslosigkeit sind keine Grenzen 
gesetzt. Eine psychopathische Person handelt weniger berechnend als 
eher impulsiv. Dabei fehlt diesen Persönlichkeiten das Mitgefühl, oder 
zumindest können sie sich effektiv von diesem abtrennen. Psychopathin-
nen und Psychopathen werden auch häufig straffällig, Männer häufiger 
als Frauen, weswegen diese Störung lange als ein rein männliches Phä-
nomen angesehen wurde. 

Man geht davon aus, dass in subklinischen Formen, also Formen, die 
keiner Behandlung bedürfen, viele Menschen zu gewissen Teilen antiso-
ziale Eigenschaften der dunklen Triade besitzen. Da sie diese aber nicht 
so ausschließlich und konsequent ausleben, kommt es zu keiner sozia-
len Dysfunktionalität. Die Forschung zu Persönlichkeitsstörungen kon-
zentrierte sich lange auf die Analyse einzelner pathologischer Fälle wird 
aber zunehmend mit der allgemeinen Persönlichkeitspsychologie verbun-
den. Dabei zeigt sich, dass von einem graduellen Übergang von ›normal‹ 
zu ›abnormal‹ ausgegangen werden muss. »Unterschiede zwischen ›ge-
sund‹ und ›krank‹ sind eher quantitativer als qualitativer Natur« (Rauth-
mann 2017: 8). Es wurde festgestellt, dass sich Persönlichkeitsstörungen 
im Prinzip als Extremausprägungen der big five darstellen lassen. Da 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

die Persönlichkeitstypen des Narzissmus, Machiavellismus und der Psy-
chopathie aber aus sozialen und therapeutischen Problemfelder heraus 
entwickelt wurden, sind sie als Krankheitsbilder in der akademischen 
Persönlichkeitspsychologie nicht unumstritten. In der internationalen 
Klassifikation psychischer Krankheiten werden sie auch so nicht ver-
wendet. So findet sich die psychopathologische Persönlichkeit im ICD 10 
unter ›dissoziale Persönlichkeitsstörung‹ mit der Kennung F60.2. Hier 
versammeln sich amoralisch, antisozial, asozial, psychopathisch und so-
ziopathisch gestörte Persönlichkeitsbilder. Die narzisstische Persönlich-
keitsstörung wurde unter ›andere spezifische Persönlichkeitsstörungen‹ 
F60.8 subsumiert, wo zudem exzentrische, haltlose, passiv-aggressive, 
psychoneurotisch unreife Persönlichkeitszüge zu finden sind (DIMDI 
2019: 187, 188; Asendorpf & Neyer 2012: 116; 214). Dem Machia-
vellismus hingegen kam interessanterweise noch nie Krankheitswert zu. 
Obwohl viele Handlungen von Machiavellistinnen und Machiavellisten 
eindeutig unsozial sind, werden sie von diesen Personen aber in Kenntnis 
möglicher Folgen und Konsequenzen bewusst gewagt. Deswegen werden 
sie nicht als Ausdruck einer dysfunktionalen Psyche angesehen. 

Die klinische Psychologie wendet sich damit eher von komplexen 
Krankheitsbildern ab und identifiziert pathologische Persönlichkeits-
merkmale kleinteiliger. Der dunklen Triade kommt aber in sozialen Kon-
texten, wenn es um die Erklärung schwieriger Beziehungen geht, noch 
große Bedeutung zu. Der Erklärungsgehalt dieser Kategorien zeigt sich 
heute vor allem im subklinischen Bereich, also dort, wo keine thera-
peutische Behandlung stattfindet, wo die Persönlichkeitsmerkmale noch 
nicht den Status einer Störung angenommen haben, sei es, weil sie we-
niger stark ausgeprägt sind oder weil sie noch nicht diagnostiziert wur-
den. Dies können im Prinzip alle sozialen Zusammenhänge sein, in denen 
einzelne Menschen in besonderem Maße negativ auffallen, weil andere 
Personen von ihrem Verhalten in nicht wünschenswerter Weise betroffen 
sind, etwa am Arbeitsplatz (Schüler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017).

Und auch hier wieder Relativismus

Es ist wenig überraschend, dass es auch Diskussion darüber gibt, ob die 
Persönlichkeiten der dunklen Triade nicht eher als wirksame soziale Sti-
le mit jeweils durchaus positiven Qualitäten aufgefasst werden sollten 
(vgl. bspw. Jonason, Li & Teicher 2010). In dieser Perspektive befähi-
gen die Eigenschaften der dunkeln Triade Menschen zu enormer Durch-
setzungsfähigkeit und damit auch zu extremer Leistungsfähigkeit. Um 
sich aber die Tragweite dieser Frage bewusst zu machen, ist es hilfreich, 
zwischen emotionaler und kognitiver Empathie zu unterscheiden. Wäh-
rend bei ersterer wirkliches Mitgefühl entsteht, eine Person also selbst 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

mitleidet, wenn sie eine leidende Person sieht, findet bei zweiter nur ein 
Erkennen der Situation des Leidenden statt. Eine Person mit rein kogniti-
ver Empathie versteht die sozialen Zusammenhänge, ohne aber von ihnen 
emotional ergriffen zu werden. Sie sieht beispielsweise den Schmerzaus-
druck eines Menschen, erkennt eine Verletzung und schlussfolgert daraus, 
dass diese Person leidet. Die Vertreterinnen und Vertreter der Auffassung 
die Persönlichkeiten der dunklen Triade sollten wertfrei als soziale Sti-
le angesehen werden betonen die positiven Effekte, die von emotionaler  
Unberührtheit ausgehen können, so etwa im Falle von Ersthelferinnen 
und Ersthelfern oder Rettungssanitäterinnen und -sanitätern. Menschen, 
die beim Anblick von Verletzten emotional überwältigt werden, könn-
ten Rettungseinsätze gar nicht übernehmen. Aber Teilnahmslosigkeit be-
züglich der emotionalen Regungen der Mitmenschen kann niemals ein 
zentraler Wert irgendeiner Qualifizierung sein. Das Fehlen von Empa-
thie schafft eine emotionale Leerstelle, die gefüllt werden möchte. Eine 
Rettungssanitäterin, die in ihrer beruflichen Tätigkeit ihr Bedürfnis nach 
Nervenkitzel befriedigt, kann kaum wünschenswert erscheinen. Kogniti-
ve Empathie bei fehlendem Mitgefühl ist auch die Voraussetzung für ma-
nipulatives oder sadistisches Sozialverhaltens. Ohne das Verständnis der 
menschlichen Wirkungszusammenhänge, bei gleichzeitiger Entkopplung 
von Mitgefühl, ist die zielorientierte Beeinflussung oder das willentliche 
Quälen anderer Person gar nicht möglich. Psychopathinnen und Psycho-
pathen finden oftmals einen Kick in derartiger Überlegenheit (Benecke 
2013). Die emotionale Distanz der Täterinnen und Täter ist deren Op-
fern in der Regel derart fremd, dass sie gar nicht begreifen, was vor sich 
geht. Aus diesem Grund sind ›normale‹ Menschen Psychopathinnen und 
Psychopathen hilflos ausgeliefert. Derartige Asymmetrien transaktionaler 
Gewalt zeigen deutlich, dass Persönlichkeitsstörungen ein Thema gesell-
schaftlicher Verhandlungen und Regulierung sein müssen; dass das Wis-
sen über Persönlichkeit und Persönlichkeitsbildung auch eine wichtige 
Ressource sein kann, die soziale Kompetenz aller Menschen zu stärken. 

Fehlende Empathie kann kaum als Voraussetzung für verantwortungs-
volle Tätigkeiten angesehen werden. Um auch empfindsamen Menschen 
den Umgang mit menschlichem Leiden möglich zu machen, sind sozia-
le Praktiken der Supervision besonders wichtig. So sollten beispielswei-
se Ärztinnen und Ärzten oder Rettungssanitäterinnen und -sanitätern 
regelmäßig die Möglichkeit der Reflexion erlebten Leides gegeben wer-
den. Dies kann verarmender emotionaler Abstumpfung oder Traumati-
sierung wirkungsvoll entgegenwirken. Das Wissen über die Möglichkeit 
psychopathologischen Verhaltens ist damit im sozial- und gesellschafts-
wissenschaftlichen Interesse.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

3.8 Person und Persönlichkeit in der  
Sozial- und Gesellschaftstheorie 

Es ist erstaunlich, wie sehr die Sozial- und Geisteswissenschaften Fragen 
der Persönlichkeit vernachlässigen. Persönlichkeitsprofile lassen sich für 
allerlei Zwecke erstellen und das wird in vielen Bereichen auch getan, 
etwa bei Bewerbungsgesprächen, in Assessmentcentern oder in Partner-
vermittlungsportalen. Dabei muss nicht zwingend auf die big five Fak-
toren zurückgegriffen werden. Im Prinzip kann hierfür jede Eigenschaft 
abgeprüft werden, die im jeweiligen Kontext relevant zu sein scheint. 
In manchen gesellschaftlichen Bereichen werden Persönlichkeitstest zur 
Feststellung der Eignung von Individuen für bestimmte Tätigkeitsberei-
che durchgeführt. Es gibt also eine gesellschaftliche Relevanz dieses Wis-
sens, welches von den sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen 
kaum reflektiert wird. Die Persönlichkeitspsychologie mahnt selbstver-
ständlich, dass klar sein muss, dass derartige Rankings niemals Aussagen 
darüber zulassen, wie einzelne Menschen tatsächlich mit zukünftigen 
Herausforderungen umgehen werden. Sie können aber als quantitative 
Indizien dafür gewertet werden, dass tatsächlich bestimmte qualitative 
Prozesse stattfinden, die bestimmte Verhaltensweisen wahrscheinlicher 
machen und andere unwahrscheinlicher. Die Persönlichkeitspsychologie 
betont dabei auch, dass der einzelne Mensch immer einen gewissen Ein-
fluss auf sein Verhalten besitzt. In der Perspektive eines kritischen Per-
sonalismus geht es darum, diesen Beitrag des Individuums konzeptionell 
zu fassen und der Kritik zugänglich zu machen.

Wann wird manipulatives Verhalten pathologisch?

Ein Ansatz zur Erklärung asozial manipulativer Persönlichkeiten wird 
von Rainer Sachse im Modell der doppelten Handlungsregulation vorge-
schlagen. Dieses Modell interaktionellen Handelns »beschäftigt sich mit 
Intentionen und Handlungen, die auf andere Personen gerichtet sind« 
(Sachse 2000: 283). Menschen regulieren ihre Handlungen auf zwei 
Ebenen. Solange eine Person auf der Motivebene ihre Intentionen trans-
parent macht, handelt sie authentisch. Verbirgt sie aber ihre eigentlichen 
Ziele und Bedürfnisse, dann tritt sie in eine Spielebene ein. Menschen 
mit Persönlichkeitsstörungen sind Sachse zufolge in einem Geflecht dys-
funktionalen Sozialverhaltens gefangen, welches sie selbst beständig re-
produzieren und welches sie sukzessive auf die Spielebene einschränkt. 
Sie verlassen die Motivebene in der Regel, weil sie im Falle von Auf-
richtigkeit keine für sie zufriedenstellende Interaktion erwarten. »Wenn 
ich mich authentisch verhalte, werde ich abgelehnt oder nicht beachtet. 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Die ›Lösung‹ liegt dann darin, dass ich mich nicht mehr authentisch 
verhalte, dass ich meine Ziele tarne und versuche, Interaktionspartner 
zur [sic] ›manipulieren‹« (Sachse 2000: 283). Derartiges Verhalten wirkt 
aber notwendiger Weise negativ auf die Person zurück, egal, ob es er-
folgreich ist oder nicht. Bei Erfolg kann die Person nicht annehmen, um 
ihrer selbst willen akzeptiert zu werden, da sie ja nicht aufrichtig gewe-
sen war. Im Falle des Misserfolges bestätigt sich ihre dissoziale Annahme 
sogar direkt. Die erlebte Zurückweisung durch andere festigt die Erwar-
tung abgelehnt zu werden und damit die unaufrichtigen Verhaltenssche-
mata. Die manipulative Person steckt in einem Dilemma. Einerseits 
weiß sie, dass sie durch ihr unauthentisches Verhalten niemals um ihrer 
selbst willen akzeptiert werden wird, gleichzeitig aber verschaffen ihr 
die manipulativen Verhaltensweisen zumindest ein wenig Befriedigung. 
Sie erhält Aufmerksamkeit und somit ein gewisses Maß an Kontrolle. 

Diese Art der Handlungsteuerung werde, so Sachse, schließlich an 
dem Punkt pathologisch, an dem sie zum primären Interaktionsmodus 
einer Person wird. Aufmerksamkeit wird dann zum Selbstzweck. Dies 
kann sich in vielerlei Hinsicht transformieren. So können auch ande-
re persönliche Werte, die rein um der Besänftigung des Gefühls eines 
grundlegenden Ungenügens willen verfolgt werden, zu primären Zielen 
werden, etwa gutes Aussehen, beruflicher oder ökonomischer Erfolg, 
gesellschaftlicher Status oder Berühmtheit. Derartige Erfolge verschaffen 
kurzfristige Hochgefühle und vermitteln einer derart dysfunktionalen 
Persönlichkeit die Illusion ›auf dem richtigen Weg zu sein‹. Derartiges 
›Glück‹ ist aber in hohem Maße vom Erfolg dieser äußerlichen Faktoren 
abhängig. Dabei empfinden die Person vielleicht sogar einen Mangel 
an authentischem sozialem Miteinander, sie bezieht diesen aber nicht 
mehr auf das eigene Unvermögen. Vielmehr erscheint dieser Zustand 
als notwendiger Preis für ein erfolgreiches Leben. Auf diese Weise wird 
der Mangelzustand schließlich auf lange Sicht hin akzeptiert18 und ma-
nipulatives Verhalten als Mittel zur Erreichung persönlichen Erfolges 
gerechtfertigt. Eine sozialdarwinistische Erklärung der Welt liefert auch 
schnell die notwendigen Hintergrundannahmen. Genau genommen ist 
diese Rechtfertigung aber tautologisch, erklärt sie das eigene Unvermö-
gen doch nur dadurch, dass sie es auf die gesamte Gemeinschaft proji-
ziert. In Einzelfällen mag es manipulativen Personen gelingen eine derar-

18	 An dieser Stelle lässt sich an unterschiedliche Beschreibungen sozialer Patho-
logien anknüpfen. Die Marxsche These der Verdinglichung beschreibt bspw. 
den Effekt, dass persönliche Entwicklungspotenziale für ein soziales Mit-
einander, die man als Mensch eigentlich besitzt, nicht verwirklicht werden 
können (Honneth 1994). Sicherlich haben die äußeren Lebensbedingungen 
viel mit derartigen Prozessen zu tun, sie sollten aber nicht gleichermaßen für 
alle Individuen vorausgesetzt werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

tige Fassade aufrechtzuerhalten, häufig bricht sie aber in sich zusammen, 
wenn Schicksalsschläge oder beeinträchtigende Aspekte des Lebens, wie 
Altern oder Krankheit, dazu führen, dass die durch manipulatives Ver-
halten erlebte Selbstwirksamkeit schwindet. Dann sehen sich derart dys-
funktionale Personen auf sich selbst zurückgeworfen. Häufig aber bleibt 
die Fassade lange erhalten und wir erkennen darin einen psychologi-
schen Mechanismus, der effektiv das soziale Gewebe gegenseitiger Ver-
antwortung zerschneidet. Dieser destruktive Einfluss lässt sich nicht auf 
Strukturen zurückführen. Er geht strategisch von Einzelpersönlichkei-
ten aus, die um ihrer persönlichen Selbstregulierung willen, transaktio-
nale Gewalt ausüben.

Um auf Eichmann zurückzukommen

Der israelische Generalstaatsanwalt Gideon Hausner attestierte Eich-
mann eine ›satanische Persönlichkeit‹ (Cesarani 2004: 10f). Er scheiterte 
aber letztlich daran, ihm diese nachzuweisen. Die Annahme, der Völker-
mord an den Juden sei schon sehr frühzeitig beschlossen und von Hitler 
befohlen worden, stellte sich rückwirkend als Irrtum heraus. Eichmann 
war, Cesarani zufolge, sehr lange Experte für die planvolle, ›nachdrück-
lich unterstützte‹ Auswanderung von Juden gewesen. Als diese Pläne 
sukzessive scheiterten wurde er zum Verantwortlichen für Massende-
portationen. 1941/42 hat er nachweislich gehört und mit eigenen Augen 
gesehen, dass im Osten Massentötungen vorgenommen wurden, an de-
nen er sich indirekt beteiligte. »Eichmann musste erfahren, was es hieß, 
ein ›Völkermörder‹ zu sein, und sich dann dafür entscheiden, einer zu 
sein« (ebd.: 22). Cesarani spricht von einer schrittweisen Radikalisie-
rung Eichmanns. Es hätte viele Wendepunkte im Leben Eichmanns ge-
ben können, Momente, in denen er sich aber jeweils bewusst für seine 
SS-Karriere entschied, obwohl ihm die unmenschlichen Konsequenzen 
zunehmend vor Augen traten. Eichmann sei also für sein Handeln in vol-
lem Umfang verantwortlich zu machen.

Im Rahmen dieser Untersuchung stellt sich nun natürlich die Frage, 
ob Eichmann möglicherweise ein Psychopath war. Die Debatte um die 
Person Eichmann hatte ja wie erwähnt ihren Ausgang während seines 
Prozesses 1961 genommen. Erste Systematiken zur Erkennung von Psy-
chopathie wurden aber erst in den 70er Jahren u.a. von dem Kriminal-
psychologen Robert Hare vorgestellt. Er entwickelte eine Psychopathie 
Checkliste (PCL), die den Grad antisozialer Persönlichkeitsmerkmale 
misst. Sie ist heute als ein relativ verlässlicher Indikator zur Einschätzung 
der Psychologie von Straftäterinnen und Straftätern anerkannt und spielt 
bei der Einschätzung der Einsichtsfähigkeit sowie bei Fragen der Haft-
entlassung und Bewährung eine Rolle. Nun kann nicht ausgeschlossen 

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

werden, dass Eichmann auf dieser Checkliste einen relativ hohen score 
in Richtung Psychopathie erreicht hätte. Dafür spricht die Einschätzung 
Bettina Stangeths (2011: 14), die vor allem narzisstische Züge erkennen 
lässt: »Eichmann beobachtete seine Wirkung jederzeit genau und ver-
suchte, die jeweilige Konstellation optimal für seine Zwecke auszunut-
zen«. Ihrer Auffassung zufolge ist auch die Vorstellung von Eichmann 
als einem passiven Befehlsempfänger widerlegt, denn er hat noch im ar-
gentinischen Exil aktive nationalsozialistische Netzwerkarbeit betrieben. 
Auch Cesaranis Untersuchungen stellen Eichmann letztlich als Ideologen 
und Fanatiker dar, doch unterscheidet sich seine Biographie sehr von den 
psychopathologischen Verbrecherinnen- und Verbrecherbiographien,  
die die Kriminalpsychologin Lydia Benecke (2013) beschreibt. Eichmann 
war kein Psychopath, wie das die von Benecke beschriebenen Serienmör-
der waren. Auch ähnelt er nicht der psychopathischen Mutter, die ohne 
einen Anflug von Schuldbewusstsein und Mitgefühl ihre eigenen Kin-
der hintergeht und finanziell ruiniert. Zum Vollbild eines Psychopathen  
fehlen Eichmann die nicht kontrollierbare Impulsivität, der grenzenlose 
Eigennutz oder die unstillbare Gier nach dem Nervenkitzel, die letztlich 
nur noch durch die gewalttätige Kontrolle anderer Menschen befriedigt 
werden kann. Und so kommt Cesarani (2004: 28) zu der Einschätzung, 
dass »so gern wir Eichmann auch als psychotischen Menschen sähen, 
also als jemanden, der sich von uns unterscheidet – er war es nicht«.

In allen diesen Fällen erscheint das Böse nun doch wieder in einer er-
schreckenden ›Banalität‹. Nicht, weil es in seinen Auswirkungen nicht 
unfassbar grausam wäre, sondern weil es für die Täterinnen und Täter 
so wenig Bedeutung zu haben scheint. Das Leben der anderen Personen 
scheint ihnen so nebensächlich und unbedeutend zu sein. Es bleibt nun 
aber die Frage, was erschreckender ist, die Psychopathie von Massen-
mördern oder die langsame Radikalisierung eines Adolf Eichmann. So-
fern wir nicht selbst von der Psychopathie als krankhafter Störung be-
troffen sind, bedroht sie uns von außen. Sie ist uns derart fremd, dass 
wir es kaum für möglich halten, dass Menschen so anders empfinden 
und völlig gewissenlos handeln können. In dieser Naivität laufen wir 
Gefahr von Psychopathen getäuscht und deren Opfer zu werden. Das 
Wissen um die Möglichkeit des langsamen Abgleitens in die Radika-
lisierung aber bedroht uns von innen heraus. Es führt uns vor Augen, 
dass wir in unseren Lebensweg hineinwachsen, dass uns das, was uns 
anfangs vielleicht noch als ein moralischer Zwiespalt erscheint, schnell 
zur Gewohnheit werden kann. Auch wird klar, dass uns, je länger wir ei-
nen Weg bereits beschritten haben, ein Umkehren zunehmend mehr An-
strengungen abverlangen wird. In unserer jeweils eigenen Dialektik un-
seres Selbst tragen wir alle einen Kampf zwischen Gut und Böse in uns, 
und wenn wir ehrlich sind, dann fällt es uns nicht immer leicht zu ent-
scheiden, beispielsweise bezüglich des Klimawandels oder der sozialen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Gerechtigkeit, ob wir noch Teil der Lösung oder schon Teil des Pro
blems geworden sind.

Der kritische Personalismus und Fragen der Repression

Im Angesicht der Tatsache wie elementar Persönlichkeiten das soziale 
Miteinander beeinflussen können, erscheint die mangelnde sozialwis-
senschaftliche Auseinandersetzung mit dem Thema geradezu fahrlässig. 
So erklärt Manfred Lutz (2009) warum Adolf Hitler niemals als psy-
chisch krank kategorisiert worden wäre. Hitler hätte sich selbst niemals 
als leidend präsentiert und zudem ist er nach Maßgabe seiner ganz eige-
nen Vorstellung im Leben sehr erfolgreich gewesen. Leidensdruck und 
lebensweltliches Scheitern sind aber in den heutigen psychologischen 
Versorgungssystemen Grundvoraussetzungen für die Kategorisierung  
einer Symptomatik als handlungsbedürftiger Krankheit. So bleibt auch 
der Psychologe John Gartner (Gartner, Buser & Cruz 2018) mit seiner 
Donald Trump betreffenden Initiative erfolglos. Er argumentierte, dass 
man sich laut dem psychologischen Diagnosehandbuch bei der Diagnos-
tik an beobachtbarem Verhalten orientieren solle. Auf dieser Basis kön-
ne Trump eindeutig als psychisch krank ausgewiesen werden. Er emp-
finde deswegen eine ›Verpflichtung zu warnen‹ (duty to warn). Er rief 
psychiatrisch arbeitende Berufsgruppen dazu auf, einer Petition zu fol-
gen, die forderte, Trump des Amtes zu entheben.19 Diese Petition bekam 
über 70.000 Unterschriften, aber selbst bei noch größerem Zuspruch, 
hätte sie niemals erfolgreich sein können. Wie schon erwähnt, eine Per-
son muss einen Leidensdruck empfinden und die Bereitschaft zeigen, 
sich auf eine Behandlung einzulassen, damit überhaupt eine Diagnos-
tik stattfinden darf. 

Diese Regelung ist auch sinnvoll. Das Psychiatriewesen kann nicht 
die gleiche repressive Gewalt übertragen bekommen, wie das Gerichts-
wesen. Vor Gericht muss die Angemessenheit repressiver Maßnahmen 
auf Basis expliziter gesetzlicher Regulierungen möglichst objektiv ge-
prüft werden. Das Psychatriewesen hingegen kann repressive Gewalt 
nur zum Schutz einer kranken Person vor sich selbst oder in Anbe-
tracht akuter Gefährdung dritter Personen einleiten. Trotzdem sind die 
Zustände brisant, insbesondere bezüglich der zuvor als ›dunkel‹ be-
schriebenen Persönlichkeitstypen, die sich ja gerade dadurch auszeich-
nen, dass die Betroffenen sich selbst kaum als krank betrachten. Diese 
Menschen sind oft sehr erfolgreich darin, sich das zu nehmen, was sie 
möchten. Erreichen sie ihre gesteckten Ziele, dann leiden sehr häufig 
ihre Mitmenschen. Derartige Personen begeben sich aber nur selten in 

19	 https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed
https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed


208

Behandlung. Lutz zufolge behandelt unsere Gesellschaft deswegen die 
Falschen. Oft sind diejenigen, die für krank erklärt werden, entweder 
Personen, die in ihrer Andersartigkeit eigentlich harmlos sind oder so-
gar Personen, die am Wohle der Gemeinschaft interessiert sind und an 
den Schwierigkeiten des sozialen Miteinanders verzweifeln. So liegt der 
Schluss nahe, dass sozial orientierte Menschen oft das Nachsehen ha-
ben, während jene, die sich wenig um das Wohl anderer scheren, sogar 
oftmals im Vorteil sind. 

Die Relevanz der dunklen Triade wird insbesondere in subklinischen 
Formen deutlich, also in Fällen in denen noch nicht von Persönlichkeits-
störungen gesprochen werden kann. Hans-Joachim Maaz sieht gar die 
gesamte Gesellschaft in einer narzisstischen Falle. »Die Grenzen zwi-
schen ›noch normal‹ und ›schon pathologisch‹ sind fließend, und durch 
das, was ›alle‹ machen, ist ihre Bewertung verzerrt. So kann die Mehr-
heit einer Bevölkerung extrem selbstentfremdet und hochpathologisch 
leben, ohne dass das wahrgenommen wird, weil eben ›alle‹ so sind« 
(Maaz 2012: 46). Maaz zufolge lässt sich der gesellschaftliche Impe-
rativ der Unabhängigkeit heute nur verwirklichen, wenn man keinen 
Schmerz mehr empfindet, denn dann braucht man auch keinen Trost. 
Es bedürfe einer beständigen narzisstischen Kompensation, die zur Ver-
drängung des Fühlens und des Schmerzes eine ständige Ablenkung durch 
Animation und Aktion brauche. Dies offenbare sich im allgegenwärti-
gen Streben nach Wachstum, Macht, Konsum und Besitz und sei in der 
modernen Konsum- und Mediengesellschaft ebenso wie in der Politik 
zu beobachten. 

Nun scheint es doch etwas übertrieben eine ganze Gesellschaft auf 
die Couch zu legen. Es kann aber anerkannt werden, dass die gegen-
wärtigen gesellschaftlichen Bedingungen eine narzisstische Kompensa-
tion durchaus unterstützen und der Gewahrwerdung narzisstischer Ten-
denzen in der eigenen Persönlichkeit eher zuwiderlaufen. Auf jeden Fall 
scheint der Narzissmus zumindest in dem Maße prävalent zu sein, als 
dass seine dunklen Charaktereigenschaften gemanagt werden müssen 
(Kruse 2016; Schüler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017; Schneck 2018). 
Es ist elementar zu wissen, wie mit Narzisstinnen und Narzissten umge-
gangen werden kann, nicht zuletzt, weil sie in vielen sozialen Kontexten 
auftauchen und dort entsprechend ihrer Neigungen agieren. So wurde 
gezeigt, dass Narzisstinnen und Narzissten auf Fremde anfangs einen 
sehr positiven Eindruck machen, da sie in der Regel charmant sind, sich 
meist gut kleiden und selbstsicher auftreten (Asendorpf & Neyer 2012: 
215). Bei Vorstellungsgesprächen kann dies durchaus von Vorteil sein. 
Allerdings wandelt sich diese Bewertung nach gewisser Zeit ins Nega-
tive, was im Falle einer Anstellung dann schnell zu Problemen führt.  
Da sich durch manipulative Verhaltensweisen aber sehr effektiv ein 
Netz von Abhängigkeiten und Zwängen aufbauen lässt, können sich 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

Christof Schneck (2018) zufolge ausgeprägte narzisstische Zügen im 
Managementbereich sogar karrierebegünstigend auswirken. Die damit 
verbundenen negativen Auswirkungen auf den Betrieb müssen aber ge-
mildert werden. Durch geeignetes Training kann es bei betroffenen Füh-
rungskräften gelingen, die Empathiefähigkeit zu erhöhen, das Geltungs-
bedürfnis und den Hang zu paranoider Wahrnehmung zu lindern und 
einen konstruktiven Umgang mit Macht zu etablieren. Demnach ist 
»ein konstruktiver Umgang mit narzisstischen Phänomenen ein zentra-
ler Erfolgsfaktor für Manager, ihre Unternehmen und Organisationen« 
(ebd.: 100). Die narzisstischen Tendenzen Eindruck zu schinden und 
manipulatives Verhalten einzusetzen gehen Sandra Kruse (2016) zu-
folge in der Regel auch mit einer Kompetenz einher, Gefühle glaubhaft 
vorzuspielen. Dies kann insbesondere bei Kundenkontakten im Dienst-
leistungssektor von Vorteil sein. Dabei zeigt sich Narzissmus zumindest 
in kurzfristigen sozialen Kontakten durchaus ambivalent. Die Gefühle 
sind auch nicht zwingend in allen Fällen nur vorgespielt. Weil Narziss-
tinnen und Narzissten im Falle eines erfolgreichen Verkaufs auch ihr 
persönliches Bedürfnis von Aufmerksamkeit befriedigen können, seien 
sie zum Teil auch authentisch, was ihre Überzeugungskraft enorm er-
höhen kann. Insgesamt aber sollten »Personen mit den dunklen Cha-
raktereigenschaften Narzissmus, Psychopathie und Machiavellismus 
nur bedingt an den ›Grenzen der Organisation‹ [...] eingesetzt werden« 
(ebd.: 76). Darüber hinaus konnte bestätigt werden, dass das Medienge-
schäft narzisstische Persönlichkeiten anzieht und, dass narzisstische Per-
sonen darin auch tatsächlich Erfolg haben (Asendorpf & Neyer 2012: 
215). Es gibt auch Hinweise darauf, dass sich Psychopathinnen und 
Psychopathen in Businessberufen am erfolgreichsten und auch langfris-
tig durchsetzen, nicht zuletzt, weil die Geschäftswelt heute Flexibilität 
und Wandlungsfähigkeit erfordert (Babiak & Hare 2007). Eine gewis-
se Rücksichtslosigkeit erscheint dabei, wenn nicht gar notwendig, dann 
zumindest angemessen. 

Heidrun Schüler-Lubienetzki und Ulf Lubienetzki (2017) hingegen  
betonen die schädlichen Auswirkungen der dunklen Triade und bezeich-
nen diejenigen, die Arbeitszusammenhänge vergiften, als ›Toxiker‹. Sie 
berichten aus ihrer Beratungstätigkeit zum Betrieblichen Gesundheits-
management (BGM): »Menschen gehen morgens mit Angst aus dem 
Haus und fürchten das erste Aufeinandertreffen mit Kollegen oder Vor-
gesetzten, die durch ihr Verhalten ein Klima von Schrecken und Will-
kür schaffen« (ebd.: 3). Sofern sich ein vergiftetes Klima unabsichtlich 
eingeschlichen hat, hilft oft ein einfaches Team-Coaching, doch gibt es 
auch Fälle in denen das Betriebsklima vorsätzlich, subtil und nachhal-
tig vergiftet wird. Dies geht dann von Menschen aus, die im wahrsten 
Sinne des Wortes als gesundheitsgefährdend eingestuft werden können. 
Diese Menschen machen Schüler-Lubienetzki und Lubienetzki zufolge 

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

tatsächlich andere Mitarbeiter krank und es entstehen den betroffenen 
Unternehmen dadurch nicht selten erhebliche Kosten. Derartige Verhält-
nisse erfordern eine persönliche Situationsanalyse der Opfer, denn letzt-
lich sei jede Toxikerin und jeder Toxiker anders. Eine betroffene Person 
müsse zuallererst eine persönliche Resilienz entwickeln und dann ein 
Netzwerk gegen die Toxikerin oder den Toxiker aufbauen. Führungs-
kräfte müssten zudem bereit sein, Personalmaßnahmen durchzusetzen. 

In dieser Beschreibung wird die gesamte Brisanz derartiger Fragen 
deutlich. Muss eine betroffene Person nun in gleicher Weise gewalttä-
tig werden und ebenfalls intrigieren? Muss sie mit den gleichen Waf-
fen zurückschlagen? Kann sie das überhaupt? Eine Auseinandersetzung 
mit schwierigen Persönlichkeiten läuft offensichtlich zwangsläufig auf 
einen Machtkampf hinaus, der vor dem Hintergrund der spezifischen 
Persönlichkeitsmerkmale derartiger Personen äußerst schwer zu füh-
ren ist. Wie schon erwähnt können derartige Probleme weder recht-
lich noch therapeutisch gelöst werden. Solange kein Straftatbestand 
vorliegt, können kaum Disziplinarmaßnahmen verhängt werden und 
solange keine Krankheitseinsicht vorhanden ist, auch kein therapeu-
tischer Prozess. Das ist ein weiterer Hinweis darauf, dass es in Ge-
sellschaften ein weites Spektrum unangemessenen Verhaltens gibt, das 
keine gerechtfertigte Repression zulässt. Es ist deswegen von großer 
Relevanz ein gesellschaftliches Bewusstsein über derartige Prozesse so-
wie deren Ursachen und Wirkungen zu schaffen. Bestimmte Verhal-
tensweisen können auf einer subtilen Ebene manipulative Asymme-
trien bewirken und damit als transaktionale Gewalt charakterisiert 
werden. Darüber zu wissen ist nicht nur wichtig, um die Leiden der 
Opfer anerkennen zu können, sondern auch um sich selbst vor derar-
tigen Handlungen zu schützen. Darüber hinaus erlaubt es auch solche 
Verhaltensweisen an sich selbst zu erkennen und davon Abstand neh-
men zu können. 

3.9 Zwischenfazit:  
Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

Die wohl zentralste Erkenntnis einer transaktionalen Anthropologie ist, 
dass Rationalität nicht der uneingeschränkte Souverän über die Hand-
lungsfreiheit des Individuums ist. Leicht erscheint sie dem Individuum 
aber als solcher. ›Weil das ja klar ist!‹ gaukelt sie uns vor. Wirklich ver-
antwortungsvoll Handeln können wir aber nur, wenn wir rationalen 
Konzepten nicht bedingungslos folgen, so gut sie auf den ersten Blick 
auch begründet zu sein scheinen. In Kapitel 2 wurde gezeigt, dass Verant-
wortungsübernahme bedeutet, Entscheidungen unter Bedingungen von 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Unsicherheit treffen zu müssen und, dass Rationalität dabei nicht im-
mer der beste Ratgeber ist. Dieses Kapitel hatte unter anderem die Auf-
gabe zu klären, welche Rolle wir der Rationalität unter diesen Voraus-
setzungen sinnvollerweise zuschreiben können.

Verantwortung erfordert es, Entscheidungen zu treffen. Wollen wir 
dies begründet tun, dann müssen wir uns selbstverständlich über re-
levante Zusammenhänge informieren. Wir sollten möglichst viele ra-
tionale Erklärungen und Problematisierungen anhören und reflektie-
ren. In gegebenen Situationen gibt es aber immer eine Vielstimmigkeit 
widerstreitender Positionen. Dabei ist es weder möglich sich alle Be-
gründungen anzuhören noch diese in jeweils allen Details zu erinnern. 
Oft erinnern wir uns an ein Argument, weil wir es zum Zeitpunkt, als 
wir es hörten, überzeugend fanden, sind aber unfähig es in seinem Be-
gründungszusammenhang darzustellen. Wenn wir über aktuelle gesell-
schaftliche Themen sprechen, dann sprechen wir immer über komplexe 
Zusammenhänge und gesellschaftliche Komplexität lässt sich naturge-
mäß nicht umfassend verstehen und erkennen. Es ist auch nicht not-
wendig diese Komplexität in ihrer Fülle zu begreifen, sie muss aber im-
mer mitgedacht werden, denn dann führt sie zu der Erkenntnis, dass es 
ab einem bestimmten Punkt der Informationstiefe nicht mehr möglich 
ist, rational zu entscheiden, welchen Argumenten wir uneingeschränkt 
trauen können. Letztlich beruhen alle Argumenten in irgendeiner Wei-
se auf der Zeugenschaft anderer und wir müssen entscheiden, welchen 
Zeugen wir Glauben schenken möchten. Es ist notwendig zu erkennen, 
dass man auf Zeugenschaft angewiesen ist, weil man nicht alles eigen-
ständig überprüfen kann. Maßgabe ist nicht das eigene Denken, son-
dern die Qualität der Zeugen. 

Möchte man in dieser Unübersichtlichkeit der Welt eine Haltung ein-
nehmen, dann bedarf es einer wie auch immer gearteten Spiritualität, 
die auf einer über die Rationalität hinausgehenden Ebene Orientierung 
gibt, welchen Hinweisen man folgen sollte und welchen nicht. Eine Per-
son kann diese Spiritualität wagen, indem sie sich einem veränderten  
Bewusstseinszustand annähert. Es kann ihr gelingen, ein Stück weit hin-
ter ihre aktuellen Befindlichkeiten zurückzutreten und sich selbst in ei-
nem größeren Rahmen zu erkennen. In dieser Demut kann sie dann 
möglicherweise einen Weg als gangbar, moralisch gut und zielführend 
erkennen. Eine sich anschließende empirische Kontrolle der Erkenntnis-
se schafft Vertrauen in die Zeugenschaft der Inspirationen.

Die Wichtigkeit dieses Prozesses für die menschliche Orientierung wird 
nicht zuletzt davon unterstrichen, dass es historisch gesehen unzählige 
Versuche gab, einen Rahmen für Selbsttranszendenz zu definieren. Viele 
religiöse und wissenschaftliche Welterklärungen können an dieser Stel-
le als Wegweiser dienen und demjenigen, dem es gelingt, die Deutungs-
hoheit in dieser Frage zu erlangen, dem kommt fast augenblicklich auch 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

Macht über diejenigen zu, die in Demut die Gültigkeit der Rahmende-
finition anerkennen. Wir sehen an dieser Stelle aber auch das Einfalls-
tor für gegenhegemoniale Entwürfe ebenso wie für Verschwörungser-
zählungen, die sich nicht in Demut ergeben wollen. Was insbesondere 
in Verschwörungsnetzwerken ausgenutzt wird, ist das menschliche Be-
dürfnis nach Gewissheit. Wer individuelle Freiheit verabsolutiert, sich 
also nicht in eine gegebene Weltdefinition einordnen möchte, gleichzei-
tig aber unfähig ist, Unsicherheit zu ertragen, der strebt bedingungs-
los nach rationaler Erklärung. Im Zweifelsfall reicht es dann nicht 
aus, die aktuelle Meinungsvielfalt in ihrer Widersprüchlichkeit zu er-
kennen. Die aktuellen Verhältnisse müssen eine Ursache haben und so 
entsteht die wilde Vermutung, dass ein großer Plan hinter den aktuel-
len Vorgängen steht (Appel & Mehretab 2020). In der Eigenkonstruk-
tion einer Wahrheit wird ein Argument deutlich, dass Klarheit schafft. 
Die Indizien fügen sich zu einem Gesamtbild und ein Plan, der stra-
tegisch der Unterdrückung dient, wird erkennbar. Wo Offenheit nicht 
ertragen wird, da wird das Weltbild zwanghaft geschlossen. Es ist dies 
der Grund, warum die hier beschriebene Spiritualität nicht heilig dog-
matisch werden darf, sondern konsequent empirisch geerdet werden 
muss. Abduktionen können nicht nur erhellen, sondern auch zutiefst 
irreführend sein.

Welchen Erklärungen wir auch immer Glauben schenken, um der Ver-
antwortung willen sollten wir unser Weltbild niemals abschließen. Der 
Geist sollte offen blieben für Irritationen der Praxis, denn diese können 
die Ungereimtheiten des Denkens aufzeigen. Bleiben Erkenntnisgewinn 
und empirisches Interesse in einem permanenten Austausch, dann kann 
letztlich die persönliche Lebenserfahrung zu einer Richtschnur für das 
eigene Leben werden. Schließlich kann ein gelingendes Leben auch Ver-
trauen in die persönliche Erkenntnisfähigkeit schaffen. In einer derarti-
gen Transrationalität wird Denkens prozessual verstanden. Denken lässt 
sich nicht auf kognitive Erkenntnisse beschränken, sondern ist ein Strom 
praktischer Tätigkeiten, die auch emotional begleitet und kontrolliert 
werden müssen. Erkenntnis ist auch nicht einfach das Endergebnis eines 
willentlich prozessierten, folgerichtigen Schließens. Erkenntnis stellt sich 
ein, wenn sich der Geist öffnet, wenn es gelingt Lehren zu ziehen und 
diese festzuhalten. Aber Erkenntnisse müssen auch immer wieder losge-
lassen werden und der Sinnlichkeit des Lebens überantwortet werden. 
Diese Art der Spiritualität erzeugt rationale Erklärungsleistungen, erhält 
sich dabei aber die Offenheit gegenüber der Welt. Sie ist zutiefst magisch 
und zugleich völlig profan. Es gibt dabei keine Veranlassung, das Den-
ken aufzugeben. Im Gegenteil, es ist die Aufforderung aktiv und inspi-
riert zu denken, sich dabei aber immer eine Skepsis gegenüber den eige-
nen Erkenntnissen zu bewahren. Es gilt zu wissen, dass sie fehlgeleitet 
sein könnten. Schließlich muss die Suche nach Gewissheit aufgegeben 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

werden. Mehrdeutigkeiten, Unsicherheiten und Widersprüchlichkeiten 
müssen ausgehalten und gedulden werden. Erst wenn erkannt wird, dass 
es nicht möglich ist alles zu verstehen und zu kontrollieren, ist es mög-
lich die Verantwortung für uns selbst und für andere zu erkennen. Wir 
erkennen die Notwendigkeit immer wieder neue, andere Sichtweisen 
einzubeziehen, und erkennen uns selbst als Personen in einer Gemein-
schaft. Gemeinwohlorientierung bedarf der Fähigkeit zur Selbsttrans-
zendenz und das erfordert den Einsatz der gesamten psychophysischen 
Fähigkeiten einer Person. Demut zeigt sich in dieser Auffassung gegen-
über den Unwägbarkeiten des Lebens. Dazu bedarf es der Ambiguitäts-
toleranz, die nicht mehr, aber auch nicht weniger ist, als die Fähigkeit 
Widersprüchlichkeiten akzeptieren zu können. Ob wir als Person zu 
derartiger Selbsttranszendenz fähig sind, ist eine Frage der Persönlich-
keitsentwicklung. Unsere Verantwortung, sofern wir sie denn wahrneh-
men wollen, liegt letzten Endes darin, lebenslang aktiv in unserer Per-
sönlichkeit zu wachsen. 

Um nicht trügerischen Überzeugungsleistungen theoretischer Er-
klärungen zu erliegen, ist in besonderem Maße ein Wissen über die 
menschliche Erkenntnisfähigkeit wichtig. Die Kognitionsforschung 
gibt Auskunft über kognitive Verzerrungen (cognitive bias) denen un-
ser Denken unterliegen kann (Weber & Knorr 2020). Motivated reaso-
ning und der confirmation bias (Bestätigungsfehler) wurden am Ende 
des letzten Kapitels schon als systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung erwähnt. 
Aus sozialpsychologischen Betrachtungen lässt sich diesen nun noch 
eine Reihe psychologischer Mechanismen hinzufügen, die die Wahrneh-
mung moralisch gebotenen Handelns schwächen und damit rationalen 
Dogmen sowie situativen und systemischen Einflüssen Durchsetzungs-
kraft verleihen. Hierzu gehören psychologische Blockaden, im Sinne 
einer Passivität im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung, im Sin-
ne des Herunterspielens des eigenen Einflusses (sofern Unrecht erkannt 
wird), rechtfertigende Rationalisierung, im Sinne des Erfindens eines 
Grundes für das Handeln (um das Unrecht nicht erkennen zu müssen), 
Deindividualisierung, im Sinne einer Deklassifizierung der Opfer, situ-
ative Bindungsmechanismen, bspw. durch Manipulation eines anderen 
Menschen, Gewöhnung, oder schlicht Gehorsam gegenüber Autorität 
(zusammengestellt nach Zimbardo 2008 und Milgram 1997[1974]). 
Auch kann eine Person persönliche Werte dogmatisch zur Besänftigung 
eines moralischen Unwohlseins einsetzten oder um ein empfundenes 
Ungenügen zu kompensieren. Dann strebt die Person vielleicht nach 
gutem Aussehen, beruflichem oder ökonomischem Erfolg, gesellschaft-
lichem Status oder Berühmtheit. Im Vergleich zu derart konkreten Gü-
tern scheint der Wunsch nach sozialem Miteinander leicht abstrakt und 
unerreichbar. Anstatt auf etwas zu hoffen, was es eventuell gar nicht 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

gibt, nämlich ›wahre Gemeinschaft‹, scheint das Streben nach dem per-
sönlichen Nutzen unmittelbar gewinnbringend. Derartige Orientierun-
gen und Prozesse entscheiden über den Grad der Gemeinwohlorientie-
rung einer Person. 

Die Vorstellung, eine egalitäre gerechte Gesellschaft könne sich lang-
fristig allein durch rationale Selbstregulierung der Individuen im Sinne 
des Gemeinwohles, wodurch sich eine humane Gesinnung auf breiter 
Basis durchsetzt, ist unrealistisch und dysfunktional. Sie ist unrealistisch 
nicht nur, weil zu viele psychologische Mechanismen rationale Überle-
gungen verzerren können, sondern insbesondere auch, weil die Orien-
tierung des Menschen am Gemeinwohl nur ein Teil der Dialektik des 
Selbst ist. Der andere Teil strebt nach Selbstbehauptung. Auf beiden 
Seiten liegt der Autoritarismus. Die totale Anpassung der Gefolgschaft 
bildet das notwendige Gegenstück zur totalen Selbstbehauptung eines 
Führers. In einer Gemeinschaft wird es immer Personen geben, die be-
dingungslos gehorchen und andere, die versuchen sich uneingeschränkt 
durchzusetzen. Die Vorstellung die egalitäre Gesellschaft könne sich al-
lein durch ›menschlich-werden‹ verwirklichen ist auch deswegen dys-
funktional, weil selbst wenn alle ihr persönliches Wohl hinter das Ge-
meinwohl zurückstellen würden, die menschliche Erkenntnisfähigkeit 
niemals ausreichen würde, die Komplexität der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse im Gesamten zu erfassen. Gemeinschaft kann niemals eine 
Konsensveranstaltung sein. Es wird niemals eine allseits geteilte Sicht 
der Dinge geben und immer Fälle, in denen das Gemeinwohl verletzt 
wird. Deswegen brauchen Gemeinschaften Repressionssysteme – aktu-
ell das Gerichtswesens und die Psychiatrie. Ein kritischer Personalismus 
zieht aber aus der Bedingtheit von Prozessen der Persönlichkeitsent-
wicklung den Schluss, dass die Grenzen zwischen ›erlaubt‹ und ›ver-
boten‹ sowie zwischen ›krank‹ und ›gesund‹ beständig Gegenstand der 
gesellschaftlichen Auseinandersetzung bleiben müssen. Zudem sollten 
Repressionen nicht als Vergeltung begriffen werden und es muss auch 
das Ziel sein, Repression zu minimieren.

Soziale Prozesse sind auf elementare Art und Weise von Persönlich-
keiten geprägt. Dieses Buch möchte sich aber von Diagnosen und Ka-
tegorien lösen und den Blick zunehmend auf das Zwischen-den-Identi-
täten und auf das Zwischenmenschliche richten, also auf die Qualität 
menschlicher Beziehungen. Der Begriff der Persönlichkeit beschreibt 
das Verhältnis einer Person zu sich selbst und zu anderen. Mittels ih-
rer Persönlichkeit geben Individuen den von ihnen eingenommenen ge-
sellschaftlichen Stellungen und Positionen ein individuelles Gesicht. 
Menschen sind nicht nur Ärztinnen oder Ärzte, Verwaltungsbeamte 
oder Eltern, sondern immer auch eine individuelle Person. Menschen 
können die Handlungsspielräume auf ihren gesellschaftlichen Positi-
onen unterschiedlich nutzen. Sie erfüllen ihre Rollen, Aufgaben und 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Pflichten in für sie charakteristischer Weise und haben so Anteil an 
der Konstruktion der kollektiven Vorstellungen darüber, was von die-
sen Positionen zu erwarten ist. Personen können ihre Aufgabe auch 
in unterschiedlichem Maße als Dienst an ihrer Gemeinschaft verste-
hen. Welche Persönlichkeiten sich in welchen gesellschaftlichen Fel-
dern etablieren, etwa in bestimmten Handlungszusammenhängen der 
Ökonomie, den Medien oder der Politik, bestimmt den gelebten Stil 
dieser Praxisfelder. Demnach ist nicht ganz nachvollziehbar, dass un-
sere individualisierte Gesellschaft kaum gesellschaftstheoretische De-
batten darüber führt, welche Persönlichkeitsmerkmale für welche ge-
sellschaftlichen Positionen wünschenswert sind oder vielleicht sogar 
notwendig erscheinen. 

Persönlichkeit ist nur bedingt gestaltbar. Persönlichkeitsmerkmale 
sind relativ wirkmächtige Verhaltensdispositionen. Sie determinieren 
das Verhalten eines Individuums aber nicht vollständig. Persönlich-
keitsmerkmale stellen relativ stabile Eigenschaften dar, die eine Per-
son vor allem durch ihre psychophysischen Voraussetzungen und den 
Einfluss ihrer sozialen Umwelt erwirbt. In beschränktem Maße hat 
eine Person mittels eigener kognitiver Leistungen aber auch Einfluss 
auf ihre Persönlichkeit. Langfristig kann sie willentlich Dispositio-
nen beeinflussen. Zudem lassen sich, durch Reflexion über die eigenen 
charakterlichen Verhaltenstendenzen, Strategien entwickeln, mit den 
eigenen Prägungen umzugehen, das heißt Sorge zu tragen, dass uner-
wünschte Verhaltenstendenzen das soziale Leben nicht negativ beein-
flussen. Solche Strategien der Selbstbeherrschung lassen sich habitu-
alisieren und so kann langfristig eine selbstgeführte Veränderung der 
eigenen Persönlichkeit erreicht werden. Handlungsfreiheit oder human 
agency stellt sich damit als Verantwortung für die eigene Persönlich-
keitsentwicklung dar.

Eine weitere wichtige Erkenntnis aus diesem Durchgang durch die  
Philosophie der Person und der Persönlichkeitspsychologie ist, dass 
Menschen elementar unterschiedlich sind und, dass sie vor allem un-
terschiedlich empfinden. Vielfach hilft die eigene Intuition, andere 
Menschen zu verstehen. Es empfiehlt sich aber keineswegs die eige-
nen Empfindungen und Situationsdefinitionen auch bei anderen un-
kritisch vorauszusetzen. Der andere ist und bleibt immer ein zu ei-
nem gewissen Teil fremdes Wesen. Einen anderen Menschen kennen 
zu lernen, ist immer ein Abenteuer, ebenso wie es ein Abenteuer ist, 
sich selbst kennen zu lernen. Die Philosophie der Person verdeutlicht, 
dass es kategorische Imperative der Vergemeinschaftung gibt, ohne die 
Vergemeinschaftung nicht gelingen kann. Hierzu gehört die Kantsche 
Aufforderung den Anderen niemals nur als Mittel zum Zweck zu ge-
brauchen, der Spaemannsche Hinweis auf das Versprechen zur gegen-
seitigen Achtung, das jeder menschlichen Begegnung immanent ist und 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

die Lévinassche Mahnung, die Aufforderung zur Verantwortung im 
Antlitz des Gegenübers wahrzunehmen. Viele Menschen erfüllen diese 
Imperative, wenn auch nicht zu jeder Zeit, dann doch zumindest weit-
gehend. Diese Prinzipien sind in der unhintergehbaren Sozialität des 
Menschen angelegt. Wer nach ihnen lebt, erlebt ihre Unverzichtbarkeit 
und hält sie für selbstverständlich. 

Doch Begegnungen können auch toxisch werden. Es gibt Menschen 
die subtil manipulieren und die in Beziehungen angelegte Asymme
trien zu ihrem Zwecke ausnutzen. Dies als transaktionale Gewalt zu 
bezeichnen eröffnet in erster Linie die Möglichkeit, die Leiden der Op-
fer zu erkennen. Es bietet weniger die Möglichkeit die Täterinnen und 
Täter zu sanktionieren, denn viele Arten dieser Gewalt entziehen sich 
der Gerichtsbarkeit. Es erlaubt aber auch sich selbst und andere zu 
schützen. Bei einer Persönlichkeitsentwicklung, die sich in einem Be-
reich des ›Normalen‹ bewegt, wird eine Person seine Mitmenschen nie-
mals unreflektiert verurteilen. Die Perspektive, dass soziale Spannun-
gen willentlich erzeugt werden, ist vielen Menschen intuitiv fremd. 
Soziale Spannungen werden von den meisten Menschen als unange-
nehm empfunden und sie verspüren den Impuls auch selbstkritisch 
nach dem eigenen Schuldanteil zu suchen. Sich als Opfer manipulati-
ven Verhaltens zu erkennen, bedeutet hingegen eine einseitige Verur-
teilung des anderen und liegt ›normalen‹ Personen deswegen intuitiv 
fern. Ein Wissen über Persönlichkeitsstörungen ist demnach vor al-
lem wichtig, um sich vor den möglichen Folgen toxischer Begegnung 
zu schützen. Da aber wie gesagt jede Person in gewissem Maße auch 
manipulativ handelt, mahnt es auch dazu, sich selbst zu fragen, ob im 
eigenen Verhalten nicht auch manchmal zu gedankenlos mit anderen 
verfahren wird. Das Wissen der Persönlichkeitspsychologie ist also zu-
dem relevant, um manipulative Verhaltensweisen an sich selbst erken-
nen und ablegen zu können. 

Gemeinschaft ist notwendig divers. Ebenso wie andere in gewissem 
Maße ›speziell‹ sind, so ist man das selbst auch. Akzeptiert eine Per-
son das als anthropologische Voraussetzung, dann wird sie immer in-
teressiert sein, die Perspektive anderer zu erfahren und wird in Kon-
fliktfällen immer auch die Möglichkeit in Betracht ziehen, selbst falsch 
zu liegen. Erkennt sie darüber hinaus, wie sie andere beeinflusst und 
wie sie von anderen beeinflusst wird, so erkennt sie die unhintergehba-
re Beziehungshaftigkeit des menschlichen Lebens. Es entsteht Verant-
wortung als der Appell diese Beziehungshaftigkeit nicht zum Nachteil 
anderer auszunutzen, sondern die eigene Abhängigkeit von den Ande-
ren zu akzeptieren. Nur durch Affirmation dieser personalen Konsti-
tution lässt sich eine Balancierung der Belange der Mitmenschen und 
der eigenen Bedürfnisse erzielen. Die Dialektik des Selbst ist als Wi-
derstreit angelegt, den jede Person als ein spannungsvolles Alternieren 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehauptung er-
lebt. Es ist notwendig sich selbst als bedingtes Wesen innerhalb gesell-
schaftlicher Normen zu erkennen. Dazu muss man diese Normen aber 
erst selbst konzeptionieren und in das soziale Geschehen hineinproji-
zieren. Die Verantwortung der Selbstführung und -regulierung besteht 
also darin eine persönliche Haltung zu den Konventionen der Gesell-
schaft zu entwickeln, sie möglichst zutreffend zu erfassen und sie maß-
voll in Frage zu stellen. Persönlichkeitsentwicklung ist demnach eine 
zutiefst soziale Angelegenheit. Es ist unmöglich sie nur aus sich selbst 
heraus zu betreiben. 

Persönlichkeitsentwicklung hängt wesentlich von gängigen Prakti-
ken der sozialen Umwelt ab. Vermittlung und Versöhnung benötigen 
Praktiken innerhalb derer sie erlebt, erfahren und erlernt werden kön-
nen. Quälende Gefühle, wie Schuld oder Scham, finden nicht zwingend 
ihren Ausdruck und ihre Auflösung in Entschuldigungen und Verzei-
hen. In einer Gemeinschaft muss es etablierte Vorbilder für derartige 
Verfahrensweisen geben, damit sie von den Mitgliedern reproduziert 
werden können. Jede Gesellschaft bereitet die Rahmenbedingungen für 
die Persönlichkeitsentwicklung ihrer Mitglieder und erhält in der Folge 
die Persönlichkeiten, die sei heranzieht. Schließlich wird sie dann zu ei-
ner Gesellschaft dieser Persönlichkeiten. Verantwortungsbewusste Men-
schen können sich nur in einer Gesellschaft entwickeln, die einen leben-
digen Austausch ihrer Mitglieder im Sinne gegenseitiger Wahrnehmung 
und Anerkennung unterstützen. Selbsttranszendenz, im Sinne der Fähig-
keit sich in Gemeinschaft erkennen zu können, hängt in hohem Maße 
davon ab, ob auch die verschiedenen Lebenswirklichkeiten eine Öffent-
lichkeit in dieser Gemeinschaft finden. Es muss Gelegenheiten geben, 
anderen Lebensstilen respektvoll zu begegnen. Eine Gesellschaft, die ge-
meinwohlorientierte Persönlichkeiten hervorbringen möchte, muss ent-
sprechende Prozesse der Vermittlung ermöglichen. 

Wie aber kann sich die akademische Kritik an derartigen Verständi-
gungsprozessen beteiligen? Im Folgenden wird es die Herausforderung 
sein, eine entsprechende Vorstellung von Kritik als Mediation zu ent-
werfen. Übernimmt Kritik den Anspruch der Vermittlung, dann darf sie 
sich auf keinen Fall rein auf ihre rationale Überzeugungskraft verlassen. 
Sie sollte auch den psychophysischen Teil des Menschen ansprechen, der, 
wie gezeigt wurde, Ausgangs- und Zielpunkt der Vernunft ist. Rationa-
lität ist unabdingbar. Sie nistet sich in die psychophysischen Wirkungs-
zusammenhänge des Menschen ein, um ihn entweder aufmerksam zu 
beraten oder selbsttäuscherisch in die Irre zu führen. Von ihrer Rationa-
lität kann sich eine Person aber nur gut beraten lassen, wenn sie persön-
lich kritikfähig ist und auch das Kritisieren erlernt hat. Dieser Erkennt-
nis folgend sollte Kritik versuchen, Effekte von Vermittlung, Beratung 
und Versöhnung zu produzieren, die als wohltuend und friedenstiftend 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

empfunden werden. Ein positives Erleben und damit auch ein Erlernen 
von Kritik kann gelingen, wenn die Kritik Konzepte entwickelt, die ver-
schiedene Lebenswirklichkeiten gegenseitig verständlich machen, wenn 
sie Mediation zu ihrer Aufgabe macht. 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110 - am 20.01.2026, 03:18:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-110
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Grenzen der Anthropologie
	3.2  Transaktion
	3.3  Transaktionale Gewalt
	3.4  Handlungsfreiheit und Verantwortung
	3.5  Der transaktionale Mensch
	3.6  Charakter und Persönlichkeit in der Sozialpsychologie
	3.7  Persönlichkeitspsychologie
	3.8  Person und Persönlichkeit in der Sozial- und Gesellschaftstheorie
	3.9  Zwischenfazit: Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

