Risikofaktor Religion.
Von Gefahrenszenarien zu

best practice-Modellen

ROLF SCHIEDER

Die Moderne hat Gefahren in Risiken transformiert. Gefahren ist man
hilflos ausgeliefert, Risiken hingegen sind kalkulierbar und minimierbar.
Auch im Umgang mit Religionen sollte man hinter diese Errungenschaft
der Moderne nicht zuriickfallen. Anstatt die Gefahr von Religion zu be-
schworen, bietet es sich darum an, eine rationale Risikoabschitzung vor-
zunechmen. Wie die Risiken einer Expedition durch gute Vorbereitung
und gute Ausriistung vermindert werden, so werden die Risiken der Re-
ligionen durch Aufkldrung und Bildung handhabbar.

Der Begriff »Gefahr< leitet sich aus dem mittelhochdeutschen gevare
ab und meint urspriinglich »Arglist¢, >Hinterhalt<, >Betrugg, »Falschheit<.
Der Begriff wird heute nur noch selten aus der Perspektive der Titer,
meist aus der Perspektive der Opfer gebraucht. Der englische Begriff fear
weist noch auf den Zusammenhang von Gefahr und Furcht hin. Gefahren
ist man ausgesetzt, Risiken sind berechenbar. Mit dem Entstehen der Ver-
sicherungswirtschaft ebenso wie mit dem technischen Fortschritt wichst
das Bewusstsein dafiir, dass Gefahren beherrschbar, Risiken nicht nur
berechenbar, sondern auch minimierbar sind. Es ist also durchaus sinn-
voll, die Frage »Sind Religionen gefdhrlich?« in die Frage »Wie riskant
sind Religionen?« zu transformieren. Ein rationales Moment wére so in
die Religionswahrnehmung eingezogen. Auch das Risiko, iibertriecbene
Gefahrenszenarien zu malen und so als Religionsdeuter selbst zum Apo-
kalyptiker zu werden, konnte minimiert werden.

35

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

Sind rungefdahre« Religionen weniger
bedrohlich? Zur neuen Attraktivitat
des Polytheismus

Der Begriff »ungefihr« meint urspriinglich »ohne bése Absicht«. Wer »im
Ungefihren< bleibt, der wird niemanden gefdhrlich. Und so klingt es
scheinbar plausibel, wenn einige empfehlen, dass wir dann auf der siche-
ren Seite seien, wenn wir auch religiés »im Ungefahren« bleiben: besser
eine polytheistische »Sowohl-als-Auch¢-Religion als eine monotheisti-
sche »Entweder-Oder«-Religion. Peter Sloterdijk und Ulrich Beck haben
kiirzlich unter Berufung auf Jan Assmanns sog. Monotheismusthese in
diesem Sinne argumentiert:' Jan Assmann vertritt bekanntlich seit eini-
gen Jahren die These, dass Mose beim Bundesschluss am Sinai ein
monotheistisches Religionsmodell gegen ein polytheistisches gewaltsam
durchgesetzt habe. Deshalb miisse man das Judentum, das Christentum
und den Islam als »Gegenreligionen« bezeichnen, die einen urspriingli-
cheren Polytheismus auszurotten suchten.’

Peter Sloterdijks imperiale Romantik

Auf welches aktuelle religionspolitische Problem reagieren Sloterdijk
und Beck? Sloterdijks Buch »Gottes Eifer« endet mit einem missionari-
schen Aufruf: Eine »Renaissance im Zeichen Agyptens« sei nun an der
Zeit. Statt das »Gift der Feinderkldrung an alternative Kulte« zu ver-
spriihen, atmete Agypten ein »helleres religioses Klima«.* An die Stelle
der stets kampfbereiten Gegenreligionen miisse nun ein toleranter, poly-
theistischer »Kosmotheismus« treten. Das ist freilich religiose Romantik.
Sloterdijk konnte sich an »nahezu jedem klassischen dgyptischen Tem-
pel« vom »Ritus des Niederschlagens der Feinde und des Zusammen-
hiufens ihrer abgeschnittenen Geschlechtsteile« iiberzeugen, denn auch
im polytheistischen Agypten ging man mit den Feinden der Ma at im In-
teresse der Bewahrung der Schopfung vor dem Chaos nicht gerade zim-
perlich um.* Und méchten wir tatsichlich in einer polytheistischen Welt
leben, in der die Entstehung der Welt als Kampf der Goétter vorgestellt
wird und die Menschen in der bestdndigen Angst leben miissen, zwi-
schen deren Fronten zu geraten? Wie befreiend ist demgegeniiber doch
der biblische Schopfungsbericht. Die Natur ist zwar Gottes Schopfung,

1 Sloterdijk: Gottes Eifer; Beck: Der eigene Gott.
2 Assmann: Die Mosaische Unterscheidung.

3 Sloterdijk: Gottes Eifer, S. 211.

4 Markschies: Antike ohne Ende, S. 133.

36

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

sie ist aber dem Menschen zum verantwortlichen Gebrauch anvertraut.
Wie sollen sich eigentlich die Naturwissenschaften in einer kosmotheis-
tischen Kultur entwickeln, wenn bei jedem neuen Forschungsprojekt erst
die Genehmigungen der Priester an den jeweiligen Wasser-, Berg- und
Wettergottheitenheiligtiimern einzuholen sind?

Wer einen neuen »Kosmotheismus« propagiert, der hat vergessen,
dass die Idee der freien Verantwortung des Individuums gegeniiber sei-
ner Welt keine Selbstverstindlichkeit ist, sondern sich gerade der Uber-
windung des »Kosmotheismus« verdankt. In einer »Kosmotheologie«
kommt es auf das Individuum nicht im Geringsten an. Im Sinaibund
hingegen ist jeder Einzelne gefragt. Den Begriff »Kosmotheismus« hat
Sloterdijk von Jan Assmann tibernommen, der freilich seinerseits darauf
hinweist, dass der Kosmotheismus als »Wiederkehr des Verdrangten«
»in den verschiedenen neuen Kosmotheismen, von den Miinchner Komi-
kern bis zu >Hitlers Gott¢, zum Wicca-Kult und anderen New-Age-Reli-
gionen« »das Abendland immer wieder heimgesucht hat«.” Hier scheint
zwischen Assmann und Sloterdijk Gespriachsbedarf dariiber zu bestehen,
ob der »Kosmotheismus« eher eine Heimsuchung oder das kiinftige Heil
ist. Gegen eine dgyptophile Intellektuellenreligion ist nichts einzuwen-
den — sie hat eine lange und beeindruckende Tradition in Europa. Diese
aber so zur Geltung zu bringen, dass man das Judentum, das Christen-
tum und den Islam gewaltsam verzeichnet, so dass nur noch grausame
Grimassen davon iibrig bleiben, desavouiert die ertrdumte Religion ge-
horig.

Besonders bedriickend ist freilich der Umgang mit dem Judentum,
das in Deutschland immer noch eine verunsicherte Minderheit ist, deren
Friedhofe immer noch geschidndet werden und deren Synagogen und
Gemeindehéduser in Berlin rund um die Uhr unter Polizeischutz stehen
missen. In einem solchen Kontext wird dann unter Berufung auf Jan
Assmann beispielsweise von Matthias Schulz im SPIEGEL folgende Ar-
gumentation vorgetragen: Zwar behaupteten die Juden, sie hitten den
Monotheismus erfunden. Diese Liige sei nun mit Hilfe Jan Assmanns
aber als solche entlarvt worden. Nicht Mose, wie einem immer weisge-
macht werde, sondern der Pharao Echnaton sei der eigentliche Erfinder
des Monotheismus. »Die Juden kupferten ab. Thre Idee vom einen Gott
stammt in Wahrheit — aus Agypten. «° Was soll man dazu noch sagen?
Da schiebt der Agyptologe Assmann dem Mose eine »Mosaische Unter-
scheidung« in die Schuhe, weist aber zugleich darauf hin, dass ja eigent-
lich Echnaton der Erfinder des Monotheismus sei. Warum hat Assmann

5 Assmann: Die Mosaische Unterscheidung, S. 164.
6  Schulz: Das Testament des Pharao.

37

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

sein Buch iiberhaupt »Die Mosaische Unterscheidung« und nicht »Ech-
natons Unterscheidung« genannt?

Echnaton, Zoroaster, Thales — sie alle wiren bessere Kandidaten fiir
den Weltmeistertitel im Wettbewerb um den »Ersten Monotheisten«
gewesen. Jetzt stehen die Juden auch noch mit dem Vorwurf des Plagiats
da. Die nachexilischen Redaktoren der Mose-Erzidhlung, auf die die uns
uiberlieferte Fassung zuriickgeht, hatten wahrhaftig andere Probleme als
eine »Gegenreligion< zu erfinden. Thr Problem bestand nach der Zersto-
rung des Tempels als sichtbarem Zeichen der Macht Gottes darin, den
Glauben an einen unsichtbaren Gott zu gewdhrleisten. Dieses Problem
verschirfte sich nach der Zerstérung des Zweiten Tempels im Jahre 70 n.
Chr. noch einmal. Das Judentum musste, ob es wollte oder nicht, an ei-
nen unbehausten Gott glauben. Es war ein Gott, der nichts dagegen hat,
in einem Zelt anstatt in einem Tempel zu wohnen; ein Gott, der sein Volk
nicht nur durch die Wiiste am Sinai, sondern durch viele andere Wiisten
begleitete. Es ist ein Glaube an einen Gott gegen allen Augenschein.

Jan Assmann wirft dem Judentum »Ikonoklasmus« und »Bilderfein-
dlichkeit« vor. Wer oft vertrieben wird, lernt, mit leichtem Gepéck zu rei-
sen. Goldene Gotterbilder passen schlecht in einen Rucksack. Goldene
Gotterbilder sind etwas fiir imperiale GroBBmaichte, nichts fiir ein kleines,
bestindig von der Vernichtung bedrohtes Volk von Migranten. Nicht das
Bild, sondern das Wort ist seines Gottes bevorzugtes Kommunikations-
mittel. Dieser unsichtbare Gott hat keinen Tempel mehr, er wohnt in den
Herzen seiner Glaubigen. Wie heifit es doch beim Propheten Jeremia:
»Ich will mein Gesetz in ihre Mitte geben und in ihr Herz schreiben.«
(Jer 31,33). Dieser Gott geht mit ins Exil, in die Diaspora, durch Pogro-
me und in die Shoah. Nicht goldene Gétterbilder repréisentieren diesen
Gott. Jeder leidende Mensch ist ein Ebenbild dieses Gottes.

Monotheismuskritik als deutsches
blaming-game?

Den Eindruck zu erzeugen, Israel sei im Vergleich zu seiner Umwelt ge-
walttdtiger als andere Religionskulturen gewesen, widerspricht allen re-
ligionsgeschichtlichen Erkenntnissen. Keine der uns heute grausam er-
scheinenden Erzéhlungen der Hebrdischen Bibel ist eine Besonderheit
Israels. Im Gegenteil: Israel litt definitiv mehr unter den benachbarten
polytheistischen GroBmaichten als diese unter Israel. Israel war in der
Regel Opfer, selten Téter. Von Gewalt ist in der Hebréischen Bibel in der
Tat die Rede. Gewalt wird aber nicht verherrlicht, vielmehr wird vor ihr

38

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

gewarnt und versucht, Gewalt durch legitimierte Gewalt in die Schran-
ken zu weisen.

Wie soll man dann aber den Hinweis Assmanns deuten, dass etwa
die Androhungen bei Ubertretung des Gesetzes in 5. Mose 28 eine
»Vorwegnahme von Auschwitz«’ seien? Was heifit »Vorwegnahme«?
Hat es ein juidisches Auschwitz gegeben? Waren die Juden die Ideenge-
ber von Auschwitz? Tragen sie gar eine Mitverantwortung fiir die
Shoah, wie es Sloterdijk in seinem Buch »Gottes Eifer« nahelegt?® Wie
kommt man tiberhaupt auf die Idee, ein Junktim zwischen einem Text
aus dem 5. Jahrhundert v. Chr. und Auschwitz herzustellen? Es scheint
ein spezifisch deutsches Bediirfnis zu geben, dem Judentum Gewaltti-
tigkeit zuzuschreiben. Soll damit das deutsche Schuldgefiihl angesichts
der Shoah reduziert werden? Wie tief der Groll iiber die moralischen
Folgelasten aus der Shoah auf deutschen Intellektuellen lastet, zeigte be-
reits die Paulskirchenrede von Martin Walser im Jahre 1998 — auch er
tibrigens ein bekennender Polytheist. Hat der Zorn auf den Monotheis-
mus und das romantische Lob des Polytheismus mit einem deutschen
Schuldgefiihl zu tun, gegen das man aufbegehrt?

Weil man den Juden missionarische Uberwiltigungsversuche schwer-
lich vorwerfen kann, wird ihr »Exklusivismus« und »Separatismus« als
blockierte, dafiir umso explosivere Gewalt gedeutet. Und wenn einem
gar nichts mehr einfillt, dann kann man immer noch die Beschneidung
kleiner jiidischer Jungs als kollektiv traumatisierenden Gewaltakt, als
»blutiges Attentat«’ deuten, das notwendig Gewalt gebiert.'” Was fiir ein
Szenario: Alle Beschnittenen — und dazu miissen wir auch die muslimi-
schen Ménner zdhlen — haben als potentiell gewalttitiger zu gelten als
christliche und atheistische Ménner, die ein paar Quadratzentimeter mehr
Haut an ihrem Penis haben. Empirische Evidenz darf diese Theorie frei-
lich nicht beanspruchen.

Ein weiteres Motiv fiir die Attraktivitdt der These von der Gewalt-
haltigkeit des Monotheismus besteht zumal fiir Religionsferne wohl da-
rin, dass sie, die in den vergangenen Jahrzehnten an den sukzessiven
Niedergang der Religion geglaubt hatten, mit einem génzlich unvertrau-
ten Phianomen konfrontiert sind. Nicht nur auf den Islam und das Juden-
tum, auch auf das Christentum reagieren die der Religion Entfremdeten
xenophob. Das Phianomen ist ihnen fremd und nicht ganz geheuer. Der
Charme der Monotheismusthese besteht nun darin, dass man seine Angst
vor dem Dschihadismus nicht offen duflern muss, sondern sich in seiner

7  Assmann: Religion und kulturelles Gedéchtnis, S. 72.

8 Sloterdijk: Gottes Eifer, S. 210.

9 So die Formulierung in dem oben erwahnten SPIEGEL-Artikel.

10 Vgl. Maciejewski: Psychoanalytisches Archiv und jiidisches Gedéchtnis.

39

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

iiberkommenen Einstellung gegeniiber den Religionen — namlich sie fiir
riickstidndig, unaufgeklért und gefihrlich zu halten — weiterhin bestérken
kann.

Der Traum vom Ende der Differenz

Ein drittes Motiv hat mit Religion vorderhand nichts zu tun. Der Mono-
theismus wird auch deswegen kritisiert, weil er angeblich eine unerbitt-
liche Haltung des »Entweder-Oder< erzeuge. Bereits dieses >Entweder-
Oder«-Denken sei potentiell gewalttitig, weil anderes nichtend. Stattdes-
sen miisse man zu einer Haltung des >Sowohl-als-Auch« fortschreiten.
Nur so sei Friede auf Erden zu gewihrleisten.'' Man kann diese mit mis-
sionarischem Eifer vorgetragene Empfehlung auch fiir einen Liberalis-
mus der Satten, Bequemen und Feigen halten, dem das Verlangen zu-
grunde liegt, »es miisse in allem Wandel doch beim Selben bleiben«.'
Die Vorstellung, das Bekenntnis zu einem einzigen Gott ziehe notwendig
die aggressive Vernichtung aller anderen Gétter nach sich, ist absurd. Ein
Mensch, der einen anderen Menschen einzigartig findet und nur mit die-
sem sein weiteres Leben teilen mochte, bringt deswegen doch nicht alle
anderen attraktiven Frauen und Ménner dieser Welt um. Im Gegenteil
wird er dieses Gliick und Wunder, dass ihm dieses einzigartige Wesen
begegnet und geschenkt worden ist, jedem anderen Menschen auch
wiinschen.

Kann man sich eine Gesellschaft vorstellen, in der ein Paar vor den
Traualtar tritt und statt »Ja!« »Sowohl als auch!« sagt? Oder Menschen-
rechte, die sowohl gelten als auch nicht? Richter, die nicht mehr Recht
sprechen, sondern die Entscheidung lieber offen lassen? Ehepaare, die
sowohl Kinder haben wollen als auch nicht? Die von Ulrich Beck pro-
pagierte >Sowohl-als-Auch¢-Religion ist nicht nur eine Religion der Ent-
scheidungsunfihigkeit, es ist auch eine Religion, die Differenz als zu an-
strengend empfindet und sie deshalb gern einziehen wiirde. Der Plura-
lismus, der den »Sowohl-als-Auch<«-Missionaren vorschwebt, ist ein nur
noch virtueller Pluralismus, in dem alle prégnanten Positionen in eine
selige dionysische Differenzlosigkeit aufgeldst worden sind.

Aus der Weigerung, sich eine polytheistische Gotterwelt vorstellen
zu wollen, folgt keine Gewalttatigkeit. Gott ist im Himmel — du bist auf
Erden! Das ist eine elementare Differenz, die jeden wahrhaft Glaubigen
davor warnt, sich selbst zum Sprachrohr oder zum Schwert Gottes zu er-

11 Vgl. Beck: Der eigene Gott.
12 Adorno: Negative Dialektik, S. 361.

40

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

nennen. Diese Differenz verhindert jede Anmafung, in seinem Namen
handeln zu konnen. Heilsgewissheiten und Wahrheitsanspriiche sind
nichts als Glaubensaussagen, deren Richtigkeit sich erst am Ende der
Zeiten erweisen wird — oder aber dann, wenn es Gott selbst gefillt, es
den Menschen zu offenbaren. Sein Geist weht bekanntlich wo er will.
Von menschlichen Theologien ldsst er sich jedenfalls nicht domestizie-
ren. Wer sich also weigert, sich durch die Erfindung eines eigenen Got-
terhimmels selbst zu vergottlichen, neigt nicht zu religioser Gewalt —
eher ist das Gegenteil der Fall.

Riskante und weniger riskante Religionen

Recht haben Sloterdijk, Beck und Assmann freilich darin, zwischen be-
drohlichen und weniger bedrohlichen Religionen zu unterscheiden. Es
gibt Religionen, die mit einem freiheitlichen, demokratischen Rechts-
staat kompatibel sind — und es gibt Religionen, die ihn bedrohen. Es ist
also religionspolitisch sinnvoll und geboten, nach dem Beitrag der ver-
schiedenen Religionen zur Erhaltung des Friedens, zur Férderung indi-
vidueller Freiheit, zum Aufbau sozialer Gerechtigkeit und zur politi-
schen Partizipation ihrer Glaubigen zu fragen.

Wollte man ein Ranking der bedrohlichsten Religionen in politischer
Perspektive durchfiihren, dann miissten an erster Stelle die totalitdren
Zivilreligionen des 20. Jahrhunderts genannt werden. Der Schaden, den
Faschismus und Stalinismus angerichtet haben, ist unbeschreiblich. Es
folgen dualistisch-apokalyptische Religionstypen. Sie teilen die Welt in
Gut und Bose ein. Sie reden ihren Mitgliedern ein, besser als Andere zu
sein und dass diese Anderen vernichtet werden diirfen. Nur so kénne das
ersehnte Friedensreich aufgerichtet werden. Diese Religionen zeichnet
ferner aus, dass ihre Fiihrer nur iiber eine oberfldchliche theologische
Bildung verfiigen und den Bezug zur Kultur und Tradition, auf deren
Boden sie entstanden sind, oft verloren haben. Der Islamismus ist dafiir
ein Beispiel. Riskant sind ferner nativistische Fundamentalismen. Nati-
vismus meint hier sowohl xenophobe Reaktionen auf Migration, als auch
ethnoreligiose Reaktionen auf Globalisierungsprozesse in den ehemali-
gen vom Kolonialismus betroffenen Landern. Bei diesen Religionen muss
man mit einer Verkniipfung traditionaler Semantik mit einer aggressiven
Abwertung des Fremden rechnen. Romantische Entgrenzungsreligionen
sind vom Ausnahmezustand fasziniert. Wéhrend Carl Schmitt in seiner
Studie zur politischen Romantik des 19. Jahrhunderts lediglich die harm-
lose Variante eines selbstverliebten »Occasionalismus« Kkritisierte, war
er selbst — wie viele seiner gleichaltrigen ménnlichen Zeitgenossen — ein

41

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

nicht mehr von Griechenland und der Freundschaft, sondern ein vom
Krieg, vom Kampf, vom Archaischen faszinierter Romantiker, der sich
wie ein katechontischer Held in einem heilsgeschichtlichen Drama fiihlte.
Demokratische Zivilreligionen — wie zum Beispiel die Zivilreligion der
USA — unterscheiden sich von totalitéren Zivilreligionen dadurch funda-
mental, dass nicht eine kleine Elite einer »Masse« ihren Willen auf-
zwingt, sondern dass die religids-weltanschaulichen Grundiiberzeugun-
gen, die das politische Handeln mitbestimmen, in einem langen histori-
schen Prozess gebildet werden und kritisierbar und revidierbar sind.
Gleichwohl gibt die US-amerikanische Bereitschaft zur Aktivierung von
millenniaristisch-apokalyptischer Semantik in Kriegszeiten Anlass zur
Sorge und bedarf der Kontrolle durch eine kritische Offentlichkeit. Und
schlieBlich sind noch Religionen zu nennen, die zu einem historisch-
kritischen Umgang mit sich selbst unfdhig sind. Hier handelt es sich nur
um ein latentes Risiko, es ist religionspolitisch aber gleichwohl sinnvoll,
Religionsgemeinschaften dabei zu unterstiitzen, ein selbstkritisch-refle-
xives Verhiltnis zu sich selbst zu entwickeln.

Demgegeniiber ist das Risikopotential von Religionen, in denen Gott
und Mensch sich durch ein Gesetz gebunden haben, gering. Das Wort
Gottes ist niedergeschrieben und durch eine lange Auslegungstradition
eingehegt. Eine dauerhafte Differenz zwischen eigenem Sein und Sollen
sorgt fiir kritische Selbstbeobachtung und Arbeit an sich selbst. Diese
Religionen haben in der Regel eine eigene Theologie ausgebildet, die eine
Vermittlerrolle zwischen der umgebenden Kultur und den Religionsge-
meinschaften bildet. Die in allen Weltreligionen vorhandene Mystik
schlieBlich gehort zu den schonsten und risikodrmsten Religionsformen,
die wir kennen.

Das Verhalten des politischen Systems gegeniiber Religionsgemein-
schaften kann Risiken entweder vermehren oder minimieren. Die Debat-
te in Deutschland iiber die »Integration« von muslimischen Migranten
mag als ein Beispiel dienen. Wie iiberall auf der Welt tun Migranten nur
das Notigste, um sich in ihrer neuen Welt zurechtzufinden — und sie ver-
suchen so viel wie moglich von ihrer alten Umgebung mitzunehmen.
Das ist keine Bosheit, sondern offenbar ein Verhalten, das die Kogniti-
onspsychologie gut kennt. Der Entwicklungspsychologe Jean Piaget hat
Kinder dabei beobachtet, wie sie Schritt fiir Schritt ihre Vorstellungen
von der Welt mit neuen Einsichten in Einklang bringen, m.a.W. sie in-
tegrieren. Zundchst versuchen Kinder, Neues mit Hilfe alter Konzepte
zu erkldren. Solange das widerspruchsfrei gelingt, sehen sie keinen An-
lass, ihr Weltbild zu dndern. Tritt allerdings der Fall ein, dass die neuen
Erfahrungen mit den alten Vorstellungen und Begriffen einfach nicht
mehr zu erkldren sind, dann bilden die Kinder neue mentale Konzepte,

42

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

um besser mit der Umwelt umgehen zu kénnen. Piaget nannte den Pro-
zess der Anpassung der Umwelt an die eigene Vorstellungswelt » Assimi-
lation« und die Anpassung der eigenen Vorstellung an die Umwelt » Ak-
komodation«. Immer jedoch strebe der Mensch nach einer »Aquili-
bration«, nach einer Art innerem Gleichgewicht. Ob man also in einer
sich andernden Welt eher dazu neigt, die Umwelt an die eigene Vorstel-
lungswelt anzupassen, oder aber bereit ist, die eigenen Vorstellungen zu
andern, héngt davon ab, wie sehr das innere Gleichgewicht gestort ist.

Die Einsichten Piagets konnen auf Kinder, auf Migranten und selbst
auf die so genannte Mehrheitsgesellschaft angewendet werden. Jahrzehn-
telang sah die Mehrheitsgesellschaft in Deutschland keine Notwendig-
keit, das eigene Weltbild den verédnderten Umweltbedingungen anzupas-
sen. Migration hielt man fiir ein im wahrsten Sinne voriibergehendes
Problem. Das war der Versuch der Assimilation. Jetzt beginnt fiir Deut-
sche ein Prozess der Akkomodation, d.h. es muss das Weltbild an die
verdnderten Gegebenheiten angepasst werden.

Integration im Sinne Piagets ist also eine Anpassungsleistung, die
jeder Mensch mehrfach in seinem Leben zu vollbringen hat. Es ist wohl-
feil, von den Minderheiten Anpassungsleistungen zu erwarten. Aber auch
die Mehrheitsgesellschaft kommt um solche Integrationsleistungen nicht
herum. Ist die deutsche Mehrheitsgesellschaft bereit, von einer Herme-
neutik des Verdachts zu einer wohlwollenden Unterstellung von Norma-
litat fortzuschreiten? Nehmen wir die herausragende Bedeutung von Bil-
dung, auch von religiéser Bildung, ernst genug? Was fiir einen Traum von
Gesellschaft haben wir? Wahrend die Deutschen lange dariiber diskutie-
ren, mit Hilfe welcher Tests Immigranten ihre Kenntnisse tiber Deutsch-
land nachweisen miissen, stellt sich doch die viel elementarere Frage:
Was konnen wir denen, die zu uns kommen, versprechen? Welche Visi-
onen von einer besseren Gesellschaft haben wir anzubieten? Ohne eine
Vision von sich selbst kann eine Gesellschaft nicht tiberleben. Das Prob-
lem besteht darin, diese Vision so zu bestimmen, dass die Bestimmung
ihrerseits Inklusion ermdglicht und Exklusion vermeidet.

Braucht ein liberales Gemeinwesen eine
politische Theologie?

Dem liberalen, sékularen Verfassungsstaat geht es wie dem Kaiser im
Mirchen »Des Kaisers neue Kleider«. Wer genau hinsieht, erkennt, dass
er religiés-weltanschaulich nackt ist. Ein schwarz-rot-goldenes Tuch ver-
hiillt nur spérlich die elementare Unfdhigkeit des sdkularen Staates, sich
auf dem Markt der Weltanschauungen und Religionen legitimatorisch

43

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

selbst zu bedienen. Eine mittelalterliche Investitur findet ebenso wenig
statt, wie die Selbstlegitimierung als Diktatur des Proletariats oder als
»Drittes Reich«. Auch die Debatte der letzten Jahre, ob die Verfassung
nicht auf einem von allen anzuerkennenden Wertefundament aufruhe, 16st
das elementare Problem nicht, dass eine religios-weltanschauliche Beklei-
dung des sékularen Staates ausschlie8lich im Auge des Betrachters liegt.

Das Bekenntnis des Staates zu seiner eigenen religios-weltanschau-
lichen Nacktheit wurde durch das Bekenntnis zu elementaren Freiheits-
rechten der Biirgerinnen und Biirger unausweichlich. Ein Staat, der Re-
ligionsfreiheit gewihrt, muss auch Zivilreligionsfreiheit gewdhren. Es
steht jedem Biirger frei, von seinem Staat zu halten, was er will: fiir den
besten aller moglichen oder fiir ganz und gar reformunféhig, fiir eine gu-
te Gabe Gottes oder fiir den Antichristen, fiir einen Verhinderer 6kono-
mischen Wachstums oder fiir den Garanten von Vertragssicherheit.

Diese Nacktheit offenbart eine elementare Bediirftigkeit des Staates.
Er kann nur so lange existieren, wie sich die Biirgerinnen und Biirger zu
ihm bekennen. Verliert er diese Zustimmungsféhigkeit, ist sein Ende ge-
kommen. Die Implosion der Ostblockstaaten ist dafiir ein eindriickliches
Beispiel. Der sékulare Verfassungsstaat ist auf die Zustimmung seiner
Biirgerinnen und Biirger angewiesen, kann sie aber selbst nicht garantie-
ren. Er ist auch auf die Zustimmung seiner religiésen Biirgerinnen und
Biirger angewiesen. In Deutschland sind das immerhin zwei Drittel der
Bevolkerung. Ein politisch kluger Staat wird also alles tun, sich der Zu-
stimmung seiner Biirgerinnen und Biirger so zu versichern, dass diese
auch gute religiése Griinde haben, ihn zu stiitzen.

Der romische Staat ermordete Jesus Christus. Jedes 6ffentlich aufge-
stellte Kreuz erinnert an diesen staatlichen Gewaltakt und an die daraus
resultierende grundsitzlich kritische Distanz von Christen gegeniiber
dem Staat. Der jiidische Berliner Philosoph Jacob Taubes nannte den
Romerbrief des Paulus »eine politische Theologie, eine politische Kampf-
ansage an den Cisaren«'”, wie iiberhaupt »die christliche Literatur eine
Protestliteratur gegen den florierenden Cisarenkult«'* gewesen sei. Pau-
lus sei eine Umwertung der Werte gelungen, von denen andere nur ge-
trdumt hétten. Der von den Méchtigen Erniedrigte, der unter ihnen Lei-
dende, ist nun der Messias, d.h. der Herr des von Paulus neu gegriinde-
ten Gottesvolkes. Radikaler kann das vorfindlich Politische nicht infrage
gestellt werden. Solange es Christen gibt, kommt die Politik nicht um-
hin, nicht nur das eigene Legitimationsdefizit, sondern auch das latente

13 Taubes: Die politische Theologie des Paulus, S. 27.
14 Ebd.

44

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

Delegitimationspotential des Christentums gegeniiber dem Staat niich-
tern zur Kenntnis zu nehmen.

Demgegentiber hat Carl Schmitt bekanntlich alle wesentliche politi-
schen Begriffe fiir theologische Sdkularisate gehalten und daraus eine
politische Theologie des Staates abgeleitet.”” Freilich ist Carl Schmitts
Politische Theologie aus theologischer Sicht ein Missbrauch der Theo-
logie zum Zweck der Legitimation einer totalitdren Politik. Der Gott Carl
Schmitts hat weder mit dem Gott des Alten, noch des Neuen Bundes et-
was zu tun. Schmitts Gott ist ein dezisionistischer, absolutistischer Sou-
verdn. Sowohl in der Hebriischen Bibel wie auch im Neuen Testament
haben wir es hingegen mit einem Gott zu tun, der sich in einem Vertrags-
akt bindet, der mit sich handeln lisst, der seinem Volk die Treue hilt.
Die Kreuzigung Jesu Christi selbst stellt das Politische im Namen der
Gerechtigkeit Gottes radikal in Frage.

»Was anderes sind also Reiche, wenn ihnen Gerechtigkeit fehlt, als
groBe Riuberbanden?«'® fragt Augustinus in »De civitate Dei«. Der
MaBstab ist Gerechtigkeit, nicht der Ausnahmezustand. Carl Schmitts
Vergleich des Ausnahmezustandes mit Wundern ist absurd. Was ist das
Wunderbare am 11. September 2001? Dieses Ereignis war fiir solche Po-
litiker wunderbar, die auf das Chaos tendenziell totalitir reagieren, die-
ses aber dadurch nur vergroBern: Carl Schmitt — ein moderner Pentheus.
Das Verhéltnis von Theologe und Politik, wie es Augustinus vorschwebt,
ist weitaus weniger gewalthaltig. Weil das Gottesreich »die bestgeord-
nete, eintrichtigste Gemeinschaft des Gottesgenusses und wechselseiti-
gen Genusses in Gott«'” ist, setzen sich Christen fiir ein irdisches Ge-
meinwesen ein, in dem ein Abglanz des himmlischen Gemeinwesens
aufscheint. Freiheit, Gerechtigkeit, Frieden und allgemeines Wohlwollen
sind die Standards.

Die Rede von einer »Erledigung der Politischen Theologie« kann
sich nur auf eine politische Theologie bezichen, die auBerhalb der klassi-
schen Theologien betrieben wird. Christliche Theologie ist per definitio-
nem politisch. Aus der Neutralitétspflicht des Staates in religios-weltan-
schaulichen Fragen kann nicht der Schluss gezogen werden, die Religion
solle sich aus dem Feld der Politik heraushalten. Jede Demokratie
braucht kritische Staatsbiirger, die ihre Kritik mit Hilfe 6konomischer,
feministischer, rechtlicher Argumente vortragen. Warum sollen religios
argumentierende Biirger von diesem Diskurs ausgeschlossen sein?

15 Schmitt: Politische Theologie.
16 Augustinus: Vom Gottesstaat Buch 1-10, S. 173.
17 Ebd., S. 563.

45

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

Die letzte Vorlesung von Jacob Taubes im Sommersemester 1986
trug den Titel »Zur politischen Theologie des Paulus«. Im Ankiindigungs-
kommentar dazu hief3 es:

»Ich lese den Romerbrief als Legitimation und Formation eines neuen gesell-
schaftlichen (Ver-)Bundes, der werdenden Ecclesia gegentiber dem Romischen
Imperium einerseits und andererseits der ethnischen Einheit des jiidischen
Volkes.«'®

Die Verwendung des Begriffs »(Ver-)Bund« spielt mit dem Bundesbe-
griff der Exoduserzidhlung. Allerdings ist Taubes zu sehr vom Messiani-
schen, genauer: von dessen dialektischer Fassung bei Paulus, fasziniert,
als dass er die Sistierung des revolutiondr Messianischen zugunsten ei-
ner bloBen Exoduspolitik hitte aufgeben wollen. Sich von Carl Schmitt
absetzend erklart er:

»Es ist eines, Theologe zu sein, ein zweites Philosoph, und es ist ein drittes,
Jurist zu sein. [...] Das Interesse von Schmitt war nur eines: dass die Partei,
dass das Chaos nicht nach oben kommt, dass Staat bleibt. Um welchen Preis
auch immer. Das ist fiir Theologen und Philosophen schwer nachzuvollziehen
[...] Das ist das, was er spiter das Kat-echon nennt: Der Aufhalter, der das
Chaos, das von unten dringt, niederhélt. Das ist nicht meine Weltanschauung,
das ist nicht meine Erfahrung. Ich kann mir vorstellen als Apokalyptiker: soll
sie zugrunde gehen. I have no spiritual investment in the world as it is.«"®

Wiéhrend Schmitt auf Chaosméchte panisch und fasziniert zugleich rea-
giert, fiihlt sich Taubes in seinem messianischen Denken gegen das Chaos
hinreichend geschiitzt. Gut paulinisch hilt er die Bedrohung durch Fiirs-
tentiimer, Machte und Gewalten fiir begrenzt. Taubes vertritt einen Mes-
sianismus, aber einen negativen Messianismus. Zustimmend zitiert er aus
Walter Benjamins Theologisch-politischem Fragment: »Erst der Messias
selbst vollendet alles historische Geschehen, und zwar in dem Sinne,
dass er dessen Beziehung auf das Messianische selbst erlost, vollendet,
schafft. «** Das Subjekt der Vollendung ist der Messias selbst.

»Darum kann nichts Historisches von sich aus sich auf Messianisches bezie-
hen wollen. Darum ist das Reich Gottes nicht das Telos der historischen Dyna-
mis; es kann nicht zum Ziel gesetzt werden. Historisch gesehen ist es nicht
Ziel, sondern Ende.«*!

18 Taubes: Die politische Theologie des Paulus, S. 146.

19 Ebd., S. 139.

20 Zit. bei Taubes: Die politische Theologie des Paulus, S. 98.
21 Ebd.

46

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

Gerade weil Taubes an den kommenden Messias glaubt, tritt er mit Ben-
jamin fur die Unterscheidung zwischen dem Politischen und dem Theo-
logischen ein. Die Vermischung beider Sphéren raubt beiden ihre spezi-
fische Kraft.

Es gibt also nicht nur gute politische und gute systemtheoretische,
sondern auch gute theologische Griinde, zwischen dem Politischen und
dem Theologischen zu unterscheiden. Es verbietet sich eine apokalypti-
sche Endzeitpolitik ebenso wie eine religids-politische Romantik. Mit
religios-politischer Romantik sind alle Arten von Kurzschliissen ge-
meint, die das Politische lediglich als Spiel- und Anschauungsmaterial
fiir eine selbstgefillige religiose Kulturkritik nutzen. Pluralitdt wird dann
als Beliebigkeit und Orientierungslosigkeit, Rationalitit als seelenlose
Technokratie, Pragmatismus als Perspektivlosigkeit, Individualitdt als
Vereinsamung und Atomisierung gebrandmarkt. Trifen all die kulturkri-
tischen Diagnosen zu, die von Kanzeln, Kathedern und Fernsehkommen-
tatoren zu horen sind, dann miisste die Apokalypse eigentlich schon an-
gebrochen sein. Macht ist bose, Geld ist schmutzig, Rationalitit ist kalt,
Technik zerstorerisch, Politik ist korrupt. Die Moderne ist Ausdruck der
Hybris des Menschen — der Mensch setzt sich an die Stelle Gottes. Darin
besteht die Illegitimitit der Neuzeit.

Das Problem religios-politischer Romantik besteht darin, dass sie gar
nicht politisch sein will. Das hartnéckige Vertreten von Interessen, das
zghe Verhandeln, das Abschitzen von Durchsetzungsmoglichkeiten, die
Suche nach Koalitionspartnern, das Eingehen von Kompromissen hilt
der religios-politische Romantiker fiir unappetitlich. Die Sorge der Poli-
tiker um Wohlstand und Sicherheit der Bevdlkerung ist fiir ihn ober-
flachlich und rein duBerlich. Sie lieben den Jargon der Eigentlichkeit. Die
Frage, ob eine politische Utopie machbar ist oder nicht, hélt der Roman-
tiker fiir einen groben Mangel an Feinsinnigkeit. Wer interessiert sich
schon fiir schnéde Machtfragen? Man macht nichts, man kommentiert.

Politikern miissten solche Kommentare aus dem religiosen Milieu
eigentlich gehorig auf die Nerven gehen. Bereits die Kenntnis der Sach-
verhalte ist oft nicht ausreichend. Kleine Schritte des Erfolges werden
nicht wahrgenommen, weil die Erwartungen viel zu hoch sind. Religiose
Reden dieser Art nennen sich gern »prophetisch« — sie unterscheiden sich
aber von wirklich prophetischen Reden dadurch, dass der Redner mit
seiner Prophetie nichts riskiert — aufler vielleicht leere Kirchen, weil
selbst der geduldigste Gottesdienstbesucher keine Lust hat, sich religiose
Kommentare zu politischen Sachverhalten anzuhoren, die aber gar nicht
politisch, sondern nur kulturkritisch gemeint sind.

Statt Endzeitpolitik zu betreiben und religiose Romantik zu pflegen,
sind die Kirchen und Religionsgemeinschaften gehalten, ihren Beitrag

47

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

zum politischen Gemeinwesen durch die Pflege einer diskursfihigen
theologischen Ethik zu leisten. Religiose Semantik hat keinen eigenstén-
digen Geltungsanspruch im politischen Diskurs. Religionsgemeinschaften
miissen ihre spezifischen Interessen allgemeinverstandlich vortragen und
der kritischen Uberpriifung aussetzen. Eben dies tun die groBen Weltre-
ligionen seit Jahrhunderten. Sie nennen dieses Ubersetzungsbemiihen
»Theologie«. Alle grolen Theologen der westlichen Welt haben theologi-
sche Ethiken entwickelt, die besonderes Gewicht auf die Unterscheidung
von civitas Dei und civitas terrena (Augustinus), von geistlichem und
weltlichem Regiment (Luther), von Vorletztem und Letztem (Bonhoef-
fer), von Christengemeinde und Biirgergemeinde (Barth), von politi-
scher Theologie und politischer Ethik (T. Rendtorff) gelegt haben. In
seiner Schrift »Von der Freiheit eines Christenmenschen« (1521) betont
alle Dinge und niemandem untertan sei, dass er als solcher aber politisch
ein dienstbarer Knecht aller und jedermann untertan sei. Neuzeitlich
aufgeklérter klingt es bei Karl Barth, der in seiner Schrift »Christenge-
meinde und Biirgergemeinde« uniibertroffen klar formuliert: Politische
Programme von Christen kénnen »nicht dadurch, dass sie christlich be-
griindet, sondern allein dadurch, dass sie politisch besser sind [...], ein-
leuchtend gemacht und zum Sieg gefiihrt werden.«*

Dem ist nichts hinzuzufiigen. Zu wiinschen wire allerdings, dass
auch die Wéhlerinnen und Wihler strikt nach politischen Qualitétskrite-
rien entscheiden. Oft genug wird die Wahl einer Partei mit einem Beken-
ntnisakt verwechselt. Die alte Tradition der Parteien, sich als Welt-
anschauungsparteien zu definieren, wirkt hier immer noch nach. Katholi-
ken wihlten katholisch, Sozialisten sozialistisch, Protestanten entweder
national- oder sozialliberal. Die Unterscheidung nicht nur von Politik
und Religion, sondern auch die Unterscheidung von Politik und Weltan-
schauung ist ein weiterer sinnvoller Schritt hin zu einer pragmatischen
Politik.

Vorschlag eines Perspektivenwechsels

Vielleicht ist es sinnvoll, nicht so sehr nach den Faktoren Ausschau zu
halten, die religiose Gewalt fordern. Wir sollten uns vielmehr fiir die Fak-
toren interessieren, die religiose Gewalt verhindern. Fiir eine kiinftige Re-
ligionspolitik sind best practice-Beispiele hilfreicher als Horrorszenarien.
Welche Religionen sind nicht nur mit einem freiheitlich-demokratischen

22 Barth: Christengemeinde und Biirgergemeinde, S. 38.

48

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

Rechtsstaat kompatibel, sondern leisten auch einen Beitrag zu dessen
Lebendigkeit und dessen Dauer?

An erster Stelle sind solche Religionen zu nennen, in denen der Bun-
desgedanke und das Exodusmotiv eine Rolle spielen. Wenn denn fiir die
Zukunft der globalisierten Welt the rule of the law, die >Geltung des Ge-
setzes, eine zentrale Rolle spielen wird und ferner dieses Gesetz natio-
nalstaatlich nicht mehr garantiert werden kann, dann werden wir darauf
angewiesen sein, dass die Weltreligionen als transnationale Akteure an
der Durchsetzung der Regel rule of the law mitarbeiten. Am Sinai legte
Gott sein Gesetz in die Hinde der Menschen. Von nun an lag es an ihnen,
es zu halten, es durchzusetzen, es wertzuschitzen. Das Gesetz ist sozu-
sagen die sichtbare Gegenwart Gottes in dieser Welt.

Am Sinai wird ein Volk durch einen Vertrag und eine Verfassung
konstituiert — nicht durch Blut, nicht durch Boden, sondern durch die Zu-
stimmung zu einer gemeinsamen Verfassung. Das ist eine Botschaft, die
von Deutschen aus zwei Griinden aufmerksam wahrgenommen werden
sollte. Zum einen wegen der Deutschen Neigung, Natur héher als Kultur
zu schitzen. Blut, Boden, Gefiihl, Wald, Berge, Tiefe, Kraft werden fiir
urspriinglicher gehalten als Verfassung, Recht, Struktur, Technik. Die
Rousseau’sche Romantik hat in Deutschland viele Anhdnger. Wie
schwirmte doch Carl Schmitt: »In der Ausnahme durchbricht die Kraft
des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Me-
chanik.«** Die geordnete Normalitit des Alltags, die Wiederholung als
Vertiefung und Kompetenzsteigerung, das Gesetz als Garant und nicht
als Feind der Freiheit, die Fahigkeit zur Selbstverendlichung angesichts
der Gefahr des Selbstverlustes im Optionenrausch — all das hat gegen ei-
ne deutsche romantische Liebe zur Urspriinglichkeit des Gefiihls wenig
Chancen — selbst wenn >the rule of the Gefiihl< die sichere Selbstzersto-
rung bedeutete.

Die Denunziation des Gesetzes hat in deutschen Kirchen eine lange
Tradition. Wihrend es angeblich in der Hebrdischen Bibel nur um Ge-
setz und Gerechtigkeit gehe, kiinde das Neue Testament vom Evangeli-
um und von der Liebe. Gerechtigkeit sei Sache der Handler und Klein-
geister, erst die Liebe mache den Menschen zum Menschen. Weder die
Liebe zum Gesetz, noch die Liebe als Gesetz kommen in der deutschen
Theologie hinreichend zum Tragen. Der Gegensatz von duflerem Gesetz
und innerlicher Liebe hat Adolf von Harnack zur Empfehlung verfiihrt,
das Alte Testament als kanonische Urkunde des Christentums aufzuge-

23 Zit. bei Taubes: Die politische Theologie des Paulus, S. 90.

49

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROLF SCHIEDER

ben.** In den christlichen Gemeinden hat sich bis heute das Wissen da-
riiber, dass Jesus Christus nicht das Ende des Gesetzes, sondern seine
Vollendung ist, noch nicht durchgesetzt. Nach Paulus befreit Jesus Chris-
tus nicht vom Gesetz, sondern indem er vom Fluch des Gesetzes befreit,
befreit er zum Gesetz. Es wiirde die westliche Wertegemeinschaft zwei-
fellos stidrken, konnten sich die Deutschen zu einer hoheren Wertschét-
zung der Exodusgeschichte durchringen. Moglicherweise sind die Angrif-
fe der deutschen Kosmotheisten nur ein Kampf gegen die Geltung des
Gesetzes im Namen einer neuen antinomischen Romantik.

SchlieBlich sind all die Religionen fiir ein Gemeinwesen niitzlich, die
eine solche politische Ethik ausgebildet haben, die Kurzschliisse zwischen
biblischen Texten und der Gegenwart verhindert. Eine solche politische
Ethik ist immer eingebettet in ein groBeres theologisches Unternehmen,
so dass die Regel aufzustellen ist, dass eine Religion umso ungeféhrlicher
ist, je differenzierter und unabhéngiger ihre Theologie ist und je intensiver
ihre Bildungsbemiihungen sind. Hans G. Kippenberg weist in seinem
Buch »Gewalt als Gottesdienst«® allerdings darauf hin, dass nicht nur
radikale religiose Gruppen selbst, sondern auch unbedacht handelnde
staatliche Stellen zur Eskalation religios motivierter Gewalthandlungen
beitragen. Die Kenntnis religiéser Sachverhalte wird deshalb auch fiir
Politiker in Zukunft immer wichtiger — schlieBlich eignen sie sich ja auch
rechtliche und 6konomische Kenntnisse an. Die Zivilisierung von Religi-
onen und Weltanschauungen durch Bildung ist ein zukunftsfihiges reli-
gionspolitisches Projekt, an dem sich Staaten ohne Verletzung ihrer reli-
gios-weltanschaulichen Neutralitdt beteiligen konnen. Interreligiose Bil-
dung fiir alle ist die angemessene religionspolitische Antwort auf religiose
Pluralisierung und Globalisierung.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik (1966), Frankfurt/M.: Suhr-
kamp *1982.

Assmann, Jan: Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Mo-
notheismus, Miinchen/Wien: Hanser 2003.

— Religion und kulturelles Geddichtnis, Miinchen: Beck 2000.

Augustinus, Aurelius: Vom Gottesstaat, Buch 1-10, Miinchen: dtv 1977.

24 So Harnack in seinem Marcion-Buch. Zur Rezeption des Marcion-Buches
bei Carl Schmitt, Ernst Bloch u.a. vgl. Faber: Politische Ddmonologie.
25 Kippenberg: Gewalt als Gottesdienst.

50

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISIKOFAKTOR RELIGION

Barth, Karl: Christengemeinde und Biirgergemeinde, Ziirich: Kaiser
1946.

Beck, Ulrich: Der eigene Gott. Friedensfihigkeit und Gewaltpotential
der Religionen, Frankfurt/M.: Verlag der Weltreligionen 2008.

Faber, Richard: Politische Déimonologie. Uber modernen Marcionismus,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2007.

Harnack, Adolph von: Marcion. Das Evangelium vom fremden Gott,
Leipzig: Hinrichs 1924.

Kippenberg, Hans G.: Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeit-
alter der Globalisierung, Miinchen: Beck 2008.

Maciejewski, Franz: Psychoanalytisches Archiv und jiidisches Geddicht-
nis. Freud, Beschneidung und Monotheismus, Wien: Passagen 2002.

Markschies, Christoph: Antike ohne Ende, Berlin: BUP 2008.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Sou-
verdnitdt, Berlin: Dunker & Humblot 1922.

Schulz, Matthias: Das Testament des Pharao, in: Der Spiegel 52 (2006),
S. 112.

Sloterdijk, Peter: Gottes Eifer. Vom Kampf der Monotheismen, Frank-
furt/M.: Verlag der Weltreligionen 2007.

Taubes, Jakob: Die politische Theologie des Paulus, Miinchen: Fink
1993.

51

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839412209-002 - am 14.02.2026, 14:17:22. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839412299-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

