Wer oder was ist Friedrich Mergel?
Mehrdeutig(keit) erzahlen in Annette von
Droste-Hiilshoffs Die Judenbuche

Johannes Hees-Pelikan

In seinem bekannten Essay iiber Die Vereindeutigung der Welt (2018) adressiert Thomas
Bauer die grundlegende und allgegenwirtige menschliche Erfahrung der Mehrdeutig-
keit:

Menschen sind stindig Eindriicken ausgesetzt, die unterschiedliche Interpretationen
zulassen, unklar erscheinen, keinen eindeutigen Sinn ergeben, sich zu widersprechen
scheinen, widerspriichliche Gefiihle auslésen, widerspriichliche Handlungen nahezu-
legen scheinen. Kurz: Die Welt ist voll von Ambiguitét. (Bauer 2018: 12)

Das Gefiihl, dass man ein Phinomen, einen Sachverhalt oder auch einen anderen Men-
schen nie ganz, nie in allen seinen Aspekten und Facetten einsehen, verstehen und be-
greifen kann, ist ebenso frustrierend wie faszinierend und stellt vielleicht eine Konstante
der conditio humana dar. Nicht weniger mehrdeutig als die Welt ist die Literatur. Mehr-
deutigkeit gehort zum Wesen der Literatur. Zahlreichen dsthetischen Theorien gelten li-
terarische Texte genau deshalb als wertvolle Begleiter beim Blick in den Abgrund der Un-
eindeutigkeiten, Komplexititen und Mehrdeutigkeiten der Welt (vgl. Bauer et al. 2010:
7-75; Berndt/Kammer 2009; Bode 1988). Indem sie Mehrdeutigkeit darstellen und re-
flektieren, helfen literarische Texte, sich in einer grundsitzlich mehrdeutigen Welt zu-
rechtzufinden. Denn gerade im Erzihlen wird diese Mehrdeutigkeit in ihrer ganzen Tie-
fe, Komplexitit und Unhintergehbarkeit erfahrbar und sichtbar. Es ist das Ziel dieses
Aufsatzes, exemplarisch zu zeigen, wie im Erzihlen in Abhingigkeit von konkreten nar-
rativen Verfahren jeweils bestimmte Formen von Mehrdeutigkeit entstehen und welche
Rolle die Reflexion dieser narrativen Mehrdeutigkeit fiir jenen literarischen Text spielt,
der hier untersucht werden soll.

Dieser Text ist Annette von Droste-Hillshoffs 1842 erschienene Erzihlung Die Juden-
buche. Ein Sittengemilde aus dem gebirgigten Westphalen. Der Text bietet sich in besonderer
Art und Weise an, weil er vielleicht mehr als jeder andere aus dem Kanon der deutsch-
sprachigen Literatur hinsichtlich seiner unaufthebbaren Dunkelheit, Sperrigkeit, Ritsel-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

haftigkeit, Uneindeutigkeit und Vagheit gelesen worden ist. Von der schier unendlichen
Zahl an Forschungsbeitrigen zur Judenbuche beginnt eine ebenfalls ganz erhebliche Zahl
damit, dass sie diese Mehrdeutigkeit betont oder gar zum charakteristischen Merkmal
des Texts erklirt (fiir einen Uberblick in Bezug auf die zahlreichen Aspekte, hinsichtlich
derer die Erzihlung als mehrdeutig klassifiziert werden konnte, vgl. Gaier/Gross 2018).
Andere Forschungsbeitrige wiederum versuchen, den Nebel zu liiften, etwa indem eine
Inhaltsangabe zur Judenbuche gemacht und somit ein eindeutiger Inhalt des Texts fest-
gelegt wird (vgl. Doering-Manteuffel 2010: 110f.; Jiger 2015: 397) oder indem zwischen
konkurrierenden Deutungsoptionen eine als die eindeutig richtige ausgezeichnet wird
(so etwa Mecklenburg 2008 in Bezug auf die Frage, wer den zentralen Mord innerhalb
der Erzihlung begeht). In beiden Fillen ist der Ausgangspunkt also die auffillige Mehr-
deutigkeit des Texts, die entweder betont wird oder aufgelost werden soll.

Meine These ist, dass diese Mehrdeutigkeit der Judenbuche auf produktive Art und
Weise differenziert werden kann. Denn Droste-Hiilshoffs Text erzeugt in Abhingigkeit
von seinen narrativen Verfahren spezifische Formen von Mehrdeutigkeit, die sich mit
den Begriffen Vagheit, Amplifikation, Ambivalenz und Unbestimmtheit bezeichnen las-
sen. Mithilfe dieser Begriffe hat Frauke Berndt die in narrativen Texten erzeugte Mehr-
deutigkeit jingst auf hilfreiche Art und Weise typologisiert (vgl. Berndt 2023). Vagheit
bezeichnet dabei im Einklang mit der etablierten linguistischen Bedeutung des Begriffs
die Abwesenheit eines klar erkennbaren Sachverhalts oder einer eindeutigen Bedeutung.
Vagheit, so hilt etwa Kennedy fest, »involves uncertainty about the actual meanings of partic-
ular terms« (Kennedy 2019: 507, Herv. 1.0.). Wihrend es bei Vagheit — salopp formuliert —
unklar bleibt, womit genau man es zu tun hat, bleibt es im Fall der Unbestimmtheit un-
klar, womit man es iiberhaupt zu tun hat. Die Begriffe Amplifikation und Ambivalenz
wiederum beschreiben — anders als Vagheit und Unbestimmtheit - nicht die Abwesen-
heit einer Bedeutung oder Referenz, sondern im Gegenteil die simultane Anwesenheit
mehrerer Sachverhalte oder Bedeutungen, die sich in variierendem Mafe direkt wider-
sprechen oder entgegenstehen konnen. Das Mafd an Widerspriichlichkeit dient dabei als
Differenzkriterium zwischen den beiden Begriffen: Amplifikation bezeichnet ein gerin-
geres Maf an Widerspriichlichkeit, Ambivalenz ein hoheres. Amplifikation und Ambiva-
lenz beschreiben also Formen von Mehrdeutigkeit, die, wie etwa Pia Diergarten festhilt,
anders als Vagheit und Unbestimmtheit nicht auf Undeutlichkeit zielen. Denn es geht
dabei nicht darum, »dass man etwas nicht versteht, sondern, dass man zugleich meh-
reres verschiedenes versteht; dass man eben nebeneinander mehrere Bedeutungen zu-
ldsst; die man aber alle versteht, die alle deutlich sind« (Diergarten 2022: 153; vgl. Bode
2007: 67).

In der Judenbuche geht es um alle diese Formen von Mehrdeutigkeit, die in der For-
schungsliteratur — so umfangreich diese auch sein mag — weder unterschieden noch the-
matisiert werden (vgl. aber Gaier/Gross 2018: 4 u. 16f1.). Anders als es beispielsweise das
Gros der Forschung suggeriert, das in der Judenbuche eine »Poetik [...] der Andeutungen,
der Indizien und Spuren« (Begemann 2020: 107) entdeckt, geht es in Droste-Hiushoffs
Erzihlung nicht nur um vages Erzdhlen, das zu wenig sagt, sondern auch um mehrdeu-
tiges Erzihlen, das zu viel sagt. Durch eine Differenzierung von verschiedenen Formen
der Mehrdeutigkeit gelangt man zu produktiven Einsichten. Man erkennt dann, dass in
der Judenbuche nicht einfach von einer irgendwie ritselhaften Welt, geheimnisumwit-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

terten Menschen und Ereignissen, die im Dunkeln bleiben, erzihlt wird. Vielmehr wird
alles, wovon in der Judenbuche erzihlt wird, durch spezifische Verfahren des Erzihlens
auf eine spezifische Art und Weise mehrdeutig. Diese notwendig im Erzihlen entstehen-
de Mehrdeutigkeit ist eines der Themen der Judenbuche, das der Text an mehreren Stellen,
auf die zuriickzukommen sein wird, auch explizit adressiert.

Im Folgenden mochte ich beschreiben, wie in der Judenbuche in Abhingigkeit von ver-
schiedenen narrativen Verfahren eine jeweils spezifische Mehrdeutigkeit erzeugt und
thematisiert wird. Dazu soll zunichst die Vagheit der Judenbuche niher beschrieben wer-
den, mit der sich eine Vielzahl von Forschungsbeitrigen auseinandersetzt (1.). Ausge-
hend davon méchte ich dann drei zentrale narrative Verfahren untersuchen, mittels wel-
cher die Judenbuche nicht nur vage, sondern auf differenzierte Weise mehrdeutig erzihlt:
das Verfahren des mehrstimmigen Erzdhlens (2.), das Verfahren des Erzihlens in meh-
reren Genres zugleich (3.) und das Verfahren des multiperspektivischen Erzidhlens (4.).
Zuletzt soll es dann um diejenigen Stellen gehen, an denen die in der Judenbuche erzihlte
Mehrdeutigkeit explizit thematisiert wird (5.).

Stimme, Genre und Modus werden so als die Systemstellen des narrativen Texts er-
kennbar, an denen das grundlegende narrative Potenzial zur Erzeugung von Mehrdeu-
tigkeit in der Judenbuche verortet werden kann. Dadurch, dass dieses Potenzial in mehre-
ren bemerkenswerten Textstellen explizit thematisiert wird, entsteht eine poetologische
Selbstreflexion. Denn in einer (erzihlten) Welt, deren Mehrdeutigkeit auf der Hand zu
liegen scheint und offen thematisiert wird, kommt dem fiir die Judenbuche so zentralen
poetischen Prinzip — der unhintergehbaren Mehrdeutigkeit des Narrativen — ein gestei-
gerter Stellenwert zu. Mit anderen Worten: Alles, wovon erzihlt wird, wird durch das
Erzihlen mehrdeutig - in einer unhintergehbar mehrdeutigen Welt wie etwa jener der
Judenbuche ist das nachgerade ideal. Einem konstitutiv mehrdeutigen Erzihlen kommtin
einer solchen Welt eine hohe epistemologische Relevanz zu. Denn es erscheint dann als
eine privilegierte Moglichkeit, der Welt gerecht zu werden, und zwar, weil das Erzihlen
die Mehrdeutigkeit der Welt, so kann man an Cornelia Pierstorffs grundlegende theo-
retische Uberlegungen anschlieflen, »mit dem Zugriff erst erzeugt« bzw. sichtbar, er-
fahrbar und erkennbar macht (Pierstorff 2022: 2). Mit der Thematisierung von Mehrdeu-
tigkeit leistet die Judenbuche also eine poetologische Selbstreflexion, in deren Zentrum
die epistemologische Aufwertung mehrdeutigen Erzihlens liegt. Mehrdeutiges Erzih-
len wird zur zentralen Praktik der Erfahrung, Erkenntnis und Erschlieffung einer Welt,
deren Mehrdeutigkeit es fokussiert und thematisiert. In Droste-Hiilshoffs Judenbuche be-
tritt man eine Welt, die immer nur noch mehrdeutiger wird, sobald man beginnt, von ihr
zu erzihlen.

1. Forschen und Ratseln

In einem wegweisenden Aufsatz hat Heinrich Henel 1967 das bis heute aktuelle For-
schungsparadigma der Mehrdeutigkeit fur die Judenbuche begriindet. Das »Grundpro-
blem der Novelle« sei die Frage »Was ist Wahrheit?« (Henel 1967: 157), und die Antwort
der Erzihlung sei, dass der menschliche Verstand niemals ausreiche, um das eindeutig
und letztgiiltig zu erkennen. Henels Interpretation ist damit die erste, in welcher »der

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

49


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Sinn der Novelle eben in ihrer Dunkelheit gesehen wird« (ebd.: 159). Mit Dunkelheit ist
dabei jene Form von Mehrdeutigkeit gemeint, die oben als Vagheit eingefithrt wurde,
und vage ist in erster Linie die in der Judenbuche erzihlte Welt (histoire). Was in dieser
Welt geschieht, ist nicht eindeutig zu sagen, ebenso wenig, warum es geschieht. Im
Anschluss an Henel haben das zahlreiche Interpreten betont (vgl. Gaier/Gross 2018:1-10;
Kortlinder 1979; Liebrand 2008: 208ff.; Schwarz 2019: 721; Wortmann 2010: 315f.). Wer
hat den Juden Aaron ermordet? (Vgl. Huszai 1997; Liebrand 2008: 211f.) Wer den Forster
Brandis, und warum schickt Friedrich diesen in die falsche Richtung in den Wald? (Vgl.
Liebrand 2008: 208f.) Wer hingt am Ende tot in der Judenbuche? (Vgl. ebd.: 213f.) War es
Selbstmord oder Mord? (Vgl. Kraft 1994: 101) Warum withlt Margreth in der Erde? (Vgl.
Henel 1967: 153f.; Rolleke 2016a; Staiger 1962.: 58) Ermordet Margreth ihren Mann? (Vgl.
Liebrand 2008: 205; Henel 1967: 155) Schlift Margreth mit ihrem Bruder? (Vgl. Liebrand
2008:206; Helfer 1998: 235f.) Und vor allem: Wer oder was ist Friedrich? Ein Mérder? (Vgl.
Rolleke 2016a; Schiublin 1993: 255) Kein Morder? (Vgl. Huszai 1997; Mecklenburg 2008)
Ein sozial Benachteiligter? (Zu dieser sozialen und sozialpsychologischen Dimension
der Erzdhlung vgl. Diersen 1983: 305; Doering-Manteuffel 2010; Freund 1993; Freund
1979) Ein verhaltenspsychologisch Auffilliger? (Vgl. Krauss 1995) Oder blof3 Teil einer
allegorischen Figuration mit religiéser Aussage? (Vgl. Rolleke 2016a) »All das und vieles
andere bleibt ungeklirt« (Begemann 2020: 104). Ostentativ scheint die Judenbuche eine
eindeutige Antwort auf jede einzelne dieser Fragen zu verunmoglichen, was im Text
auch mehrfach explizit betont wird, am deutlichsten vielleicht im Zusammenhang des
Mords am Forster Brandis, der »nie aufgeklirt« (Droste-Hiilshoff 1994: 39)' wurde, da
die »Anzeigen so schwach« (SW 36) waren und es anstelle von gesicherten Beweisen und
Erkenntnissen »nicht mehr als Mutmaflungen« (SW 36) gibt. Erzahlt wird so von einer
dunklen, diisteren Welt, in der es keine Wahrheit gibt, sondern nur Gewalt und Tod (vgl.
Laufhiitte 2002: 291; Silz 1954) — und Vagheit.

Erzeugt wird solche Vagheit der erzihlten Welt durch die Art und Weise, in der
iber diese Welt erzihlt wird. Auch das wurde von der Forschung immer wieder be-
schrieben, etwa mithilfe des von Henel geprigten Begriffs des »Indizienstil[s]« (Henel
1967: 146), womit ein Erzihlen gemeint ist, dessen Prinzip die Darstellung grundsitz-
lich uneindeutiger Hinweise, Indizien ist. Thomas Wortmann hilt summarisch fest,
dass die Erzeugung von »Liicken und Ambivalenzen [...] als konstitutives Merkmal der
Droste’schen Erzihlstrategie verstanden« (Wortmann 2010: 316f.) werden miisse, und
Claudia Liebrand identifiziert in »Verritselung und Verdunkelung« (Liebrand 2008: 208)
zwei zentrale narrative Prinzipien. Auch aus quellengeschichtlicher und textgenetischer
Sicht wurde immer wieder festgestellt, dass Droste-Hiilshoffs Judenbuche von Verfahren
des vagen Erzihlens geprigt ist. Solche Verfahren lassen sich nimlich sowohl in threm
Umgang mit den Quellen ihrer Erzihlung erkennen als auch in der textgenetischen
Entwicklung, die von den verschiedenen Entwiirfen und Textstadien der Judenbuche
zum verdffentlichten Text fithrt. Die Forschung hat ausfiihrlich rekonstruiert, welche
historischen Ereignisse der in der Judenbuche erzihlten Geschichte zugrunde liegen (vgl.
dazu Begemann 2020: 101ff.; Plachta/Woesler 1994: 786f.; Krus 1994). Dariiber hinaus

1 Zitate aus der Judenbuche werden im Folgenden aus dieser Ausgabe unter Angabe der Sigle [SW]
sowie der Seitenzahl ausgewiesen.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

wurde die von Droste-Hiilshoffs >Halbonkel< August von Haxthausen 1818 verdffent-
lichte Geschichte eines Algierer-Sklaven als ein wichtiger Ausgangspunkt fir die Judenbuche
identifiziert (vgl. Liebrand 2008: 197ff.; Werner 1979). Mit Blick auf diese Quelle hat
insbesondere Liebrand ausfiihrlich gezeigt, dass Droste-Hiillshoff aus der Erzihlung
ihres Onkels zwar etliche Hauptelemente der story tibernimmt, dabei aber systematisch
die Deutungsmoglichkeiten erweitert und so Zweifel daran erzeugt, swas wirklich ge-
schah« (vgl. Liebrand 2008: 201ft.; Diersen 1983: 310f.). Das Verhiltnis der Judenbuche zur
Geschichte eines Algierer-Sklaven betont somit, dass Droste-Hiilshoffs Text explizit auf die
Erzeugung von Vagheit zielt. Dieses Streben nach Vagheit zeigt sich auch aus einer text-
genetischen Sicht, d.h. es manifestiert sich in der Abfolge der Textstufen, die schlieflich
zur publizierten Version der Judenbuche filhren. Es sind acht Textstufen® erhalten, die
einen langen, wohl beinahe tiber zwei Jahrzehnte reichenden Entstehungsprozess der
kurzen Erzihlung dokumentieren (vgl. Begemann 2015: 91ff.; Plachta/Woesler 1994: 779).
Uniibersehbar lassen die Textstufen dabei eine »Strategie der Verdunkelung« (Bege-
mann 2015: 110) erkennen: Gezielt erhdht die Autorin bei ihrer Arbeit am Text dessen
Vagheit, etwa indem sie auf Verfahren der »Verkiirzung, Auslassung und Andeutung«
(ebd.) zuriickgreift:

Anhand eines Vergleichs der Druckfassung mit den handschriftlichen Vorstufen der Ju-
denbuche hat man Droste-Hiilshoffs Bemiihen nachweisen kénnen, im Laufe der Uber-
arbeitungen gezielt Informationen zu streichen und Sachverhalte zu verundeutlichen.
Die>Verdunkelung«des Textes, die ihn vielerorts ratselhaft macht, ist also nicht etwas,
was der Autorin unterlduft oder von ihr in Kauf genommen wird, es handelt sich viel-
mehr um eine bewufite Strategie. (Begemann 2015: 107f.)

Durch literarische Verfahren sowie solche, die quellengeschichtlich oder textgenetisch
beschreibbar sind, entsteht also jene Vagheit, welche Leser:innen seit Jahrzehnten an-
spornt, das »Ritsel« (Wittkowski 1985) der Judenbuche zu 16sen.

Neben dieser Vagheit wird von der Forschung immer wieder auch die Ambivalenz der
Judenbuche beschrieben, allerdings ohne sie begrifflich und systematisch prazise zu be-
stimmen und vom Phinomen der Vagheit abzugrenzen. So ist Droste-Hiilshoffs Erzih-
lung fiir Benno von Wiese beispielsweise »realistisch und phantastisch zugleich« (Wiese
1956:160), da sie als akribische sozialpsychologische Fallstudie ebenso begreifbar ist wie
als Schilderung eines naturmagischen Mysteriums. Oft bemerkt wurde auch das inter-
textuelle Oszillieren zwischen Altem und Neuem Testament. Wihrend das unerbittliche
Urteil iiber Friedrich/Johannes — dessen »Leiche ward auf dem Schindanger verscharrt«
(SW 62) — alttestamentlichen Prinzipien von Rache und Vergeltung zu folgen scheint,
predigt das Eingangsgedicht im Sinne des Neuen Testaments und mahnt zu Vergebung
und Barmbherzigkeit, was ein »merkwiirdiger Kontrast« (Wiese 1956: 172) sei. Und Hart-
mut Laufhiitte entdeckt Widerspriichlichkeit in einem Grundmuster der Droste-Hiils-
hoff-Forschung, das darin bestehe, dass viele Interpreten in der dunklen, hoffnungslo-
sen Welt der Judenbuche zugleich ein metaphysisch-religioses Prinzip der ausgleichen-
den Gerechtigkeit am Werk sihen (vgl. Laufhiitte 2002). Bezeichnenderweise erkennt

2 Abgedruckt sind die Textstufen in der historisch-kritischen Ausgabe (vgl. Droste-Hiilshoff 1984).

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

51


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Laufhiitte gerade nicht, dass dieser >Widerspruch« auf eine zentrale Mehrdeutigkeit der
Judenbuche verweist und somit nicht als interpretative Verirrung abgetan werden sollte,
sondern zum charakteristischen Profil des Texts zu rechnen ist. Auch in der Frage, ob im
Dorfe B. nur blinder Zufall sinnlos waltet oder ob mysteriése Krifte dort mit harter Hand
zugange sind, bleibt dieser Text mehrdeutig.

Es ist interpretatorisch produktiv solche Ambivalenzen von Vagheit zu unterschei-
den. Es geht in der Judenbuche nimlich nicht um die Frage >Hat Friedrich Mergel Aaron
ermordet?s, auf die nur eine vage Antwort — nichts Genaues weif$ man nicht — gegeben
werden kann. Es geht vielmehr um die Frage sWer oder was ist Friedrich Mergel?< Die
Antworten auf diese Frage sind aber nicht nur im Einzelnen vage, sondern in der Sum-
me bspw. auch ambivalent. Friedrich ist x und y und z — usw. usf. Gerade mit Blick auf
Friedrich wird solche Ambivalenz in Droste-Hiilshoffs Text mehrmals explizit angespro-
chen. Die »Wendung seines [also Friedrichs, ].H.P.] Charakters«ist ein zentrales Thema,
das auch die Bewohner des Dorfes B. beschiftigt, die sich »bewuflt« werden, »ihn nicht
zu kennen und nicht berechnen zu kénnen, wessen er am Ende fihig sei« (SW 41).

So gewdhnte man sich daran, ihn bald geputzt und frohlich als anerkannten Dorfele-
gantan der Spitze desjungen Volks zusehen, bald wieder als zerlumpten Hirtenbuben
einsam und trdumerisch hinter den Kithen herschleichend, oder in einer Waldlichtung
liegend, scheinbar gedankenlos und das Moos von den Baumen rupfend. (SW 29)

Die Judenbuche erzihlt mehrdeutig und sie thematisiert und reflektiert die dabei ent-
stehenden Formen von Mehrdeutigkeit implizit ebenso wie explizit. Die grundlegenden
Verfahren dieses mehrdeutigen Erzdhlens lassen sich an drei grundlegenden System-
stellen des narrativen Texts festmachen: Stimme (2.), Genre (3.) und Modus (4.).

2. Stimme

Bekanntlich beginnt die Judenbuche mit einem Gedicht. So regelmiflig wie seine Form
aus fiinfhebigen jambisch-alternierenden und paargereimten Versen, so eindeutig
scheint seine Aussage zu sein, die eine zentrale Botschaft des Neuen Testaments pa-
raphrasiert: »Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdetl« (Mt. 7,1-7,5; vgl. Joh.
7,53-8,11) Aber das Gedicht erschopft sich nicht darin, an diese eine Botschaft zu er-
innern - das christliche Gebot der Barmherzigkeit, das zu einem milden Urteil iiber
die Siinden, Fehler und Vergehen der anderen anhilt. Vielmehr setzt bereits mit dem
Gedicht ein narratives Verfahren ein, das ein genuin mehrdeutiges, da mehrstimmiges
Erzihlen erzeugt. Analysier- und beschreibbar wird dieses Erzihlen mithilfe der narra-
tologischen Kategorie der Stimme, wie sie in der auf Gérard Genette zuriickgehenden
strukturalistischen Diskursnarratologie entwickelt wurde. Die narrative Struktur der
Judenbuche wird in entscheidender Hinsicht durch das Verhiltnis des Gedichts zum
nach diesem einsetzenden Haupttext gepragt. Das allerdings wird selten erkannt. Die
inzwischen mehr als 100 Jahre andauernde, intensive germanistische Forschung — die
alles nur Erdenkliche iiber die Judenbuche gesagt hat, und das meist mehrfach - ist in

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

dieser Hinsicht stark erginzungsbediirftig, was wohl auch daran liegt, dass sie sich
kaum der Genette’schen Terminologie bedient.

Betrachtet man das Eingangsgedicht hinsichtlich seiner Stellung in der narrativen
Struktur der Judenbuche, kann man sich der von Giinther Bonheim formulierten Kritik
anschliefRen, dass die Bezeichnung Mottogedicht — die ein Lieblingslabel der Forschung
ist — eher weniger treffend, vielleicht sogar irrefithrend ist. Denn das Gedicht ist gera-
de nicht vor< oder >iiber« der Erzihlung einzuordnen, von wo aus es fiir diese ein Motto
formuliert (vgl. Bonheim 2002: 212). Stattdessen ist es »der Erzahlung selber zugehorig«
(ebd.). Freilich zieht Bonheim nicht die Konsequenz aus dieser richtigen Feststellung,
wenn er folgert, dass in dem Gedicht »der Leser« (ebd.: 213) adressiert und gleichsam
auf die Lektiire des Haupttexts vorbereitet werde. Als Teil des narrativen Setups der Ju-
denbuche ist das Gedicht vielmehr so zu verstehen, dass in ihm eine erste, extradiegeti-
sche Erzihlstimme einsetzt, welche die Erzihlung eréffnet und den Rahmen setzt fir
die zweite, intradiegetische Erzihlstimme, die mit dem nach dem Gedicht stehenden
Haupttext vernehmbar wird (vgl. Rieb 1996: 47). Am deutlichsten zeigt sich diese Zwei-
stimmigkeit, wenn im viertletzten Vers die extradiegetische Erzihlinstanz die intradie-
getische explizit anspricht: »Du Gliicklicher, geboren und gegeht« (SW 11). Gleich zu Be-
ginn der Judenbuche erzihlen also zwei Stimmen, die sich primir hinsichtlich der Orte
unterscheiden lassen, von denen aus sie erzihlen (extradiegetische vs. intradiegetische
Ebene). Hat man die beiden Erzdhlstimmen aber erst einmal dergestalt auseinanderdi-
vidiert, so wird man auch klarer sehen konnen, dass diese nicht nur von unterschiedli-
chen Ebenen aus erzihlen. Sie erzihlen vor allem auch Verschiedenes und erzeugen da-
mit Mehrdeutigkeit vom Typ der Amplifikation. Als Akkumulation dieser Stimmen wird
die Judenbuche so von Grund auf zu einem Text, der Stimmen im Sinn einer Amplifika-
tion nebeneinanderstellt. Dabei ist es auffillig, dass insbesondere die extradiegetische
Erzihlinstanz solche, wie ich sie nennen maochte, amplifikatorische Mehrdeutigkeit auch
ganz explizit thematisiert und so gleich in den ersten Zeilen der Judenbuche ins thema-
tische Zentrum riickt. Um dies besser nachzuvollziehen, méchte ich den Beginn der Er-
zdhlung noch einmal zitieren:

Wo ist die Hand so zart, dafs ohne Irren

Sie sondern mag beschrankten Hirnes Wirren,
So fest, dafd ohne Zittern sie den Stein

Mag schleudern auf ein arm verkiimmert Sein?
Wer wagt es, eitlen Blutes Drang zu messen,
Zu wagen jedes Wort, das unvergessen
Injunge Brust die zahen Wurzeln trieb,

Des Vorurteils geheimen Seelendieb?

Du Glicklicher, geboren und gehegt

Im lichten Raum, von frommer Hand gepflegt,
Leg hin die Waagschal<, nimmer dir erlaubt!
Laf ruhn den Stein — er trifft dein eignes Haupt! —
(SW11)

Was erzihlt die hier vernehmbare erste narrative Stimme und inwiefern thematisiert sie
dabei amplifikatorische Mehrdeutigkeit? Offensichtlich paraphrasiert die Stimme die

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

53


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

biblische Mahnung, dass nur derjenige, der selbst ohne Siinde ist, es wagen sollte, den
Stein auf andere zu werfen. Begriindet wird dieses Gebot mit der Mehrdeutigkeit und
Komplexitit allen menschlichen Tuns und Seins, der ein eindeutiges, harsches Urteil nie-
mals gerecht werden kann. Schon in den ersten Zeilen des Gedichts wird diese unhinter-
gehbare Mehrdeutigkeit thematisiert. Es kann weder iiber einen Menschen noch dessen
Taten ein eindeutiges Urteil geben, da beides zu komplex, zu wenig eindeutig, zu mehr-
deutig ist — und zwar im Sinne einer Mehrdeutigkeit vom Typ Amplifikation (vgl. Krauss
1995: 545). Denn die im Gedicht beschriebene Mehrdeutigkeit kommt dadurch zustan-
de, dass die menschlichen Gedanken, Gefiithle und Handlungen einer Vielzahl von Ein-
fliissen ausgesetzt sind, die im Sinn einer Amplifikation parallel wirken. Vielfiltig sind
die »Wirren« des menschlichen »Hirnes«, unmessbar mannigfaltig der »Drang« und die
Triebe seines »Blutes«, unwigbar die zahllosen »Wort[e]«, die ihn beeinflussen, dispa-
rat die Einfliisse seiner Umwelt. Die Botschaft des Gedichts ist es folglich, sich auf diese
Mehrdeutigkeit der Menschen und ihrer Taten einzulassen und deshalb vom Urteilen
abzusehen. Mehrdeutig sind dabei — das ist zu betonen — nicht nur die siindigen Men-
schen und ihre Taten, sondern nicht weniger diejenigen, die iiber die anderen richten.
Denn eben so wenig, wie Menschen einfach Siinder:innen sein konnen, kénnen sie ein-
fach Richter:innen sein. Das Gedicht bringt diese Mehrdeutigkeit in der letzten Zeile auf
den Punkt, in der das Gebot, nicht zu richten, damit begriindet wird, dass jeder Urteils-
spruch auf das »Haupt« der Richtenden zuriickfillt. Mit anderen Worten: In jeder Rich-
ter:in steckt eine Siinder:in — ein Gedanke, der auch im nach dem Gedicht einsetzenden
Prosatext noch einmal aufgegriffen wird, wenn dort vom »siebzigjihrigen Ortsvorste-
her« die Rede ist, der »als erfahrener Leitbock den Zug [der Holzdiebe, J.H.P.] mit gleich
stolzem Bewufitsein anfiihrte, als er seinen Sitz in der Gerichtsstube einnahm« (SW 13).
Auch hier ist der Stolz des Richters zugleich der Stolz des Verbrechers.

Die amplifikatorische Mehrdeutigkeit aller Menschen und ihrer Handlungen - seien
sie Richter- und/oder Siinder:innen - wird also von der extradiegetischen Erzihlstimme
explizit thematisiert. Zugleich wird — wie um diese Aussage zu unterstreichen — auch
das Sprechen der extradiegetischen Stimme selbst mehrdeutig. So fillt gleich zu Beginn
des Gedichts auf, dass die in den ersten beiden Versen beschriebene barmherzige, »zar-
te< Hand, die Einsicht hat, sich in den Versen drei und vier unvermittelt in eine strafen-
de, >feste« Hand, verwandelt, die den Stein schleudert. Fiir diese Mehrdeutigkeit sind
rhetorische Verfahren konstitutiv, erscheinen doch die Attribute »so zart« und »so fest«
dadurch, dass sie eine Wiederholung und einen Parallelismus bilden, als die Eigenschaf-
ten ein und derselben Hand. Die zarte Hand, die sich behutsam an die Mehrdeutigkeiten
und »Wirren« des »beschrankten Hirnes« herantastet, ist zugleich die feste Hand, die alle
Mehrdeutigkeit der Menschen und ihrer Taten ignoriert, diese auf »ein arm verkiitmmert
Sein« reduziert und den Stein schleudert, ohne zu zégern. Die Hand ist zart und fest, sie
istambiguititssensibel und ambiguititsintolerant — sie ist mehrdeutig, und zwar auf ei-
ne widerspriichliche Art und Weise, womit sich auf dem Spektrum der Mehrdeutigkeit
eine Verschiebung in Richtung Ambivalenz ergibt. Die explizit thematisierte amplifika-
torische Mehrdeutigkeit der Menschen und ihrer Taten wird dadurch auf der performa-
tiven Ebene im Sprechen der Erzihlstimme zur Ambivalenz gesteigert. Das Erzihlen der
extradiegetischen Erzihlinstanz ist ambivalent; es ist eine Stimme, zu der sowohl eine
zarte als auch eine feste Hand gehort.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

Im viertletzten Vers adressiert die Stimmte des Gedichts einen »Gliickliche[n], ge-
boren und gehegt«. Viele Forschungsbeitrige gehen davon aus, dass mit dieser Apostro-
phe der »Leser« (z.B. Rolleke 2016a: 80) angesprochen wird. Das ist sicher nicht verkehrt;
ebenso plausibel ist es aber, die genuine (amplifikatorische) Mehrdeutigkeit der Adres-
sierungen zu bedenken, die sich an mehrere Adressat:innen gleichzeitig richten kann.
Ich méchte vorschlagen, in dem »Gliickliche[n]« nicht nur die Rezipient:innen, sondern
auch eine von der extradiegetischen Erzihlinstanz des Gedichts angesprochene zweite
(und dann per definitionem intradiegetische) Erzihlstimme zu sehen, die das Erzidhlen
mit dem Einsatz des auf das Gedicht folgenden Haupttextes iibernimmt. Dieser narra-
tologische Befund ist dabei kein terminologischer Selbstzweck und keine Spitzfindig-
keit. Er benennt vielmehr prizise jene Systemstelle, an welcher eine grundlegende nar-
rative Mehrdeutigkeit der Judenbuche entsteht: die Stimme. Die Judenbuche ist vielstim-
mig, und in Abhingigkeit von diesem narrativen Verfahren entstehen spezifische Mehr-
deutigkeiten vom Typ Amplifikation und Ambivalenz. Es sprechen gleich zu Beginn von
Droste-Hiilshoffs Text zwei Stimmen, es erklingt schon auf der ersten Seite, was Chris-
tian Begemann treffend eine »[d]Junkle Polyphonie« (Begemann 2015: 109) genannt hat.
Diese von Beginn an bestehende Mehrdeutigkeit wird von der Judenbuche explizit the-
matisiert, indem sie die Ansprache ihrer eigenen Erzihlinstanz inszeniert. Denn indem
die intradiegetische Erzihlinstanz im einfithrenden Gedicht als »Gliicklicher« apostro-
phiert wird, wird ihr Erzihlen auch qualifiziert. An sie richtet sich die im Gedicht vorge-
tragene (wenn auch performativ nicht bruchlos umgesetzte) Warnung, nicht zu urteilen,
nicht eindeutig zu sprechen, um der Mehrdeutigkeit der Menschen und Taten, iiber die
gesprochen wird, gerecht zu werden. Damit aber unterliegt das Sprechen der intradie-
getischen Erzihlinstanz von Beginn an jener grundlegenden Ambivalenz, die sich auch
im Erzihlen der extradiegetischen Instanz erkennen lisst. Ist es ein verurteilendes Spre-
chen oder ein verstindnisvolles barmherziges? Es ist diese Ambivalenz der intradiege-
tischen Erzahlinstanz, die sie auch — wie vor allem Sebastian Meixner herausgearbeitet
hat — unzuverlissig erscheinen lisst. Diese Unzuverlissigkeit kommt dadurch zustande,
dass zugleich Mehreres und Verschiedenes erzihlt wird. Meixner hilt dies prizise fest:

Die >Geschichte« des literarischen Textes multipliziert sich in mehrere Versionen, in
mehrere Erzahlungen im Widerstreit oder in mehrere als Aussagesysteme verstande-
ne Welten. [..] Vielmehr werden verschiedene Versionen der erziahlten Welt neben-
einander gestellt, ohne hierarchisch oder erzdhllogisch aufgelést zu werden. (Meixner
2014:109)

Die Judenbuche fithrt also nicht nur von Beginn an ein im Sinne der Amplifikation mehr-
deutiges Erzihlen vor, das auf eine extra- und eine intradiegetische Erzihlinstanz ver-
teilt wird. Dariiber hinaus produzieren die einzelnen Erzihlstimmen zudem Ambiva-
lenz, sie sind in sich auf eine widerspriichliche Weise mehrdeutig.

3. Genre

Ambivalenz entsteht auch an einer weiteren grundlegenden Systemstelle des narrativen
Texts: dessen generischer Dimension. Hier besteht ein enger Zusammenhang mit der

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

55


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Stimme, denn das Genre oder die Gattung eines Texts lassen sich als semantische Rah-
mung der Erzihlstimme(n) begreifen. Mit nur einer Rahmung begniigen sich die Erzihl-
stimmen der Judenbuche allerdings nicht. Stattdessen verwenden sie die Elemente, Topoi
und Konventionen mehrerer Genres und erzeugen auch dadurch Ambivalenz. Mehrdeu-
tigkeit entsteht hier also im Zusammenfall mehrerer genrespezifischer Erzihlweisen. Es
wird in mehreren Genres zugleich erzihlt; dasjenige, was erzihlt wird, wird dadurch un-
hintergehbar ambivalent.

Die in der Judenbuche so offensichtliche Uberlappung von Genres wurde von Liebrand
prazise beschrieben. Sie hilt fest, dass »Einzeltexte nicht mit den Genrekonventionen ei-
nes einzelnen Genres [...] operieren, sondern mit einem (kleineren oder grofReren) Biin-
del von Mustern diverser Genres« (Liebrand 2008: 216). In der Judenbuche lassen sich —
allein nach der Lektiire des Titels, des Einfithrungsgedichts und der ersten beiden Sitze
der danach einsetzenden Erzihlung — mindestens 7 verschiedene generische Rahmun-
gen des Erzdhlens unterscheiden:

1. Der - nicht von der Autorin stammende, von ihr aber akzeptierte — (vgl. Plachta/
Woesler 1994: 781) Haupttitel »Die Judenbuche« verweist auf das Genre der Novelle,
indem er ein Dingsymbol zu benennen scheint (vgl. Diersen 1983: 300; Wiese 1956:
156).

2. Der - von der Autorin eigentlich als Haupttitel gedachte — Untertitel nimmt eine
explizite Genrebezeichnung vor und nennt den Text ein »Sittengemélde« (vgl. Doe-
ring-Manteuffel 2010).

3. Daseinfithrende Gedichtlegt es nahe, den Text als religioses Exempel oder als Allego-
rie zu lesen, in der die Relevanz des christlichen Barmherzigkeitsgebots dargestellt
wird (vgl. Rolleke 2016a; Jiger 2015).

4. Ebenso konnte man im Gedicht aber auch Hinweise auf das Genre einer sozialpsy-
chologischen Fallstudie erkennen, in der die Ursachen und Einfliisse thematisiert
werden, die Menschen zu Verbrechern werden lassen (vgl. Diersen 1983: 305; Doe-
ring-Manteuffel 2010; Freund 1993; Freund 1979).

5. Der erste Satz der Erzihlung weckt Reminiszenzen an Friedrich Schillers Erzihlung
Der Verbrecher aus verlorner Ehre (1786/1792) und damit das Genre der Kriminalge-
schichte (vgl. Henel 1967: 151ff.; Ort 2014: 107ff.; Wortmann 2017).

6. Daneben aktiviert der erste Satz auch das Genre der Dorfgeschichte. Es steht dort
zunichst das »Dorfe B.« im Mittelpunkt der Darstellung (vgl. Liebrand 2009: 147f.).

7. Im zweiten Satz spielt die Erzihlung dann auf die Gattung des Epos an, ist hier doch
die Rede davon, dass im beschriebenen lindlichen Setting zum »Ulysses« wird, wer
eine Reise von mehr als »dreifdig Meilen« (SW 11) unternimmt (vgl. Liebrand 2009:
153ff.; Oppermann 1976).

Was ist es also nun, das hier erzihlt wird? Ist es eine Novelle, ein Sittengemailde, ein
religioses Exempel, eine sozialpsychologische Fallstudie, ein Krimi, eine Dorfgeschich-
te oder doch gar ein verbrimtes Epos? Daneben sind noch weitere Genres denkbar, die
bspw. Jefferson S. Chase auflistet: »morality play, psychological portrait, crime story, po-
litical allegory, Hoffmanesque tale of the supernatural, religious parable« (Chase 1997:
127f.). Oder - so kann man im Anschluss an Benno von Wiese fragen: Ist es nicht eher

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

ein Roman statt einer Novelle, allerdings einer, dessen auffillig dramatische Szenenge-
staltung auffallt? (Vgl. Wiese 1956: 157 u. 175) Derlei Fragen sind natiirlich rhetorisch und
daher vielleicht besser so zu formulieren: Welche Erkenntnisse vermag die Frage nach
der generischen Mehrdeutigkeit der Judenbuche zu erzeugen? Sie vermag es, so lautet die
Antwort, die ich darauf geben mochte, ein zentrales Verfahren der Erzeugung einer spe-
zifischen Form von Mehrdeutigkeit zu markieren. Denn — dies betonen vor allem Gat-
tungstheorien, die das Konzept des Gattungswissens zentral stellen (vgl. exemplarisch
Bies/Gamper/Kleeberg 2013) — das Erzihlen in einem bestimmten Genre bedeutet im-
mer auch eine Formung und eine Rahmung (framing) des Erzihlten. Ein Krimi erzihlt
von Mérdern und Verbrechern, eine Fallstudie von Menschen in ihren sozialpsycholo-
gischen Kontexten, ein Epos vom Auflergewohnlichen und Heldenhaften, eine Dorfge-
schichte vom Gewohnlichen und eine kunstvoll komponierte Novelle vielleicht vor allem
von sich selbst. Fiir Texte, in denen sich Genres so zahlreich tiberlappen wie in der Juden-
buche, bedeutet das: Es ist in solchen Fillen — die, wie Liebrand betont, die Regel, nicht
die Ausnahme, sind (vgl. Liebrand 2008: 216f.) — einfach nicht klar, was oder wovon er-
zihlt wird. Wer oder was ist Friedrich Mergel? Ein Verbrecher, ein Siinder, ein unschul-
diges Opfer, ein sozial Benachteiligter oder ein smoderner< Odysseus? Unmoglich wird
eine eindeutige Antwort darauf durch das Verfahren der Genre-Ambiguierung, das die
Judenbuche von den ersten Zeilen an nachgerade exzessiv verwendet. Der Text themati-
siert damit auf nachdriickliche Weise die Abhingigkeit seiner histoire von den generi-
schen Topoi, die das Erzihlen aufruft.

Ich mochte anhand des unmittelbaren Anfangs der Haupterzihlung kurz etwas ni-
her zeigen, wie Mehrdeutigkeit dadurch erzeugt wird, dass in mehreren Genres zugleich
erzahlt wird: »Friedrich Mergel, geboren 1738, war der einzige Sohn eines sogenannten
Halbmeiers oder Grundeigentiimers geringerer Klasse im Dorfe B. [...].« (SW 11) Frap-
pant ist an diesem Satz zunichst sein Kontrast zum vorangehenden Einfithrungsge-
dicht. Die hier erzihlende Stimme der intradiegetischen Erzihlinstanz hebt sich gera-
dezu schrill von der zuvor vernommenen Stimme des Eréffnungsgedichts ab. Es scheint
hier ein ganz anderer Ton zu erklingen, eine ganz andere Erzihlinstanz zu sprechen.
Wahrend sich die Erzihlstimme des Gedichts explizit und in komplexer Art und Wei-
se mit der Mehrdeutigkeit scheinbar unzweifelhafter Stinder:innen und deren Siinden
auseinandersetzt, scheint die intradiegetische Erzihlinstanz das Gegenteil zu tun. De-
ren Erzidhlen setzt ein mit der Nennung des Namens und der Klassifizierung des Prot-
agonisten: »Friedrich Mergel, geboren 1738«. Seinem sprachlichen Gestus nach ist die-
ser Erzdhlanfang exakt jener Wurf des Steins, vor dem das Gedicht warnt. Schon hier,
direkt am Ubergang von der extradiegetischen in die intradiegetische Erzihlsituation,
prallt das aufeinander, was die Forschung das alttestamentliche und das neutestament-
liche Ethos in Droste-Hiilshoffs Text genannt hat (vgl. Henel 1967: 147). Durch den Clash
der narrativen Stimmen entsteht somit eine Ambivalenz: Es wird in einem Modus der
Barmbherzigkeit (Gedicht) und in einem der Anklage und des Verurteilens (Beginn der
Haupterzihlung) von Friedrich gesprochen. Gesteigert wird diese Mehrdeutigkeit noch
durch die diversen Genres, in welchen die narrativen Stimmen sprechen. So verweist
der anklagende Erzihlgestus der intradiegetischen Erzihlinstanz etwa zugleich auf die
Genres des Sittengemaldes, des religiosen Exempels oder der Kriminalgeschichte. Schon
dadurch aber wird die scheinbar im Modus der Anklage sprechende Erzihlstimme am-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

57


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

bivalent. Denn wihrend sich das Sprechen etwa im Genre des Sittengemildes noch ei-
nigermafen mit dem Sprechakt der Anklage vertrigt, wird dieser Sprechakt geradezu
widerlegt, sobald man ihn einer Stimme zurechnet, die im Genre des religiésen Exem-
pels oder der Kriminalgeschichte spricht. Im Fall des religisen Exempels ist dies un-
mittelbar einsichtig: Liest man die Judenbuche als allegorische Darstellung des christli-
chen Gebots >Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdetls, ist der Text gerade eine
Warnung davor, auch nur eine im geringsten anklagende Haltung gegeniiber Friedrich/
Johannes einzunehmen (vgl. Rolleke 2016b). Etwas komplexer ist es im Fall der Krimi-
nalgeschichte. Die Forschung hat oft auf die deutlichen Parallelen hingewiesen, die zwi-
schen Droste-Hiilshoffs Erzihlanfang und dem einer anderen berithmten Kriminalge-
schichte der deutschen Literatur bestehen: Friedrich Schillers Der Verbrecher aus verlor-
ner Ehre. Beide Texte beginnen mit einer Art Vorrede. Und genau wie in der Judenbuche
schlief3t auch in Schillers Text an die Vorrede unmittelbar die Nennung des Namens und
die Klassifizierung des Protagonisten an: »Christian Wolf war der Sohn eines Gastwirts
in einer ..schen Landstadt« (Schiller 2002: 565). Durch den deutlichen intertextuellen
Verweis stellt sich die Judenbuche damit nicht nur unmissverstindlich in die Gattungs-
tradition der Kriminalgeschichte im Allgemeinen, sondern stellt auch einen Bezug zu
Schillers Kriminalgeschichte im Besonderen her. Dadurch aber wird der durch den Kon-
trast zum Einfithrungsgedicht besonders offensichtliche anklagende Gestus des Beginns
der Haupterzihlung der Judenbuche gebrochen, ambiguiert — er wird ambivalent. Denn
Schillers Erzahlung ermahnt gerade auch zu jenem »Geist der Duldung« (ebd.; vgl. Liide-
mann 2010: 210) gegeniiber ihrem Protagonisten, den das Einfithrungsgedicht der Juden-
buche aus dem Matthius- und Johannesevangelium heraufbeschwort. Fiir Droste-Hiils-
hoffs Erzahlung bedeutet das, dass sie durch den generischen Bezug auf die Schiller’sche
Tradition der Kriminalgeschichte unhintergehbar mehrdeutig wird. Denn vernehmbar
wird mit dem Beginn der Haupterzihlung der Judenbuche eine ambivalente Stimme, die
anklagt und die Abstinenz von jedem Anklagen predigt. Das durch den intertextuellen
Bezug deutlich markierte generische Verfahren des Erzihlens einer Kriminalgeschichte
betont diese Ambivalenz.

Am umfassendsten hat Liebrand in ihrer fiir die Droste-Hiilshoff-Forschung weg-
weisenden Studie Kreative Refakturen. Annette von Droste-Hiilshoffs Texte (2008) beschrie-
ben, wie generische Uberlappungen in der Judenbuche Mehrdeutigkeit erzeugen, wobei
sie auch andere Texte Droste-Hiilshoffs miteinbezieht. Mit Blick auf die Judenbuche hilt
Liebrand beispielsweise fest, dass dort in den Genres der Dorfgeschichte und des Epos
zugleich erzihlt wird. Die »Kontur«, »die die Dorfgeschichte auf der Folie des antiken
Epos-Modells gewinnt« (Liebrand 2009: 147), zeichnet sich dabei durch Mehrdeutigkeit
aus. Denn: »Den weltliterarischen Apparat, das homerische Epos, das seinen Protago-
nisten an die Grenzen der bekannten Welt schickt, nutzt die Judenbuche gerade zur Profi-
lierung des Lokalen, des Provinziellen, ihrer dorfgeschichtlichen Ritsel und Schrecken«
(ebd.: 159). Gerade das Erzihlen in zwei Genres zugleich — Dorfgeschichte und Epos —
erzeugt den Eindruck einer unauslotbaren Tiefe, Komplexitit und Mehrdeutigkeit der
geschilderten Ereignisse. Diese Ereignisse sind Geschehnisse in der biuerlichen Provinz
und Geschehnisse epischen Rangs und Ausmafes. Friedrich ist ein ungebildeter, sozial
benachteiligter Bauerssohn und ein Odysseus. In der »antagonistisch-gleichzeitige[n]«
(Berndt/Kammer 2009: 10) Verwendung und Verarbeitung verschiedener Gattungsfor-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

mate — ebenso wie anderer Elemente des kulturellen Gedichtnisses — erkennt Liebrand
ein allgemeines Merkmal von Droste-Hiilshoffs Texten:

Asthetisch bemerkenswert, eigenwillig und innovativ geraten ihre Texte gerade nicht,
weil sie mit Vorgaben des Kanons brechen, sondern weil sie an Bekanntes anschlie-
Ren: ansvorbildliche« Opera, an rhetorische Traditionen, an Gattungsmodelle, an To-
piken, die im kulturellen Archiv abrufbar sind. Trotz ihrer Traditionsverbundenheit ist
Droste alles andere als eine skonventionelle<Autorin; ihre Traditionsverbundenheit ist
vielmehr die Voraussetzung fir die kreativen Umschriften und Neuentwiirfe, die ihre
Texte vornehmen. (Liebrand 2008: 232)

Indem sie Altes aufgreifen, umschreiben, weiterschreiben und in diesem Prozess Neues
entwickeln, werden Droste-Hiilshoffs Texte zu regelrechten Maschinen der Mehrdeu-
tigkeitserzeugung. In ihrer >innovativen«< Arbeit mit den Topoi der (Gattungs-)Traditi-
on reproduziert Droste-Hiilshoff die »Vorgaben der Tradition« (ebd.: 7 u. 232) ebenso
wenig wie sie mit ihnen bricht. Vielmehr erzeuge sie in der Arbeit mit der Tradition
Neues — »Modernititseffekte« (ebd.: 7) und »kreative Umschriften und Neuentwiirfe«.
Strukeurell ist diese von Liebrand scharfsinnig und iiberzeugend beschriebene Textar-
beit Droste-Hiilshoffs als Erzeugung von Mehrdeutigkeit zu verstehen, als ein Erzeugen
und Sichtbarmachen neuer Aspekte, zweiter, weiterer und anderer Bedeutungen tra-
dierter Traditionen, die neben die alten gestellt werden.

4. Modus

Weitere spezifische Formen von Mehrdeutigkeit — nimlich Ambivalenz, Vagheit und Un-
bestimmptheit — entstehen dadurch, dass das Erzihlen in der Judenbuche nicht nur mehr-
stimmig und mehr-generisch, sondern auch multiperspektivisch ist. Zentral sind hier-
bei Verfahren, die der narratologischen Kategorie des Modus zugehéren. Die Frage nach
den Erzahlperspektiven wurde von vielen Interpret:innen der Judenbuche gestellt und be-
antwortet. Oft und schon in ilteren Arbeiten werden bspw. die fiir den Text charakte-
ristischen Wechsel vom narrativen in den dramatischen Modus beschrieben (vgl. Wie-
se 1956: 168), die Wechsel vom extern fokalisierten chronikartigen Bericht der intradie-
getischen Erzihlinstanz in intern fokalisierte Passagen, die an einer Figurenperspekti-
ve ausgerichtet sind oder Dialoge zwischen Figuren in direkter Rede wiedergeben (vgl.
Gardian 2015: 81 u. 85; Henel 1967: 154; Rieb 1996: 60), oder auch die Briiche und Unge-
reimtheiten jenes chronikartigen, scheinbar sachlichen, extern fokalisierten Erzihlens
der intradiegetischen Stimme (vgl. Meixner 2014: 117). Im Folgenden mdchte ich solche
narratologischen Befunde vor dem Hintergrund der Unterscheidung verschiedener Ty-
penvon Mehrdeutigkeit reflektieren, die analytisch und interpretatorisch produktiv ist.

Die Entstehung von Vagheit durch verschieden Verfahren des perspektivischen Er-
zihlenslisstsich anvielen Stellen gut nachvollziehen. So sind es beispielsweise narrative
Moduswechsel, die in der Judenbuche dafiir sorgen, dass — so formuliert es der Klappen-
text der Reclam-Ausgabe — »entscheidende Vorginge >hinter der Szene<ablaufen« (Dros-
te-Hiilshoff 2014: Klappentext). Von entscheidenden Ereignissen wird gar nicht oder nur

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

59


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

lickenhaft und vage berichtet, da die Ereignisse sozusagen auflerhalb des von der Er-
zihlperspektive abgedeckten Wahrnehmungsbereichs stattfinden. So wird etwa nicht
erzahlt, wer den Forster Brandis ermordet, da die Erzdhlinstanz jenen Moment intern
fokalisiert aus Friedrichs Sicht schildert, der sich nach seinem Gesprich mit dem seinem
Tod entgegenschreitenden Brandis vom Ort des Geschehens abwendet und den Heim-
weg antritt (vgl. SW 33).

Aber auch Ambivalenz und Unbestimmtheit entstehen durch narrative Verfahren des
Modus. Eine oft analysierte Szene, in der sich das beobachten lisst, ist jene, in welcher
der neunjihrige Friedrich und seine Mutter in einer stiirmischen Nacht zusammen in
einem Bett schlafen bzw. vom »Geheul des Windes« und dem »Klappen der Bodenfens-
ter« (SW 16) am Schlafen gehindert werden. Friedrich erwartet die Riickkehr seines Va-
ters Hermann von einer Hochzeit, seine Mutter Margreth jedoch versucht, ihm diese Er-
wartung auszureden: »Mutter, kommt der Vater heute nicht?« fragte er. — >Nein, Kind,
morgen.<—>Aber warum nicht, Mutter? er hat’s doch versprochen.«—>Ach Gott, wenn der
Alles hielte, was er verspricht!« (Ebd.) Mit den Figurenperspektiven Friedrichs und Mar-
greths, die hier im dramatischen Modus durch direkte Rede dargestellt werden, prallen
also vollig verschiedene Welten aufeinander: eine Welt, in welcher die Riickkehr Her-
mann Mergels unmittelbar bevorsteht, und eine, in der das gerade nicht der Fall sein
wird. Die erste erzihlte Welt wird dargestellt, indem Friedrichs Figurenperspektive in
Form von direkter Rede wiedergegeben wird; die zweite konstituiert sich durch die Re-
pliken der Mutter. Es entsteht so eine erzihlte Welt, die als ambivalent bezeichnet wer-
den muss, da sie in »widerstreitende Versionen« (Meixner 2014: 110) zerfillt. In dieser
ambivalenten, in mehreren Varianten existierenden Welt spielt sich dann die berithmte
Sturmnacht-Szene ab. Friedrich und Margreth haben sich ins Bett gelegt, und es

erhob sich eine Windsbraut, als ob sie das Haus mitnehmen wollte. Die Bettstatt bebte
und im Schornstein rasselte es wie ein Kobold. —»Mutter — es pocht draufen!«—»Still,
Fritzchen, das ist das lockere Brett im Giebel, das der Wind jagt.« —»Nein, Mutter, an
der Turl«—»Sie schliefit nicht; die Klinke ist zerbrochen. Cott, schlaf doch! bring mich
nicht um das armselige Bifschen Nachtruhe.« —»Aber wenn nun der Vater kommt?«—
Die Mutter drehte sich heftig im Bett um.—»Den hilt der Teufel fest genugl«—»Wo ist
der Teufel, Mutter?« —»Wart du Unrast! er steht vor der Tiir und will dich holen, wenn
du nicht ruhig bist!« (SW16)

Oft wurde festgehalten, dass in dieser Szene eine interne, genauer: eine interne akusti-
sche Fokalisierung vorliegt. Dabei bleibt die indexikalische Bedeutung (also die Ursache)
der akustischen Zeichen, von denen erzihlt wird, unklar. Ist es Hermann Mergel, der ver-
zweifelt und erfrierend an die Tiir klopft, oder ist es bloR der Wind? Aber es ist nicht nur
solche Vagheit, die in der Szene erzeugt wird. Vielmehr wird auch hier die Ambivalenz
der erzihlten Welt zum dominierenden Thema, die schlieflich zu vélliger Unbestimmt-
heit der histoire gesteigert wird: Wird tiberhaupt von einer gescheiterten Heimkehr des
Vaters im Sturm erzihlt? Oder vom Teufel? Oder davon, dass Margreth der Teufel ist?
Oder... Bevor es zu solcher Unbestimmtheit, d.h. der maximalen Mehrdeutigkeit der er-
zihlten Welt, kommt, entsteht in der zitierten Stelle aber erneut Ambivalenz, und zwar
wieder dadurch, dass verschiedene — und ziemlich zahlreiche — Varianten der histoire mit

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

unverséhnlicher Wucht aufeinanderprallen. Im ersten Teil des Wortwechsels zwischen
Friedrich und Margreth wechseln sich die Versionen der erzihlten Welt in rascher Folge
ab - ganz so wie im ersten oben zitierten Gesprich iiber den fehlenden Vater. Friedrichs
Gesprichsbeitrige referieren auf eine Version der histoire, in der die Riickkehr des Vaters
unmittelbar bevorsteht; Margreth berichtet hingegen von einer Welt, in der lediglich der
Sturm das Haus umtost. Besonders deutlich wird das in dem Moment, in dem Margreth
aufdie Entgegnungen ihres Sohns mit gesteigerter affektiver Intensitit zu reagieren be-
ginnt, was zum ersten Mal an ihrem Ausruf»Gott, schlaf doch!« erkennbar wird und zum
zweiten Mal an der aus Friedrichs Sicht geschilderten abrupten Bewegung Margreths:
»Die Mutter drehte sich heftig im Bett um.« Margret reiht damit konterkarierende af-
fektive Ausbriiche an ihre Behauptung, es sei der Wind und nicht der Vater die Ursache
des Pochens. Damit aber wird die Welt, von der Margreth berichtet, ambivalent; eine an-
dere Welt dringt sich neben dieser auf. Denn die Welt, auf die sich Margreths Aussagen
beziehen, scheint eine andere zu sein als jene, der ihre Taten und affektiven Reaktionen
entstammen.

Aber es bleibt nicht bei dieser Ambivalenz der erzihlten Welt. Stattdessen wird diese
zu Unbestimmtheit gesteigert. Unbestimmtheit setzt spitestens mit Margreths Ausruf
ein, der Vater komme nicht, den halte der Teufel fest genug. Die Metapher ist hier der
Ausléser der Unbestimmtheit. Die erzihlten Welten Friedrichs und Margreths werden
nun jeweils gewissermaflen mit der (potenziell ziemlich grofien) Anzahl an Bedeutun-
gen der Metapher >Teufel« multipliziert. Denn die Frage ist doch: Wer oder was ist der
Teufel, der den Vater hilt? In Friedrichs kindlicher Vorstellungswelt ist es vielleicht ein
leibhaftiger Teufel, der iiber den Vater hergefallen ist und ihn am Heimkommen hin-
dert. So jedenfalls (aber auch ganz anders!) kénnte Friedrichs tiberraschende Nachfra-
ge an die Mutter, nach dem konkreten Aufenthaltsort des Teufels verstanden werden.
Vielleicht also erginzt Margreths Hinweis auf den Teufel Friedrichs Welt, in welcher der
Vater heimkehrt, um eine Welt, in welcher der Teufel dies verhindert. Vielleicht aber ver-
steht Friedrich das Wort >Teufelc auch als Metapher, mit der die Mutter die Alkoholsucht
des Vaters anspricht, die diesen am Heimkommen hindert. Und auch Margreths Welt
wird durch den Einfall der Metapher in diese unhintergehbar unbestimmt. Auch sie wird
um diverse mogliche Lesarten der Metapher erginzt, bspw. um eine Welt, in welcher der
Vater von seinen teuflischen Lastern aufgehalten wird, moglicherweise aber auch um ei-
ne Welt, in der die Laster des Vaters diesen unfihig zum Offnen der Haustiir machen
und verzweifelt an die Tiire himmern lassen. Und insbesondere Friedrichs Frage »Wo
ist der Teufel, Mutter?« eréffnet potenziell weitere, nicht minder diistere Welten, etwa
eine, in der der Teufel ganz nah sein kénnte. Im Haus, im Zimmer, im Bett sogar: Was
wenn der Teufel Margreth wire, die das Klopfen ihres Manns absichtlich iiberhért? Die
Passage ist damit ein anschauliches Beispiel dafiir, wie narrative Verfahren des Modus
die erzihlte Welt unbestimmt machen. Denn an die Stelle einer zumindest einigerma-
Ren tibersichtlichen Reihe von ambivalenten Alternativen tritt eine grundlegende Ver-
unsicherung iber die erzihlte Welt. Es stellt sich nicht mehr die Frage, ob es sich um
eine Welt handelt, in der der Vater heimzukommen versucht oder um eine, in der er das
nicht tut oder nicht. Die Frage ist stattdessen, ob in dieser Welt der Teufel vor der Tiir
steht. Und wer oder was eigentlich der Teufel ist. Die Unbeantwortbarkeit dieser durch

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

61


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

narrative Verfahren des Modus ebenso wie durch rhetorische Verfahren aufgeworfenen
Fragen erzeugt die Unbestimmtheit der erzihlten Welt.

5. Mehrdeutig(keit) erzahlen

Wie die vorangehenden drei Abschnitte gezeigt haben, ist die Judenbuche also nicht ein-
fach mehrdeutig. Vielmehr erzeugt sie Mehrdeutigkeit in Abhangigkeit von ihren nar-
rativen und rhetorischen Verfahren in variierendem und flexiblem Maf. Besonders ent-
scheidend sind in diesem Zusammenhang zuletzt jene Stellen, an denen die Erzeugung
spezifischer Mehrdeutigkeiten nicht nur vorgefithrt und damit implizit verhandelt wird,
sondern an denen Mehrdeutigkeit auch explizit thematisiert wird. Drei dieser Stellen
sollen im Folgenden niher untersucht werden. Es handelt sich dabei um Textstellen, an
denen pragnante Sentenzen prasentiert werden, die sich ebenfalls auf komplexe Art und
Weise mit Unbestimmtheit auseinandersetzen. Die Funktion dieser expliziten Themati-
sierung von Mehrdeutigkeit besteht in einer poetologischen Selbstreflexion. Mehrdeu-
tigkeit wird als eine zentrale, geradezu generische Funktion des Narrativen reflektiert.
Das Erzihlen und seine Verfahren werden als derjenige Ort erkennbar, an dem Mehr-
deutigkeiten besonders deutlich sichtbar werden. Dadurch riickt der literarische Text in
eine privilegierte Position gegeniiber einer ebenfalls mehrdeutigen (erzihlten) Welt. Es
ist dieser Zusammenhang, der in der Judenbuche durch die Thematisierung von Mehr-
deutigkeit reflektiert wird.

Eine fiir die Thematisierung von Mehrdeutigkeit zentrale Stelle taucht im Zusam-
menhang der Untersuchung des Mordfalls Aaron auf, als der die Untersuchung leiten-
de Gutsherr in einem Brief davon unterrichtet wird, dass iiberraschend ein zweiter Ver-
dachtiger aufgetaucht sei. Der Brief beginnt so: »Le vrai n'est pas toujours vraisembla-
ble; das erfahre ich oft in meinem Berufe und jetzt neuerdings. Wissen Sie wohl, daf3
ihr lieber Getreuer, Friedrich Mergel, den Juden mag eben so wenig erschlagen haben
alsich oder Sie? [...].« (SW 51) In der pointierten franzosischen Sentenz, die eine nahezu
wortliche Ubernahme aus Nicolas Boileaus Lart poétique (1674) darstellt, werden Wahrheit
und Wahrscheinlichkeit einander gegeniibergestellt, und zwar so, dass sie sich gegensei-
tig in ihrem ihnen inhdrenten strukturellen Anspruch auf Eindeutigkeit aufheben. Das
Wahrscheinliche ist nicht immer wahr — so weit, so einleuchtend. Interessant ist aber
die pseudosyllogistische Folgerung, welche in der Sentenz aus dieser Primisse gezogen
wird: Denn wenn nun das Wahre gerade nicht wahrscheinlich ist, so liegt die Frage na-
he, ob ein unwahrscheinliches Wahres vielleicht gar nicht wahr ist, sondern ein wahres
und wahrscheinliches Wahres erst noch seiner Entdeckung harrt. Wahrheit und Wahr-
scheinlichkeit geraten damit in ein vertracktes epistemologisches Verhiltnis, was auch
der Wortlaut und Kontext der Sentenz bei Boileau noch einmal verdeutlicht: »Jamais au
spectateur roffrez rien d’incroyable. Le vrai peut quelquefois n'étre pas vraisemblable«
(Boileau 2003 : Chant II1, V. 47f.). Dadurch, dass die Sentenz jedem Wahrscheinlichen
ein (ihm entgegenstehendes) Wahres an die Seite stellt (und umgekehrt), thematisiert
sie eine unhintergehbar unbestimmbare Welt. Es wird tendenziell fragwiirdig, unbe-
stimmbar, ob das scheinbar Wahre wahr ist oder ob man nicht doch noch nach einem
wahrscheinlicheren Wahren Ausschau halten miisste. Die Begriffe Wahrheit und Wahr-

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

scheinlichkeit schlieflen Mehrdeutigkeit im Sinne von Unbestimmtheit gerade nicht aus.
Vielmehr erzeugen sie Mehrdeutigkeit im Sinne von Unbestimmtheit durch ihre bloRRe
Koexistenz und ihr Zusammenspiel. Geleistet wird diese Enthiillung der unhintergeh-
baren Mehrdeutigkeit einer Welt, in der es Wahrheit und Wahrscheinlichkeit gibt, dabei
von einer Sentenz, die explizit literarisch markiert ist, zum einen durch die betonte Wie-
derholung des Lexems >vrai¢, zum anderen durch den intertextuellen Bezug der Sentenz
auf Boileaus Lart poétique. Die Beschiftigung mit Mehrdeutigkeit wird dadurch von einer
philosophischen zu einer poetischen Aufgabe — zur Agenda der Judenbuche.

Noch deutlicher dient eine zweite Sentenz dazu, die Thematisierung von Mehrdeu-
tigkeit im Sinne von Unbestimmtheit zur poetologischen Selbstreflexion zu nutzen. Es
handelt sich um eine Sentenz, die man vielleicht geradezu als eines der Urworte sprach-
licher Mehrdeutigkeit bezeichnen kénnte. Sie wird von der Frau des Gutsherrn geduf3ert,
die in einer stiirmischen Nacht um Gottes Schutz und Beistand betet: »Im Anfang war
das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort« (SW 46). Es ist alles ande-
re als bedeutungslos, dass diese bekannte biblische Sentenz unmittelbar vor dem Ein-
treffen der Ehefrau des ermordeten Aarons auf dem Sitz des Gutsherrn geduflert wird.
Vielmehr eroffnet sich genau dadurch ein ganzes Moglichkeitsfeld an Mehrdeutigkeiten.
»Ein furchtbarer Donnerschlag« unterbricht das Gebet der Gutsfrau: »Die Tiire ward auf-
gerissen und herein stiirzte die Frau des Juden Aaron, bleich wie der Tod, das Haar wild
um den Kopf, von Regen triefend. Sie warf sich vor dem Gutsherrn auf die Knie. >Ge-
rechtigkeitl« rief sie, sGerechtigkeit! mein Mann ist erschlagen!< und sank ohnmichtig
zusammen« (SW 46). Die biblische Sentenz bereitet den Auftritt der trauernden Ehe-
frau vor. Deren Worte — »Gerechtigkeit! mein Mann ist erschlagen!« — erscheinen da-
durch als Gottes »Wort«, und damit auch als ein Wort, das unhintergehbar unbestimmt
ist, denn es ist zugleich bei Gott, und es ist Gott: »das Wort war bei Gott und Gott war
das Wort«. Fiir die Worte der Ehefrau bedeutet das: Auch sie sind unbestimmt, und es
ist gerade nicht eindeutig, wer Aaron erschlagen hat und was Gerechtigkeit in diesem
Fall bedeuten wiirde. Die Unbestimmtheit der histoire, die an dieser Stelle eréffnet wird,
hingt dabei direkt von der in der biblischen Sentenz thematisierten Unbestimmtheit ab.
Denn auch in dieser Sentenz wird der Zusammenhang von Mehrdeutigkeit und sprachli-
chen Verfahren reflektiert. »Gott war das Wort«: Das ist in diesem Zusammenhang auch
ein Hinweis darauf, dass jede histoire — etwa eine Geschichte von Gott — durch sprachli-
che Verfahren — das Wort - zustande kommt und damit immer nur so lange eindeutig
ist, wie die Moglichkeiten der sprachlichen Verfahren zur Herstellung von Alternativen
unbeachtet bleiben. Jede eindeutige Festlegung a la >Friedrich ist der Morder« griindet
auf einem sprachlichen Verfahren der Festlegung, das als sprachliches Verfahren zugleich
Mehrdeutigkeit erzeugt. Mit der biblischen Sentenz wird an dieser Stelle thematisiert,
wie eine Welt, die durch Worte zuginglich gemacht wird, immer nur als unhintergehbar
mehrdeutige, oft sogar unbestimmte Welt zuginglich ist. Es wire interessant — wiirde
aber den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen —, in diesem Zusammenhang die Anmer-
kung zu bedenken, mit der August von Haxthausen das Titelblatt seiner Geschichte eines
Algierer-Sklaven versieht: »Die hier niedergeschriebene Geschichte ist wortlich wahr; viele
hundert Leute in der Gegend, wo der Ungliickliche lebte, konnen das bezeugen« (Haxt-
hausen 2020:77, Herv. ].H.P.). In der Judenbuche jedenfalls ist »wortlich wahr« genau jene
mehrdeutige Wahrheit, die sich aus den Worten des Textes selbst ergibt.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

63


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Auch ganz am Ende der Judenbuche steht eine Sentenz. Nachdem Friedrich/Johannes
erhiangt in der Buche gefunden wurde, endet die Erzihlung mit der Ubersetzung des in
die Buche eingravierten hebriischen Satzes: »Wenn du dich diesem Orte nahest, so wird
es dir ergehen, wie du mir getan hast« (SW 62). Zitiert wird mit dieser Sentenz das alt-
testamentliche Talionsprinzip, das auch an einer fritheren Stelle im Text schon Erwih-
nung findet (vgl. SW 47; Doering-Manteuffel 2010: 123). Bemerkenswert ist die geradezu
drohnende Unbestimmtheit, die dadurch entsteht, dass diese Sentenz an den Schluss
gestellt wird. Das dramatische Gipfeln der Erzihlung in der Sentenz erzeugt einerseits
einen Sprachgestus der finalen Auflésung und Erklirung, dem der Inhalt der Sentenz
andererseits in keiner Weise gerecht wird. Denn bei genauerem Hinsehen erklirt die
Sentenz gar nichts bzw. genauer: Sie erklirt nichts eindeutig. Wer ist das Du, das in der
Sentenz angesprochen wird? Und was bedeutet es, dass es diesem Du sgleich< ergehen
soll? Dass es ebenfalls stirbt? Dass es ebenfalls ermordet wird, vielleicht von jemandem,
der sich an Aarons Morder richen mdchte? Hat sich Friedrich/Johannes aus Reue (die
nie an ihm sichtbar wurde) selbst getétet? Wurde er durch eine héhere Macht getétet,
um den Mord an Aaron zu richen? Alle diese und mehr Deutungen der notorisch mehr-
deutigen Schlusssentenz sind moglich. Was zuvor erzdhlt wurde, wird so im letzten Satz
noch einmal mehrfach ambiguiert. Die Schlusssentenz thematisiert damit Mehrdeutig-
keit auf sehr direkte Weise. Und auch sie erfiillt dadurch eine poetologische Selbstrefle-
xion, ist der Status der Sentenz als Schrift auf einer/m Judenbuch/e doch deutlich mar-
kiert, am deutlichsten wohl durch die typographische Auffilligkeit der hebriischen Let-
tern (vgl. SW s51; Kilcher/Kremer 1998). Die Mehrdeutigkeit der Schlusssentenz wird so
erneut zur poetologischen Selbstreflexion genutzt. Die Judenbuche konstituiert und the-
matisiert ein Erzihlen, das durch seine narrativen und rhetorischen Verfahren, durch
die Stimmen, Perspektiven und Genres des Erzihlens unhintergehbar mehrdeutig ist,
genau dadurch aber auch in der Lage, einer mehrdeutigen Welt gerecht zu werden, in-
dem es deren Mehrdeutigkeit allererst erkennbar und sichtbar macht. Unerschiitterliche
Gewissheiten, feste Perspektiven und ungebrochene Stimmen sollte man von einem sol-
chen Erzihlen ebenso wenig erwarten wie von einem Spruch auf einem Baum. Bauen
aber darf man auf die Ambiguititskompetenz eines solches Erzahlens, die in der Juden-
buche ebenso vorgefithrt wie thematisiert wird und die unerlisslich ist in einer kompli-
zierten, mehrdeutigen Welt.

Literaturverzeichnis

Bauer, Matthias et al. (2010): »Dimensionen der Ambiguitit, in: Zeitschrift fiir Litera-
turwissenschaft und Linguistik 158, S. 7-75.

Bauer, Thomas (2018): Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutig-
keit und Vielfalt, Stuttgart: Reclam.

Begemann, Christian (2015): »Kommentar, in: Annette von Droste-Hiilshoff, Die Juden-
buche. Ein Sittengemilde aus dem gebirgichten Westphalen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 83-122.

Begemann, Christian (2020): »Annette von Droste-Hiilshoff: Die Judenbuche. Nach-
wort, in: Annette von Droste-Hiilshoff, Die Judenbuche. Ein Sittengemalde aus dem

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

gebirgichten Westphalen. Mit der »Geschichte eines Algierer-Sklaven« von August
von Haxthausen und einem Nachwort von Christian Begemann, Frankfurt a.M.: In-
sel, S. 99-109.

Berndt, Frauke/Kammer, Stephan (2009): »Amphibolie — Ambiguitit — Ambivalenz. Die
Struktur antagonistisch-gleichzeitiger Zweiwertigkeit«, in: Dies. (Hg.), Amphibo-
lie - Ambiguitit - Ambivalenz, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 7-30.

Berndt, Frauke (2023): »Formen der Uberforderung. Eine Typologie generischer Ambi-
guititin modernen Erzihltextenc, in: Jan Urbich/David E. Wellbery (Hg.), Die Uber-
forderung der Form, Konstanz. [in Vorbereitung]

Bies, Michael/Gamper, Michael/Kleeberg, Ingrid (Hg.) (2013): Gattungs-Wissen. Wis-
senspoetologie und literarisch Form, Gottingen: Wallstein.

Bode, Christoph (1988): Asthetik der Ambiguitit. Zur Funktion und Bedeutung von
Mehrdeutigkeit in der Literatur der Moderne, Titbingen: Niemeyer.

Bode, Christoph (2007): »Ambiguitit, in: Georg Braungart et al. (Hg.), Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen
Literaturgeschichte. Bd. I. A-G, Berlin/New York: de Gruyter, S. 67—70.

Boileau, Nicolas (2003) : Satires, Epitres, Art poétique, hg. von Jean-Pierre Collinet, Paris :
Gallimard.

Bonheim, Giinther (2002): »Von der Wiirde der Lebenden und der Toten. Annette von
Droste-Hiilshoffs >Die Judenbuche«, in: Jahrbuch des freien deutschen Hochstifts,
S. 212-239.

Borchmeyer, Dieter (2000): »Die Kriminalgeschichte als sozialer und religiéser Mord-
fall. Droste-Hiushoff, >Die Judenbuches, 1842«, in: Klaus-Michael Bogdal/Clemens
Kammler (Hg.), (K)ein Kanon. 30 Schulklassiker neu gelesen, Miinchen: Oldenbourg,
S. 70-73.

Chase, Jefferson S. (1997): »Part of the Story. The Significance of Jews in Annette von Dros-
te Hillshoff’s Die Judenbuchex, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissen-
schaft und Geistesgeschichte 71, S. 127-145.

Gaier, Ulrich/Gross, Sabine (2018): Herausforderung der Literaturwissenschaft: Dros-
te-Hiilshoffs sJudenbuches, Stuttgart: ].B. Metzler.

Diergarten, Pia (2022): »Die Logik der Ambiguitit — ein Uberblicke, in: ZPT 74:2,
S. 142-154.

Diersen, Inge (1983): »... ein arm verkiimmert Sein<. Annette von Droste Hiilshoffs »Die
Judenbuche«, in: Zeitschrift fiir Germanistik 4:3, S. 299—-313.

Doering-Manteuffel, Sabine (2010): »Annette von Droste-Hiilshoff Die Judenbuche: Ein
Sittengemalde aus dem gebirgichten Westphalen (1842), in: Giinter Butzer/Hubert
Zapf(Hg.), Grofde Werke der Literatur. Bd. XI. Eine Ringvorlesung an der Universitit
Augsburg 2008/2009, Titbingen: Narr Francke Attemto, S. 110-125.

Droste-Hiilshoff, Annette von (1984): Historisch-kritische Ausgabe. Werke. Briefwechsel,
Bd. V/2. Prosa Dokumentation, hg. von Winfried Woesler, Tiibingen: Niemeyer.

Droste-Hiilshoff, Annette von (1994): Simtliche Werke in zwei Binden. Bd. 2. Prosa,
Versepen, dramatische Versuche, Ubersetzungen, hg. von Bodo Plachta/Winfried
Woesler, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag. Zitate aus dieser Ausgabe sind
im Text unter Angabe der Sigle [SW] sowie der Seitenzahl ausgewiesen.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

65


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Droste-Hiilshoff, Annette von (2014): Die Judenbuche. Ein Sittengemailde aus dem gebir-
gigten Westphalen, Stuttgart: Reclam.

Freund, Winfried (1979): »Der Aufienseiter Friedrich Mergel. Eine sozialpsychologische
Studie zur >Judenbuche«, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 99, S. 110-118.

Freund, Winfried (1993): »Heimat — ein Alptraum. Annette von Droste-Hiilshoff: Die Ju-
denbuche (1842)«, in: Ders. (Hg.), Deutsche Novellen. Von der Klassik bis zur Gegen-
wart, Miinchen: Wilhelm Fink, S. 109-119.

Gardian, Christoph (2015): »Inklusion — Tanskription — Umkehr. Glaubenskritik und
Eschatologie in Annette von Droste-Hiilshoffs Judenbuches, in: Olaf Briese/Marin
Friedrich (Hg.), Religion — Religionskritik — Religigse Transformation im Vormirz,
Bielefeld: Aisthesis, S. 75-91.

Haxthausen, August von (2020): »Geschichte eines Algierer-Sklavenc, in: Annette von
Droste-Hiilshoff, Die Judenbuche. Ein Sittengemalde aus dem gebirgichten West-
phalen. Mit der »Geschichte eines Algierer-Sklaven«von August von Haxthausen und
einem Nachwort von Christian Begemann, Frankfurt a.M.: Insel, S. 77-94.

Helfer, Martha B. (1998): »Wer wagt es, eitlen Blutes Drang zu messen?« Reading Blood
in Annette von Droste-Hilshoff’s Die Judenbuche, in: The German Quarterly 71:3,
S. 228-253.

Henel, Heinrich (1967): »Annette von Droste-Hiilshoff. Erzihlstil und Wirklichkeit, in:
Egon Schwarz/Hunter G. Hannum/Edgar Lohner (Hg.), Festschrift fiir Bernhard
Blume. Aufsitze zur deutschen und europiischen Literatur, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, S. 146-172.

Huszai, Vill Dorothea (1997): »Denken Sie sich, der Mergel ist unschuldig an dem Morde
— Zu Droste-Hiilshoffs Novelle >Die Judenbuche«, in: Zeitschrift fiir deutsche Philo-
logie 119, S. 481-499.

Jager, Hans-Wolf (2015): »Die Judenbuche — mit einigen Anmerkungen zum >Antisemi-
tismus«< Annettes von Droste-Hiilshoff«, in: Holger Béning/Susanne Marten-Finnis
(Hg.), Aufkliren, Mahnen und Erzihlen. Studien zur deutsch-jiidischen Publizistik
und zu deren Erforschung, zum Kampf gegen den Antisemitismus und zur subversi-
ven Kraft des Erzihlens. Mit der Edition einer Denkschrift des Centralvereins deutscher
Staatsbiirger jiidischen Glaubens e.V. zu Friedhofs- und Synagogenschidigungen aus
dem Jahre 1929. Festschrift fiir Michael Nagel, Bremen: edition lumiére, S. 397-406.

Kennedy, Christopher (2019): »Ambiguity and Vagueness, in: Claudia Maienborn/Klaus
von Heusinger/Paul Portner (Hg.), Semantics. Lexical Structures and Adjectives, Ber-
lin/Boston: de Gruyter, S. 507-535.

Kilcher, Andreas/Kremer, Detlef (1998): »Romantische Korrespondenzen und jidische
Schriftmagie in Drostes Judenbuche, in: Ernst Ribbat (Hg.), Dialoge mit der Droste,
Paderborn u.a.: Ferdinand Schoénigh, S. 249—261.

Kortlinder, Bernd (1979): »Wahrheit und Wahrscheinlichkeit. Zu einer Schreibstrategie
in der >Judenbuche«der Drostex, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 99, S. 86—99.

Kraft, Herbert (1994): Annette von Droste-Hiilshoff, Reinbek b.H.: Rowohlt.

Krauss, Karoline (1995): »Das offene Geheimnis in Annette von Droste-Hiilshoffs >Juden-
buche«, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 114, S. 542—559.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Hees-Pelikan: Wer oder was ist Friedrich Mergel?

Krus, Horst-Dieter (1994): Mordsache Soistmann Berend. Zum historischen Hinter-
grund der Novelle »Die Judenbuche« von Annette von Droste-Hiilshoff, Miinster:
Aschendorff.

Laufhiitte, Hartmut (2002): »Annette von Droste-Hiilshoffs Novelle Die Judenbuche als
Werk des Realismusc, in: Michael Titzmann (Hg.), Zwischen Goethezeit und Rea-
lismus. Wandel und Spezifik in der Phase des Biedermeier, Tiibingen: Niemeyer,
S. 285-303.

Liebrand, Claudia (2008): Kreative Refakturen. Annette von Droste Hiilshoffs Texte, Frei-
burg i.Br.: Rombach.

Liebrand, Claudia (2009): »Odysseus auf dem Dorfe: Genre, Topographie und Inter-
textualitit in Droste-Hilshoffs Judenbuchec, in: Jochen Grywatsch (Hg.), Raum.
Ort. Topographien der Annette von Droste-Hiilshoft, Hannover: Wehrhahn 2009,
S. 145-162.

Liidemann, Susanne (2010): »Literarische Fallgeschichten. Schillers >sVerbrecher aus ver-
lorener Ehre<und Kleists >Michael Kohlhaas«, in: Jens Ruchatz/Stefan Willer/Nicolas
Pethes (Hg.), Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen, Berlin: Kulturverlag
Kadmos, S. 208-223.

Mecklenburg, Norbert (2008): Der Fall »Judenbuche«. Revision eines Fehlurteils, Biele-
feld: Aisthesis.

Meixner, Sebastian (2014): »Ein zweites Recht«. Oder: Die Moglichkeit der Fiktion.
Zur fiktionstheoretischen Basis unzuverlissigen Erzihlens in Annette von Dros-
te-Hiilshoffs Judenbuche, in: Reinhard Babel et al. (Hg.), Alles Mogliche. Sprechen,
Denken und Schreiben des (Un)Méglichen, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann,
S.109-121.

Oppermann, Gerhard (1976): »Die Narbe des Friedrich Mergel. Zur Aufklirung eines li-
terarischen Motivs in Annette von Droste-Hiilshoffs Die Judenbuchec, in: Deutsche
Vierteljahrsschrift fir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 50, S. 449—464.

Ort, Claus-Michael (2014): »Fallgeschichten im »Sittengemailde«. August von Haxthau-
sens >Geschichte eines Algierer-Sklaven< und Annette von Droste-Hiilshoffs >Die Ju-
denbuche«, in: Alexander KoSenina (Hg.), Kriminalfallgeschichten, Miinchen: editi-
on text + kritik, S. 106—129.

Pierstorff, Cornelia (2022): Ontologische Narratologie. Welt erzihlen bei Wilhelm Raabe,
Berlin/Boston: de Gruyter.

Plachta, Bodo/Woesler, Winfried (1994): »Kommentar, in: Annette von Droste-Hiilshoff,
Samtliche Werke in zwei Binden. Bd. 2. Prosa, Versepen, dramatische Versuche,
Ubersetzungen, hg. von Bodo Plachta/Winfried Woesler, Frankfurt a.M.: Deutscher
Klassiker Verlag, S. 773-999.

Rieb, Carmen (1996): »Ich kann nichts davon oder dazu tun«. Zur Fiktion der Bericht-
erstattung in Annette von Droste-Hiilshoffs Judenbuche, in: Wolfgang Brandt (Hg.),
Erzihler, Erzihlen, Erzihltes. Festschrift der Marburger Arbeitsgruppe Narrativik
fir Rudolf Freudenberg zum 65. Geburtstag, Stuttgart: Franz Steiner, S. 47—65.

Rélleke, Heinz (2016a): »Erzihltes Mysteriumc. Studie zur Judenbuche der Annette von
Droste-Hiilshoff, in: Ders., Deutscher Novellenschatz. Quellen und Studien, Trier:
Wissenschaftlicher Verlag Trier, S. 55-82.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=

67


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Rélleke, Heinz (2016b): »Laf} ruhn den Stein«. Intentionen im Vorspruch zur Judenbu-
che der Annette von Droste-Hiilshoff«, in: Ders., Deutscher Novellenschatz. Quellen
und Studien, Trier: Wissenschaftlicher Verlag Trier, S. 111-115.

Schiublin, Peter (1993): »Johannes Niemand: Woher und Wohin? Zu Annette von Dros-
te-Hiilshoffs Erzdhlung >Die Judenbuche«, in: Peter Skrine u.a, (Hg.), Connections:
Essays in Honour of Eda Sagarra on the Occasion of her 6oth Birthday, Stuttgart:
Heinz Verlag, S. 253-262.

Schiller, Friedrich (2002): »Verbrecher aus Infamie. Eine wahre Geschichtec, in: Ders.,
Werke und Briefe. Bd. 7. Historische Schriften und Erzahlungen II, hg. von Otto
Dann, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag, S. 562-582.

Schwarz, Anette (2019): »4. August 1837, in: David E. Wellbery et al. (Hg.), Eine neue
Geschichte der deutschen Literatur. Zweiter Teilband, tibers. von Déring, Christian
etal., Darmstadt: THEISS, S. 718—723.

Silz, Walter (1954): Realism and Reality. Studies in the German Novelle of Poetic Realism,
Chapel Hill: The University of North Carolina Press.

Staiger, Emil (1962): Annette von Droste-Hiilshoff, Frauenfeld: Huber.

Werner, Michael (1979): »Dichtung oder Wahrheit? Empirie und Fiktion in A. von Haxt-
hausens >Geschichte eines Algierer-Sklavens, der Hauptquelle der >Judenbuche«, in:
Zeitschrift fiir deutsche Philologie 99, S. 21-31.

Wiese, Benno von (1956): »Annette von Droste Hiilshoff. Die Judenbuchec, in: Ders., Die
deutsche Novelle von Goethe bis Kafka. Interpretationen I, Diisseldorf: August Bagel,
S. 154-175.

Wittkowski, Wolfgang (1985): »Das Ritsel der >Judenbuche« und seine Losung. Religiose
Geheimsignale in Zeitangaben der Literatur um 1840«, in: Sprachkunst. Beitrige zur
Literaturwissenschaft 16:2, S. 175-192.

Wortmann, Thomas (2010): »Kapitalverbrechen und familiire Vergehen. Zur Struk-
tur der Verdoppelung in Droste-Hiilshoffs >Judenbuche«, in: Claudia Liebrand/
Irmtraud Hnilica/Thomas Wortmann (Hg.), Redigierte Tradition. Literaturhistori-
sche Positionierungen Annette von Droste-Hiilshoffs, Paderborn u.a.: Ferdinand
Schénigh, S. 315-337.

Ders. (2017): »Die Kriminalgeschichte als Deckgeschichte. Annette von Droste-Hiilshoffs
Judenbuchec, in: Ortsvereinigung Hamburg der Goethe-Gesellschaft in Weimare. V.
(Hg.), Literatur und Verbrechen. Wetting-Lobejiin: Janos Stekovics, S. 45-74.

https://dol.org/10.14361/9783839467312-003 - am 14.02.2028, 11:43:02. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm=


https://doi.org/10.14361/9783839467312-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

