
129

21. Wir Lebenden und Toten

Die Ambivalenz von Tod und Leben, die zugleich engste Verflochtenheit 
bedeutet, den Ineinsfall von Gegensätzen, zieht sich wie ein roter Faden 
durch diesen Text, oder vielmehr: wie ein aus roten und schwarzen Fä-
den geflochtenes Tau. Sie kann auch als ambivalentes Verhältnis zwi-
schen Lebenden und Toten betrachtet werden.

Es geht dabei um verschiedene Ebenen dieses Dialogs, die wie Eta-
gen in einem Haus miteinander verbunden sind, und um seine entgegen-
gesetzten Pole: einerseits um die Zwiesprache mit der eigenen Person 
und besonders der inneren Stimme im Sinne von Sokrates und Hannah 
Arendt oder auch eines freundlichen Über-Ichs, dem ein tyrannisches 
und feindseliges Über-Ich entgegensteht. Andererseits im Sinne einer Er-
kenntnishaltung, die von der Liebe zur Welt getragen wird im Gegensatz 
zu einer welt- und lebensfeindlichen Erkenntnishaltung; von einer ko-
operativen, bindungsorientierten Haltung zu den anderen Menschen, die 
es erlaubt, das Bezugsgeflecht menschlicher Angelegenheiten zu sehen, zu 
respektieren und gut zu entwickeln im Gegensatz zu zerreißenden und 
zerstückelnden Bewegungen im Denken und Handeln; von einer lebens-
freundlichen Beziehung zur inneren körperlich-seelischen Natur wie zur 
äußeren Natur in Gestalt der Erde mit ihrer Pflanzen- und Tierwelt im 
Gegensatz zu einer rücksichtslosen und abtötenden Beziehung; von einer 
Weise, sich entweder im symbolischen Universum menschlicher Sprache 
und Zeichen dergestalt zu bewegen, dass das Beziehungsgeflecht unse-
rer symbolischen Welten Zusammenhang und Sinn stiftet und so seiner 
Orientierungsaufgabe für Menschen immer besser und sorgfältiger ent-
spricht, im Gegensatz zu einer Vergiftung, Verwirrung und Entwertung 
unserer symbolischen Welten oder zu ihrer Herabwürdigung zu intellek-
tuellem Junk Food.

An dieser Stelle vertiefe ich eine weitere Ebene, die schon in früheren 
Abschnitten angesprochen wurde, nämlich die Art der Kommunikation 
zwischen den Lebenden und den Toten. Diese will gelernt sein, wie Han-
nah Arendt 1969 am Grabe von Karl Jaspers sagt:

»Das, was an einem Menschen das Flüchtigste und doch zugleich das 
Größte ist, das gesprochene Wort und die einmalige Gebärde, das stirbt 
mit ihm und das bedarf unser, dass wir seiner gedenken. Das Gedenken 
vollzieht sich im Umgang mit dem Toten, aus dem dann das Gespräch 
über ihn entspringt und wieder in die Welt klingt. Der Umgang mit den 
Toten – das will gelernt sein (...)« (Arendt nach Prinz 2013, S. 281).

In den folgenden Abschnitten berichte ich aus vielen Feldern über das, 
was wir psychoanalytisch als Kampf zwischen Leben und Tod im Über-
Ich bezeichnen könnten. Hannah Arendt, die dem Mord durch die Na-
tionalsozialisten und dem »Leben« im Nationalsozialismus entfliehen 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130

konnte, hat in den eben zitierten Sätzen gezeigt, wie lebendiger Umgang 
mit den Toten gelernt werden kann. Die Todestriebseite dieses Kampfes 
ist im Folgenden eindrücklich als die fast tödliche Verinnerlichung der 
Mutter oder Mutterbeziehung eines Patienten erkennbar, in welcher die 
nationalsozialistische Vergiftung des Seelenlebens einer ganzen Staatsge-
sellschaft sich kristallisiert hat und weitergegeben wurde.

Man kann dies mit einigem Erkenntnisgewinn auch als Beziehung 
oder Zwiesprache zwischen Lebenden und Toten formulieren, wie Ro-
bert Harrison das tut. Auch in dieser Beziehungsebene finden wir den 
belebenden und den abtötenden Modus.

Es geht jedoch nicht nur um die verinnerlichten Eltern, sondern um 
die Beziehung zu den biologischen und kulturellen Vorfahren insgesamt. 
Sehr viele ältere Kulturen legen größten Wert auf die Kommunikation 
mit den Ahnen und glauben, dass die Vernachlässigung dieser Kommu-
nikation ins Unglück führt. Sie schaffen den Vorfahren Raum für ihr 
Nachleben, für ihre Teilhabe an der Welt der Lebenden, welche sie die-
sen hinterlassen haben.

Aus der Studie von Harrison können wir lernen, dass wir auch in die-
ser Beziehung, genauer: dem Modus der Beziehung zwischen den leben-
den und den toten Menschen, die Erben jener älteren Kulturen sind oder 
sein könnten, auch was die Art des Erbens angeht.

Es gibt jedoch Anzeichen, dass diese für Menschen lebenswichtige 
Verbindung abbricht. Während die Welthistoriker McNeill und McNeill 
beschrieben haben, wie das menschliche Netzwerk in der Weltgeschich-
te langfristig immer umfangreicher und zugleich dichter gewebt wird, 
konstatiert Eric Hobsbawm in seiner Weltgeschichte des 20. Jahrhun-
derts:

»Die Zerstörung der Vergangenheit, oder vielmehr die jenes sozialen 
Mechanismus, der die Gegenwartserfahrung mit derjenigen früherer 
Generationen verknüpft, ist eines der charakteristischen und unheim-
lichsten Phänomene des späten 20. Jahrhunderts« (Hobsbawm 1997, 
S. 17).

Das Unheimliche hängt nach Freud häufig mit der Vorstellung des Todes 
oder der Toten zusammen (Freud 1986, S. 254 f.), immer auch mit dem 
eigentlich allzu Bekannten, dem Heimischen: in jenen Aspekten und Un-
tiefen, die Menschen vergessen wollen und verdrängen. Jedenfalls wird 
mit der Verbindung zu denen, die uns vorausgegangen sind, wenn wir 
ihnen ihr Nachleben nehmen, die Lebenslinie der Generationenfolge ab-
geschnitten.

Während also zwischen den lebenden Generationen die kooperativen 
und konflikthaften Verbindungen trotz aller Gegenbewegungen langfris-
tig zunehmen, bis hin zu der immer weiter sich beschleunigenden Pha-
se der letzten Jahrhunderte, in der die Menschheit zu einem Weltsystem 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

zusammenwächst, scheint dies nur zwischen den immer zahlreicheren 
jeweils zeitgenössischen Menschen der Fall zu sein. Das »Zerbersten 
der Bindeglieder zwischen den Generationen« (Hobsbawm 1997, S. 31) 
würde jedoch neuerdings Generationen hervorbringen, die in einer »ewi-
gen« und flüchtigen Gegenwart aufwachsen und sich vom größten Teil 
der Menschheit, nämlich all den Generationen vor ihnen, abtrennen. Der 
Verzicht auf die ererbten Erfahrungen früherer Generationen verunmög-
licht aber genuin neue Erfahrungen. Die versiegelte Vergangenheit be-
deutet versiegelte Zukunft. Das zeigt sich an der toten Leere des »Futu-
rismus«, der die Phantasien der Moderne exemplarisch träumt. Zu dem 
Gedanken, dass wir eine Fortsetzung unserer Vorfahren seien, sagt Ma-
rinetti schlicht: »Wir wollen (es) nicht hören«!20

Mit Goethe lässt sich sagen: »Was Du ererbt von Deinen Vätern, er-
wirb es, um es zu besitzen«. Wir können nicht unser materielles, biolo-
gisches und kulturelles Erbe und die Vorfahren ungestraft verdrängen. 
Sie kehren sonst als Dämonen wieder. Aber wir können auch nicht in 
archaischer Weise mit unseren Vorfahren umgehen, sondern nur in ei-
ner Weise, die unseren jeweils heutigen Lebensbedingungen entspricht. 
Wir können und müssen auch sichten, welches Erbe wir ausschlagen und 
welches wir uns aneignen wollen, als Versuch, die Vergangenheit verwan-
delnd einzuholen, als Suche nach der verlorenen Zeit. Aber sichten müs-
sen wir es, wenn es uns nicht als blindes Schicksal und Wiederholungs-
zwang verfolgen soll.

Sigmund Freud, Maurice Halbwachs und Marcel Proust haben Ent-
scheidendes auf dieser Suche nach der verlorenen Zeit geleistet, die den 
Weg in viele mögliche Zukünfte öffnen hilft und bereits den dumpfen 
Dunstschleier lichtet, welcher die Gegenwart oft beengt. Aber es gibt 
einen Bereich, der nicht gerne ausgeleuchtet wird, jener der krassen 
sozialen Ungleichheit und vor allem der materiellen und kulturellen 
Armut, welcher eine Enteignung von Lebens-Chancen vieler Art ist, 
auch jener der Erinnerung. Albert Camus zeigt mit überscharfer, bit-
terer Klarheit: Die verlorene Zeit lässt sich nur bei den Reichen wie-
dergewinnen:

»Das Gedächtnis der Armen ist bereits schlechter genährt als jenes der 
Reichen, es hat weniger Stützen im Raum, da sie selten ihren Lebensort 
verlassen, weniger Stützen auch in der Zeit eines gleichförmigen und 
grauen Lebens. Gewiss, es gibt das Gedächtnis des Herzens, von dem 
man sagt, es sei das sicherste, aber das Herz nutzt sich durch Mühe und 
Arbeit ab, es vergisst unter dem Gewicht der Erschöpfung schneller. 
Die verlorene Zeit lässt sich nur bei den Reichen wiederfinden. Für die 

20	 	»Nous savons bien ce que notre belle et fausse intelligence nous affirme. – 
Nous ne sommes, dit-elle, que le résumé et le prolongement de nos ancêtres. 
– Peut-être! soit!... Qu‘importe?... Mais nous ne voulons pas entendre!«

WIR LEBENDEN UND TOTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

Armen markiert sie lediglich die vagen Spuren auf dem Weg des Todes« 
(Camus 1994, S. 93, Übersetzung HPW).

Camus schreibt nicht vom Weg zum Tode, den man als mitgemeint lesen 
kann, sondern vom Weg des Todes (»chemin de la mort«). Damit ist das 
Tote im Leben selbst, schon zu Lebzeiten, bezeichnet.

Die zwei verschiedenen Arten des Umgangs der Lebenden mit den To-
ten und mit dem Toten, lassen sich an von Harrison diskutierten Fall-
beispielen veranschaulichen, die häufig der Literaturgeschichte entnom-
men sind, weil wir in der Literatur nicht zuletzt die lebendigen Stimmen 
unser Vorlebenden haben. Das, was ich den abtötenden Modus nenne, 
lässt sich plastisch an einem Vergleich der Dichtung Homers und Ver-
gils zeigen:

»Der Gedanke, dass das Leben eine Form des lebenden Todes darstellt, 
ist Vergil nicht fremd. Denken wir an die berühmte Pietas des Aeneas 
(...). Diese Frömmigkeit hat etwas mit Opfer zu tun, sie ist repressiv, ein 
Zeichen der Knechtschaft, welche die Lebenden den Geboten der Toten 
unterwirft. Homers Glaukos ist zwar voller Pietät gegenüber seinen Vä-
tern, aber das mit einem Überschwang, welcher der mürrischen, unter 
der Herrschaft der Toten stehenden Welt Vergils fehlt, wo die Bürde der 
Geschlechter schwer auf dem Einzelnen lastet und ihn vor der Zeit be-
gräbt. Man könnte sogar die Ansicht vertreten, dass Aeneas nur deshalb 
in die Unterwelt hinabzusteigen und mit den Schatten der Verstorbenen 
Zwiesprache zu halten vermag, weil er in gewissem Sinne bereits tot ist 
– weil seine Pietät in Wirklichkeit sein Leben dem Willen der Ahnen un-
terwirft« (Harrison 2006, S. 193).

Das erinnert an Karl Marx’ grundsätzliche Aussage über die menschli-
che Geschichte:

»Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie 
nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten, sondern unter un-
mittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlieferten Umständen. Die 
Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem Gehirne 
der Lebenden« (Marx 1972, S. 115).

Auch der Revolutionär Marx – der den Tod als harten Sieg der Gattung 
über das bestimmte Individuum bezeichnet hat (Condrau 1984, S. 214) 
– musste sich in die Tradition aller toten Geschlechter einreihen und las-
tete auf manchen Gehirnen der Lebenden.

Es gibt jedoch eine fruchtbarere Möglichkeit, die wieder andere wäh-
len: Nämlich ein ausgewähltes Erbe zu erwerben, um es weiterzuent-
wickeln oder bewusst und geprüft auszuschlagen. Dies ist sogar ganz 
allgemein der einzige gangbare Weg, der von den Vorfahren über die Ge-
genwärtigen zu den Nachfahren führt.

Die verdrängten und unbewussten Vorfahren kehren hingegen als 
abtötende Dämonen wieder und liegen als ein noch weit quälenderer 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

Alp auf unseren Gehirnen als die Vorfahren, deren Knechtschaft wir uns 
bewusster unterwerfen. Harrison zeigt, dass wir dazu neigen,

»die Quelle unserer Ängste zu verschleiern, deren grundlegendste von 
unserem Zwang herrühren, unsere Vorfahren zu rechtfertigen oder, 
wenn das nicht möglich ist, uns ihren herrischen Forderungen zu ent-
ziehen. Meist versagen wir bei diesen Aufgaben und nehmen unsere un-
gelösten Ängste mit ins Grab, und von dort verfolgen wir wiederum die-
jenigen, die nach uns kommen« (Harrison 2006, S. 150).

Harrison verdeutlicht das an der Laufbahn Arthur Rimbauds, der als 
sehr junger Mann »einige der vollkommensten Gedichte, die je geschrie-
ben worden sind« (ebd., S. 151) verfasst hatte, bevor er im Alter von 19 
Jahren abrupt und endgültig sein Leben als Dichter beendete. Danach ist 
seine lebendige Kreativität erloschen und es sind nur Briefe »voller Kauf-
mannsprosa von Profit und Geiz« bekannt (ebd., S. 151). Dazwischen 
liegt ein Abstieg in die Hölle, une saison en enfer, zwischen April und 
August 1873 im Hause seiner Mutter verfasst, in denen er zum schlech-
ten Blut seiner Ahnen hinabsteigt, mit folgendem Ergebnis:

»Ich! Ich, der ich mich Magier oder Engel nannte, enthoben aller Mo-
ral, ich bin dem Boden zurückgegeben...Ein Bauer!« (zitiert nach Har-
rison 2006, S. 151).

Er hatte sich in der visionären Begegnung mit seinen Vorfahren von 
sich als dem Genie, »das uns alle gekannt und uns alle geliebt hat«, ra-
dikal getrennt, damit auch von der Liebe zur menschlichen Welt. Har-
rison folgert:

»Doch wir sollten nicht erstaunt sein. Ein Abstieg in die Hölle ist eine 
ernste Angelegenheit. Dadurch wird man der Gefahr ausgesetzt, dass 
einen die Toten als einen der ihren beanspruchen, dass sie ihren Willen 
gegen einen durchsetzen. Das geschah im Falle Rimbauds. Aeneas stieg 
in einem Geist der Pietät in den Hades hinab, Rimbaud in einem Gei-
ste der Verzweiflung, aber das Ergebnis war in beiden Fällen ähnlich. 
Hier wie dort erhielt der Nachfahr Anweisungen von dem Vorfahren. 
Rimbauds bäuerliche Vorväter blickten ihm unverwandt ins Auge und 
befahlen ihm, mit seinem Unfug aufzuhören, sie wiesen ihn an, seine 
Bemühungen produktiv werden zu lassen. (...) Arbeite, verdiene, spa-
re und leide – das ist Dein Los und Deine Verpflichtung« (Harrison 
2006, S. 152).

Der Abstieg in die Hölle braucht, wenn er vorübergehend sein soll, in der 
Regel eine Sicherung, einen Schutz, beispielsweise wenn er im geschütz-
ten Raum einer guten Psychoanalyse erfolgt, begleitet von einem erfah-
renen Führer. Oder, archaischer, wenn Odysseus sich an den Schiffsmast 
fesseln lässt, um dem Gesang der Sirenen lauschen zu können, ohne un-
terzugehen. Der Rahmen einer wissenschaftlichen oder literarischen Er-
kundung kann ebenfalls der Sicherung eigener Erfahrungen dienen.

WIR LEBENDEN UND TOTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

Einen ganz anderen Abstieg in die Hölle stellt Otfried Preußler in sei-
nem Roman »Krabat« dar. Für unser Thema hat dieser Roman, der auf 
einer wendischen oder sorbischen Volkssage beruht, eine sehr klare Bot-
schaft: Die Kräfte des Lebens gedenken der Toten. Die Kräfte des Todes, 
die Mörder und ihre Mitläufer, versuchen die Toten vergessen zu ma-
chen (Preußler 2016).

Am Beispiel Dantes zeigt Harrison mit Emphase, wie die intensive 
Kommunikation, in diesem Falle mit einem selbst gewählten, sozusagen 
adoptierten Vorfahren, einem Wahlverwandten, Rettung aus schwerer 
Seelennot und Lebenskrise verspricht, wie also allgemein die Zwiespra-
che mit den Toten nicht abtötend, sondern vielmehr lebenssteigernd ge-
stalten werden kann:

»Die Toten sind unsere Hüter. Wir geben ihnen eine Zukunft, damit sie 
uns eine Vergangenheit geben. Wir helfen ihnen dabei zu leben, damit 
sie uns helfen, vorwärts zu schreiten. Dante gelangte zu einem Verständ-
nis für diese wechselseitige Abhängigkeit, als er sich auf der Mitte seines 
Lebensweges in einem akuten Zustand der Schuld und der Hilfsbedürf-
tigkeit sah. Wir wissen, dass die Mittelpunktskrise eines Lebens oder ei-
ner Geschichte oder einer Nation an jeder beliebigen Station des Weges 
eintreten kann. Sie kommt, wenn man in die Irre geht, in eine Sackgas-
se gerät oder lähmender Verzweiflung erliegt. Es gibt Augenblicke der 
Hilflosigkeit, die man nicht im Alleingang überwinden kann und auch 
nicht durch Unterstützung von Freunden und Nachbarn, ob man nun 
ein Individuum ist oder eine ganze Gemeinschaft. Das sind Momente, 
die Hilfe von den Toten erfordern. Im Falle Dantes kam die Hilfe im Ge-
wand Vergils, eines adoptierten Vorfahren, dessen Nachleben er durch 
Hingabe und langes Studium wachgehalten hatte. Die Führung durch 
Vergil, die Dante selbst zuließ, führte ihn zurück ins Licht und darüber 
hinaus« (Harrison 2006, S. 232 f.).

Im Dialog mit der Stimme Vergils – und dies kann jedem mit einer der 
Stimmen aus den Büchern gelingen – fand Dante seine eigene Stimme.

Das ist ein Gegenmodell zum abtötenden Denken, denn dieses be-
deutet auch: Wenn wir nicht unsere eigenen Gedanken denken und mit 
unserer eigenen Stimme sprechen, sondern die Gedanken und Stimmen 
der Toten mechanisch wiederholen oder kopieren, ohne sie uns anzu-
verwandeln, ohne sie von Fremddenken in Selbstdenken zu transfor-
mieren, dann willigen wir in unsere Abtötung durch toten Fundamen-
talismus ein.

Stephen Grosz verdeutlicht am Beispiel von Charles Dickens’ Eine 
Weihnachtsgeschichte einen Weg durch Thanatos zum Eros:

»Manchmal kommt es nicht zu Veränderungen, weil wir uns vorgenom-
men haben, uns oder unsere Beziehungen zu den Lebenden zu verbes-
sern; manchmal verändern wir uns dann am stärksten, wenn wir uns um 
die Beziehungen zu den Vergessenen, Verlorenen und Toten kümmern. 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Als Scrooge um jene trauert, die er einmal liebte, aber vergaß, beginnt 
er jene Welt zurückzugewinnen, die er verloren hatte. Er wird wieder 
lebendig« (Grosz 2018, S. 125).

Dieser Ansatz soll nun kurz am Beispiel zweier zeitgenössischer Sozio-
logen und ihrer autobiographisch-wissenschaftlichen Bücher erweitert 
werden, Oskar Negts Überlebensglück (2016) und Didier Eribons Rück-
kehr nach Reims (2016). Die reflexive Verknüpfung innerer und gesell-
schaftlicher Erfahrungen, der menschlichen Figurationen um uns und in 
uns, ist der Königsweg humanwissenschaftlicher Erkenntnis.

Eribon betont, wieviel Zeit es, zumindest nach seiner Erfahrung, 
braucht, selbst, im eigenen Namen, zu denken: Dies, weil er es als un-
erlässliche Denkvoraussetzung sieht, durch seine ganze Vergangenheit, 
und er meint wirklich die ganze, sowie durch die gesellschaftliche Welt 
und durch die Institutionen legitimiert zu sein. Die Integration gerade 
der verdrängten Vergangenheit braucht Anstrengung und Zeit, das Inte-
griertwerden in gesellschaftliche Sphären, aus denen man bisher ausge-
schlossen war, erst recht. Eribon spricht aus einem Erfahrungsraum, in 
den er nur mit höchster Anstrengung gelangt ist. Er musste dafür kämp-
fen, zuallererst gegen sich selbst. Eribon stammt aus der Arbeiterklasse. 
Bei ihm zuhause gab es keine Bücher. Er ist der erste seiner Familie, der 
sich nicht mit der staatlich vorgeschriebenen Mindestschulzeit begnügt 
hat (Eribon 2016, S. 239). Er wuchs in einem Arbeiterhaushalt auf, der 
durch den Druck schwerster Arbeitsbedingungen beider Eltern zerrüt-
tet war. Seit der Jugendzeit kamen ständige Angriffe wegen seiner Ho-
mosexualität hinzu. Er sieht es selbst als Wunder, dass er schließlich Er-
folg hatte. Dies umreißt den sozialen und den mentalen Raum, aus dem 
er geflüchtet war und zu dem er jahrzehntelang alle Brücken abgebro-
chen hatte. Erst nach dem Tod seines Vaters kehrt er zurück, insoweit er 
seine Mutter zu vielen Gesprächen aufsuchte und das unbekannte Le-
ben seiner Eltern und Großeltern rekonstruierte und beschrieb. Er stellt 
sich seiner ihm unheimlich gewordenen familiären Herkunft. Und stellt 
schließlich fest, dass dieses Gegen-Ich der Person, als die er die Bühne 
des Lebens betreten musste und gegen die er sein gesamtes Leben und 
Denken konstruiert hatte, trotzdem ein essentieller Teil von ihm geblie-
ben ist. Er hatte jedoch vor seiner Rückkehr an die Orte der Vergangen-
heit diesen Teil von sich so sehr und unter so großer Scham verborgen, 
dass er sich selbst nicht mehr in der Ganzheit eines Lebens hatte sehen 
können – genauso wie seine Eltern und Großeltern und die Menschen 
seiner Klasse in ihrer Lebensnot in der französischen Öffentlichkeit in 
den letzten Jahrzehnten weniger und weniger gesehen wurden. Er führt 
dies auf eine erfolgreiche Konservative Revolution zurück, die auch die 
französische Linke gekapert und die Kommunistische Partei so gut wie 
zerstört habe. Viele, auch aus seiner Familie, sind unter dem Terror der 

WIR LEBENDEN UND TOTEN

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

Arbeits- und Lebensverhältnisse, die nicht mehr zur Sprache kommen 
dürfen, zum rassistischen und alle Minderheiten entwertenden und ten-
denziell terrorisierenden Front National übergelaufen. Auf seiner äuße-
ren und inneren Erkundungsreise beginnt er seine Eltern zu verstehen, 
auch in der ihm entsetzlichen Fremden- und Menschenfeindlichkeit ein-
schließlich seines eigenen gespaltenen Habitus. Im Mikrokosmos eines 
Lebens bildet sich brutal die ebenso grausame Spaltung einer ganzen 
Staatsgesellschaft ab. Die menschliche Würde, so Eribon, ist ein fragi-
les Gefühl und ihrer selbst unsicher. Sie benötigt Zeichen, die Sicherheit 
geben. Vor allem verträgt sie es nicht, wenn ihre Träger den Eindruck 
haben, als quantité négligable, als Element von Statistiken und Firmen-
bilanzen behandelt zu werden, als stumme Objekte der Politik (ebd., S. 
134 f.) – mit anderen Worten: als von den Regierenden und ihren Zu-
denkern zu leblosen Dingen zerdachten Menschen.

In den Begrifflichkeiten Bourdieus ist hier jemand fast ohne ökono-
misches und kulturelles und, in seinen eigenen Worten, mit negativem 
sozialen Kapital aufgewachsen, in einer als nicht existent behandelten 
Klasse und mit lieblosen Eltern. Häufig, besonders wenn er den Überle-
genheitsgesten höherer Klassen ausgesetzt ist, spricht er von einem Ge-
fühl der Mortifizierung (mortification), welches man mit Demütigung 
und Abtötung übersetzen könnte. Elias hat in seiner Zivilisationsthe-
orie und seiner Studie über die Beziehungen von Etablierten und Au-
ßenseitern darauf hingewiesen, dass die erniedrigten Gruppen unter ei-
ner starken Schamangst leiden, indem sie die negativen Bewertungen 
ihrer Gruppe durch die machtstärkeren Klassen und Schichten in ih-
rem eigenen Über-Ich verinnerlichen, und zwar umso stärker, je schärfer 
die Machtkontraste und je geringer die Verhaltensspielräume sind (Elias 
1978, S. 397–409; Eribon 1981/2005). So fühlen sie sich sehr oft genö-
tigt, den verletzenden Angriffen, denen sie ausgesetzt sind, wie in einem 
alptraumhaften Zwang teilweise selbst innerlich zuzustimmen.

Es bedarf laut Negt einer befriedigenden und mit Glückserfahrungen 
besetzten Ausgangslage im menschlichen Leben »für die Achtung der 
Menschheit in meiner Person« (Negt 2016, S. 221). In Eribons soziolo-
gischer Gesellschafts- und Selbstanalyse sind nur wenige Spuren davon 
zu erkennen. Er hat jedoch mit der Wiederversöhnung seiner gespalte-
nen Persönlichkeit, seiner verinnerlichten Gesellschaftsspaltung, mit den 
Tränen für seinen Vater, bei dessen Beerdigung er nicht war, am Ende 
des Buchprojektes einen weiten, ungemein eindrucksvollen Denk- und 
Theorieraum geöffnet.

Oskar Negt stammt aus einer Bauernfamilie. In der ganzen deutschen 
Universitätsgeschichte hatten Bauern wie Arbeiter einen sehr schlechten 
Zugang zum Studium, mit Ausnahme der ehemaligen Deutschen Demo-
kratischen Republik. Auch für Negt war der Aufstieg an die Universi-
tät alles andere als selbstverständlich. Aber seine Ressourcen waren im 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

Vergleich zu Eribon viel besser. Er erinnert sich an Glück. Eribon erin-
nert sich an Scham. Negt setzt sich in Beziehung zu seinen bäuerlichen 
Vorfahren, sein Vater war ein sozialdemokratischer Bauer, eine soziolo-
gische Rarität. Und er setzt sich in Beziehung zu vielen adoptierten kul-
turellen Vorfahren, wie Kant, Goethe, Marx, Adorno und Horkheimer. 
Er ist im Dialog mit den Toten, ohne sich ihnen zu unterwerfen. Er hat 
ein ausgewähltes und weiterentwickeltes Erbe angetreten. Beide Denker 
sind im Zwiegespräch mit sich selbst, im Sinne von Sokrates und Han-
nah Arendt. Aber obwohl Negt ein Kriegs- und Flüchtlingsschicksal zu 
verkraften hatte, wirkt dieses Zwiegespräch mit sich selbst viel leichter, 
lustvoller, weit weniger schmerzhaft als bei Eribon. Beide haben ihr Le-
bensschicksal, den Kampf gegen soziale Ungleichheit und um Leben-
schancen ohne oder mit wenig Ressentiment bewältigt. Beide gehen of-
fen mit Fremden und Fremdheit um, auch der in der eigenen Person, und 
sorgen sich um die »sozialdarwinistische Entwertung des Lebens«, um 
jene antidemokratischen gesellschaftlichen Strömungen, die, mehr oder 
weniger verhüllt, eine Unkultur des Todes repräsentieren:

»Mittlerweile zeichnet sich in Deutschland eine alptraumhafte Entwick-
lungslinie ab, die durch eine bedrohlich herabgesetzte Hemmschwelle für 
das Töten charakterisiert ist. Mit Fug und Recht kann man von einem fa-
schistischen Potenzial sprechen angesichts der lebensgefährlichen Angriffe 
auf Flüchtlinge und der menschenverachtenden Parolen gegen Fremde (...) 
auch von jenen, die sich für die ›gute Gesellschaft‹ halten« (ebd., S. 289).

22. Todes- und Lebenstrieb in der Entstehung 
menschlicher Sprache und bewussten Seins

Im Anschluss an Hegel entwickelt Harrison ein Modell der Entstehung 
menschlicher Sprache aus der Lautgebung unserer tierischen Vorfahren, 
die auch in uns weiterleben, sowie aus frühen menschlichen Schreien, 
Heullauten und Ausrufen, schließlich aus dem frühen Singen. Aus die-
sem Modell lässt sich ableiten, wie durch die allmähliche Beimischung 
der Konsonanten in die ältere rein vokalische Lautbildung der Tiere der 
Todestrieb unserer Kommunikation beigemischt wurde:

»Dadurch, dass sie den reinen Klang der tierischen Stimme anhalten und 
gliedern, ermöglichen Konsonanten die Bildung von Wörtern und Begrif-
fen sowie die Semantik der Abstraktion. Die Bewegung, durch die das Be-
wusstsein (mittels der Kraft des Negativen) die Unmittelbarkeit der Dinge 
annulliert und zugleich das, was es annulliert, in vermittelter Form (d. h. im 
Begriff) bewahrt, hat ihren stimmlichen Ursprung in der dämpfenden Wir-
kung der Konsonanten, die den vokalischen Laut ersterben lassen. Der Tod 
oder die gemessene Endlichkeit des Vokals ist es, der melodische Lautäuße-
rung in menschliche Wortäußerung verwandelt« (Harrison 2006 S. 104).

TODES- UND LEBENSTRIEB IN DER ENTSTEHUNG MENSCHLICHER SPRACHE

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129 - am 22.01.2026, 16:50:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

