
3. Luchas en el espacio andino: movimiento

indígena, derechos humanos y resistencias

a la representación (1972-1988)

Este apartado analiza y discute —brindando mayor detenimiento a los mo-

vimientos y organizaciones sociales— los entrelazamientos entre religiosos y

laicos ligados a la Iglesia Católica y la formación del movimiento indígena del

Ecuador. Parte de este objetivo principal contempla la discusión de las repre-

sentaciones específicas de los indígenas en la constitución y transformación

de la agenda política del movimiento indígena. Para acercarse a este tema, se

parte de la idea de que los procesos de movilización e identificación, como

también las estrategias de misión de la Iglesia Católica comprometida con la

renovación, se desarrollaron dentro del espacio andino altamente disputado

por varios grupos de interés.

Este espacio andino disputado, de acuerdo con el planteamiento hecho en

la introducción de este trabajo, constituye, en primer lugar, una zona geográ-

fica y climática concreta. En segundo lugar, se trata de un espacio social, ca-

racterizado durante la época en consideración por una serie de disputas sobre

tenencia de la tierra y marginación social, económica y cultural hacia secto-

res de la población identificados como campesinos o indígenas. Finalmente,

es un espacio marcado por entrelazamientos transnacionales que se mani-

fiestan tanto a nivel del sector eclesiástico como de los movimientos sociales.

Este apartado argumenta que la conflictividad en el espacio andino determinó

considerablemente los procesos de movilización de los sectores campesinos

e indígenas y la construcción de sus demandas o agendas de lucha. En es-

te proceso, el papel de los actores ligados a la Iglesia Católica fue decisivo.

A través de su posicionamiento como aliados de los pobres y el consecuente

involucramiento en conflictos concretos, los religiosos y laicos contribuyeron

a la construcción y negociación de nuevas agendas de lucha. En este contexto,

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Repensar la Revolución del Poncho

sin lugar a dudas, es necesario tener en cuenta las coyunturas políticas, tanto

nacionales como internacionales, y preguntarse ¿qué forma de lucha política

fue posible bajo esas condiciones? Esta cuestión de la libertad de acción es

válida no solo para las organizaciones sociales, sino también para los sectores

eclesiásticos, cuyas acciones representaron un constante sondeo de los límites

del marco cristiano y de la fe.

Como se ha mostrado en los capítulos anteriores, el compromiso social de

la Iglesia Católica estuvo caracterizado por relaciones de poder. Para el análi-

sis de los entrelazamientos entre el movimiento indígena y la Iglesia Católica,

esto implica tener en cuenta la pregunta de ¿cómo la iglesia, en un ambien-

te de convulsión política y reforma eclesial, intentó defender y fortalecer su

poder de representación sobre los indígenas? Obviamente, esta pregunta se

plantea también con respecto a otros actores, como partidos políticos, institu-

ciones estatales, o —como se mostrará más adelante— grupos protestantes,

que también participaron en la lucha por la representación sobre la supuesta

‘masa’ indígena o campesina.

El primer capítulo (3.1) ofrece, de manera esbozada y condensada, una

panorámica del ambiente político y de las luchas sociales en las décadas de los

setenta y los ochenta. Para este propósito, se consideran dos acontecimientos

claves para entender la trascendencia de los conflictos de tierra y las luchas

obreras —con sus mártires— para la movilización social. Estos acontecimi-

entos son: el asesinato de Lázaro Condo en Chimborazo (1974) y la masacre de

zafreros en el ingenio de Aztra (1977). Otro aspecto que en este panorama no

debe quedar fuera, es la presentación de los diferentes grupos de cristianos

comprometidos que estuvieron involucrados en la movilización campesina o

indígena durante la época considerada.

El segundo capítulo (3.2) comienza con un análisis del proceso de for-

mación del movimiento indígena Ecuarunari en los años setenta, con un en-

foque en el papel de los sectores católicos. Se empieza por mostrar que una

serie de ideologías y posiciones divergentes complicaron el proceso de fund-

ación de Ecuarunari y que, sobre todo, la dicotomía entre etnia y clase fueron

los puntos claves de discusión. Este capítulo enfatiza, además, a través de

dos testimonios orales, la importancia de las historias locales de moviliza-

ción. Finalmente, el capítulo se dedica al Movimiento Indígena de Chimbora-

zo (MICH) que en los años ochenta, como proyecto eclesiástico de la diócesis

de Riobamba, buscó construir la “Nación Nueva” con una nueva generación

de líderes.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 243

Por último (3.3), se analiza la cuestión de los derechos humanos como

plataforma de lucha tanto para la iglesia liberadora como para el movimiento

indígena. Desde finales de los años setenta y durante la década del ochenta,

el ámbito de lo posible cambió considerablemente. Con el fin de las políti-

cas agrarias, y el impulso a las nuevas agendas de desarrollo, sumadas a la

represión bajo los regímenes de Seguridad Nacional a nivel latinoamericano,

los discursos y el activismo por los derechos humanos, derechos del pobre

y derechos del indígena adquirieron importancia. Se argumenta que, junto

al activismo por los derechos humanos, analizado desde un punto de vista

transnacional, la lucha antiimperialista —contra las ‘sectas protestantes’, por

ejemplo— y el acercamiento de los 500 años del ‘descubrimiento’ de Améri-

ca, conformaron elementos decisivos para la movilización indígena a nivel

nacional. En este contexto, se muestra que el movimiento indígena del Ecua-

dor, en una lucha de clasificación, resistió a las representaciones dominantes;

elaboró demandas que iban más allá de la dicotomía entre clase y etnicidad y

definió una agenda política en la cual amplios sectores campesinos, indígenas

y obreros podían reconocerse. En otras palabras, se argumenta que el proceso

de determinar temas de lucha comunes constituyó un acto de resistencia a la

representación.

Se considera importante acentuar que este apartado no busca presentar

una historia general de la formación del movimiento indígena del Ecuador.

No es tampoco una discusión sobre la pregunta sobre cuándo una identidad

indígena se superponía a una identidad clasista. Es mucho más un intento

de quebrar el dualismo clasista-etnicista que no solo ha dominado la litera-

tura sobre el movimiento indígena, sino también las representaciones de lo

indígena por parte de la Iglesia Católica y los otros actores considerados.

3.1 El ámbito de lo posible: lucha social y Cristianos
por la Liberación

Se ha expuesto ampliamente en la literatura que es a partir del problema

agrario y las luchas por la recuperación de las tierras, que debe entenderse

el surgimiento de un movimiento indígena en la segunda mitad del siglo XX.

Como ha manifestado José Sánchez-Parga, “la dinámica organizacional, que

se extiende por todas las provincias de la Sierra ecuatoriana con dimensio-

nes regionales o provinciales, comienza a mediados de los años setenta y se

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Repensar la Revolución del Poncho

prolongará durante las dos décadas siguientes”.1 A grandes rasgos, se han

identificado tres fases en la historia del movimiento indígena. En primer lu-

gar, el período del sindicalismo, la lucha obrera y campesina con una afiliación

clara a las organizaciones clasistas. Luego, se habla de una época de la con-

stitución del movimiento indígena, un período marcado por la negociación

y el poder de representación basado principalmente en una dicotomía entre

las demandas de reivindicación étnica y la lucha de clases. Característico para

esta época es la organización Ecuarunari, fundada a inicios de la década de

los setenta (véase 3.2). Finalmente, la fase de consolidación del movimiento

indígena, iniciada con la fundación de la CONAIE en 1986.2

Es preciso añadir que ya en épocas anteriores a la reestructuración del

sistema de tenencia de tierra con la primera ley de Reforma Agraria (1964),

las bases obreras y campesinas se hallaban en proceso de movilización. En la

década de los años veinte, cuando la exportación cacaotera entró en crisis, los

más desfavorecidos de la sociedad y los sectores en desacuerdo con la políti-

ca agroexportadora, se organizaron en Guayaquil para la Huelga General en

noviembre de 1922. El estallido social concluyó en una cruel masacre que dejó

centenares de muertos. Pero al mismo tiempo, esta huelga marcó el inicio de

la presencia de un nuevo actor político: el movimiento obrero.3 En la misma

década se fundó el Partido Socialista (1926), y más adelante, a partir de un

fraccionamiento, se constituyó el Partido Comunista Ecuatoriano en 1931.

En la Sierra ecuatoriana se expandieron las formas de organización cam-

pesina y sindical durante la década de los años veinte y treinta. En estas mo-

vilizaciones surgieron líderes históricos como Dolores Cacuango y Jesús Gu-

alavasi (Cayambe) o Ambrosio Lasso (Chimborazo), que dirigieron la toma

de haciendas y exigieron, entre otras demandas, que la iglesia renunciara a

cobrar diezmos y primicias. Como indica Marc Becker en su análisis del na-

cimiento del movimiento indígena, en toda América Latina, en los años 30,

aparecieron movimientos nuevos que demandaron cambios fundamentales

en las sociedades agrarias. Con un enfoque en la organización FEI (Federación

Ecuatoriana de Indios), fundada en 1944, este autor enfatiza la necesidad de

1 Sánchez-Parga, El movimiento indígena ecuatoriano, 85.

2 Por ejemplo: Pallares, From Peasant Struggle to Indian Resistance.

3 Miguel Angel González Leal, “Insurgencia popular, oligarquía regional y estado en el

Ecuador liberal (1895-1925): la huelga general de Guayaquil, 1922”, Anuario de Estudios

Americanos 54, no. 1 (1997). Según el autor, el número de víctimas varía enormemente

en los diferentes estudios, entre “un centenar hasta varios miles”.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 245

tener en cuenta la larga historia de levantamientos para comprender el desar-

rollo del movimiento indígena ecuatoriano en su totalidad.4 Sin poner énfasis

en los levantamientos previos a la época considerada en esta investigación, es

necesario tener en mente que los campesinos, obreros o indígenas no per-

manecieron inactivos ante los abusos diarios y violentos por parte del poder

gamonal. Al contrario, las movilizaciones a partir de los años veinte anunci-

aron y catalizaron los cambios dentro de la sociedad agraria ecuatoriana que

tendrían lugar en las décadas posteriores.

3.1.1 Los mártires de la lucha popular y el fin de las políticas agrarias

Lázaro Condo no murió en vano, y en

su nombre reclamamos la unidad de los

explotados, de todos los campesinos, y

exigimos que su crimen no quede en si-

lencio. Llegará el día en que el pueblo

juzgue a sus criminales y opresores de

toda índole.5

Durante el gobierno “nacionalista y revolucionario” del general Guillermo Ro-

dríguez Lara (1972-1976), continuó el proyecto de modernización del campo

ecuatoriano —también con la segunda Ley de Reforma Agraria (1973)— apro-

vechando ciertos recursos del boom petrolero para realizar programas de des-

arrollo rural. Fue en esta coyuntura que el movimiento campesino y obrero en

la Sierra ecuatoriana “cobró auge”,6 también porque el gobierno de Lara dejó

cierto espacio para una mayor participación popular. En el contexto de estas

luchas es preciso recalcar el papel desempeñado por la organización clasista

FederaciónNacional de Organizaciones Campesinas (FENOC). Esta organiza-

4 Becker, Indians and Leftists; véase también Pallares, From Peasant Struggle to Indian Resis-

tance, 12-15.

5 “Lázaro Condo no murió en vano”, la cita proviene de la carta de la Comuna de Tocte-

zinín a los campesinos del país, firmada por el presidente de Ecuarunari, Nueva, 1978,

No. 52: 28-39 (CEDHU, N7.1).

6 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 7; Deborah J. Yashar, Contesting Citizenship in

Latin America: The Rise of Indigenous Movements and the Postliberal Challenge (Cambridge:

Cambridge University Press, 2005), 106; Pallares, From Peasant Struggle to Indian Resis-

tance, 154.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Repensar la Revolución del Poncho

ción nació en 19687 dentro de las estructuras de la CEDOC,8 para conformar

el brazo agrario y apoyar a las organizaciones locales e intercomunales en sus

luchas por la tenencia de tierra. En estos conflictos, sin embargo, las diferen-

cias ideológicas entre la FENOC y su partido matriz, la CEDOC, crecieron y a

mediados de los años setenta los demócratas cristianos fueron reemplazados

por militantes socialistas en la dirigencia.9 La FENOC, según las críticas de

los representantes conservadores de la organización, “se estaba apartando de

los principios católicos que fueron la base para su creación”.10

Uno de los acontecimientos que intensificó el involucramiento de los sec-

tores católicos en la lucha por la tierra y que constituyó un hito para la movili-

zación campesina e indígena en los años siguientes, fue el asesinato del líder

campesino y catequista Lázaro Condo en 1974, en el contexto de la adquisi-

ción de tierras en la comuna Toctezinín (cantón Chunchi) en la provincia de

Chimborazo. En este conflicto, la dueña de la hacienda (Magna), Amalia Mer-

chán, no cumplió con las órdenes del IERAC de entregar parte de su predio a

los campesinos que habían trabajado ahí como peones, por lo que los campe-

sinos se organizaron para reivindicar sus derechos. La dueña, apoyada de las

autoridades locales —ella era prima del jefe político de la comuna— respon-

dió a las protestas con un llamado a la policía y al ejército. El enfrentamiento

dejó como resultado varios heridos y el campesino Lázaro Condo, que arribó

desde otra comuna para apoyar la lucha de los campesinos en Toctezinín, fue

asesinado.11 

7 Más concretamente, nació como FETAP en 1965 (Federación Ecuatoriana de Trabajado-

res Ecuatorianos) y a partir de 1986 se llamó FENOC. La FEI criticó que la FETEP era un

intento de “dividir al movimiento campesino y de frenar tendencias revolucionarias”.

Becker, Indians and Leftists, 157, 59.

8 La Confederación Ecuatoriana de Obreros Católicos, nació en 1938 como respuesta de

la Iglesia Católica al avance de la izquierda. La CEDOC cambió en 1972 su nombre por

Central Ecuatoriana de Organizaciones Clasistas. Departamento de Prensa de la Cen-

tral Ecuatoriana de Organizaciones Clasistas, ed. CEDOC. Desde la dirección de los conser-

vadores hasta la dirección de los trabajadores (1938-1976) (Quito: 1976).

9 Zamosc, “Agrarian Protest and the Indian Movement in the Ecuadorian Highlands”,

46, 47.

10 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 22.

11 Para un análisis detallado de los sucesos en Toctezinín: Alonso Vallejo, “La lucha cam-

pesina de Toctezinín” (Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales y Pontificia Uni-

versidad Católica del Ecuador, 1978). En el mismo año de la muerte de Lázaro Condo,

ocurrió un conflicto similar en la provincia de Tungurahua. En este enfrentamiento

murió el campesino Cristóbal Pajuña.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 247

Ilustración 11: Manifestación en Toctezinín (sin fecha) 

FDD, Imágenes, B.3. FOT9.2.11, F48.

 El equipo pastoral de Chunchi apoyó a los campesinos y varios sacerdotes

fueron arrestados, entre ellos, el vicario general de la diócesis de Riobamba,

el padre Agustín Bravo.12 Debido a que el equipo pastoral y el obispo Pro-

año se solidarizaron con los campesinos y denunciaron la muerte de Lázaro

Condo, el obispo tuvo que defenderse en una entrevista con el presidente Ro-

dríguez Lara. Proaño y sus colaboradores fueron acusados de comunistas e

instigadores de un levantamiento violento.13 Para Proaño, en retrospectiva,

el conflicto de Toctezinín fue una de las experiencias que le marcaron más

profundamente, también porque, en sus palabras, “los terratenientes del país

hicieron declaraciones muy amenazantes” con la “intención de sacarme de la

diócesis” y porque recibió amenazas de muerte.14 Según narra Proaño: “los

12 Instituto Diocesano de Pastoral Riobamba, Leonidas Proaño, 25 años obispo de Riobamba,

114-17.

13 “Dice obispo Proaño: ‘No soy comunista; los que piden mi salida son mis adversarios”,

El Comercio, 4.10.1974 (FDD, Artículos en Publicaciones Periódicas, A.5.PP22).

14 “‘Estoy entre quienes buscan la revolución, un cambio radical pacífico’, afirma Leonidas

Proaño”, entrevista con Proaño, El País, por Francesc Valls, 9.9.1983 (FDD, Artículos en

Publicaciones Periódicas, A.5. PP25).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Repensar la Revolución del Poncho

acontecimientos en Toctezinín, pequeños dentro del inmenso cuadro de in-

justicias en que viven los pueblos latinoamericanos,me han hecho pensar que

el brazo del Señor ha iniciado la historia de la nueva liberación de América

Latina”.15

Como indica la cita del año 1978 en la entrada de este apartado, al ma-

nifestar que “Lázaro Condo no murió en vano”, se infiere que este asesinato

dio un impulso fuerte a la movilización campesina y luego, a la formación del

movimiento indígena. El estudio de Fernando Botero muestra convincente-

mente que “el proceso de simbolización obrado en Lázaro Condo es un in-

grediente fundamental en la negociación y construcción de identidad para la

conformación del movimiento étnico en Ecuador”.16 Una serie de marchas y

protestas fueron realizadas en nombre de Lázaro Condo, y los consiguientes

actos por el aniversario de sumuerte lo convirtieron en unmártir de las luchas

agrarias.17 Es preciso añadir que una “conmemoración del fatal asesinato” de

este “héroe popular” en el año 1981, concluyó en la catedral de Riobamba con

una celebración eucarística presidida por el obispo Proaño.18 Incluso años

más tarde, en el gran movimiento indígena de 1990, en pancartas, el nombre

de Lázaro Condo apareció al de héroes panamericanos como Túpac Amaru.19

El fin de las políticas agrarias

En 1976, Rodríguez Lara fue depuesto por un Triunvirato Militar —encabe-

zado por Alfredo Poveda Burbano— que anunció un proceso de retorno a la

democracia. Como señaló Germán Rodas Chávez, este proceso significó “ge-

nerar las condiciones estructurales y supra-estructurales para constituir el

nuevo modelo de democracia que hiciese posible la ‘viabilidad’ de los inte-

reses del capitalismo”.20 Mientras en el contexto económico, “una burguesía

monopolista con asiento en las finanzas, la industria y la producción agraria

fue cobrando hegemonía”,21 crecieron los latifundios y el problema de la te-

15 Proaño, Creo en el hombre, 232.

16 Botero, El caso del líder indígena Lázaro Condo, 20.

17 Por ejemplo, “Acto de masas por Lázaro Condo”, organizado por Ecuarunari Pichincha,

1976, Lucha Obrera, No. 22, octubre-noviembre 1976: 5. (UASB, B.1.1.6.2)

18 “Invitación: VI aniversario de conmemoración del fatal asesinato de nuestro compañe-

ro Lázaro Condo, héroe popular, y defensor de la comunidad de Toctezinín”, por el Mo-

vimiento Nacional Campesino Indígena Ecuarunari, 26.9.1981 (CESOA, sin signatura).

19 Botero, El caso del líder indígena Lázaro Condo, 18.

20 Rodas Chaves, La Izquierda Ecuatoriana en el siglo XX, 107.

21 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 249

nencia de la tierra seguía sin solución. En otras palabras, bajo este gobierno,

el proceso de reforma agraria fue paralizado, y la economía y el poder fueron

dominados por una alianza entre la burguesía industrial con sectores agro-

exportadores.

Para los movimientos sociales, el gobierno y el poder de los militares —le-

galizados luego con la doctrina de SeguridadNacional en 1979—y sus decretos

antiobreros, restringían la participación de “sectores contestatarios” y signi-

ficó un ejercicio de “acciones represivas en contra de la izquierda y del mo-

vimiento de masas”.22 La expresión culminante de esta política de represión

fue la masacre de los zafreros en el ingenio de Aztra (provincia de Cañar) el

18 de octubre de 1977. Este conflicto —y el recuerdo a sus víctimas— como se

mostrará más adelante (3.3.2), llegó a ser un emblema de las luchas sociales y

consolidó la movilización y unión de organizaciones a nivel nacional. En este

enfrentamiento, la policía nacional atacó a los trabajadores que estaban pro-

testando en torno al cumplimiento de sus derechos laborales. Después de la

masacre, surgieron relatos contradictorios respecto a los sucesos y el número

de víctimas. En la prensa ecuatoriana se habló inicialmente de 24 o 27 muer-

tos.23 Los órganos de prensa de los partidos y organizaciones de izquierda,

un mes después de lo ocurrido, contaron alrededor de 120 personas asesi-

nadas.24 Hasta hoy, el conflicto no ha sido abordado detalladamente desde

la investigación histórica, sin embargo, se puede manifestar sin duda que la

masacre de Aztra constituyó uno de los episodios más violentos en la historia

contemporánea del Ecuador.25

Mientras la jerarquía católica del Ecuador permaneció silenciosa ante los

acontecimientos en el ingenio, el obispo Proaño y variosmiembros de su equi-

po pastoral —como Agustín Bravo y Modesto Arrieta— condenaron la violen-

cia y expresaron su solidaridad con los familiares de las víctimas. Para ellos,

22 Rodas Chaves, La Izquierda Ecuatoriana en el siglo XX, 107.

23 El Comercio, 21.10.1977: 16 (CULTPA, NAF-2016-8391); El Espectador de Riobamba,

21.10.1977, Año VI, No.1711: 1, 8 (BIRIO).

24 Lucha socialista, 15.11.1977: 5 (UASB, B.1.1.5.1); Dalton Burgos habla de “más de cien” ase-

sinados Las luchas campesinas, 1950-1983, 28.

25 Las controversias alrededor de la masacre en Aztra y la constatación de la cua-

si inexistencia del conflicto en la historiografía, son mencionados por María Jo-

sé Garrido, “Memorias y representaciones de la matanza de trabajadores de Az-

tra 1977”, Pacarina del Sur. Revista de pensamiento crítico latinoamericano 12, no. 45,

URL: http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-represen

taciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977, 26.09.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977
http://www.pacarinadelsur.com/home/huellas-y-voces/241-memorias-y-representaciones-de-la-matanza-de-trabajadores-de-aztra-1977


250 Repensar la Revolución del Poncho

la “represión brutal” en Aztra era una “prueba de que el gobierno actual del

Ecuador obedece a consignas del extranjero con el objetivo de mantener al

pueblo en una opresión permanente, favoreciendo la explotación inexorable y

una miseria creciente”.26

Cuando en 1979 se reinstaló la democracia, el país atravesó una profun-

da crisis económica, referida en el contexto latinoamericano como la década

perdida. Bajo la corta presidencia de Jaime Roldós (1979-1981) —quien en 1981

murió en un accidente de avión— y de su sucesor Osvaldo Hurtado (1981-

1984), se iniciaron los primeros programas de reajuste estructural. El gobi-

erno reformuló la estrategia de desarrollo rural —el llamado desarrollo rural

integral (DRI)— dictada por el Banco Mundial que desde el punto de vista de

la población rural tuvo poco éxito porque no transformó el sector agrícola.27

Los mayores cambios para los campesinos e indígenas con la apertura demo-

crática, fueron el reconocimiento del derecho al voto para los analfabetos en

la nueva constitución en 1979 y las políticas de educación bilingüe.28

Con el inicio del gobierno de Febres Cordero (1984-1988), sin embargo, la

época de apertura política y social concluyó y su gobierno derechista y autori-

tario reprimió a losmovimientos sociales sin precedentes. Como fue afirmado

por el arzobispo de Cuenca (1981-2000), Luis Alberto Luna Tobar, defensor de

una iglesia de los pobres:

En los cuatro años de régimen de éste, calificado ‘cristiano’, se dio muerte

como nunca en nuestra historia, a innumerables jóvenes, llamados ‘extre-

mistas’, se enriqueció de modo abominable a personas que rondaban el

poder con sus adulos y se quebró todo procedimiento legal con las más

paladinas arbitrariedades.29

La época de finales de los setenta y principios de los ochenta coincidió, ade-

más, con las dictaduras y guerras civiles en Centroamérica y Chile, lo que,

para el movimiento indígena, pero también dentro de los sectores eclesiásti-

cos inspirados en la renovación, profundizó una orientación hacia lo exterior

26 “Equateur: Reactions après le massacre de la sucrerie ‘Aztra’”, en DIAL, Diffusion de

l’information sur l’Amérique latine, No. 408, 8.12.1977, URL: alterinfos.org, 9.5.2018.

27 Zamosc, “Agrarian Protest and the IndianMovement in the Ecuadorian Highlands”, 47.

28 Guerrero y Ospina, El poder de la comunidad.

29 Luis Alberto Luna Tobar, Estudios y discursos académicos (Quito: Universidad Andina

Simón Bolívar y Corporación Editora Nacional, 2000), 137.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 251

y el tema de la solidaridad y los derechos humanos (véase 3.3). Junto con el ini-

cio de las políticas neoliberales, los programas de ajuste estructural del FMI,

los “actores sociales” fueron “forzados de perseguir sus acciones dentro de un

contexto de esta internacionalización”.30

3.1.2 Cristianos ‘radicales’: Movimiento Nacional Cristianos

por la Liberación

La postura nueva que plantea el MNCL

parece ser una alternativa prometedo-

ra dentro del clima de indefinición y si-

lencio de la Iglesia oficial y de la ma-

yoría cristiana que coexiste con la situ-

ación de injusticia que impera en la pa-

tria ecuatoriana y en toda Latinoaméri-

ca.31

Para entender el papel de los sectores católicos en el proceso organizativo

del movimiento indígena, es necesario considerar una serie de actores, como

grupos juveniles, grupos de reflexión y también sacerdotes individuales.32 En

primer lugar, hay que subrayar el papel de los presbíteros ecuatorianos que

a partir de 1970 se reunieron en la Convención Nacional de Presbíteros (véa-

se 2.2.3). Esta asociación de sacerdotes comprometidos con el cambio buscó

“una liberación de la dominación clerical”33 y ciertas maneras de aplicar las

resoluciones del Concilio Vaticano II y de Medellín. Esto originó el “grupo de

reflexión” que surgió como respuesta a Medellín en 1969 y que estuvo vincula-

do con una serie de movimientos sacerdotales que surgieron en otros países

latinoamericanos, como el grupo Golconda en Colombia, ONIS en Perú, Sa-

cerdotes para el Tercer Mundo en Argentina, o Cristianos por el Socialismo

en Chile.34

30 Escobar y Alvarez, The Making of Social Movements, 30.

31 “Fe cristiana: Opción Política por los Pobres”, por Jaime Peña Novoa, ElMensajero, mayo

de 1975: 32-35 (PUCE, 056.109866/M528).

32 Pallares, From Peasant Struggle to Indian Resistance, 150.

33 Regalado Loaiza, “Año 72: ECUARUNARI”, 152.

34 “La modernidad en cuestión: confluencias y divergencias entre América Latina y

Europa, Siglos XIX y XX”, artículo de Mario Mullo, 11.11.2016, blog: Evangelizadoras de

los Apóstoles, URL: https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/l

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/


252 Repensar la Revolución del Poncho

Los sacerdotes de la Convención Nacional de Presbíteros criticaron la “pa-

sividad” de la Conferencia Episcopal, y dedicaron su Segunda Convención Na-

cional, en 1971, a la discusión del papel del sacerdote en la liberación del pue-

blo ecuatoriano. La prensa identificó una creciente politización del grupo y

comunicó que de la reunión con “más de un centenar de curas” resultó “un

ataque frontal al capitalismo” y la proclamación a favor de “la implantación

de un nuevo orden socio-económico, basado en un socialismo auténtico, que

de ninguna manera es incompatible con el cristianismo”.35 Desde el punto de

vista de estos sacerdotes no “hay actividad que no tenga incidencias políticas”

y a su vez manifestaron que “el sacerdote de hoy no tiene cara para azuzar los

perros y luego quedarse tras la barrera gozando del espectáculo. Su papel de

animador le impulsa también a ser solidario, en lo posible, de aquel a quien

ha concientizado”.36

Es en este contexto que debe comprenderse el surgimiento del Movimien-

toNacional Cristianos por la Liberación (MNCL), que nació en vinculación con

el Movimiento Cristianos por el Socialismo, fundado en Chile en 1971 (men-

cionado en 2.1.1). En 1972 tuvo lugar el primer encuentro latinoamericano de

Cristianos por el Socialismo y un año después, en agosto de 1973 se fundó en

Cuenca con 128 delegados, el Movimiento Cristianos por la Liberación. Co-

mo se manifestó dos años más tarde, en su proceso de fundación y para la

determinación de sus lineamientos fueron determinantes: el envío de un Vi-

sitador Apostólico a la diócesis de Riobamba, las reuniones de la Convención

Nacional de Presbíteros, la solidaridad con el pueblo chileno y la represión

violenta en Toctezinín.37 En su segundo Congreso Nacional (1975), el MNCL

afirmó que “es sobre todo la insurgencia del movimiento obrero, campesino y

popular en Latinoamérica, especialmente en el Cono Sur, la que repercute en

los cristianos, causándoles profundas crisis de fe y haciendo posible la toma

a-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa

-siglos-xix-y-xx/, 6.8.2019.

35 El jesuita EstuardoArellano, por ejemplo, habló de una iglesia que duerme y “calla ante

la usurpación extranjera, la explotación exterior, el abuso del poder”, “La Iglesia ecua-

toriana y la posición de dos prelados: Dos iglesias?”, de Hugo Mas, Vistazo, 1971: 88-90,

(FDD, Publicaciones Periódicas, B.1.PP56). Participaron también el sacerdote Agustín

Bravo, o los ya mencionados Homero García, Estuardo Gallegos y Mario Mullo.

36 “El sacerdote en política”, de Jorge Ambert, El Mensajero, marzo de 1972: 33-36 (PUCE,

056.109866/M528).

37 “Fe cristiana: Opción Política por los Pobres”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/
https://evangelizadorasdelosapostoles.wordpress.com/2016/11/11/la-modernidad-en-cuestion-confluencias-y-divergencias-entre-america-latina-y-europa-siglos-xix-y-xx/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 253

de una posición revolucionaria”. Al mismo tiempo, el MNCL se presentó co-

mo una respuesta a “la izquierda incapaz de dar expresión política orgánica a

los sectores populares en emergencia”.38 Según afirmó Juan Fernando Rega-

lado, el movimiento representó también una alternativa a organizaciones de

inspiración cristiana como la CEDOC, la FENOC y la Democracia Cristiana.39

En lo político, el MNCL sugirió “una opción por el socialismo”, lo que equi-

valía para sus miembros a tomar en serio la “opción por los pobres, por los

desposeídos como meta única de su acción en su lucha por la justicia”. Con

respecto a su posición frente a la Iglesia Católica, el MNCL declaró explíci-

tamente que la teología de la liberación conformaba el eje de su movimiento

y criticó a la iglesia institucional, cuyos “documentos se han quedado en el

plano de las declaraciones demagógicas ya que no se ha implementado nin-

guna acción real que lleve a cambiar la suerte inmisericorde de tantos despo-

seídos”.40 Además, se rechazó la metodología de trabajo de los cristianos que

han “seguido insistiendo en las formas rituales religiosas y pastorales” para

“mantener el velo ideológico sobre las masas explotadas, favoreciendo con es-

to a los intereses de la clase dominante”. De manera resumida, la siguiente

cita reproduce la posición política-teológica del MNCL:

Los cristianos que forman parte del Movimiento son aquellos que, motiv-

ados por su fe han hecho suyo el compromiso revolucionario, y por tanto

creen que el camino de la liberación pasa por la destrucción del actual sis-

tema de explotación capitalista y por la construcción de una sociedad au-

ténticamente socialista.41

A más de expresar públicamente su respaldo a las luchas de los campesinos

en Toctezinín o Tungurahua y al pueblo de Chile, el MNCL organizó “cursos

locales para formar a sus miembros en una perspectiva teológica-política”. El

liderazgo del movimiento, tanto en la organización como en lo ideológico, fue

presidido por sacerdotes que representaron “posturas más avanzadas dentro

de la Iglesia”.42

38 “Documento final del II Congreso Nacional del MNCL”, Año 2, No.18, mayo 1975 (UASB,

B.1.3.14.1), en el segundo congreso participaron un centenar de personas de las provin-

cias Pichincha, Guayas, Azuay, Chimborazo, Loja, El Oro y Manabí.

39 Regalado Loaiza, “Año 72: ECUARUNARI”, 153.

40 “Fe cristiana: Opción Política por los Pobres”, op.cit.

41 “Documento final del II Congreso Nacional del MNCL”, op.cit.

42 “Fe cristiana: Opción Política por los Pobres”, op.cit. El presidente del MNCL, por ejem-

plo, fue un sacerdote de Azuay, Pedro Soto.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Repensar la Revolución del Poncho

Lo que con respecto al MNCL es preciso añadir, es su relación con el obis-

po de Riobamba. Los sacerdotes y laicos ‘rebeldes’ vieron al obispo como su

líder y en sus boletines informativos o congresos lo promovieron como tal.

Sin embargo, el clérigo rehusó una posición de militancia política y se vio

obligado a aclarar rumores sobre su supuesta afiliación al movimiento ante

la Conferencia Episcopal. En 1976, en el contexto de una discusión sobre un

proyecto de “educación popular para el desarrollo” propuesto por el equipo

diocesano de Riobamba, varios obispos ecuatorianos —Larrea Holguín y Ber-

nardino Echeverría— y el cardenal Muñoz Vega, sospecharon de una posible

vinculación de Proaño al “fenómeno” Cristianos por la Liberación. Echever-

ría, en un enfrentamiento verbal con Proaño, dijo que nunca había creído

que el obispo de Riobamba estuviera implicado con el MNCL, pero que no

se le quitaba la impresión de que este grupo había actuado para presentar el

proyecto de educación popular a favor de la diócesis de Riobamba. En este

contexto, Echeverría también criticó que Proaño, en vez de asistir al congre-

so eucarístico, prefería celebrar una misa a favor de Salvador Allende. A esta

ofensa, Proaño respondió que no venía al congreso porque no se “sentía en

comunión con los obispos, sabiendo que fueron algunos de ellos en conse-

guir un visitador apostólico” para su diócesis. Con respecto a su vinculación

con el MNCL, el clérigo esclareció los “malos entendimientos”, diciendo que

“ni yo ni la Diócesis de Riobamba teníamos nada que ver con el Movimiento

Cristianos por la Liberación”. Explicó que ciertos grupos o personas querían

acusarle de pertenecer a partidos políticos de izquierda y declaró, “con la voz

en alto, fruto de mi clara conciencia en este punto, que me encuentro enter-

amente libre de cualquier atadura partidista”. Por el otro lado, dio a conocer

que personas y grupos cristianos querían “contar con su nombre y sus ac-

tuaciones para la realización de sus objetivos”. Dirigiéndose a estos grupos,

declaró que “todo lo que sea trabajar por la liberación auténtica del hombre

encontrará en mí ecos profundos. Pero les ruego que no se hagan la ilusión de

poder atarme a su propio carro”. Proaño admitió que había tenido conversa-

ciones “con muchos miembros del MNCL”, pero que esto no era un pecado.43

En discusiones con estos miembros, el obispo señaló la ambigüedad con la

cual el MNCL se movía respecto a la “necesaria tensión entre lo cristiano y lo

político” en la que se situaba el movimiento. Es preciso subrayar que, a partir

de las fuentes disponibles, es difícil averiguar con certeza la relación entre el

43 “Exposición de Mons. Proaño sobre cristianos por la liberación”, en la asamblea de la

CEE, 26.1.1976 (FDD, Conferencias, A.2.CF55).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 255

obispo y el MNCL. Por ejemplo, al contrario de lo que el clérigo declaró en la

CEE, en el documento final del II Congreso Nacional del MNCL aparece un

mensaje de adhesión de Proaño, transmitiendo sus “esperanzas solidarias” a

los “compañeros Cristianos Liberación reunidos”.44

Los sacerdotes y laicos del MNCL, buscando vincularse a un trabajo más

político, se distanciaron cada vez más de los movimientos oficiales de la Igle-

sia Católica —por ejemplo, los diferentes brazos de la Acción Católica como

la JOC—; esto ya fue mencionado en el caso del (ex)sacerdote Homero Gar-

cía (2.2.3). Entre los movimientos que el MNCL identificó como demasiado

controlados por la iglesia oficial, estaba el Movimiento Internacional de Ju-

ventudes Agrarias Católicas, MIJARC. Esta organización —fundada en 1954

en Bélgica e inspirada en el método de ver-juzgar-actuar— trabajó como mo-

vimiento apostólico rural, con comunidades campesinas e indígenas en las

provincias de Riobamba, Tungurahua y Cañar predominantemente, a partir

de mediados de los años sesenta. Según Philipp Altmann y otros, este mo-

vimiento buscó, en primer lugar, ofrecer una organización paralela a la FEI,

pero también a la FENOC que se estaba desplazando hacia el sector de la iz-

quierda en aquella época.45 La MIJARC, conjuntamente con la organización

Iglesia y Sociedad en América Latina (ISAL),46 organizó el primer encuentro

nacional de comunidades campesinas que conformó la fundación de la orga-

44 Aparte de Proaño, el obispo de Cuernavaca, Mendez Arceo —considerado “el padre

de Cristianos por el Socialismo”— a través de un telegrama, expresó su adhesión al

movimiento cuando este celebró su segundo CongresoNacional. “Documento final del

II Congreso Nacional del MNCL”, op.cit.; “Sergio Mendez Arceo: El obispo del silencio”,

Nueva, No. 56, marzo de 1979: 51 (CEDHU, N7.1).

45 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 155; Altmann, Die Indigenenbewe-

gung in Ecuador, 117. Para una discusión sobre el origen y carácter clasista/comunista

y/o indigenista de la FEI, véase Marc Becker, “Comunistas, indigenistas e indígenas en

la formación de la Federación Ecuatoriana de Indios y el Instituto Indigenista Ecuato-

riano”, Íconos. Revista de Ciencias Sociales 27 (2007).

46 El movimiento ecuménico Iglesia y Sociedad para América Latina (ISAL) buscó la co-

laboración de cristianos de diferentes denominaciones dentro de una opción por la

liberación. Surgió a comienzos de la década de los 60, y en 1975 cambió a ASEL (Acción

Social Ecuménica Latinoamericana). ISAL fue una institución de investigación y realizó

proyectos sociales. Véase: Annegreth Schilling, Revolution, Exil und Befreiung. Der Boom

des lateinamerikanischen Protestantismus in der internationalen Ökumene in den 1960er und

1970er Jahren (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016), 91-112.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Repensar la Revolución del Poncho

nización Ecuarunari (véase 3.2).47 El MNCL, como se mostrará más adelante,

tenía cierta rivalidad con el MIJARC.

Discusión

A partir de lo expuesto en este capítulo se quiere recalcar, en primer lugar, que

los cambios en la política a nivel nacional determinaron considerablemente

el ámbito de posibilidades de las luchas sociales y el involucramiento de los

sectores católicos en ellas. Mientras que, a inicios de los setenta con la polí-

tica de reforma agraria, los movimientos campesinos con sus aliados en los

partidos de izquierda y organizaciones como la FENOC ganaron fuerza, la li-

teratura disponible ha descrito una creciente crisis de esta izquierda ‘clásica’

hacia finales de los años setenta y sobre todo en los años ochenta. En este con-

texto, empezaron a surgir nuevas demandas, y, como veremos más adelante,

nuevas organizaciones. Además, como ha afirmado Marc Becker, la Iglesia

Católica catalizó la actividad organizativa. Ya para el caso de Toctezinín, el

autor menciona que sobre todo, los “sectores progresistas de la Iglesia Católi-

ca” y en menor medida el partido comunista, vinieron en solidaridad y apoyo

en el conflicto de tierra.48 Como ha argumentado también Agustín Cueva,

la iglesia, hasta cierto punto, reemplazó “la labor que venían realizando los

partidos de izquierda”.49 Este fortalecimiento de la posición de sectores ecle-

siásticos en las luchas por la tierra se explica con su continuado enfoque en la

organización comunal como su orientación y presencia local.50

De hecho, entre los representantes de la Iglesia Católica—en nuestro caso

el obispo Proaño—, la presencia de partidos políticos había causado miedo a

perder cierta influencia en la Sierra ecuatoriana. Por ejemplo, en su presen-

tación para la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en

Puebla, Proaño lo expresó explícitamente, constatando que

47 Altmann, Die Indigenenbewegung in Ecuador, 117; Cabascango Chicaiza, Una Mirada a

Nuestra Historia, 47; Botero, El caso del líder indígena Lázaro Condo, 62.

48 Becker, Indians and Leftists, 145.

49 Agustin Cueva, “Los movimientos sociales en el Ecuador contemporáneo: El caso del

movimiento indígena”, Revista de Ciencias Humanas 9, no. 13 (1993): 35; además, afirma-

do por: Zamosc, “Agrarian Protest and the Indian Movement in the Ecuadorian High-

lands”, 46, 47.

50 Bretón Solo de Zaldívar, Cooperación al desarrollo y demandas étnicas, 165; Yashar, Contes-

ting Citizenship in Latin America, 102.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 257

en la Provincia del Chimborazo, el estado actual de las organizaciones cam-

pesinas es revelador de un trabajo múltiple e interesado de Centrales Cla-

sistas que están sembrando la confusión y la división entre los campesinos.

Los intereses ideológicos, apoyados por la ayuda financiera de los países

en donde se originan esas ideologías, están realizando una labor de despe-

dazamiento de la unidad campesina, particularmente de los indígenas.51

La fundación de la organización Ecuarunari (véase 3.2), impulsada predomi-

nantemente por sectores católicos, puede considerarse una reacción a este

“trabajo múltiple e interesado” de los partidos clasistas.52

El otro punto que se busca subrayar es que acontecimientos como la mu-

erte de Lázaro Condo o la masacre de los obreros de Aztra constituyeron im-

portantes puntos de orientación para un movimiento que, por su heterogen-

eidad, buscaba denominadores comunes en su lucha. Como ha afirmado la

Confederación de Nacionalidades Indígenas (CONAIE),

el recrudecimiento de la represión estatal sobre los sectores populares, que

tuvo su expresión mas palpable en la masacre de los obreros de AZTRA a

finales de 1977, generó la inmediata respuesta del Movimiento mediante

constantes movilizaciones y denuncias públicas. Esta actitud que demostró

la unidad de las luchas indígena campesina y obrera.53

Las historias de martirio construidas alrededor de los enfrentamientos vio-

lentos entre policía/ejército y los campesinos e indígenas, además, permitie-

ron durante los años ochenta, en plena época de la doctrina de la Seguridad

Nacional, denunciar la represión estatal y el problema de la impunidad. Co-

mo observa María José Garrido, la matanza de Aztra, “en distintos períodos

y para distintos grupos, representó una arena de lucha por apropiarse de sus

sentidos y significados”.54 Las “luchas políticas por la memoria”, para reto-

mar el argumento de Elizabeth Jelin, sobre todo en el contexto del activismo

de los derechos humanos que se mostrará más adelante, desempeñó un papel

decisivo. En el campo de

51 En “Presentación”, Aporte de la Diócesis de Riobamba a la III Conferencia General del

Episcopado Latinoamericano, 18.4.1978 (FDD, CEBs, VII-8).

52 Como ha argumentado Becker, la Ecuarunari nació en “el contexto de un combate por

el control de la CEDOC y su brazo campesino, la FENOC, entre conservadores y demó-

cratas cristianos”. Indians and Leftists, 159.

53 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 252.

54 Garrido, “Memorias y representaciones de la matanza de trabajadores de Aztra 1977”.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Repensar la Revolución del Poncho

las memorias de un pasado político reciente en un escenario conflictivo, hay

una lucha entre ‘emprendedores de la memoria’, que pretenden el recono-

cimiento social y de legitimidad política de una (su) versión o narrativa del

pasado. Y que también se ocupan y preocupan por mantener visible y activa

la atención social y política sobre su emprendimiento.55

En nuestro contexto, el recuerdo de los conflictos en Toctezinín o Aztra resur-

gieron en las narrativas de una serie de “emprendedores de lamemoria”, sobre

todo del movimiento social y los actores eclesiásticos, con el fin de mantener

vigente el argumento de historicidad de la opresión de los sectores populares

por parte del poder político (véase 3.3).

Con respecto a los cristianos ‘radicales’ reunidos en el Movimiento Nacio-

nal Cristianos por la Liberación, se buscan acentuar brevemente dos puntos.

En primer lugar, como se ha argumentado en el contexto de las represen-

taciones de los indígenas, es importante reconocer que no existe una masa

homogénea de católicos comprometidos. El MNCL, que se posicionó como

movimiento político, acentuando la liberación y su orientación socialista, se

distanció de la institución religiosa. Otros grupos, como el MIJARC, se au-

toidentificaron como movimientos de la iglesia, sin embargo, compartieron

objetivos principales con el MNCL. Estos grupos reflejan la heterogeneidad

del activismo católico, como se ha indicado en la introducción del trabajo, y

con eso también la problemática de una definición demasiado estrecha de ‘la’

teología de la liberación. Además, estos grupos evidencian que es poco con-

vincente recurrir a etiquetas como ‘radicales’ para describirlos. Por último, se

quiere añadir que sobre grupos como el MNCL o el MIJARC, se han encont-

rado muy pocas fuentes. El impacto y la duración de sus actividades, por lo

tanto, es difícil de evaluar. De todos modos, los trabajos citados y también

los testimonios orales son prueba de que la alegación formulada por Enrique

Dussel, de que en Ecuador no ha existido nunca un Movimiento Cristianos

por el Socialismo, puede ser refutada.56

55 Jelin, Los trabajos de la memoria, 49.

56 Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 393.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 259

3.2 Búsqueda de identidad: la iglesia en la formación
del movimiento indígena

Este capítulo propone mostrar el papel de los actores católicos en los procesos

de formación del movimiento indígena del Ecuador. Tomando como marco

temporal la época entre 1972 —año de fundación de Ecuarunari— y finales

de los años ochenta, se identifica una variedad de colaboraciones, diálogos y

quiebres entre las entidades eclesiales, grupos católicos laicos, como también

organizaciones sociales y políticas independientes de la institución religiosa.

En primer lugar (3.2.1), el capítulo retrata el proceso constitutivo de Ecuar-

unari (Ecuador Runakunapak Rikcharimuy – el despertar del hombre ecuatoria-

no), considerada la primera organización indígena regional de toda la zona

andina.57 En 1986, después de “un proceso complejo de conformación”,58 esta

organización central de la Sierra se unió con las respectivas confederaciones

de la Costa y la Amazonía, y se estableció la Confederación de Nacionalidades

Indígenas del Ecuador (CONAIE). Desde su fundación en 1972, Ecuarunari

se ha encontrado en una constante búsqueda de identidad, centrada en la

cuestión de la representación, es decir, si el movimiento debe representar a

los campesinos, a los indígenas, o a ambos. Indagar cuál fue el papel des-

empeñado por representantes de la Iglesia Católica en las negociaciones para

consolidar una autoidentificación de Ecuarunari constituye el interés central

de este capítulo. Se argumenta, por un lado, que Ecuarunari en sus inicios fue

una aspiración de la Iglesia Católica, que propuso la creación de una organi-

zación indígena como alternativa a la ideología clasista de las organizaciones

existentes.59 A través de ejemplos como las filiales provinciales de Ecuaruna-

ri (Pichincha, Tungurahua, Chimborazo) se trata de mostrar que este enfo-

que en la identidad indígena, al inicio, no logró captar al heterogéneo mundo

rural del Ecuador. Al mismo tiempo, se evidencia la diversidad de posiciones

e ideologías existentes dentro de los diferentes grupos de cristianos compro-

metidos. Se argumenta que las diversas alianzas y rupturas existentes en el

57 Yashar, Contesting Citizenship in Latin America, 106. La primera organización indígena

del Ecuador fue la Federación de Centros Shuar (1964) que se formó por iniciativa de

misioneros Salesianos. Urban y Sherzer, Nation-States and Indians in Latin America, 54.

58 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 18.

59 Este argumento ya se ha planteado en la literatura: Becker, Indians and Leftists, 146;

Minkner-Bünjer, “¿El pueblo unido?”, 140;Moreno Yánez y Figueroa, El levantamiento indígena

del Inti Raymi de 1990, 46, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Repensar la Revolución del Poncho

proceso de constitución de Ecuarunari formaron parte de una batalla por el

poder de la representación sobre los indígenas, pero al mismo tiempo, por la

manera ‘correcta’ de ser un cristiano comprometido con los pobres.

El segundo apartado (3.2.2) se dedica a la cuestión movilizatoria a nivel

local, retomando el caso de la Unión de Asociaciones de Trabajadores Agríco-

las de Columbe (UNASAC) y la experiencia en una comunidad eclesial de base,

ambos en Chimborazo. A través de dos testimonios se busca poner en relie-

ve la importancia de las “historias locales”60 en cuanto reflejan las diversas

maneras de experimentar, interpretar y memorizar los vínculos de la lucha

campesina-indígena con la Iglesia Católica. Las memorias de los activistas

—en ambos casos vinculados a iniciativas creadas por la diócesis de Riobam-

ba durante el obispado de Proaño— permiten identificar, además, una serie

de fuentes de inspiración para su militancia, originadas tanto desde el sector

cristiano como desde el político-partidista a nivel nacional e internacional.

Por su riqueza de matices, estos testimonios constituyen fuentes valiosas pa-

ra un análisis crítico y una comprensión más global del papel de la Iglesia

Católica en el proceso de formación del movimiento indígena.

El tercer apartado (3.2.3) se dedica al Movimiento Indígena de Chimbo-

razo (MICH), formado a inicios de los años ochenta. Se argumenta que esta

organización, impulsada y coordinada decisivamente por el obispo Proaño

fue una respuesta a la falta de fuerza organizacional de Ecuarunari en la pro-

vincia de Chimborazo. Además, el MICH estaba estrechamente ligado a las

estructuras de la CEE, más concretamente al Departamento de Pastoral In-

dígena. El MICH, se argumenta, debe ser abordado como un movimiento

eclesial que, a través de propagar una identificación étnica, buscó consolidar

un movimiento provincial. Se muestra, además, que en el MICH se evidencia

la existencia de una nueva generación de líderes, formados en las institucio-

nes creadas por la diócesis de Riobamba. Una de ellas, aunque su formación

fue posterior a la época que contempla este trabajo, es Delia Caguana, cuyo

testimonio oral ha sido incluido en esta sección.

60 Guerrero y Ospina, El poder de la comunidad.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 261

3.2.1 Ecuarunari y los cristianos comprometidos:

primer impulso con obstáculos

Los que iban adelante en la fundación

de Ecuarunari eran religiosas, referen-

temente Lauritas que trabajaban con

los indígenas, o sacerdotes que nos

dedicamos a trabajar con los indígenas

y campesinos.61

En junio de 1972, en el instituto Tepeyac de la provincia de Chimborazo, se

celebró el Primer Encuentro Nacional de Comunidades Campesinas, aconte-

cimiento quemarcó la fundación del movimiento indígena Ecuarunari. Al en-

cuentro fueron invitados más de 200 delegados de organizaciones sindicales,

cooperativas y representantes de comunidades de la Sierra ecuatoriana pro-

venientes de Imbabura, Pichincha, Cotopaxi, Bolívar, Chimborazo y Cañar.62

Estos delegados, en la mayoría de casos, fueron invitados personales de los

curas que organizaron el evento.63 Como indicó un participante del encuen-

tro, citado en la investigación realizada por Francisco Ron en 1978, “parece que

[el encuentro] fue creado por la Diócesis de Riobamba, después de Medellín;

pero a nosotros, en especial a mí, me envió un cura, un padre de ahí y otros

párrocos más, que empujaban a los campesinos, pienso que para trabajar en

un movimiento campesino”. A pesar de que este testigo de la época vincu-

ló el encuentro, ante todo, al trabajo pastoral de la diócesis de Riobamba, es

preciso recalcar que la fundación de este movimiento fue el resultado de una

serie de iniciativas y procesos de organización y politización dentro de los

sectores cristiano-católico y campesino-indígena. Como acertadamente afir-

ma Fernando Regalado sobre la participación de los sectores cristianos en la

fundación de Ecuarunari, “es posible identificar la articulación política entre

un acumulado de acciones de cristianos comprometidos en la transformación

social desde la Fe […]”.64

61 Mario Mullo, entrevista de la autora, 1.8.2017, Quito.

62 También llamado “Primer Encuentro de Indígenas del Ecuador”, Shucniqui Ecuador Ru-

nacunapac Tandanacui; Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 104, 56-58.

63 Francisco Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador: 1968-1977. El caso

del movimiento Ecuarunari” (Tesis de II postgrado, Pontificia Universidad Católica del

Ecuador, 1978), 51 (PUCE, Tesis/980.466/R666m).

64 Regalado Loaiza, “Año 72: ECUARUNARI”, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Repensar la Revolución del Poncho

La idea de organizar el encuentro surgió en 1971, en la Segunda Con-

vención Nacional de Presbíteros, mientras el equipo de la hospedería cam-

pesina El Tejar en Quito, asumió la responsabilidad de realizar la convocato-

ria.65 Cabe recordar la participación de las hermanas Lauritas que, como in-

dica el exsacerdote Mario Mullo en la cita introductoria, “iban adelante en la

fundación de Ecuarunari”. Sin embargo, como ya se ha constatado para otros

contextos en este trabajo de investigación, también en este caso, las fuentes

guardan silencio sobre el papel concreto de las mujeres religiosas. Entre los

sacerdotes que organizaron el evento se encontraban los miembros de varios

grupos mencionados (3.1.2), como el MIJARC y aquellos que a partir de 1973

se vincularon al Movimiento Nacional Cristianos por la Liberación (MNCL).

Según Roberto Santana, “Ecuarunari es en su origen la obra de curas y laicos

y unos pocos dirigentes indígenas de base” que principalmente se identifi-

caron con el MIJARC y “cuyas fuentes habría que buscarlas en los cambios

producidos en la Iglesia a partir del Concilio Vaticano II y Medellín”.66

Sin apuntar a detectar qué grupo tuvo la mayor influencia para la convo-

catoria y realización del encuentro campesino, se subraya que la variedad de

actores presentes en el acto de fundación de Ecuarunari se vio reflejada en la

heterogeneidad de sus ideologías y propósitos para el movimiento. La litera-

tura constata por unanimidad que su proceso de fundación estuvo marcado

por una confrontación fuerte entre las diferentes posiciones de los partici-

pantes: la primera posición proponía aunar a “los indios y no indios” en una

organización campesina, inspirada en una concepción clasista. Una segunda

posición promocionó una organización indígena y “sostenía la tesis de que la

organización debía ser sólo de indios”.67 En tercer lugar, una disputa surgió

con respecto a la orientación eclesial de la organización. A grandes rasgos,

65 Casa dirigida por las hermanas Lauritas en el barrio El Tejar. A partir de 1971 ofrecieron

hospedaje a campesinos de la Sierra que migraron a Quito por trabajo. Como indica

Ron, a través de esta casa, se logró una vinculación “con campesinos de muchas zonas

andinas del Ecuador, especialmente de la provincia de Chimborazo”. “Las movilizacio-

nes campesinas en Ecuador”, 49. En 1973, en el barrio la Tola, los salesianos abrieron

otra Hospedería Campesina con el mismo objetivo. Véase: Gabriela Bernal Carrera, “La

Hospedería Campesina de La Tola. Notas para entender los aportes salesianos al mun-

do indígena urbano”, en Misiones, pueblos indígenas e interculturalidad, ed. Victor Hugo

Torres Davila (Quito: Abya Yala, 2014).

66 “El caso de Ecuarunari”, Roberto Santana,Nariz delDiablo, Año 2, no. 7, 1981 (UASB, 2.13).

67 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 247. Véase también: “El caso de Ecuarunari”,

op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 263

estas tres líneas delimitaron el inventario ideológico de la lucha por la hege-

monía discursiva en Ecuarunari. Los participantes, en el primer encuentro

en Tepeyac, discutieron una serie de problemas, como la tenencia de tierra, el

acceso al agua, la represión de los movimientos sociales, la presencia de agen-

cias de desarrollo, la educación liberadora, la coordinación de actividades en

las provincias o “el indigenado como fuerza social en el cambio”.68

En las discusiones, se observa que las posiciones ideológicas dependían

también de la procedencia geográfica de los congresistas. Los participantes

de la provincia de Pichincha, en su mayoría, buscaron una participación de

todos “los campesinos”, “sin discriminación racial, incluyendo aquellos que no

son indígenas”.69 El grupo de sacerdotes de esta provincia aspiró la unión con

otros sectores organizados, como los obreros, los campesinos en general y cri-

ticó las posiciones de los “indigenistas” como racistas. A esta línea se adhirió

también la corriente del MNCL, con su mayor base en Pichincha. Estos sec-

tores, además, buscaron una organización independiente de las estructuras

eclesiales.70

Por otro lado, por ejemplo, un sacerdote rural de Chimborazo —miembro

de MIJARC— planteó “que sólo los indígenas deben participar” en Ecuaruna-

ri.71 Esta línea etnicista fue propagada sobre todo por los delegados de las

provincias de Cañar, Tungurahua, Chimborazo e Imbabura. Según Ron, la

línea indigenista inicial fue apoyada prominentemente por un otavaleño, An-

tonio Lema, quien acababa de regresar de los Estados Unidos donde realiza-

ba sus estudios de maestría en ciencias políticas —un hecho celebrado como

“caso único” en la prensa nacional—.72 Lema “había presionado al interior del

Congreso en el sentido de que solamente se entienda la liberación a partir

del sector más aplastado, únicamente del indígena puro, del que habla qui-

chua”. Sin embargo, Lema, quien postuló la posibilidad de una colaboración

con la OEA, no quería que la organización tenga un carácter eclesial. Por eso,

cuando se trató de postular candidatos a la presidencia, se distinguió otro

frente que promovió la iniciativa de conformar una organización de indíge-

nas bajo dicho carácter eclesial. Para evitar que gane el candidato otavaleño,

68 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 108.

69 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 13.

70 “El caso de Ecuarunari”, op.cit.

71 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 57.

72 “Antonio Lema, Primer Indio otavaleño que ha regresado con su título de Máster en

Ciencias Políticas”, El Comercio, 2.7.1972, 3 (CULTPA, NAF-2016-8391).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Repensar la Revolución del Poncho

Antonio Lema, algunos miembros del MIJARC propusieron otro candidato,

ligado a los sectores eclesiales. Este tercer candidato era Antonio Quinde de

la provincia de Cañar, quien fue elegido presidente del naciente movimien-

to Ecuarunari. “Quinde, de alguna forma, representaba la línea indigenista

y estaba también muy ligado, a diferencia de Lema, a los sectores eclesiales,

principalmente de Cañar y también de Chimborazo, y podía responder mejor

al proyecto MIJARC”.73

De esta manera, al final del primer encuentro, los participantes optaron

por la posición de dar pie a una organización indígena, que tuviese como ob-

jetivos la “concientización de los indígenas del Ecuador para que se levanten

en una sola masa”, “la lucha pacífica” y el fortalecimiento de las organizacio-

nes provinciales con directivas propias.74 Conforme a esta línea, se eligió el

nombre del movimiento en quichua, con la noción del despertar (Rikchari-

muy) de los hombres (indígenas) ecuatorianos (Runakunapak), o “el volver a

ser lo que antes fue y con los mismos derechos y obligaciones de los demás

ecuatorianos”.75 Además, se fijaron como elementos de su plan de acción,

la realización de reuniones periódicas convocadas por la Directiva Nacional

y la formación de “Guaguas Richarimui”, o sea, filiales provinciales en toda

la Sierra. Este aspecto, como veremos más adelante, habría representado un

obstáculo con respecto a la movilización de las bases. Por último, el congre-

so constitutivo —a pesar de las resistencias— concluyó que la organización

tendría un carácter eclesial, y que “cada provincia tendrá como asesor a un

sacerdote”.76 Como indica Ron, las reuniones de Ecuarunari se iniciaron con

lectura y discusión de la Biblia y fueron dirigidas por los sacerdotes asesores. 

Una organización provincial que representó esta pauta inicial de Ecuar-

unari fue el Movimiento Indígena de Tungurahua (MIT) que tuvo su origen

en el año 1962 “en el contexto de la dinámica de formación con catequistas

indígenas y la casa de Atocha” en Ambato.77 En 1972, año de constitución de

Ecuarunari, según la diócesis de Ambato, “se encuentra una forma más efi-

caz de organizarse […]” y fue a través de encuentros a nivel nacional que se

73 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 56, 57.

74 Ibíd., 57; CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 247.

75 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 56., Citando al Boletín men-

sual de Ecuarunari Tungurahua, Año I, No. 1, febrero de 1974.

76 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 248.

77 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 36. (Véase 2.3.2)

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 265

Ilustración 12: Organigrama del movimiento indígena Ecuarunari 

Elaboración propia sobre la base de Sylva, La organizacion rural en el Ecuador, 51-58.

buscó “el respaldo de las distintas provincias, en casos especiales de defensa

de derechos”.78 En el año 1975, el obispo de Ambato, Vicente Cisneros Durán,

caracterizó al movimiento indígena del Tungurahua como

la convergencia de inquietudes, habilidades, realizaciones de los indíge-

nas de la Provincia del Tungurahua que animados de un mismo espíritu, el

cristiano renovado, busca la manera de dar respuesta efectiva y original a

sus acuciantes necesidades, identificadas a través de intensa y prolongada

78 “Movimiento provincial Indígena del Tungurahua, Diócesis de Ambato”, 14.10.1975,

(FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Repensar la Revolución del Poncho

reflexión a la luz de la Palabra de Dios sobre sus realidades individuales

[…].79

Elmovimiento, cuyo lugar físico de encuentro era el Centro de Atocha, agrupó

a 48 comunas y tenía como objetivo “el adelanto de la población indígena” y

“la promoción cultural”. La filosofía del movimiento se describió a través de

“algunos principios fundamentales”, por ejemplo, que “el respeto al indígena

exige aporte de todo el mundo circundante”, o que este tiene “derecho a su

propia lógica adquirida en siglos de experiencias”. Se estimó que “el movi-

miento tiene influjo directo” en “más de mil animadores indígenas que han

recibido preparación en los Cursillos” de la iglesia, e “influjo indirecto” en

alrededor de “80.000 indígenas, de los 90.000 que tiene la provincia”. A pe-

sar de atribuirle este gran impacto al movimiento, se afirmó también que el

crecimiento estaba produciendo “dificultades con Movimientos Sindicalistas,

Políticos y aún oficiales, que se sienten desplazados, pues los indígenas prefie-

ren la independencia y se entusiasman con los descubrimientos de su propia

iniciativa […]”.80

En síntesis, el MIT fue una iniciativa de la Iglesia de Ambato y estuvo

muy vinculado a proyectos de desarrollo —en 1976, trabajaron dos agróno-

mos de Alemania “en el Movimiento”—.81 Además, operaron bajo un discurso

(neo)indigenista82 y se distanciaron de interpretaciones y actos políticos. Por

una parte, el MIT fue considerado un “frente organizativo” decisivo para la

organización Ecuarunari porque, en el año 1974, cuando el activista Cristóbal

Pajuña fue asesinado, en un acto de solidaridad se logró organizar “una de

las primeras manifestaciones públicas” del movimiento nacional.83 Por otra

parte, los mismosmiembros del movimiento han dicho sobre este suceso con-

creto que “se llegó al punto de prohibir, a los indígenas vinculados con el Cen-

tro de Atocha, solidarizarse con las luchas de las comunidades tanto a nivel

provincial como nacional”. En general, el MIT, en la descripción de su proceso

constitutivo, advierte que los objetivos de los miembros de la Iglesia Católica

79 Ibíd.

80 Ibíd.

81 “Comisión Sinodal de Indigenismo”, Boletín de la Diócesis de Ambato, No. 398, di-

ciembre de 1976, 543 (DIOAMB, sin signatura).

82 Dependiendo de las fuentes, es visible para el caso del MIT un discurso indigenista

integracionista, y para otros casos, un discurso neoindigenista que exige la pluralidad

o diversidad cultural.

83 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 36, 44.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 267

“no han sido siempre los nuestros” y que “el móvil principal para las reuniones

era la actividad religiosa” mientras “los problemas vitales de las comunidades

pasaban inadvertidos”.84 A pesar de estas diferencias internas, el movimiento

no decidió independizarse de la iglesia hasta 1984.

La lucha ideológica y el ascenso de Ecuarunari Pichincha

A pesar de la determinación de un carácter eclesial y etnicista de Ecuarunari

en 1972, hasta la realización del segundo congreso en 1975, la organización

vivió “una profunda crisis ideológica, política y organizativa, debido al agu-

dizamiento de las contradicciones internas” que por poco causaron la des-

integración del movimiento.85 Como indica Mario Mullo, de Pichincha, que

participó en el acto de fundación y optó por unirse con las luchas obreras:

Algunos líderes resistieron porque vislumbraban que estemovimiento tenía

visos de unión con los trabajadores, con las organizaciones sindicales. En-

tonces, decían no, nosotros tenemos que ser sólo indígenas. Pero nosotros

de acá, desde el apoyo que dábamos de las organizaciones tanto de los

trabajadores que eran del partido comunista del Ecuador, y como también

otros del socialismo y de izquierdas cristianas, queríamos una unión más

estrecha de obreros, pobres e indígenas.86

En este contexto, también las fricciones entre los diferentes grupos de cató-

licos comprometidos crecieron, por ejemplo, por las actividades de los sacer-

dotes y seglares en el MNCL. Dentro del movimiento Ecuarunari se lanzó una

campaña en contra de la corriente del MNCL, que junto con Ecuarunari de

Pichincha, se hizo cada vez más fuerte. Mientras este sector de la provincia

donde se encuentra la capital trataba de reforzar la identificación clasista,

la preocupación principal de los demás era “cómo impedir la influencia de

MNCL dentro de Ecuarunari”. Según Ron—un autor que aparentemente sim-

patizaba con la lucha clasista—87 “todo aquello que no estaba identificado con

el mantenimiento de la pureza de la raza indígena y de la cultura, era dejado

84 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 186.

85 Ibíd., 248.

86 Entrevista de la autora con Mario Mullo, 1.8.2017, Quito.

87 Roberto Santana criticó a Francisco Ron, y otros autores contemporáneos, por retomar

los argumentos de José CarlosMariátegui y reducir el “problema indígena a la cuestión

agraria”. “El caso de Ecuarunari”, op.cit., 35.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Repensar la Revolución del Poncho

a un lado y, más aun, rechazado”.88 El Movimiento Campesino Pichincha Ri-

charimui, en su revista que adoptó el sugerente título “El Campesino”, tomó

posición explícita frente al problema de la división interna de Ecuarunari:

Es necesario que nuestromovimiento se fortalezca para constituir el ECUAR-

UNARI provincial y nacional. Todas las luchas reivindicativas, son medios

que elevan nuestro nivel de conciencia, fortalecen nuestras organizaciones

y a sus vanguardias, para la lucha final y definitiva, por conquistar el poder

para los trabajadores y campesinos y construir la sociedad socialista.89

En la misma publicación se juzgó también a la Iglesia Católica —señalando a

los obispos de las diócesis de Ibarra, Guayaquil y Azogues— porque se “mete

directamente contra los campesinos”.

En el Segundo Congreso Nacional de Ecuarunari, en 1975, se notó el de-

bilitamiento de la organización, y se declaró un congreso abierto, pero en-

fatizando en la “necesidad de concientizar a las bases sobre la unidad de

los indígenas y campesinos para avanzar hacia el cambio social”.90 Además,

concurrieron muy pocos delegados de provincias como Cañar o Chimborazo

—representantes de la línea etnicista— lo que permitió que los sectores de

Pichincha, con el apoyo del MNCL, lograran fortalecer la línea clasista que

en el III Congreso Nacional —que tuvo lugar en Chimborazo en 1977— salió

triunfante.91 En septiembre de 1977 la revista “El Campesino” de Ecuarunari

de Pichincha informó que “en este Congreso se dieron pasos muy positivos

dentro de la concepción clasista del Movimiento Campesino”.92

Factores externos de división

Adicional a estas luchas internas, no hay que olvidar que Ecuarunari nació

en época de la dictadura militar y en un escenario de disputas también den-

tro de la Iglesia Católica a nivel latinoamericano. El giro de la iglesia hacia

la derecha, cuando el nuevo presidente del CELAM, Alfonso López Trujillo,

reemplazó a la mayoría de miembros directivos por representantes opuestos

88 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 76.

89 Revista “El Campesino. Movimiento Campesino Pichincha Richarimui, Ecuarunari”,

enero de 1977 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

90 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 120.

91 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 251.

92 Revista “El Campesino. Movimiento Campesino Pichincha Richarimui, Ecuarunari”,

septiembre de 1977 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 269

a la recién bautizada teología de la liberación, golpeó la colaboración entre

el sector de cristianos comprometidos con los campesinos de la Sierra ecua-

toriana. Algunas órdenes desde Roma impactaron directamente al trabajo de

las congregaciones; así por ejemplo, se les prohibió a las hermanas Lauritas

trabajar activamente al interior del movimiento.93 Dentro de este ambien-

te tenso, una de las primeras acciones del presidente de Ecuarunari, Antonio

Quinde—y quemuestra también su cercanía a la diócesis de Riobamba—, fue

expresar su solidaridad y respaldo al obispo Proaño en el contexto del envío

de un visitador apostólico a su diócesis.94

Otro elemento que dificultó la unión fueron los intentos de ciertos actores

gubernamentales y no gubernamentales de captar el movimiento e influir en

su orientación ideológica y política. La denuncia de una “penetración imperia-

lista” que “trata de dividir aún más las organizaciones campesinas que luchan

por la liberación” surgió en el contexto de la realización de un (“falso”) congre-

so nacional indigenista, a finales de 1977 en la provincia de Morona Santiago

(Sucúa).95 Según el planteamiento de Ecuarunari, este congreso —“encabe-

zado por conocidos indígenas”— aglutinó a varios organismos como la OEA,

la Fundación Hallo,96 el Movimiento de Liberación e Integración del Indígena

Ecuatoriano (MODELINDE)97—cuyo presidente era Antonio Lema— y fue fi-

nanciado por el gobierno, como también por Alianza para el Progreso y otras

organizaciones de desarrollo. Según los dirigentes de Ecuarunari, uno de los

principales objetivos de este congreso fue

desarrollar en el Movimiento Campesino del Ecuador una ideología racista

separatista. Esta peligrosa posición plantea dejar en un plano secundario la

93 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 74.

94 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 112.

95 “Denuncian: penetración de la CIA en elmovimiento indígena”, Fausto Ramírez,Nueva,

marzo de 1978, No. 45: 45-53 (CEDHU, N7.1.); “El Movimiento Nacional de campesinos

indígenas Ecuarunari denuncia sobre el falso congreso indigenista realizado en Sucúa”,

27.-30.12.1977 (AFS, J2.211#2005/114#300*, Bildungs- und Ausbildungskurse der India-

nerorganisation ECUARUNARI in 9 Provinzen des Hochlands (EC 1/78/02), 1983).

96 Fundada por el ecuatoriano Wilson Hallo, descrito en las fuentes como “traficante de

piezas arqueológicas y arte indígena”, y además acusado de agente de la CIA. “Denun-

cian: penetración de la CIA en el movimiento indígena”, op.cit., 52. Véase URL: http://t

acuara.org, 15.8.19, para información sobre la fundación.

97 Conformado en 1970 por abogados, ingenieros y estudiantes universitarios. En 1976 Le-

ma asumió la presidencia y su cuñado, Marco Barahona, la vicepresidencia. Barahona

era también presidente de Ecuarunari en Imbabura. Ibíd., 50, 51.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org
http://tacuara.org


270 Repensar la Revolución del Poncho

lucha de clases para dar prioridad a postulados puramente racistas disfra-

zados de programas para defender la cultura. Somos conscientes de que la

defensa de nuestra cultura (costumbres colectivistas, comunitarias, idioma,

relación de integración con la naturaleza, música, vestimenta, arte, visión

solidaria del mundo, etc.) es importante y es una lucha que debe hacerse

junto a la lucha de clases.98

Como consecuencia, fue expulsado el otavaleño Antonio Lema (y otro dirigen-

te, Marco Barahona) de Ecuarunari por “realizar tareas divisionistas”.99 En

esta misma época, el movimiento provincial de Pichincha acusó a un grupo

de exseminaristas organizados en ECAMOS (Educación Campesina y Movi-

lización Social), con lazos con la curia metropolitana de Quito, de dividir al

movimiento indígena y se expulsaron de Ecuarunari algunos miembros de

este grupo.100

Mientras tanto en Chimborazo: el escenario de la disputa

Se podría pensar que, en la provincia de Chimborazo, con el obispo Proaño,

desde el inicio Ecuarunari acuñó la movilización en el sector rural. Sin em-

bargo, en esta provincia la puesta en marcha de la organización filial —una

“Guagua Richarimui”— se complicó.101 En 1975, equipos pastorales de varias

comunidades de la provincia, a través de “un examen de conciencia” analiza-

ron las causas de “la división interna en la diócesis de Riobamba”. Aunque se

planteó que se debería impulsar la organización del “Movimiento Ricchari-

muy”, al mismo tiempo se criticó que en ciertas comunidades “el sacerdocio

esté siendo utilizado para hacer política”.102 En la documentación de la ex-

periencia de Beatrice Hug, la voluntaria suiza que trabajó en la provincia de

Chimborazo en un programa de formación de líderes (2.3.1), se puede leer que

el movimiento “Rigcharimui”, en los años 76 y 77, estuvo atravesado por fu-

ertes conflictos internos. Hug, quien por la disputa con el párroco de Sicalpa

98 “El movimiento nacional de campesinos indígenas Ecuarunari denuncia …”, op.cit.

99 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 163.

100 RonProaño, “Lasmovilizaciones campesinas enEcuador”, 86; CabascangoChicaiza,Una

Mirada a Nuestra Historia, 47.

101 Un factor que confirma la débil organización de Ecuarunari en Chimborazo, es al con-

trario de la organización de Pichincha, por ejemplo— la ausencia de fuentes escritas

para los años 70.

102 “Trabajo de grupos realizados en Santa Cruz”, 17.10.1975 (FDD, Hogar Santa Cruz).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 271

—Delfín Tenesaca— quiso cambiar de lugar y devolver una cantidad de dine-

ro al movimiento, escribió: “Cuando vi que los diferentes grupos se estaban

comiendo entre ellos por causa del dinero, renuncié a este plan”.103

Pero, ¿cómo se puede explicar esta división? Para averiguar las razones

de la débil organización de Ecuarunari Chimborazo, se recurrió a entrevistas

con testigos de la época. Como indica el sacerdote Pedro Torres, quien desde

1981 trabajaba en la diócesis de Riobamba, “el Rikcharimuy no logró formarse

porque había una presencia muy fuerte de la organización FEI” (la Federa-

ción Ecuatoriana de Indios), que desde los años cuarenta “con Ambrosio Las-

so como líder”, hasta los años setenta, desempeñó un papel “protagónico en

la lucha de las tierras”. Según Torres, el principal “eje de acción” de la FEI fue

Chimborazo y se mantuvo hasta los años 80. El sacerdote añade que, en la

época de los 70, “era tal la disputa a nivel de la provincia, tantas banderas que

estaban en la ventana, que la del Rikcharimuy no se podía ver”.104 A pesar del

nacimiento de Ecuarunari en la provincia de Chimborazo, Torres afirma que

la organización “se trasladó a Quito. Entonces, la provincia de Chimborazo

quedó desprotegida, desamparada de esta propuesta del Ecuarunari” y “más

bien sirvió como un campo de disputa entre los diferentes frentes comunistas

y socialistas”. Según él, el Rikcharimuy, a mediados de los setenta “cogió su

rumbo propio y perdió su conexión con Chimborazo”.105

ParaHomeroGarcía, exsacerdote que asumió varias funciones en la dióce-

sis de Riobamba, y quien después de dejar el sacerdocio se unió a la izquierda

cristiana y al MNCL, fue la organización UNASAC (Unión de Asociaciones de

Trabajadores Agrícolas de Columbe) (véase 3.2.2), la que en los años 1973 y

1974 “fue el motor de movilización de la gente en la reivindicación de tier-

ra”.106 Con esto se refiere sobre todo a los sucesos en Toctezinín, donde la

policía asesinó al activista Lázaro Condo. A través de la literatura se puede

deducir que a más de la UNASAC y la organización en Pichincha, las provin-

cias del sur del país, Cañar, Azuay —con la organización UNASAY y el grupo

de reflexión de sacerdotes de Cuenca— y Loja, pero también la provincia de

103 Carta de Béatrice Hug a HEKS, 15.4.1977 (AFS, J2.233-01#1997/161#738*).

104 Entrevista de la autora, 10.7.2017, Riobamba. Inspirado por la orientación pastoral de

Proaño, el sacerdote colombiano llegó a la diócesis de Riobamba en 1981 como semi-

narista. Se ordenó en Ecuador, iniciando su trabajo en el EMI. Entre 1985 y 1993 fue

párroco en Tixán, cantón Alausí.

105 Sobre el divisionismo en Chimborazo, véase también: Moreno Yánez y Figueroa, El le-

vantamiento indígena del Inti Raymi de 1990, 47.

106 Entrevista de la autora con Homero García, 20.6.2017, Riobamba.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Repensar la Revolución del Poncho

Tungurahua —más que Chimborazo— son consideradas “fuentes importan-

tes de movilización”.107

Pese a todas las dificultades iniciales de Ecuarunari, hacia finales de los

años setenta, se consolidó el movimiento indígena en toda la Sierra, bajo la

concepción de que el “problema indígena” tiene una doble dimensión: de clase

y de etnia. En una carta al presidente Roldós, en 1979, Ecuarunarimanifestó su

“absoluta independencia de todo sector político tradicional” y adicionalmen-

te se comunicaron los planteamientos principales de la organización que, en

primer lugar, estuvieron ligados al problema de tenencia de la tierra, a la lu-

cha contra la discriminación del “indio, del campesino, del hombre pobre” y

el respeto a las comunidades indígenas y su lengua.108 En 1982, Ecuaruna-

ri, y también su filial de Pichincha, afirmaron su posición, declarando que

“Ecuarunari es un Movimiento que aglutina las reivindicaciones del conjun-

to de los campesinos con las reivindicaciones específicas de los indígenas”. Al

mismo tiempo, se posicionó frente al “problema de las nacionalidades indíge-

nas”, criticando los planes de “integración nacional” realizados por el estado,

en tanto significarían una integración al sistema capitalista.109

Resumen: la falta de una base en Ecuarunari

Respecto al proceso de formación de Ecuarunari se quiere subrayar, en pri-

mer lugar, que la idea de formar un movimiento indígena a nivel de toda la

Sierra ecuatoriana fue una aspiración de ciertos sectores de la Iglesia Cató-

lica que se identificaron con las luchas de los campesinos e indígenas. Para

el exsacerdote quiteño Mario Mullo, Ecuarunari fue una respuesta concreta

a las resoluciones que hubo en la Conferencia Episcopal de Medellín a la op-

ción por los pobres. Y los pobres, como añade Mullo, “en el Ecuador eran los

indígenas. Explotados, esclavos y maltratados”.110 Como indica Pedro Torres,

los años setenta y la fundación de Ecuarunari fueron muy decisivos para las

luchas en los años 80, a pesar de que al inicio “era más por iniciativa o com-

promiso de los agentes de pastoral”.

107 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 113.

108 “Ecuador Runacunapac Riccharimui, al doctor JaimeRoldós Aguilera, presidente electo

y a los representantes a la CámaraNacional, en unnuevo régimenpolítico del Ecuador”,

18.6.1979 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

109 “Movimiento Campesino Ecuarunari Pichincha, VI Congreso de unidad y lucha campe-

sino-indígena por pan, tierra y una patria libre”, Cayambe, 10.-12.9.1982 (CESOA, sin

signatura).

110 Entrevista de la autora, 1.8.2017, Quito.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 273

Como se ha mostrado, los primeros años de existencia del movimiento

estuvieron caracterizados por confrontaciones ideológicas y un débil nivel de

movilización. Fue sobre todo la ausencia de una base, y la falta de conciencia

para formar parte de un movimiento amplio, lo que complicó la consolida-

ción de un movimiento a nivel de toda la Sierra. Como señaló un dirigente

campesino de la época: “las gentes bajaban porque el cura les llamaba a con-

centrarse para pedir tierras”.111 Para comprender mejor las causas de aquella

falta de una base, se añadirán a continuación cuatro puntos centrales.

Una explicación posible es que los conflictos y las luchas se plantearon a

un nivel muy local. En palabras de Torres: “muchos de los conflictos de la tier-

ra eran a nivel doméstico, o sea, [los campesinos] no salían de su comunidad.

Eran comunidades que llevaban algunos años luchando desde su localidad”.

Según el sacerdote, esta articulación vino posteriormente (en los años ochen-

ta) y sobre todo a partir de la fundación de la CONAIE, en 1986. Desde este

punto de vista, también parece obvio que el propósito de formar un movimi-

ento indígena primero a nivel nacional y luego en las provincias, fuese una

intención a contracorriente.

Además, se manifestó una importante dificultad para establecer lazos fu-

ertes entre los iniciadores —por ejemplo, los sacerdotes del MIJARC o los

miembros del MNCL— y las bases, por la distancia existente entre ellos, en

términos de educación, recursos y el trasfondo sociocultural. En otras pala-

bras, un elemento clave para esta distancia fue que los cristianos compromet-

idos, a pesar de posicionarse como intelectuales orgánicos en la formación de

las Comunidades Eclesiales de Base o los movimientos sociales, no necesaria-

mente llegaron a la base. Y no faltó la autocrítica a este respecto. Por ejemplo,

dentro del MIJARC, en 1972, se reconoció que a pesar de acudir a metodo-

logías teológico-pastorales y educativas de carácter participativo y liberador

—en concreto, ver-juzgar-actuar y la inspiración en los escritos de Paulo Frei-

re— la concientización fue impuesta a las bases. “Vamos con espíritu salva-

dor, paternalista y eso impide el logro del objetivo que queremos”. Se señaló,

además, la distancia entre los líderes del MIJARC y las bases en cuanto al

trasfondo educativo: “la literatura como Paulo Freire no es accesible para las

masas”. Los participantes concluyeron que era necesaria más “colaboración,

organización y unión” para un “encuentro a través de la praxis”.112

111 Ron Proaño, “Las movilizaciones campesinas en Ecuador”, 65.

112 “Una experiencia de concientización con MIJARC”, marzo de 1972 (FDD, Campaña de

Alfabetización).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Repensar la Revolución del Poncho

En tercer lugar, hay que reconocer que Ecuarunari fue una propuesta nue-

va.113 Este movimiento, como reacción a las reformas eclesiales y la crisis de

los partidos de la izquierda, constituyó una iniciativa que se diferenciaba de

todo aquello que había existido en la Sierra ecuatoriana. Sobre todo, porque

no era un partido político. Como una formación híbrida, el movimiento buscó

aunar una orientación cristiana de liberación con las reivindicaciones de los

campesinos, indígenas, y—según algunos—no distanciarse al mismo tiempo

de las exigencias de la lucha obrera. Como ha señalado la Ecuarunari en su

trayectoria histórica, “en el plano organizativo, su constitución como movimi-

ento imprimió al accionar político una especificidad hasta entonces descono-

cida y a la vez un grado de dificultad”. Un párroco de Cañar, Ángel Iglesias,

en 1975 explicó en una entrevista que es “fundamental la organización que no

necesariamente puede ser un partido”, un movimiento “de cristianos y con

todos los grupos que trabajen por la liberación, aunque no sean cristianos”.

Al mismo tiempo, el sacerdote reconoció que este intento de conformar un

movimiento amplio de liberación dificultó definir una estrategia propia. Por

eso, el nuevo movimiento indígena, en los primeros años de su existencia,

tampoco logró tener “participación orgánica en todos los litigios de tierra que

se presentaban”.114

Como punto final, se destaca que una oposición binaria entre etnia y clase

no podría retratar el “universo social colectivo heterogéneo” que “las condicio-

nes sociales y económicas en el mundo social rural” habían generado.115 Tanto

el discurso etnicista, promovido por sectores cristianos—como se vio en el ca-

so del otavaleño Antonio Lema—, o también por organizaciones (neo)indige-

nistas enlazadas a organismos transnacionales de desarrollo, como el discurso

clasista representado por el MNCL o la Ecuarunari Pichincha, no lograron au-

nar los intereses y problemas de las luchas existentes. A pesar de que Ecuar-

unari se formó, en palabras de Mullo, “para hacer una sola fuerza”, las in-

tenciones diferentes de sus fundadores catalizaron el establecimiento de dos

frentes opuestos. Además, y como ya se ha señalado en otro lugar respecto

al contexto eclesiástico, el empeño por esta dualidad etnia/clase de algunos

113 Y también contraria a las otras organizaciones indígenas o campesinas, véase Moreno

Yánez y Figueroa, El levantamiento indígena del Inti Raymi de 1990, 46, 47.

114 Entrevista en La Chispa, año II, No. 28, 1975, 1-4, citado en: Cabascango Chicaiza, Una

Mirada a Nuestra Historia, 122, 23.

115 Ibíd., 131.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 275

sectores cristianos, podría integrarse en el continuo afán de la Iglesia Católica

por buscar un distanciamiento de los movimientos obreros clasistas.

De todos modos, Ecuarunari, al identificarse a partir de finales de los se-

tenta como un movimiento que reunía interpretaciones clasistas con cues-

tiones étnicas, se resistió a la implantación de esta interpretación binaria del

mundo social rural. En este sentido, Ecuarunari, hacia finales de la década

iba tomando su propio rumbo que no necesariamente representaba las in-

tenciones de los actores externos que lucharon por una hegemonía discursi-

va. Frente a este argumento se puede objetar, de manera legítima, que esta

fue justamente la intención del amplio proyecto de liberación perseguido, por

ejemplo, por la diócesis de Riobamba: que los campesinos e indígenas toma-

ran su propia iniciativa. Sin embargo, y esto se argumentarámás adelante con

respecto a la formación del Movimiento Indígena de Chimborazo (MICH), los

sectores comprometidos de la Iglesia Católica de Riobamba, y más notable-

mente el obispo Proaño, seguían aferrándose a una posición etnicista.

3.2.2 Movilización local: asociaciones nuevas y Comunidades

Eclesiales de Base

En el apartado anterior se ha indicado que las luchas por la tierra u otros

asuntos como el acceso al agua, obras de infraestructura, etc., fueron dispu-

tados a nivel local. En la época en que, a nivel de toda la Sierra ecuatoriana,

se promovió la fundación de Ecuarunari, se formaron también una serie de

organizaciones a nivel doméstico. En este contexto de movilización local, la

Iglesia Católica también participó en mayor o menor grado. Además, las Co-

munidades Eclesiales de Base, un elemento clave de práctica pastoral de la

iglesia renovada, funcionaron como catalizadores para la movilización a nivel

local y, como veremos más adelante, como punto de partida para la partici-

pación y vinculación a las luchas existentes.

Esta sección se dedica, en primer lugar, a la trayectoria de la organización

de segundo grado UNASAC, que se fundó a inicios de los años setenta en la

parroquia de Columbe (cantón Colta). A través del testimonio de su fundador,

Francisco Coro, será posible mostrar los vínculos y los desacuerdos existentes

con la Iglesia Católica de Riobamba. En segundo lugar, se retrata la experi-

encia del activista Fausto Sanagua, quien a través de la participación en una

Comunidad Eclesial de Base en la ciudad de Riobamba encontró su “militan-

cia” y se vinculó a las luchas en la Sierra ecuatoriana. Se resaltará, para ambos

casos, la diversidad de fuentes de inspiración de los activistas, argumentando

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Repensar la Revolución del Poncho

que a más de complejo, tampoco deseable determinar desde qué lugar estas

personas adquirieron su ‘conciencia’.

Francisco Coro: “La pobreza no es solamente de los indígenas”

El agricultor y activista Francisco Coro nació en 1945, en una hacienda en la

parroquia de Columbe como hijo de un huasipunguero. Su padre, un hombre

analfabeto que aprendió a leer y escribir gracias a un “viejito” de la parro-

quia, mandó a su hijo a la escuela cuando este tenía diez años.116 Francisco

Coro, que hablaba solo quichua hasta aquel entonces, recuerda que “los mes-

tizos bravos del pueblo maltrataban a la gente, los indígenas, más que todo”.

Camino a la escuela, el alumno Coro vio y experimentó cómo el mayordomo

pegaba a los niños y lo recuerda como uno de los primeros momentos en que

se dio cuenta de la situación de injusticia que vivían. El padre de Coro murió

temprano y por eso, después del tercer grado, Francisco se retiró de la es-

cuela para ocuparse de los ingresos familiares. En 1965, se casó y junto con

su esposa, fue a buscar trabajo en Quito. Durante una breve época se dedicó

a la construcción y pensó hacerse albañil, pero en algún momento se dijo a

sí mismo que quería volver a “ver a estos mayordomos, ahora, que ya estoy

grande”.

Regresó a Columbe y empezó a trabajar como alfabetizador en las Escue-

las Radiofónicas de la diócesis de Riobamba. “Me pasé alfabetizando dos años,

tuvimos diecisiete alumnos que alfabetizamos”, recuerda Coro. A partir de fi-

nales de los años sesenta, estuvo presente en la región también la CEDOC y,

junto a ella, la Central Ecuatoriana de Servicios Agrícolas (CESA, véase 1.3.2),

“trabajando para el desarrollo de los campesinos”. A través de la CEDOC, Co-

ro recibió “un poco de capacitación” y recuerda que le “mandaron a Venezuela

como líder”. Sobre esta experiencia, Coro dice: “Francamente, yo me sentí

mal” porque “han sido demócratas cristianos y discutieron a nivel intelectual,

a nivel alto pues. Y yo indígena, no capté bien”. Un encuentro con un “ne-

grito” en un mercado en Venezuela fue más iluminador que las reuniones de

la central sindical: “Él me orientó. Llevaba folletos del partido comunista, de

Mao Zedong y yo leí estos informes. Así más o menos me di cuenta”. Y añade

aclarando: “¡Y no soy marxista-leninista!, pero de algo sirve”. 

 

Según Coro, en ese momento se dio cuenta “de que deberíamos trabajar con

más fuerza, porque hay que darse el cambio”. Por las disputas internas en la

116 Entrevista de la autora con Francisco Coro, 23.6.2017, Balda Lupaxi, Columbe.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 277

Ilustración 13: Visita pastoral a Columbe (sin fecha) 

FDD, Imágenes, B3FOT11.2.7.

CEDOC en cuanto a la orientación ideológica, Coro se distanció de esta or-

ganización, lo que causó también su rompimiento con CESA (que seguía una

línea demócrata cristiana). Coro, quien decidió “seguir por el camino socialis-

ta”, se unió a la FENOC en la cual, a partir de 1974, asumió cargos en la directi-

va nacional, como secretario de tierras o secretario de finanzas. Recuerda que

con la FENOC “se ha luchado bastante” y que él se ha ido “a tomar también

algunas tierras en Cotopaxi”. Sin embargo, a través de la FENOC, y las orga-

nizaciones nacionales en general, “no se dieron cambios a nivel local”. Es por

esta razón que a inicios de la década del 70—como indica Dalton Burgos— se

constituyó una serie de uniones o federaciones regionales de segundo grado

que sí se afiliaron a la FENOC, pero que buscaron “mejores condiciones para

dirigir sus conflictos” y “contar con más fuerza y respaldo para sus luchas”.117

En este contexto, en 1973 Coro y algunos compañeros suyos formaron y di-

rigieron la UNASAC, la Unión de Asociaciones Agrícolas de Columbe. En su

fundación, esta organización de segundo grado unió a 12 organizaciones filia-

les y definió tres objetivos para su lucha: 1. El impulso a la lucha por la tierra;

2. Mejoramiento de la producción en las parcelas; 3. La comercialización de

los productos de la zona. De este modo, la organización, en su publicación El

Arriero, escribió en retrospectiva sobre los años setenta:

117 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 33.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Repensar la Revolución del Poncho

Para las organizaciones que conformamos la UNASAC ha sidomuy duro con-

seguir un pedazo de tierra, hemos tenido que luchar muchos años incansa-

blemente hasta conseguir este pedazo de tierra, muchos dirigentes hemos

sido perseguidos, encarcelados, enjuiciados, desalojados de nuestras pro-

pias comunidades.118

La organización participó de los conflictos de tierras en una serie de hacien-

das de la provincia y “todos estos [siete] conflictos han sido resueltos a favor

de las comunidades, luego de varios años de lucha ante las autoridades”. Se-

gún Burgos, “en esta zona, caracterizada por una cruel explotación contra el

campesinado”, la UNASAC, como “ejemplo de los campesinos organizados”,

hasta finales de los setenta se convirtió “en la organización de segundo grado

más fuerte de la provincia de Chimborazo”.119

El activismo de Coro, según su propia explicación, siempre estuvo enmar-

cado en una lucha de clases, de campesinos, y con tendencias socialistas. Su

organización, cuando se fundó la Ecuarunari a inicios de los años setenta,

no se vinculó inmediatamente a esta nueva propuesta, “porque aquí nosotros

estuvimos con la FENOC”. Sin embargo, a partir de los años ochenta, “cuan-

do ya no había la FENOC, la UNASAC formó parte del movimiento indígena”,

aclara Coro. De todos modos, Coro nunca se ha identificado plenamente con

el discurso etnicista —“esto era un poco la idea de monseñor Proaño”— y se

refiere a la división ideológica de la época entre las dos tendencias, describien-

do de una forma sinóptica las fricciones que causó la promoción del indígena,

impulsada decisivamente por el obispo de Riobamba:

A veces, yo no estaba muy de acuerdo, porque decíamos como plantearle

como indigenista nomás, un poco racista, todo eso así. Entonces, eso tam-

bién discutimos bastante con el monseñor. Y cuando yo le dije, por ejemplo:

la pobreza no es solamente de los indígenas. Claro, yo también [lo he vivi-

do], los terratenientes, los mestizos los han tratado demasiado mal. Pero es

un hecho que la pobreza ya nos une a todos, y no como lo pensaba el mismo

monseñor. Entonces, es la pobreza. Ahí tenemos que tratar de conversar y

ponernos de acuerdo, ¿no es cierto?

118 El Arriero, Revista informativa de la UNASAC, abril 1993, No.1: 6, 7 (Archivo privado de

Francisco Coro).

119 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 279

Coro también critica que, “cuando había decisiones de las centrales sindicales

de movilizar a la gente, la Ecuarunari no estuvo de acuerdo”. Según Coro,

había poca participación en huelgas y protestas “porque los curitas no estaban

de acuerdo” con este tipo de activismo:

Ellos decían que esto es ir a la represión, y que no es conveniente. Inclusive

el monseñor Proaño decía: ‘nosotros no estamos en eso’. Bueno, sí pues, a

nadie le gusta ir a pelear a que haiga heridos, muertos ¿no? A nadie. Pero lo

que sí nosotros decíamos es que con mucha cautela hay que salir, hay que

salir a protestar. Porque decía al monseñor que en vez de que estén orando

nomás, ‘enséñenos a conocer el problema, en dónde está el problema y hay

que caminar. Ayúdenos, vamos juntos, caminamos juntos.’ Esa es la idea

que planteamos. Pero ellos tenían un poco así de, de separarse, de que los

indios, por un lado, y bueno así.

Coro, quien es reconocido a nivel provincial y nacional como un líder im-

portante de las movilizaciones en la Sierra ecuatoriana, no se considera

“alumno de monseñor Proaño” como “lo hacen ahora algunos políticos”. A

pesar de afirmar que han tenido una buena relación con el obispo y que la

iglesia, durante el obispado de Proaño, logró que “algunos [hayan] tomado

conciencia en reuniones, discusiones, capacitaciones”, Coro afirma: “yo no

digo que soy alumno de monseñor Proaño. Yo he aprendido algo por este

lado, pero no he estado desde el principio con monseñor Proaño”. Según

Coro, la gente —refiriéndose sobre todo a los políticos de hoy en día en su

provincia— dice que son alumnos de Proaño cuando consideran que “están

haciendo bien. Es la creencia de ellos”.

Fausto Sanagua: militancia en Comunidades Eclesiales de Base

Un informe de la diócesis de Riobamba del año 1972 menciona 57 Comuni-

dades Eclesiales de Base (CEBs) “en funcionamiento” en toda la diócesis.120

Como ha definido Christian Smith, las CEBs son “esencialmente Iglesias veci-

nales”, caracterizadas por encuentros en las casas de los miembros o centros

comunales. En cuanto al tamaño, las CEBs varían entre diez a setenta miem-

bros y al contrario de las “Iglesias parroquiales tradicionales”, las CEBs ponen

120 “Situación actual de la Diócesis de Riobamba”, 2.5.1972 (FDD, Informes Pastorales, A.2.

IP18).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Repensar la Revolución del Poncho

mucho énfasis en la “participación, equidad, estudio de Biblia, liderazgo laico,

concientización y activismo sociopolítico”.121

Las CEBs tuvieron su origen en Brasil y Panamá ya en 1950, pero se di-

vulgaron considerablemente en varios países latinoamericanos —incluso en

Ecuador— a partir de mediados de los 60.122 Asimismo, la conferencia de

Medellín, a través de la “pastoral de conjunto”, identificó a la “comunidad

cristiana de base” como elemento central dentro del proceso de renovación

de estructuras pastorales de la Iglesia Católica. En la década del setenta, las

CEBs experimentaron un auge y se estima que a finales de los setenta el nú-

mero de CEBs en América Latina alcanzó entre 150.000 y 200.000, con 90.000

solamente en Brasil.123 El liderazgo de Brasil no se desataca solamente por el

número de CEBs, sino también por el hecho de que expertos brasileños fue-

ron invitados a otros países latinoamericanos para compartir su experiencia.

En la diócesis de Ambato, por ejemplo, el sacerdote y “experto en Comuni-

dades de Base”, José Marins, fue invitado en 1972 para dar cursos de CEBs, y

la lectura de su libro fue recomendada a todos los participantes.124 En el ca-

so de Chimborazo, las CEBs cobraron fuerza a partir de reuniones realizados

en Santa Cruz, en la casa (construida en 1968, véase 2.2.4) “cuya finalidad era

precisamente de fomentar la pastoral comunitaria”.125

121 Smith, The Emergence of Liberation Theology, 106.

122 Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 344.

123 Medellín, Conclusiones 15, 10: “La vivencia de la comunión a que ha sido llamado, de-

be encontrarla el cristiano en su ‘comunidad de base’: es decir, una comunidad local o

ambiental, que corresponda a la realidad de un grupo homogéneo, y que tenga una

dimensión tal que permita el trato personal fraterno entre sus miembros […]. La co-

munidad cristiana de base es así el primero y fundamental núcleo eclesial, que debe,

en su propio nivel, responsabilizarse de la riqueza y expansión de la fe, como también

del culto que es su expresión. Ella es, pues, célula inicial de estructuración eclesial, y

foco de la evangelización, y actualmente factor primordial de promoción humana y

desarrollo”. “Documento Conclusivo de la Conferencia General del Episcopado Latino-

americano en Medellín, 1968”, URL: www.inculturacion.net, 3.2.2018; Véase también:

Scatena, In Populo Pauperum, 494-97.

124 “Circular a los sacerdotes, religiosos, religiosas, dirigentes de asambleas cristianas y de

hermanos seglares”, por Vicente Cisneros Durán, 25.9.1972, Ambato (DIAMB, Boletín

Diocesano No. XX); José Marins, La comunidad eclesial de base (Buenos Aires: Bonum,

1971).

125 “Curso-taller CEBs”, Historia de las CEBs, Santa Cruz, Riobamba, 27-31.5.1985 (FDD,

CEBs, VII-8).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 281

Las CEBs, como es bien conocido, son un ejemplo de la práctica concreta

—y considerada clave— de los sectores de la Iglesia Católica en línea con la

teología de la liberación a inicios de los años setenta. Según Smith, a través de

las CEBs se podían ganar seguidores de esta corriente y aquella gente “con-

cientizada” no solo defendió y divulgó el pensamiento liberador, sino que al

mismo tiempo empujó la “fuerza organizativa” en los barrios donde ejerció

su actividad. Para la iglesia, las CEBs representaron incluso una medida para

enfrentar el problema de la falta de clérigos. Los agentes pastorales, muchas

veces laicos, guiaron el estudio de la Biblia y enseñaron a los miembros de la

CEBs —a través del método de concientización de Paulo Freire— a analizar

su realidad de manera crítica.126

A pesar de este enraizamiento de la iglesia a nivel local a través de las

CEBs, estas representaron al mismo tiempo un desafío para la institución re-

ligiosa. La formación de los participantes y su colaboración con organizacio-

nes laicas podía llevar a la formulación de metas contradictorias a la doctrina

cristiana y por lo tanto a una emancipación de estos grupos de la estructura

de la iglesia.127 Sobre todo en los años ochenta, y con el impacto de la revolu-

ción sandinista en Nicaragua o el comienzo de la guerra civil en El Salvador,

los obispos latinoamericanos, ante la “tremenda expansión de organizaciones

de base”, empezaron a preocuparse por el “control” de las CEBs. Como indica

Daniel Levine:

Por ‘control’, se referían a asegurar una postura ideológica de acuerdo con

las enseñanzas ‘oficiales’ de la iglesia (que ellos definían) y también a for-

mar programas y estrategias sujetos a un continuo asesoramiento y control

clerical. En este sentido, la alabanza a las CEBs está vinculada al énfasis en

su integración con la vida parroquial normal.128

Estos y otros desafíos fueron identificados también por los miembros de las

CEBs en la provincia de Chimborazo. En el campo político, los autores de un

informe advirtieron que “algunas tendencias ideológicas extremistas han que-

rido canalizar el esfuerzo de las CEBs en provecho propio”. En este contexto,

surgió también la discusión sobre el uso de la expresión “Iglesia popular” y

126 Smith, The Emergence of Liberation Theology, 107, 08.

127 Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 381 y siguientes.

128 Levine, Religion and Political Conflict in Latin America, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Repensar la Revolución del Poncho

se hizo el llamado a evitarlo porque “tiene un significado político e ideológico

muy marcado”.129

Sin ahondar en la historia de las CEBs y sus características generales, se

busca presentar la experiencia de unaComunidad Eclesial de Base enRiobam-

ba que se formó en el barrio de Santa Rosa.Uno de los participantes fue Fausto

Sanagua, quien hoy menciona sobre esta experiencia: “Yo me formé, me hice

un criterio social justamente por el trabajo de la diócesis de Riobamba, por el

año 1972, 1973”.130 Sanagua recuerda que en aquella época “en algunos barrios

de la ciudad” se conformaron CEBs. “Entonces yo me incorporé en un grupo

de jóvenes de mi barrio que ya existía. El párroco de Santa Rosa [Modesto

Arrieta], de alguna manera llevaba el grupo, pero después, el grupo se auto-

gobernaba, se autoformaba”.131 Según Sanagua, inicialmente “siempre había

el párroco, o alguna persona que era como catequista, alguien que más co-

nocía, que promovía, motivaba, pero después ya no”. Para el riobambeño, la

acción pastoral de Proaño, que “planteaba una iglesia liberadora”, que buscó

el “despertar de la conciencia de la gente en las comunidades”, contribuyó a

la formación de estos grupos y organizaciones que dependían de la iglesia. La

idea de las CEBs, en palabras de Sanagua, fue “la reflexión sobre la realidad

con la palabra de la Biblia. Reflexionaban la realidad sobre cualquier tema y a

veces tomaban acciones de solidaridad con un barrio, con alguna familia, con

una comunidad”. En su barrio participaron unos 20 o 30 jóvenes. El grupo de

Sanagua estableció contacto con una cooperativa campesina, “cerca del Ho-

gar de Santa Cruz”, formada y asistida por la organización CEAS (Centro de

Estudios y Acción Social). “Fuimos allá para acompañarlos en los trabajos, en

la minga, en reuniones”, recuerda. A través de esta CEB, Sanagua participó

también en reuniones del equipo pastoral de Riobamba en Santa Cruz, donde

“igualmente trataban temas sociales”.

A más de esta colaboración estrecha con el equipo pastoral de la diócesis

de Riobamba, el grupo de jóvenes que se reunió cada semana empezó a “dis-

cutir temas de realidad nacional e internacional. Algunos compañeros que

129 Según Daniel Levine, en la Conferencia de Puebla en 1979 la discusión sobre “lo popu-

lar” fue central —junto con los debates sobre la noción de pobreza y la cuestión de

la participación de la iglesia en el cambio social— y reflejaba de manera ejemplar la

diversidad de opiniones entre los clérigos, ibíd., 12.

130 Entrevista de la autora con Fausto Sanagua, 22.6.2017, Riobamba.

131 Modesto Arrieta fue párroco en Santa Rosa hasta 1972, cuando fue trasladado a Cacha

(véase 2.2.1).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 283

eran de aquí fueron a estudiar en la Universidad en Quito, algunos en socio-

logía, entonces estaban muy vinculados a los temas sociales”, relata Sanagua.

“Entonces fueron ellos que traían las inquietudes y que nos ponían en discu-

sión. Por ejemplo, coincidió con lo que estaba pasando en Chile con Salvador

Allende”. En concreto, en el contexto del golpe de estado en 1973 que derrocó

al presidente socialista, el grupo de Sanagua leyó cuadernos y folletos escri-

tos por Marta Harnecker en sus reuniones.132 Estos folletos servían para “la

formación” del grupo, según aclara Sanagua. “En este tiempo yo también es-

taba estudiando, aquí en Riobamba, y en estos grupos hacíamos la reflexión”.

El grupo se percató también de que los campesinos de Chimborazo estaban

luchando por la tierra y la noticia del asesinato de Lázaro Condo, en 1974, sa-

cudió a los jóvenes. Algunos de ellos se movilizaron hacia allá, pero Sanagua

afirma que no se involucraron completamente en el conflicto: “no estábamos

metidos, sino que se escuchaba de estas situaciones”. Recuerda que trataron

de “hacer una vinculación con algún sector popular para hacer un trabajo de

incidencia, pero no logramos, solo manteníamos esta relación con la coopera-

tiva, y nada más”. Esto se debía, según Sanagua, a falta de tiempo y también

a la falta de voluntad “de meterse más”.

Esto cambió en el año 1976, cuando conoció a un grupo de estudiantes qui-

teños que estaban vinculados alMIJARC, y que se trasladaron a la provincia de

Chimborazo para hacer un trabajo de investigación. “Se incorporaron a una

parroquia, nos hicimos amigos y ahí empezó la relación. Desde ahí empezó

mi militancia”. Con el grupo de estudiantes y “un dirigente de San Juan, que

era compañero de Lázaro Condo, empezamos un trabajo para levantar una

organización de segundo grado en San Juan”. A finales de los setenta (1978)

nació la Unión de Cabildos de San Juan (UCASAJ) en el cantón Riobamba.133

Refiriéndose a ello como una “fiebre”, Sanagua recuerda de que “empezaron

a aparecer otras organizaciones de segundo grado” y que él y sus compañeros

participaron también en la formación de otras organizaciones en la provincia.

Aclara que, en el caso de San Juan, no se trataba de una lucha por la tierra, co-

mo por ejemplo en Columbe con la UNASAC. “Los cabildos requerían ciertos

servicios, luz, agua, camino, apoyo para la producción agropecuaria. Además,

132 Socióloga, periodista y activista chilena (1937-2019). Miembro del partido socialista

de Chile y autora de varios análisis sobre el movimiento obrero. Por ejemplo: Marta

Harnecker, Explotados y explotadores, Cuadernos de educación popular 1 (Madrid: Akal,

1979).

133 El cabildo es el órgano representativo de las comunas y tiene cinco miembros.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Repensar la Revolución del Poncho

siempre tenían una bronca con los transportistas”.134 Para Sanagua, la Unión

era “un espacio para conversar, para reunirse, para movilizarse, para exigir

ciertas cosas y tratar también problemas nacionales”.

Comparando el caso de la UCASAJ con la UNASAC es interesante advertir

una línea paralela en cuanto a la orientación ideológica de las organizaciones

en sus primeros años de existencia. Como la UNASAC, también los dirigen-

tes de la organización de San Juan militaron “en una plataforma nacional —la

FENOC— con un marcado carácter clasista”. Sin embargo, tras una crisis en

los años ochenta (1984-87) “salió marcado […] un giro etnicista de ciento och-

enta grados en sus planteamientos. Ese giro, al final, condujo a la organiza-

ción a afiliarse a la recién fundada CONAIE [1986], dejando de lado a la vieja

FENOC”.135 Esto corresponde directamente con lo que Francisco Coro señaló

acerca de la afiliación de su organización al movimiento indígena, cuando la

FENOC perdió fuerza en la provincia.

En cuanto a la existencia de las CEBs, Sanagua supone que estas existían

hasta los años 80-85, “cuando disminuyeron en número y perdieron su no-

toriedad”. Este debilitamiento de las reuniones barriales, la explica con “todo

el acoso que hubo para la teología de la liberación. Toda la gente que estuvo

trabajando por Proaño, los sacaron o poco a poco se fueron”. Sobre su pro-

pio papel, Sanagua concluye: “Bueno, yo no he sido dirigente de organización

campesina, ni nada. Yo he sido una especie de militante, digamos que ese

sería mi rol”.

Los testimonios orales de los activistas Francisco Coro y Fausto Sanagua

aportan interesantes perspectivas sobre el proceso de formación del movimi-

ento indígena ecuatoriano y su vinculación a sectores de la Iglesia Católica de

Riobamba. Mientras Coro, a pesar de haber participado como facilitador en

las Escuelas Radiofónicas de la diócesis y de haber mantenido “buenas rela-

ciones” con el obispo Proaño, ha mantenido hasta la actualidad una posición

que enfatiza la independencia de su organización —la UNASAC— respecto a

las estructuras de la Iglesia Católica. Por otro lado, Fausto Sanagua, se con-

sidera explícitamente un alumno del obispo Proaño y del trabajo pastoral del

equipo de Riobamba. Obviamente, la influencia de sectores no afiliados a la

Iglesia Católica en su formación personal es recordada y enfatizada más por

134 La exigencia de un seguro social campesino y la protesta contra el alza de pasajes y los

abusos de los transportistas determinaron la lucha inicial de la UCASAJ. Burgos, Las

luchas campesinas, 1950-1983, 38.

135 Bretón Solo de Zaldívar, Cooperación al desarrollo y demandas étnicas, 206.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 285

Coro que por Sanagua. Sin duda, la narración de Coro que tiende a glorificar

la lucha campesina y socialista —mientras retrata la opción por los indígenas

como una traición a la opción por los pobres— refleja también su posición

actual frente al movimiento indígena nacional. Coro, en su narración, criticó

repetidas veces la actual “división del movimiento indígena” y la conexión de

algunos de sus líderes con sectores políticos que considera corruptos.

En ambos casos, los intercambios a nivel transnacional —en el caso de

Coro, en Venezuela, y en el caso de Sanagua a través de los acontecimientos

en Chile— sirvieron como fuentes de inspiración o concientización para su

incorporación a las luchas contemporáneas que el subcontinente latinoame-

ricano experimentaba. El interés y el involucramiento en estas luchas a nivel

del continente también significaron una independencia respecto a la manera

prevista por la Iglesia Católica de cómo los activistas debían concientizarse.

Tanto la UNASAC como la UCASAJ se afiliaron al Movimiento Indígena de

Chimborazo (MICH),136 con una tendencia etnicista. Esto se explica también

por el hecho de que a partir de los años ochenta hubo un cambio de líderes, y

llegaron a la dirigencia personas formadas en proyectos de la Iglesia Católica

de Riobamba. Estas personas ya no estaban involucradas en las luchas por

la tierra propiamente y representaron un cambio de enfoque hacia nuevas

exigencias. Según Anthony Bebbington:

La lucha por el acceso a la tierra que terminó transformando notablemente

la estructura agraria de Chimborazo, es asumida fundamentalmente por

las organizaciones de base; las uniones más antiguas, como la UNASAC

y la UCASAJ (1978) aparecen recién en los setenta, apoyando solamente la

última etapa de afectación de grandes predios, precisamente en la segunda

mitad de la década. Luego, las políticas estatales empiezan a cambiar de

orientación desde la Reforma Agraria hacia el Fomento Agropecuario y el

Desarrollo Rural, disminuyendo drásticamente las expectativas legales del

movimiento campesino para obtener más tierra.137

Las CEBs y las organizaciones de segundo grado, más que las asociaciones a

nivel provincial o nacional catalizaron el fortalecimiento del proceso organi-

zativo del movimiento indígena. En cuanto al papel desempeñado por Ecuar-

unari, se confirma en los testimonios lo que se ha constatado anteriormente:

136 Botero, El caso del líder indígena Lázaro Condo, 67.

137 Bebbington y Ramon, Actores de una década ganada, 153.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Repensar la Revolución del Poncho

no tuvo un impacto decisivo en los años setenta, sobre todo porque no estuvo

al alcance de los problemas que se presentaron a nivel local.

3.2.3 Movimiento Indígena de Chimborazo: construir la Nación Nueva

Como se ha constatado en el apartado sobre Ecuarunari (3.2.1), esta organi-

zación serrana no logró consolidarse en la provincia de Chimborazo durante

la década del setenta. En palabras del sacerdote Pedro Torres: “En los años

80 resulta que, a nivel de la provincia de Chimborazo, que era un lugar de

gran batalla donde nadie consolidaba su poder ni su presencia en el mun-

do indígena, no se había podido hacer el Rikcharimuy Chimborazo”. Según

el sacerdote, Proaño, quien impulsó y defendió la idea de Ecuarunari, “ya no

insistía” y contribuyó, a inicios de los ochenta, a la formación de una nueva

iniciativa, el Movimiento Indígena de Chimborazo (MICH).138

En el año 1982, “un grupo de campesinos, reunidos en la Curia Diocesa-

na” tomó la iniciativa de reunirse con dirigentes de cabildos y organizaciones

campesinas con el objetivo de crear una “organización que unifique a todos

los campesinos de la Provincia de Chimborazo”. Junto con el obispo Proaño,

quien estuvo en la reunión como coordinador, se discutieron las “experiencias

de las organizaciones campesinas, las causas de las divisiones o la reflexión

sobre la palabra de Dios acerca de la necesidad de mantener[se] unidos”. Ent-

re los participantes que discutieron los temas mencionados, se encontraban

Ana María Guacho y Valeria Anahuarqui, dos mujeres que impulsaron signi-

ficativamente al movimiento indígena del Chimborazo.139 La idea de formar

una nueva organización surgió no solo a causa de la existente división entre

las organizaciones existentes —como el caso de Ecuarunari—, sino también

tras una visita a “nuestros hermanos de Tungurahua y Cotopaxi” que tenían

138 Junto al MICH existieron tres organizaciones de tercer grado en la provincia: La Feder-

ación de Organizaciones Indígenas de Chimborazo (FOICH), la Asociación de Indíge-

nas Evangélicos de Chimborazo (AIECH) y la Federación de Trabajadores Agrícolas de

Chimborazo (FETACH).

139 “Invitación”, 16.7.1982, por un grupo de campesinos (CESOA, sin signatura); Anahuarqui

fundó la organizacióndemujeres “LorenzaAvemanay” (nombre deunamujer indígena

de la provincia del Chimborazo (1753-1803) que se levantó contra el dominio español)

y trabajó en el área de la medicina alternativa. Ana María Guacho es activista para

los derechos humanos, indígenas y de la mujer. Pese a los esfuerzos de la autora, por

diferentes razones, no se ha podido entrevistar a las dos mujeres y cofundadoras del

MICH.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 287

“sus propias organizaciones indígenas” —el MIT y el MICC—140 y “nos dimos

cuenta de la importancia de ser organizados”. En agosto de 1982, del primer

encuentro del MICH emergió un grupo “de 15 coordinadores y una secretaria”:

Ana María Guacho. El obispo Proaño fue nombrado coordinador general.

El objetivo general del MICH fue construir una “Nación Nueva” (Mushuk

Llakta) y para llegar a esto, el movimiento se propuso iniciar un trabajo en tres

niveles: “buscar la liberación económica, rescatar los valores culturales indíge-

nas” y “buscar una política propia”. En el plano económico, la idea principal

fue establecer una caja campesina y “luchar contra el alza exagerada de los

pasajes interprovinciales e interparroquiales”. En el contexto del rescate de la

cultura indígena, se mencionó, a más del aprecio de los vestidos, la música y

la alimentación “tradicionales”, la exigencia de oficializar “a idioma nacional

el idioma quichua y otros idiomas propios de los indígenas”. Los ejes centrales

de la política propia fueron la “no vinculación con ningún movimiento polí-

tico” y el objetivo de “crear un movimiento fuerte y unificador”.141 Para una

mayor comprensión del trasfondo ideológico del MICH y su proceso de fund-

ación, a continuación, se ponen de relieve tres elementos que caracterizaron

los primeros años de existencia de esta organización: su carácter eclesial; en

relación con eso, su énfasis en la etnicidad y, finalmente, la presencia de un

nuevo concepto: la Nación Nueva.

El MICH nació como una organización eclesial en el seno de la diócesis

de Riobamba y con la orientación principal del obispo Leonidas Proaño.142 Su

fundación corresponde con los últimos años del obispado de Proaño cuando

se estaba consolidando un discurso etnicista (véase 2.1.3). En los documentos

elaborados por los coordinadores del MICH se observa, efectivamente, que la

idealización de un pasado glorioso del mundo indígena en términos cultura-

les —con “lengua propia, vestidos propios,medicina propia”— era combinada

con la denuncia de los “abusos de las autoridades mestizas” y la situación de

140 Para el MIT, véase 3.2.1. El MICC (Movimiento Indígena y Campesino de Cotopaxi) se

formó en 1980. Desde 1978 lo apoyó la diócesis de Latacunga y la comuna Cachi Alto

(cantón Pujilí) con un grupo de salesianos (grupo Mato Grosso) y voluntarios italia-

nos. El sacerdote Javier Herrán desempeñó un papel fundamental en la formación y la

radio Latacunga para distribuir informaciones de la recién nacida organización. Lour-

des Tibán, Raúl Ilaquiche, y Eloy Alfaro Reyes, eds.,Movimiento Indígena y Campesino de

Cotopaxi MICC: Historia y proceso organizativo (Latacunga: MICC, 2003), 19, 42.

141 “Movimiento indígena de Chimborazo, su historia y su caminar”, agosto 1982 (FDD, Pas-

toral Indígena, XI Chimborazo 3/3).

142 Véase: CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 197.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Repensar la Revolución del Poncho

injusticia en general. Bajo el anhelo de recuperar las cosas buenas del pasado,

la invención de la tradición estuvo muy presente en el discurso de los coordi-

nadores e iba acompañado de la separación de los indígenas de otros sectores

de la sociedad. Por ejemplo, los coordinadores declararon que el MICH —a

pesar de tener al obispo Proaño como coordinador general— rechaza una di-

rigencia “por gente blanca que muchas veces impone su manera de pensar”,

enfatizando que “quiere ser un movimiento de indígenas, con dirigentes in-

dígenas”.143

La presencia clerical del MICH se manifestó en la inclusión de temas en la

agenda como el rechazo del “control de natalidad” que fue vista como una for-

ma de “impedir que crezca nuestra raza” y en el constante énfasis en la división

causada por las iglesias protestantes. Se constató que antes “había una sola

religión” —el cristianismo católico—mientras que ahora, “existe división por

las religiones”. Además, como muestra claramente la siguiente ilustración, el

MICH fue integrado al Departamento de Pastoral Indígena de la Conferencia

Episcopal, cuyo presidente era el obispo Proaño. En este sentido, los objetivos

del MICH correspondieron principalmente con aquellos del Plan de Pastoral

Indígena aprobado en 1986. 

Ilustración 14: Organización del Departamento de Pastoral Indígena (1985) 

Elaboración sobre la base del documento “Encuentro nacional de dirigentes indígenas”,

16.-19.9.1985 (FDD, Conferencias, A.2.CF113).

 

Es interesante detenerse a analizar los objetivos finales del MICH, sobre todo

143 “Encuentro provincial del movimiento indígena del Chimborazo”, 55 delegados, 10.-

12.4.1984, (FDD, Pastoral Indígena, XI Chimborazo 3/3).

en el uso de conceptos como “Sociedad Nueva” y “Nación Nueva”. Mientras en

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 289

el contexto de la pastoral indígena se hizo referencia a la construcción de la

SociedadNueva, para el MICH se destacó que “con el un pie hacemos la Iglesia

viva y con el otro hacemos la Nación Nueva”.144 La idea de la Sociedad Nueva

corresponde con los lineamientos de la teología de la liberación, y más gene-

ralmente, se basa en las narraciones comunes de la revolución: una ruptura

completa con lo viejo para crear algo nuevo. Por ejemplo, en la obra programá-

tica de Gustavo Gutiérrez encontramos las dos secciones: “fe y hombre nuevo”,

y “comunidad cristiana y nueva sociedad”. A través de la creación del hombre

nuevo145 —el “paso de la esclavitud a la libertad”— se llega también a la so-

ciedad nueva: “una sociedad cualitativamente diferente, en la que el hombre

se vea libre de toda servidumbre, en la que sea artífice de su propio destino”.

En sus conclusiones, el teólogo peruano puso énfasis en la construcción de

una sociedad nueva como uno de los objetivos principales de la teología de la

liberación.146

De todos modos, el concepto de la “Nación Nueva”, como objetivo central

del MICH, pareció seguir otra lógica. En las fuentes se evidencia que los in-

dígenas estaban “llamados a hacer una política con su manera de pensar y su

manera de ser, y aportar sus valores y experiencias para hacer del Ecuador

una nación, un pueblo distinto del actual”. Este discurso implicaba que (ya)

no existía la nación ecuatoriana y que su pueblo se encontraba en una situ-

ación deplorable. Los indígenas, según este planteamiento, eran vistos como

los portadores de los valores necesarios para salvar a esta nación náufraga,

cuyo pueblo se había olvidado del sentido comunitario, la humildad, la fra-

ternidad y de sus tradiciones ancianas. Al mismo tiempo, estaba enraizado

en este entendimiento de salvación de la nación, la identificación cristiana-

católica, siendo el indígena un hombre profundamente creyente. Como se ha

visto en otro lugar: “La acogida, la fraternidad y la ayuda mutua” son “valores

que pueden salvar a todo el pueblo ecuatoriano. La esperanza está allí y la Pa-

labra de Dios nos ilumina”. Al posicionar a los indígenas como los salvadores

de la nación, el MICH planteaba la cuestión nacional —como se vio en el caso

del indigenismo (1.1)— nuevamente en el centro del debate. A diferencia de

144 “Encuentro provincial del movimiento indígena del Chimborazo”, op.cit.

145 Gutiérrez hizo referencia a Ernesto Che Guevara, en “El Socialismo y el hombre” (1967)

quien, apoyándose en el humanismo marxista, acuñó significativamente el término

"hombre nuevo" y el objetivo de buscarlo. En: Teología de la liberación. Perspectivas, 132.

146 Ibíd., 66, 31, 387.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Repensar la Revolución del Poncho

lo ocurrido en décadas anteriores, este discurso no buscaba la integración del

indígena a la sociedad mestiza, sino que lo responsabilizó de la tarea de vi-

vir como modelo a seguir y construir los valores de la nueva nación. En otras

palabras, se trató de una elevación social del indígena al protector de los valo-

res nacionales ‘correctos’ y cristiano-católicos. Este discurso promovido por el

MICH, y su coordinador general, Leonidas Proaño, fomentó además, la dife-

renciación entre los “gringos, los mestizos y los indígenas”,147 fomentando un

nacionalismo a través de la creación y definición de claras fronteras culturales

y políticas.

Es de suponer que esta tendencia nacionalista observada en el caso del

MICH se debió también a otra coyuntura de la época: a partir de los años och-

enta, el movimiento indígena aplicó el concepto de nacionalidades indígenas

con más énfasis. Expresión clave para esta tendencia fue la formación de la

CONAIE (Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador) en 1986.

El papel y la historia de la nacionalidad en el movimiento indígena han sido

abordados ampliamente en la literatura,148 y mientras unos identifican esta

tendencia como nacionalista,149 otros autores se esfuerzan por argumentar

que el carácter multiétnico del movimiento indígena exige una examinación

más diferenciada. Para Ileana Almeida y Nidia Arrobo, por ejemplo, el concep-

to de nacionalidad empleado por el movimiento indígena ha sido una forma

de “reconstruir la nación ecuatoriana basada en esa pluralidad de nacionali-

dades” y pone en cuestión el “imaginario nacionalista tradicional de un Ecua-

dor como un grupo homogéneo de mestizos” mientras que no “niega la posi-

bilidad de que un Ecuador esencial sea posible”. Para ellas, estas propuestas

conforman un nacionalismo alternativo, y el “plurinacionalismo” un “nacio-

nalismo anticolonial”.150

147 “Encuentro nacional de dirigentes indígenas”, op.cit.

148 Guerrero y Ospina argumentan que el concepto de las nacionalidades, a inicios de los

años ochenta, se difundía desde la Amazonía a la Sierra, El poder de la comunidad. Para

las diferentes interpretaciones del surgimiento del concepto de la nación—incluso sus

raíces en el concepto soviético de las nacionalidades— dentro del movimiento indíge-

na véase Büschges, “Politicizing ethnicity – ethnicizing politics”, 114.

149 José Almeida, “El levantamiento indígena como momento constitutivo nacional”, en

Sismo étnico en el Ecuador. Varias perspectivas, ed. José Almeida, et al. (Quito: Cedime &

Abya Yala, 1993).

150 IleanaAlmeida yNidia ArroboRodas, EnDefensa del Pluralismo y la Igualdad. LosDerechos

de los Pueblos Indios y el Estado (Quito: Abya Yala, 1998), 63.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 291

Sin entrar en este debate, es preciso señalar que la propuesta del MICH

encontró eco, y que la identificación étnica del movimiento, junto con el cargo

nacionalista, conformaron dos elementos de un esencialismo estratégico uti-

lizado para el reconocimiento de los indígenas como sujetos y constructores

de un nuevo proyecto nacional.

A pesar de que a finales de los años ochenta, los miembros del MICH la-

mentaron que la “organización está decaída” y que los responsables estaban

trabajando “para dar vida y no dejar que muera la organización indígena”,151

al contario de la Ecuarunari en Chimborazo, el MICH sí logró fijar el discurso

basado en la identidad indígena, propagado en este entonces por otras orga-

nizaciones de la Amazonía y la CONAIE a nivel nacional. Esto se logró también

a través de una nueva generación de líderes, quienes, formados en las insti-

tuciones creadas por la diócesis de Riobamba y su personal pastoral, como

las hermanas Lauritas, tomaron parte en la constitución étnica del movimi-

ento indígena. Como afirma Marc Becker, una “nueva generación de líderes

construyó identidades indígenas de una manera que favorecía la formación

de federaciones étnicas”.152 A continuación, una de estas líderes tomará la

palabra.

Delia Caguana: de catequista a lideresa indígena

En el seno del MICH y la Vicaría de Pastoral Indígena, apareció una serie de

líderes que en los años posteriores formaron parte constitutiva y clave en el

movimiento indígena del Ecuador. Delfín Tenesaca (presidente de Ecuaruna-

ri, véase 2.2.2), fue estudiante del Centro de Formación Indígena, al igual que

Ana María Guacho, cofundadora del MICH —mencionada antes—. Guacho,

por ejemplo, aprendió a leer y escribir en el CEAS, creado a inicios de los años

sesenta por Proaño, y bajo la enseñanza de las religiosas Lauritas.153 Los estu-

diantes en la época de formación del MICH afirmaron: “los jóvenes que nos

hemos formado con otras ideas ya somos dirigentes” y “hablamos sin miedo

con cualquiera”.154

151 “Coordinación diocesana de pastoral indígena”, boletín de la Vicaría de Pastoral Indíge-

na, junio-julio 1987,No. 11: 5 (FDD, Pastoral Indígena, eventos Ecuador 2/3), informepor

Carlos Amboya, presidente MICH en 1987 y misionero quichua (véase 2.2.2).

152 Becker, Indians and Leftists, 146.

153 Aspectos de su trayectoria en una entrevista periodística: “Feminismo de altura”, Vis-

tazo, 24.6.2019, URL: https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/femin

ismo-de-altura, 27.8.2019.

154 “Encuentro provincial del movimiento indígena del Chimborazo”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura
https://www.vistazo.com/seccion/pais/actualidad-nacional/feminismo-de-altura


292 Repensar la Revolución del Poncho

Para la formación de líderes, se consideró necesario determinar también

las cualidades que debería tener un dirigente indígena. En 1985 se realizó un

curso en el Hogar de Santa Cruz con participantes de varias provincias del

Ecuador —incluida la Amazonía—. Proaño inició el curso afirmando el de-

seo de unir “las nacionalidades indígenas del país” para que formen un solo

pueblo indígena. En el curso fueron distinguidos cuatro tipos de dirigentes:

autoritarios, paternalistas, liberales y comunitarios, resaltando que el diri-

gente indígena tenía que ser un dirigente comunitario. Este tenía que ser

solidario, animador, luchador, activo, humilde, consciente y poseer, además,

“experiencia en el trato con la comunidad, sabiduría y contacto permanen-

te con las bases para no traicionarlas”. Haciendo una reflexión a través de la

lectura de la Biblia, los participantes concluyeron que el dirigente debe “ent-

regar —a ejemplo vivo de Jesucristo— hasta la propia vida para propender a

la paz, al amor, a la igualdad”. Obviamente, el dirigente indígena debía ser

un hombre155 con muchas cualidades y representar una figura heroica, si no

sobrehumana, que se dejara guiar por los dones del Espíritu Santo.156 En ello

se observa nuevamente la estilización del indígena ideal, al formular una se-

rie de requisitos que una sola persona difícilmente podría reunir. Pero, para

que el dirigente indígena ideal pudiera nacer, primero las personas formadas

en las instituciones pastorales de Riobamba tenían que sentirse como indíge-

nas. Este proceso, como veremos a través del testimonio de Delia Caguana,

no resultó fácil.157

La catequista y dirigente indígena Delia Caguana —también presidenta

de la pastoral indígena en la parroquia de Químiag y tesorera de coordinación

diocesana de pastoral indígena— no perteneció a la generación de los inicia-

dores del MICH, sino que se formó en los años 90. Este ejemplo —aunque

exceda el arco temporal de esta investigación— fue incluido porque ilustra

muy claramente cómo en Chimborazo la dirigencia indígena estaba vincula-

da a la labor de la Iglesia Católica, incluso después del obispado de Proaño.

155 De hecho, es preciso mencionar que las mujeres en la época de los ochenta, como afir-

móDelia Caguana, “llegabanmáximo hasta secretaria”. Este sería el caso de AnaMaría

Guacho.

156 Los siete dones del Espíritu Santo son: Sabiduría, Entendimiento, Consejo, Ciencia,

Piedad, Fortaleza, Temor de Dios.

157 Entrevista de la autora con Delia Caguana, 28.6.2017, Riobamba. Lamentablemente,

la lideresa indígena y viceprefecta de Chimborazo, falleció a los 43 años, el 26 de julio

de 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 293

Además, la trayectoria de Caguana muestra claramente el impacto que el en-

foque etnicista de la iglesia de los ochenta, pudo haber generado a nivel muy

personal e individual.

Para Delia Caguana, una persona importante de referencia fue Carlos Ve-

ra, el sacerdote coordinador del Equipo Misionero Itinerante (véase 2.2.2).

Caguana recuerda que una “monjita” vino “a dar misiones” en su comuna y

que ella se sintió entusiasmada por el trabajo que la religiosa hacía: “me gustó

bastante cuando hablaba del compartir, de la unión de la comunidad, com-

partir el pan, y me decía: ¡quisiera ser así como ellos!”. También le gustó la

preparación de su primera comunión, y cuando fue más grande, de su con-

firmación: “Después de esto, el compañero catequista mayor me nombró a mí

como catequista y dice: ‘Mama Delia’ —desde chiquita me decía Mama De-

lia— ‘ahora usted ya cumplió primera comunión, confirmación, ahora quisié-

ramos que usted sea catequista’”. Ella, sorprendida por esta oferta, primero

dudó porque “a mi papá y mi mamá no le gusta. Yo escondida sabía andar a la

Iglesia”. De todos modos, Caguana aceptó e inició su formación de catequista

como ayudante en las preparaciones de la primera comunión. “Cada sábado

o domingo íbamos a hacer esto. Me gustó bastante y después el compañero

catequista me dice: ‘Mama Delia vamos a misiones. ¡Vamos a ir a una comu-

nidad muy lejana!’, y me fui, verás”. Más adelante conoció al obispo Víctor

Corral quien la envió al “Centro de Formación de monseñor Leonidas Proaño

para aprender a ser líder”. Recuerda que Corral le dijo: “Vas a aprender a pre-

dicar la palabra de Dios, vas a aprender a hablar, a ponerte de frente”. A pesar

de sentirse “huambra”, Caguana se dejaba convencer porque, en sus palabras,

“allí toditos me apoyaron, toditos los mayores”. Una de sus preocupaciones

era que sus padres no le permitían iniciar la formación porque era la única

hija en la casa: “¿Quién va a ver los animales? ¿quién va a hacer el trabajo?”.

Entró al Centro de Formación Indígena en 1996. Unamonja que trabajó en

esta institución le pagaba los pasajes de su parroquia al centro, pero al mismo

tiempo, exigió de Caguana botar su “ropa mestiza”. Caguana recuerda: “[La

monja] había traído anaco, sombrero, bayeta, todo. Y me hizo cambiar de ro-

pa”. A la mujer joven le dijo: “Mama Delia, usted es una mujer indígena, tiene

que ser líder, y por lo tanto usted tiene que volver a recuperar su vestimenta

propia”. En este entonces, Caguana escondía dicha ropa cuando regresaba a

casa y “solo ponía anaco en el centro de formación” o cuando iba a dar misio-

nes, por ejemplo, en la provincia de Bolívar. Caguana recuerda el cambio de

la ropa como una experiencia de cambio de personalidad:

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Repensar la Revolución del Poncho

Al principio para mí fue duro. Primero porque yo ya acostumbré, como mis

padres no me enseñaron con anaco ni con sombrero. Yo ponía pantalón,

falda. Para mí era una vergüenza al principio. También fue duro porque mi

propia familia nome quería, mis primosme hablaban: ‘¡saque esta huevada

de ropa, haces quedar mal! ¿no te da vergüenza estar con estos indios, con

longos, sólo andando en casa indígena, en casa campesina? Han de estar con

muchas pulgas, estos indios, estos longos’ decían. Decían también: ‘¡esos

urcos! Usted parece a estos urcos’, decían. Te juro que un día puse a llorar.

Una vez, puesto el anaco, porque ya no quería estar cambiando ropas, así

cargada de esto siempre, yo me fui con mi propia ropa. Todos, le juro que

mis primos, mis compañeros de las comunas, ni me saludaban, verás. Yo

puse a llorar, amargamente. Puse a llorar y llorar y llorar. ¡Dios mío!, digo, y

mis propios primos me insultaban, mis primos no me saludaban, mis tíos

me decían ‘ve, saque esta tontera, ¿cómo va a estar así? nos haces quedar

mal a la familia’.

Después del rechazo y los insultos, otra vez Caguana sacó a relucir la ropa

‘indígena’. De todos modos, en algún momento se dijo: “ya no!” y recordó

haberle prometido a la misionera de Francia que iba a cambiar su ropa y que

iba a valorarla.

Volví otra vez a poner y dije: si me saludan o no, no me importa, pero voy a

poner mi ropa. Pero todos que me hablaban, después, me valoraron. Cuan-

do yo fui a otros países, decían: ‘Mama Delia, nosotros somos licenciados,

ingenieros, pero ni siquiera Quito conocemos. Y usted está recorriendo otras

provincias, otros países, nos das en la nariz’. Y un primo decía: ‘Delia, yo no

te deseo maldad, te deseo suerte, siga adelante’. El otro primo que me in-

sultó, que me hizo llorar demasiado porque era una terrible discriminación,

el vino a pedir perdón. Decía que ha ido al cuartel de policía, para ser policía

y que ahí le trataron peor, diciéndole que era negro, indio, longo. Mi primo,

llorando decía: ‘yo quiero pedirte perdón porque yo te humillé’.

La narración de Caguana, y el respeto que ganó después de su decisión de usar

definitivamente la ropa ‘tradicional’, tiene un carácter casi sobrenatural. No

sabemos, a partir de su testimonio, por qué de repente su familia y la gente

de la comunidad aceptaba este cambio. Es de suponer que en la coyuntura

contemporánea de revitalizar ‘la’ cultura indígena, con la presencia política

del movimiento indígena del Ecuador a partir de los años 90, hizo que su

familia reconsiderara la ofensiva étnica de Caguana.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 295

Lo que sí se puede afirmar con certeza es que los misioneros, párrocos y

religiosas, eran promotores de los ‘símbolos indígenas’ y los ‘valores tradicio-

nales’. Como señaló el antropólogo Barry Lyons, las “discusiones de activistas

católicos, en un contexto de luchas ambivalentes sobre identidad y respeto,

generaron una retórica que buscó convencer a la gente de seguir mostran-

do marcas de identidad indígena” como la ropa o el idioma que los jóvenes

habían dejado por adquirir una “identidad mestiza”, considerada moderna o

urbana.158 Más allá de promover las marcas de identidad, los activistas cató-

licos “difundieron una narrativa que afirma la continuidad de esta identidad

[indígena] por un largo tiempo y la ubica en el período precolombino”. En su

análisis sobre el concepto de respeto en el contexto de la renovación eclesial

y la promoción de una identidad indígena por parte de los religiosos y laicos

católicos, Lyons explica que el respeto ante los abuelos y antepasados requería

de los jóvenes mantener los vestidos ‘tradicionales’, hablar quichua y valorar

una identidad indígena.159 Un papel similar les atribuye Emma Cervone a los

párrocos en la provincia de Chimborazo. En su investigación sobre la movili-

zación indígena en la parroquia de Tixán (Alausí), afirma que Pedro Torres, un

párroco entre 1985 y 1993, que fue citado anteriormente, estaba involucrado

en los procesos de movilización indígena en la sierra chimboracense y, sobre

todo, en la práctica de “rescatar” la cultura indígena. Por ejemplo, el párroco

promovió la celebración de la cosecha como un festival de los quichuas. Según

Cervone, Torres siempre impulsaba “una autenticidad indígena basada en una

separación clara entre lo que era indígena y lo que no lo era”. Sin embargo,

la autora recalca la complejidad del proceso de politización de la etnicidad

y advierte que esta promoción no debía entenderse como una transferencia

unidireccional sino como un “proceso de redefinición constante de identidad”

dentro de un “complejo proceso de movilización política”.160

Delia Caguana, a los 34 años terminó la educación secundaria, en 2008

creó la Federación de Mujeres Indígenas de Químiag y llegó a ser presiden-

158 Lyons, Remembering theHacienda, 284. Para el papel de lamigración en la identificación

étnica, véase el estudio de Carola Lentz, “De regidores y alcaldes a cabildos: cambios en

la estructura socio-política de una comunidad indígena de Cajabamba/Chimborazo”,

Ecuador Debate 12 (1986).

159 La noción de respeto tiene un peso significativo en el estudio de Barry Lyons como

aspecto del poder de la hacienda, pero al mismo tiempo como parte de la “cultura y

las relaciones sociales de los trabajadores indígenas”. Remembering the Hacienda, 253.

160 EmmaCervone, Long Live Atahualpa. Indigenous Politics, Justice, andDemocracy in theNort-

hern Andes (Durham and London: Duke University Press, 2012), 230, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Repensar la Revolución del Poncho

ta de la Confederación del Movimiento Indígena de Chimborazo (COMICH)

entre 2012 y 2015. Caguana fue la primera mujer en dirigir esta organización.

Discusión

En la parte dos (2.1) de este trabajo se planteó la siguiente pregunta: ¿Qué

forma adquiere y qué resultados puede obtener un proyecto eclesial liberador

—en búsqueda de justicia social— que adopta un creciente carácter etnicis-

ta? En este capítulo sobre el papel de la Iglesia Católica en la formación del

movimiento indígena, se ha tratado de ofrecer una serie de respuestas a esta

pregunta.

En primer lugar, se ha sugerido para la formación de Ecuarunari, que, du-

rante las políticas de reforma agraria y la presencia de partidos políticos de

izquierda, el anhelo étnico, defendido por una serie de activistas católicos, no

encontró eco en las bases de esta organización. Por un lado, esto se podría in-

terpretar como una actitud vanguardista o una identificación indígena avant

la lettre, propagada principalmente por el obispo Proaño. Por otro lado, el afán

de promover una organización indígena con rasgos etnicistas puede verse co-

mo un intento de asegurar el poder sobre la representación de los indígenas

en un espacio en disputa. Esta última, constituye la perspectiva adoptada en

este capítulo. El proceso de formación de Ecuarunari, resulta ilustrativo sobre

la disputa por las representaciones y la legitimidad discursiva en el contexto

campesino-indígena de la Sierra ecuatoriana. Una multitud de actores como

los cristianos comprometidos, la FEI, la FENOC, o las iniciativas de integra-

ción del indígena por parte del gobierno o agencias de desarrollo, tomaron

parte en la lucha por el control político sobre los campesinos, o —dependien-

do de la orientación de cada grupo— sobre los indígenas.

A través de los testimonios de dos activistas, cuyos trasfondos y relacio-

nes con la diócesis de Riobamba han sido rememorados e interpretados de

maneras muy diferentes, este capítulo refleja que adquirir control sobre las

movilizaciones campesino-indígenas por parte de la iglesia era imposible, da-

da la heterogeneidad de fuentes de inspiración, redes y contactos existentes

en la época. Sin embargo, las experiencias de las historias locales y las mane-

ras de incorporarse en procesos militantes mostraron también que las estruc-

turas elaboradas por la iglesia ofrecieron un espacio decisivo para desarrollar

ideas, discusiones y determinar acciones.

El MICH, como se ha mostrado, representó, en primer lugar, un proyec-

to ambicioso del obispo Proaño y miembros de su equipo pastoral. Dentro

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 297

de las estructuras del Departamento de Pastoral Indígena, el MICH propuso

construir el hombre nuevo, la nación nueva, y junto a eso, la iglesia viva. En

una época en que la reforma agraria pasó a segundo plano y en que nuevas

demandas como el reconocimiento de las nacionalidades indígenas se volvían

populares, el MICH ofreció una alternativa que sí tuvo eco en sectores de la

población rural de la provincia. La insistencia de Proaño, y otros sectores ca-

tólicos, en definir la identidad indígena y salvar la ‘cultura tradicional’, fue

valorada sobre todo por una nueva generación de líderes formados en las in-

stituciones de la diócesis. Esta esencialización de la identidad indígena, como

también lo han afirmado Guerrero y Ospina, no se limitaba a los religiosos o

religiosas que representaban a los indígenas, sino que era también “muy fre-

cuente entre los propios actores que buscaban afirmar su diferencia ante el

resto de la sociedad”.161

De todos modos, esta reivindicación étnica, representada por el MICH

en Chimborazo, no debe entenderse como un proceso finalizado que a partir

de aquel momento determinó la agenda política del movimiento indígena a

nivel provincial o incluso nacional. Como se mostrará en la siguiente parte,

hay que incluir una serie de otros discursos, actores y acontecimientos que

determinaron la movilización indígena en los años ochenta.

3.3 Pastoral en “tiempos de revolución”: derechos humanos
y antiimperialismo

En 1980, el obispo Leonidas Proaño se preguntó qué tipo de trabajo pasto-

ral exigían los “tiempos de revolución”.162 En un “análisis de la realidad”, el

clérigo constató que “toda América Latina está viviendo dentro de un pro-

ceso revolucionario” y con referencia a la revolución sandinista que triunfó

en Nicaragua en 1979, reconoció “la activa participación de la iglesia, de los

cristianos”.163 El desafío más grande, según Proaño, lo encarnaría la época

post-revolucionaria cuando se trataba de “construir una nueva sociedad”. Por

161 Guerrero y Ospina, El poder de la comunidad.

162 “Pastoral en tiempos de revolución”, por Leonidas Proaño, 1980 (FDD, Cuadernos,

A.1.CU63).

163 Véase por ejemplo: Sawchuk, “The Catholic Church in the Nicaraguan Revolution”, 268;

o Jeffrey Klaiber, The Church, Dictatorships, and Democracy in Latin America (Maryknoll:

Orbis Books, 1998), 193-215.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Repensar la Revolución del Poncho

lo tanto, en su cuaderno de reflexión, el obispo intentó determinar el papel

de “los pastores” en las diferentes etapas “del proceso revolucionario que vive

América Latina”. En teoría, era evidente: “proclamar la Buena Nueva a los po-

bres, […] y participar en la construcción de un hombre nuevo, de una sociedad

nueva, en la que se hagan presentes los valores del Reino”.164 En la práctica,

sin embargo, la participación en el cambio revolucionario causó una profun-

da tensión, porque la iglesia tenía que estar, según su interpretación, “en el

mundo sin ser del mundo”.165

En concreto, la pastoral en tiempos de revolución exigía de los religiosos

y laicos comprometidos, una condena a la violencia institucionalizada que

dominaba las políticas en varios países latinoamericanos, el rechazo a la re-

presión de los regímenes de la Seguridad Nacional y el apoyo a los sectores

sociales en su lucha por la liberación. Al mismo tiempo, por haber experimen-

tado la fuerte represión en carne propia, los religiosos tenían que ejercer sus

acciones con mucha precaución. La revolución en Nicaragua, el inicio de la

guerra civil en El Salvador (1980), y relacionado a eso, el asesinato del arzo-

bispo Oscar Romero (1980), como también el genocidio en Guatemala bajo el

régimen de Ríos Montt (1982, 1983), impulsaron a numerosos católicos, segla-

res y laicos, a expresar su solidaridad con las víctimas. En este contexto, ganó

importancia en la práctica y en el discurso pastoral de los sectores cristianos

un nuevo elemento: los derechos humanos.

Según Jan Eckel, ya en la década del setenta, a nivel mundial, inició una

época de cambio respecto a los derechos humanos. A pesar de que la historio-

grafía se ha referido predominantemente a los setenta como una década “de

catástrofes”, según este autor, marcó “un nuevo momento en la historia de los

derechos humanos”. Como “promesa multifacética de renovación moral” en

un contexto de cambios políticos a niveles nacionales e internacionales, los

derechos humanos ofrecieron una plataforma atractiva. Según este autor, los

derechos humanos constituían una respuesta a la crisis de las políticas de iz-

quierda, transcendían la “lógica de la Guerra Fría” y estaban posicionados, con

su “fundamento moral” y universal, por encima de lo propiamente político.166

164 “Pastoral en tiempos de revolución”, op.cit.

165 Expresión que Proaño reiteró varias veces y que también encontramos en la obra de

Gustavo Gutiérrez Teología de la liberación. Perspectivas, 181.

166 Jan Eckel, “The Rebirth of Politics from the Spirit of Morality: Explaining the Human

Rights Revolution of the 1970s”, en The Breakthrough. Human Rights in the 1970s, ed. Jan

Eckel y Samuel Moyn (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2014), 227, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 299

La Iglesia Católica, como agente social potente, ha tenido un papel deter-

minante y una presencia activa en este tipo de activismo.167 El autor mexi-

cano Jorge Castañeda menciona en su libro Utopia Unarmed, que el trasfondo

católico entre los activistas y miembros de organizaciones no gubernamen-

tales en el ámbito de los derechos humanos era “desproporcionadamente al-

to”.168 Edward Cleary añade para el caso de México, que las actividades se

realizaron sobre todo en círculos seculares, mucho más que desde la iglesia

institucional —señalando a Sergio Méndez Arceo y Samuel Ruiz García co-

mo excepciones—.169 La lucha contra las torturas, desapariciones forzadas,

asesinatos y personas obligadas al exilio se realizaba a través de comunicados

pastorales, declaraciones de sacerdotes, religiosas y Comunidades Eclesiales

de Base, o a través de la creación de vicariatos de solidaridad. Más aún, la

participación en el activismo por los derechos humanos significaba, al mis-

mo tiempo, un compromiso contra los regímenes de Seguridad Nacional o el

intervencionismo norteamericano y a favor de los procesos revolucionarios en

Centroamérica.170

Dentro de la teología de la liberación, sin embargo, la identificación con

un discurso de derechos humanos no existió desde el principio. Como han

mostrado Ethna Regan y Mark Engler, los teólogos de esta corriente se mo-

vieron, desde un inicial rechazo, hacia un examen crítico y finalmente, una

adaptación práctica y teológica de los derechos humanos.171 En un inicio, y ba-

jo la concepciónmarxista de interpretación de la realidad latinoamericana, los

teólogos criticaron que el compromiso con los derechos humanos universales

haya nacido desde una perspectiva liberal, individualista, o, en palabras de Re-

gan, haya representado “una ética burguesa de las clases medias interesadas”.

Al compromiso con los derechos humanos no se le atribuyó el potencial trans-

formador que se esperaba de la teología de la liberación. Además, se criticó

que el lenguaje de los derechos humanos fuese asumido por los poderosos,

167 En general, no solo América Latina, véase: Frederick Shepherd, ed. Christianity and Hu-

man Rights: Christians and the Struggle for Global Justice (Lanham: Lexington, 2009).

168 Jorge Castañeda, Utopia Unarmed: The Latin American Left after the Cold War (New York:

Knopf, 1993), 234.

169 Cleary, The struggle for human rights, 1-24; 28-29.

170 Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 382.

171 Ethna Regan, Theology and the Boundary Discourse of Human Rights (Washington DC:

Georgetown University Press, 2010), 146; Mark Engler, “Toward the ‘Rights of the Poor’:

Human Rights in Liberation Theology”, The Journal of Religious Ethics 28, no. 3 (2000):

340.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Repensar la Revolución del Poncho

como ocurrió en el caso de la política exterior de los Estados Unidos durante

la presidencia de Carter (1977-1981). Finalmente, este discurso fue rechazado

porque su principio moral se basaba en una idea de derechos civiles y políti-

cos, reivindicables en un contexto judicial al cual los más pobres —aquellos

que sufrían hambre y violencia institucionalizada— no tenían acceso. Engler

y Regan subrayan que los teólogos cambiaron su actitud de repudio no so-

lo a partir de un debate teológico —sobre todo desde la opción preferencial

por los pobres en Puebla— sino también por el contexto político en América

Latina como la crisis de la izquierda, la represión bajo los regímenes de Se-

guridad Nacional y en relación con eso, el neoliberalismo económico. Dicho

de otra manera, los derechos humanos como parte de la teología de la liber-

ación resultaron un “pragmatismo de desesperanza” en un ambiente político

que convirtió la visión de cambiar la sociedad en mera utopía.172 Por otro la-

do, y sobre todo desde la conferencia en Puebla, el discurso de los derechos

humanos fue admitido a partir de la opción preferencial por los pobres. A

pesar del carácter universal de los derechos humanos —y el amor universal

de Dios por todos los hombres— los teólogos de liberación, manteniendo su

crítica a un falso universalismo, opinaban que la defensa preferencial de los

derechos del pobre, dentro de un sistema capitalista neoliberal, representaba

una “obligación ética”.173

Con respecto a la actitud de la iglesia institucional y el discurso de de-

rechos humanos, no hay que olvidar que en varios lugares de América Latina,

esta prefería permanecer silenciosa y ser cómplice de las violaciones para no

entrar en conflicto con las autoridades estatales. En el caso del Ecuador, pe-

se a que la CEE había apelado a los derechos humanos en su documento de

aplicación de Puebla, se denunciaba que la jerarquía “ha mantenido un silen-

cio desconcertante”. Esto no solo en el contexto de las “medidas económicas

impulsadas por el FMI” o la “represión desatada contra el pueblo en las úl-

timas huelgas nacionales”, sino también con respecto al fracaso de la Iglesia

Católica en Argentina y Chile durante las dictaduras militares.174

El objetivo de este capítulo es mostrar, para el caso ecuatoriano, la pre-

sencia del activismo por los derechos humanos dentro de los sectores eclesi-

172 Regan, Theology and the Boundary Discourse of Human Rights, 146, 48-50.

173 Engler, “Toward the ‘Rights of the Poor’”, 354.

174 “Iglesia y derechos humanos”, de EstebanOrtiz Gonzales,miembro de la ComisiónDio-

cesana de Derechos Humanos de Machala (El Oro), Punto de Vista, 22.11.1985: 14-16,

(PUCE, 330.986605-P969v).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 301

ásticos comprometidos con un cambio social y político, y analizar cómo esta

nueva perspectiva de lucha estaba vinculada a la del movimiento indígena

entre finales de los años setenta y finales de los ochenta. Con este enfoque se

quiere evidenciar, al mismo tiempo, que ciertos sectores de la Iglesia Cató-

lica en Ecuador, al contrario de lo que manifestó por ejemplo el historiador

Jeffrey Klaiber, sí desempeñaron un papel importante en el activismo de de-

rechos humanos y, con eso, en los procesos de democratización en América

Latina.175

En primer lugar (3.3.1), se presentará una selección de iniciativas sobre

derechos humanos y su conexión con los sectores eclesiásticos. Para este pro-

pósito, se menciona al Frente de Solidaridad de Chimborazo y la Comisión

Ecuménica de Derechos Humanos (CEDHU). Esta sección pone énfasis en la

dimensión transnacional del activismo de derechos humanos que, como dis-

curso de resistencia, operó en numerosos niveles, catalizando la formación

de nuevas organizaciones e iniciativas a nivel local, regional y transnacional.

El segundo apartado (3.3.2) se dedica a uno de los aspectos que, en el con-

texto de los derechos humanos y la creciente noción de lucha antiimperialista

entre los pueblos indígenas, desempeñó una función clave: la demanda de ex-

pulsión de las “sectas protestantes”, como el Instituto Lingüístico de Verano

o Visión Mundial. La presencia de actores considerados externos, foráneos y

divisionistas fue rechazada como política neoliberal no solo por el movimi-

ento indígena sino también por la Iglesia Católica. En consecuencia, ambos

actores hicieron del combate al ‘imperialismo de las sectas protestantes’ su

bandera de lucha.

Finalmente (3.3.3), a través de la campaña “500 años de resistencia in-

dígena” se muestra que el activismo y el discurso de derechos humanos —y

derechos indígenas—, junto con la lucha antiimperialista y en contra de la co-

lonialidad, desataron un proceso de movilización a nivel continental, lo cual

representó un componente decisivo para la consolidación de un movimiento

indígena a nivel nacional.

175 En su libro, The Church, Dictatorships, and Democracy in Latin America, Klaiber no incluye

Ecuador, “en parte porque la iglesia aparentemente no jugó un papel importante en el

proceso de redemocratización”, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Repensar la Revolución del Poncho

3.3.1 La hora de la solidaridad transnacional: unirse a la lucha

de liberación latinoamericana

El Frente de Solidaridad de Chimbora-

zo era como una especie de comisión

de derechos humanos, y estaba enca-

bezado por monseñor Proaño. Se con-

stituyó justo antes de la revolución de

Nicaragua y desde ahí empieza a tomar

fuerza y a meterse en temas de los de-

rechos humanos.176

En 1978 se formó el Frente de Solidaridad de Chimborazo por iniciativa de

Leonidas Proaño, quien a su vez, fue electo presidente de la organización. El

obispo describió la razón decisiva para haber propuesto esta iniciativa de la

siguiente manera: “Fue un viernes. Un viernes, como cualquier otro viernes

[…]. Este viernes de octubre de 1978, entre las micro noticias que transmití,

hubo una referente a la lucha emprendida por el pueblo de Nicaragua para li-

berarse de la tiranía de Somoza”.177 Estas micro noticias fueron transmitidas

por el programa radial “Hoy y Mañana”, a través del cual, el obispo comu-

nicó y orientó a las CEBs sobre los sucesos en Nicaragua y sobre el tema de

la solidaridad con las sociedades centroamericanas. Comomanifestó Homero

García, los conflictos en Centroamérica, ya desde 1976, eran “de los más serios

y más graves en el contexto latinoamericano”.178 De modo que, los principios

del Frente liderado por Proaño fueron “la solidaridad en la lucha por la justicia

y la liberación de los pueblos, el apoyo a las acciones encaminadas a instaurar

una nueva sociedad” y “la construcción del hombre nuevo sujeto de su propio

destino”. Entre los objetivos se nombraron la defensa de los derechos de los

pueblos, los derechos humanos, la solidaridad con las organizaciones popu-

lares del país y con los “pueblos hermanos” que luchan por su liberación.179

176 Entrevista de la autora con Fausto Sanagua, 22.6.2017, Riobamba.

177 Proaño, Creo en el hombre, 209.

178 “Testimonios de un compromiso, la solidaridad y la alfabetización”, porHomeroGarcía,

enero 1989, en revista en homenaje a Leonidas Proaño, Centro de estudios y difusión

social (CEDIS) y FEPP. (AFS, J2.211#2005/114#338*, Produktion von Radioprogrammen

und Begleitmaterial zum ThemaMenschenrechte in Ecuador (EC 3/85/01), 1984-1990).

179 “Frente de Solidaridad de Chimborazo, principios y normas de su funcionamiento”, por

la comisión, 17.1.1982 (FDD, Frente de Solidaridad de Chimborazo, XIII).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 303

Los miembros del Frente, personas individuales y organizaciones —se

estimó que ascendieron a 30 en un principio— se reunieron una vez por se-

mana para conocer y discutir múltiples problemas. Las actividades de este

grupo se encaminaron a la formación y participación en actos de resisten-

cia en la ciudad y el campo, como la Marcha Nacional Campesina Indígena

“Mártires de Aztra” que tuvo lugar en Quito, en octubre de 1980 (véase 3.3.1).

Entre los problemas discutidos, se situaron casos muy locales como los de-

rechos laborales en las fábricas de Riobamba y los problemas de posesión de

tierra de los campesinos en varias comunidades de Chimborazo. Un ejemplo

concreto fue el conflicto en Pallatanga, donde el Viernes Santo de 1981, un

grupo de personas armadas atacó al párroco Gonzalo Galeas y a miembros

del Equipo Misionero Itinerante, “haciendo disparos y amenazando con ha-

cer explotar bombas”, acusando al sacerdote de formar “comunas campesinas

con fines políticos”. En este contexto, el Frente de Solidaridad de Chimbo-

razo expresó públicamente su respaldo al EMI, al sacerdote y a las CEBs, y

llamó “a las organizaciones del pueblo y a quienes trabajan por la defensa de

los derechos humanos a solidarizarse con todas las víctimas de este atropel-

lo”.180 A nivel nacional existía una serie de conflictos entre representantes

de la iglesia renovada y las fuerzas estatales —por ejemplo, los salesianos en

Esmeraldas y Machala—. Esta represión fue denunciada, además, por el pre-

sidente de la Conferencia Episcopal, el cardenal Pablo Muñoz Vega.181 A nivel

nacional, el Frente también apuntó a denunciar problemas ambientales, co-

mo la destrucción de bosques por empresas transnacionales en el nororiente

o la construcción de un gasoducto en Esmeraldas.

De todos modos, la mayor presencia del Frente de Solidaridad se hizo

notar con relación a cuestiones políticas y conflictos a nivel latinoamericano.

A más de los sucesos en Nicaragua, el Frente de Solidaridad de Chimborazo

se “mostró muy sensible” a

la situación de Bolivia y Chile; al pedido de compañeros de Colombia de

realizar jornadas de solidaridad con el hermano pueblo colombiano, a la

terrible situación de El Salvador en cuyo favor ha realizado una campaña

180 “Solidaridad con el pueblo y los campesinos de Pallatanga”, 23.4.1981, por Vicente Pi-

ñas (vicepresidente) y Nelly Arrobo Rodas (secretaria encargada) (FDD, Frente de Soli-

daridad de Chimborazo, XIII).

181 “Relaciones Iglesia-Estado en el Ecuador. Informe para la Reunión Regional de los Paí-

ses Bolivarianos”, asamblea CELAM, por Leonidas Proaño, 10.9.1982 (FDD, Informes

Pastorales, A.2.IP21).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Repensar la Revolución del Poncho

permanente, una maratón y una colecta a nivel diocesano, con resultados

significativos; a la huelga de los obreros metalúrgicos de Sao Paulo, Brasil;

a la denuncia de una madre argentina, miembro de la Asociación Argentina

de los Derechos del Hombre, acusada falsamente y apresada.182

En el caso de Argentina, el Frente de Solidaridad, a través del programa ra-

dial “Hoy y Mañana” expresó su solidaridad con las Madres de Plaza de Mayo

que reclamaron justicia para sus hijos desaparecidos en la dictadura militar.

Las madres dirigieron cartas a varios obispos latinoamericanos con el obje-

tivo de difundir la carta abierta y ponerla “en manos de algunos obispos re-

unidos en Puebla, como también de difundirla entre centenares y miles de

periodistas que concurrieron a Puebla”. Según Proaño, sin embargo, no se lo-

gró una “declaración explícita y circunscrita de parte de la Conferencia”, ni

para Nicaragua ni para Argentina, pero “hemos hecho presente nuestra voz

de protesta y reclamo ante los obispos y la prensa mundial”.183 En síntesis,

aparte de realizar acciones de solidaridad con “los pueblos que sufren y que

luchan por causa de la justicia”, la organización se entendía como un “lugar

de convergencia de fuerzas populares” donde se podía realizar un trabajo de

“concientización del pueblo” con respecto al tema de los derechos humanos y

la solidaridad internacional.184

El obispo de Riobamba, a más de ser presidente del Frente de Solidaridad

de Chimborazo, fue vicepresidente de la Asociación Latinoamericana para los

Derechos Humanos (ALDHU), un organismo internacional no gubernamen-

tal que fue fundado en agosto de 1980 en Quito. Otros miembros del consejo

directivo de la ALDHU eran, por ejemplo, Hélder Câmara y Ernesto Cardenal.

Esta institución, por su parte, nació “cuando la lucha del pueblo salvadoreño

por obtener su libertad alcanzaba sus expresiones más elevadas”. Durante los

primeros años de su existencia, los acontecimientos en El Salvador —como el

asesinato del arzobispo Oscar Romero y la guerra civil— ocuparon un lugar

primordial en el accionar de la organización.185 En este contexto, es preciso

mencionar que el premio Nobel de la Paz de 1980, Adolfo Pérez Esquivel, era

182 “Informe del Frente de Solidaridad de Chimborazo”, período de noviembre 1979 y di-

ciembre 1980, por Leonidas Proaño, 4.1.1981 (FDD, Informes Pastorales, A.2.IP25).

183 “La reunión del CELAM en Puebla”, entrevista con Leonidas Proaño, Pueblo Unido, abril

1979: 4-5 y 8 (FDD, Artículos en Publicaciones Periódicas, A.5. PP66).

184 “Informe del Frente de Solidaridad de Chimborazo”, op.cit.

185 “Presentación”, boletín informativo ALDHU, Año 1, Nr. 4, marzo de 1982 (CEDHU, sin

signatura).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 305

el secretario ejecutivo de ALDHU y, al mismo tiempo, presidente de la orga-

nización Servicio Paz y Justicia (SERPAJ). Gracias al contacto de Proaño con

Esquivel, nació la SERPAJ-Ecuador, cuyas prioridades fueron “la educación

para la paz y la justicia” y cuyo programa se caracterizaba principalmente por

la búsqueda de la acción no-violenta como método de lucha.186

Con respecto a la defensa de los derechos humanos se quiere subrayar

que el tema de la solidaridad, al mismo tiempo, adquirió mayor relevancia,

al constituir una respuesta al apogeo de la economía neoliberal en los países

latinoamericanos. El teólogo chileno Pablo Richard definió a la solidaridad

como “la racionalidad, la lógica, la cultura, la ética, la espiritualidad antagó-

nica al sistema de libre mercado y a su ideología neoliberal. La solidaridad

únicamente puede ser vivida en resistencia a este sistema”. Con respecto a

la práctica de la solidaridad, Richard afirmó que la sociedad civil y los movi-

mientos sociales representaban los espacios donde se “puede luchar por re-

construir […] un Estado democrático al servicio del Bien Común, al servicio

de la vida de todos, especialmente de los excluidos y de la naturaleza”.187 El

tema de la solidaridad como nueva orientación pastoral también se presenta

en las fuentes de mediados de los años ochenta con el término “teología de la

solidaridad”. Se puede constatar, entonces, en el caso de la pastoral propaga-

da por el obispo Proaño, una evolución de la teología de la liberación hacia la

teología de la solidaridad.188 Este cambio terminológico, sin lugar a dudas,

refleja el debilitamiento de una teología política cuyo propósito de liberación

fue inconcebible en el contexto político de represión en América Latina.

La CEDHU: un signo de ecumenismo

Adicional al Frente de Solidaridad de Chimborazo y ALDHU, no se puede pa-

sar por alto a otras instituciones y organizaciones de derechos humanos que

fueron fundadas a partir de finales de los años setenta por iniciativa o re-

spaldo de sectores cristianos. Este es el caso de la Comisión Ecuménica de

Derechos Humanos que nació en 1978 “a raíz de la masacre de un centenar

186 SERPAJ nació en 1974 en Argentina. Para más información, también sobre la relación

entre Adolfo Pérez Esquivel y Leonidas Proaño véase: Pérez Esquivel, Christ in a Poncho.

187 Pablo Richard, “Teología de la solidaridad en el contexto actual de economía neoliberal

de libre mercado”, Pasos 83 (1999): 4, 7.

188 Por ejemplo, en los boletines de la Coordinadora Nacional de Comités Cristianos de

Solidaridad, donde se hace referencia a Proaño como profeta de la solidaridad (CED-

HU, 4).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Repensar la Revolución del Poncho

de trabajadores del ingenio AZTRA, por iniciativa de grupos comprometidos

de iglesias y un sector de los movimientos sociales”.189 En concreto, fueron el

pastor evangélico ecuatoriano, Washington Padilla, y el entonces obispo au-

xiliar de Quito, Alberto Luna Tobar —posteriormente arzobispo de Cuenca—

quienes fundaron la ONG que hasta la actualidad es la institución central con

respecto al tema de los derechos humanos en Ecuador. Washington Padilla

fundó en el país la Sociedad Bíblica en 1964 y también la Confraternidad Evan-

gélica con el objetivo de replicar la influencia de misioneros norteamericanos

y sus respectivos patrocinadores.190

Como ha señalado Elsie Monge, directora ejecutiva de CEDHU, la organi-

zación, desde sus inicios vivió bajo un principio de ecumenismo, pero resalta

que “ecumenismo” no se entendía tanto en términos religiosos sino como or-

ganización abierta para todos, en la cual no importa si alguien tiene religión

o qué religión tiene.191 Esta guayaquileña, por su parte, fue misionera de la

congregación Maryknoll e inició su trabajo en comunidades campesinas de

Guatemala y Panamá, país del tuvo que salir tras la represión de estado.192 De

Panamá viajó al Ecuador donde continuó su trabajo con comunidades campe-

sinas—en Quinchuquí, provincia de Imbabura— y donde estuvo involucrada,

desde el inicio, en el trabajo por los derechos humanos.193 Monge, en un artí-

culo de 1982 manifestó que “aunque el Ecuador no se encuentra bajo el reino

del terror en que viven los pueblos de El Salvador, Guatemala, Haití, Chile

189 http://www.cedhu.org/cedhu(5.9.2019).

190 Los dos hermanos, René y Washington Padilla, de Quito, eran activistas evangélicos

quienes, inspirados por el despertar teológico a partir de mediados del siglo XX y los

cambios políticos en América Latina, buscaron distanciarse de la influencia norteame-

ricana y propagaron un evangelismo social, activista, basado en la noción de “misión

integral”. Más sobre la izquierda evangélica en América Latina y los hermanos Padil-

la, en: David C. Kirkpatrick, A Gospel for the Poor: Global Social Christianity and the Latin

American Evangelical Left (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2019); Samuel

Escobar, In Search of Christ in Latin America: From Colonial Image to Liberating Savior (Illi-

nois: IVP Academic, 2019). Para Luna Tobar y la CEDHU, véase: Thomas Bamat, “The

Rights of the Poor: Christian Theology and Human Rights Practices in Latin America's

Andean Region”, en Christianity and Human Rights: Christians in the Struggle for Global

Justice, ed. Frederick Shepherd (Lanham: Lexington, 2009), 187.

191 Conversación con Elsie Monge, 10.6.2018, Quito.

192 En Panamá vivió de cerca la desaparición forzada del sacerdote Héctor Gallego, captu-

rado en 1971 por la Guardia Nacional durante la dictadura militar (1968-1989).

193 “MisionerasMaryknoll yQuinchuquí”,Punto deVista, 1981,No. 5: 4-5 (PUCE, 330.986605-

P969v).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu
http://www.cedhu.org/cedhu


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 307

o Bolivia, sin embargo, se cometen los mismos atropellos que condujeron a

tal situación”. Para el año 1981, hizo un resumen “desalentador y dramático”

con respecto a la violación de los derechos humanos en el país. Mencionó la

muerte demanifestantes estudiantiles, trabajadores y dirigentes campesinos,

sumados a encarcelamientos “arbitrarios, heridos de bala, destrucción de vi-

viendas, desalojos, agresión física por parte de fuerzas policiales”.194 Monge

recuerda la fuerte represión del gobierno que la gente al inicio no se atrevía

a denunciar públicamente. Según ella, además, “el término derechos huma-

nos no era conocido” a finales de los años setenta, por lo que la formación

y promoción de este discurso constituía la tarea principal de los organismos

formados con este propósito.195 En el contexto de un foro nacional del Fren-

te Ecuatoriano de Defensa de Derechos Humanos, en 1986, Monge expresó

la necesidad de que los derechos humanos formen parte de la lucha de “la

organización popular” y que puedan constituir un factor unificador:

[…] los derechos humanos no es la lucha aislada de cada sector por inte-

reses particulares. Tenemos que luchar por la globalidad de los derechos

humanos, por su dirección integral. Esto todavía no lo hemos logrado […].

El respeto se hará realidad en la medida que las propias organizaciones

populares luchen por la vigencia de la globalidad de los derechos. Por eso

estamos empeñados en la capacitación de promotores de los derechos hu-

manos en las organizaciones de base. De esa manera iremos creando un

verdadero movimiento por los derechos humanos que, a su vez, constituirá

la base para una paz verdadera.196

Debido a su activismo, Monge fue atacada por un reportero de la revista es-

tadounidense Time. Lo que para ella era un trabajo de concientización —“así

se decía en esta época”—, para el periodista era la incitación a un levantamien-

to revolucionario. En el reportaje, recuerda Monge, fue tildada como “monja

comunista”, lo que generó diversas reacciones en la jerarquía católica, y la

advertencia de “tener cuidado” en su trabajo.197

194 “En el Ecuador también se violan los Derechos Humanos”, por Elsie Monge, Punto de

Vista, 1982, No. 29/30: 4-5 (PUCE, 330.986605-P969v).

195 Belén Vásconez Rodríguez, “Elsie Monge: No podemos salvarnos solos, creo que esta

es una lucha colectiva”, in Publicación conmemorativa, 40 años CEDHU, ed. Elsie Monge

(Quito: Centro de Artes Gráficas, 2018), 10.

196 “Organización popular y derechos humanos”, por Elsie Monge, Punto de Vista, julio-

agosto 1986, Año 5: 18 (PUCE, 330.986605-P969v).

197 Conversación con Elsie Monge, 10.6.2018, Quito.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Repensar la Revolución del Poncho

Ecuarunari en solidaridad con Centroamérica

El movimiento Ecuarunari también adoptó el discurso de los derechos hu-

manos y se mostró solidario con los sucesos políticos en Centroamérica. Ex-

presión de esto fue la toma de la Embajada de la República de El Salvador en

diciembre de 1980, “como demostración de que el Movimiento Indígena no

mira únicamente los problemas indígenas y campesino a nivel local”. En este

contexto se exigió “la ruptura de relaciones diplomáticas con la Junta Mili-

tar en solidaridad con el pueblo salvadoreño”.198 En otros casos, Ecuarunari

lanzó campañas de apoyo, para respaldar las “luchas por la liberación” en Ni-

caragua o Guatemala. A finales de los años setenta, en un pronunciamiento

de solidaridad con “el pueblo de Nicaragua”, antes de la revolución sandinis-

ta, Ecuarunari condenó la violencia y represión del gobierno de Somoza y

mostró su apoyo con Nicaragua y “con cualquier otro país hermano donde

haya atropello y violación de los derechos fundamentales”. Además, se recha-

zó la intervención norteamericana que “elimina sangrientamente todo asomo

de oposición y reclamo justo del Pueblo”.199

Para el caso de Guatemala, es interesante la emisión de una carta del mo-

vimiento Ecuarunari Chimborazo “al pueblo Guatemalteco”. La organización

denunció la represión y violencia de la dictadura de Ríos Montt, declaró su

solidaridad con “los pueblos indígenas” de este país y manifestó que “la vida,

la lucha, la sangre de nuestros hermanos indígenas masacrados ha abonado

y fortalecido la esperanza de liberación de todos los indígenas de América La-

tina, que como parte del pueblo luchamos por todos nuestros derechos”.200

Esta carta fue dirigida a Domingo Hernández Ixcoy, una persona central en el

movimiento indígena de Guatemala. Como indica Betsy Konefal en su análi-

sis sobre la cuestión étnica en el conflicto armado de Guatemala, Ixcoy era un

catequista indígena —inspirado por la teología de la liberación— que, junto

con líderes de la Acción Católica, atendió problemas de explotación social, de-

rechos de los obreros y tenencia de tierra en el departamento El Quiché. Esto

condujo a fundar “la organización campesina más importante de Guatemala”:

el Comité de Unidad Campesina (CUC), a inicios de los años setenta.201

198 Cabascango Chicaiza, Una Mirada a Nuestra Historia, 169.

199 “Al frente de solidaridad con Nicaragua”, por Ecuarunari Chimborazo, octubre de 1978,

(FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

200 Carta del “movimiento Riccharimui de Chimborazo” a Domingo Hernandez Ixcoy, “re-

presentante del pueblo de Guatemala”, sin fecha (CESOA, sin signatura).

201 Betsy Konefal, “The Ethnic Question in Guatemala's Armed Conflict: Insights from the

Detention and ‘Rescue’ of Emeterio Toj Medrano”, enMaking the Revolution: Histories of

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 309

Ecuarunari, en su V Congreso Nacional en 1979, además se pronunció con

respecto a los sucesos en Centroamérica. El movimiento definió el rechazo a

“todas las organizaciones, sectas, instituciones y agentes imperialistas” como

política general, y en relación con Nicaragua, El Salvador y Guatemala de-

claró su “actitud de solidaridad con los Movimientos revolucionarios de Amé-

rica Latina y de todos los pueblos oprimidos del mundo”. También en este

caso resulta evidente la cercanía con los sectores de cristianos compromet-

idos, sobre todo después del triunfo de la revolución en Nicaragua, que contó

con la participación de los católicos. La organización expresó “la convicción

de que el Evangelio es una fuerza liberadora” y que la “fe popular” puede ser

fuente de “la verdad y la liberación de los pobres”.202 En Quito, la secretaria

general de Ecuarunari, Blanca Chancoso, organizó una feria artesanal “en so-

lidaridad con los pueblos en lucha por su liberación”, rechazando la “política

intervencionista” de Estados Unidos y proclamando su respaldo al “derecho

de los pueblos a su autodeterminación”.203

Cabe resaltar que los derechos humanos y la solidaridad con las luchas

de liberación, y en contra del imperialismo, en diversos países latinoamerica-

nos caracterizaron decisivamente la formación y consolidación del movimi-

ento indígena. En 1980, se fundó en Sucúa —sede de la Federación Shuar— el

Consejo de Coordinación de las Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CO-

NACNIE). Según Blanca Chancoso, esta organización buscó una mayor unión

y coordinación de actividades entre las organizaciones indígenas que estaban

dispersas y nació porque, debido al “avance de la lucha en América Latina [...]

el imperialismo trata de utilizar en la mayoría de los países a los indígenas”,

tratando de “desviar nuestra lucha”. Inspirados por la coyuntura de moviliza-

ciones en otras partes de América Latina, según Chancoso, creció la necesidad

de unir, también a nivel nacional, a las organizaciones del Oriente, la Costa y la

Sierra.204 En 1984, la CONACNIE, en su segundo congreso manifestó, en pri-

mer lugar, que la paralización de la reforma agraria determinó la “búsqueda

de alternativas políticas propias” y subrayó que, debido a la participación de

the LatinAmerican Left, ed. Kevin Young (Cambridge: CambridgeUniversity Press, 2019),

246.

202 “Acción de lucha, Movimiento Nacional Campesino Indígena Ecuarunari”, V Congreso

Nacional Ecuarunari, septiembre de 1979 (CESOA, sin signatura).

203 “Boletín de Prensa”, por Blanca Chancoso, secretaria general Ecuarunari (FDD, Pastoral

Indígena, documentos 1/3).

204 “El despertar indígena se da en la lucha por la tierra”, entrevista con Blanca Chancoso,

Nueva, junio 1983, No. 137: 43 (CESOA, sin signatura).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Repensar la Revolución del Poncho

indígenas de otros países en este congreso se fue “constituyendo un momen-

to de trascendencia en el proceso de vinculación y solidaridad entre pueblos

indígenas de todo el continente americano”.205

Los intentos de unificación del movimiento indígena, tanto a nivel na-

cional, como a través de redes transnacionales, dieron frutos y en 1986 se

fundó la CONAIE (Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador),

que emprendió una lucha por el reconocimiento de los derechos indígenas a

la cultura, la tierra y la autodeterminación.206 Por la cantidad de organiza-

ciones que se adhirieron a la CONAIE, esta unión nacional fue considerada

la “etapa superior de un proceso de más de 450 años de resistencia, lucha

permanente y experiencias organizativas de las nacionalidades indígenas del

Ecuador”. Parte de esta lucha, a mediados de los años ochenta, fue la resis-

tencia a los “ataques” de las “sectas religiosas”,207 aspecto que será tratado a

continuación.

3.3.2 Expulsión de las ‘sectas protestantes’: católicos contra

la encarnación del imperialismo

En el mismo año de fundación de la CONACNIE (1980), tuvo lugar en Qui-

to la “Marcha Nacional Indígena Campesina Mártires de Aztra”. Las deman-

das principales de esta manifestación “de todos los hombres democráticos

y revolucionarios” fueron:208 “sancionar a los asesinos de Aztra”, derogar la

“inicua” Ley de Seguridad Nacional, derogar la “anticampesina Ley de Fomen-

to y Desarrollo Agropecuario”, expulsar el “imperialista Instituto Lingüístico

de Verano” y solucionar los conflictos de tierras con el Instituto Ecuatoriano

de Reforma Agraria y Colonización (IERAC). Más de 10.000 personas parti-

ciparon en la marcha de protesta organizada por Ecuarunari y FENOC.209 

205 “II Encuentro de Nacionalidades Indígenas”, Punto de Vista, 1984, No. 3: 4 (PUCE,

330.986605-P969v).

206 CONAIE, Nuestro proceso organizativo, 294.

207 “1° Congreso Indio: Rompiendo el silencio centenario”, Punto de Vista sobre el congreso

del 13.-16.11.1986, No. 246: 6 (PUCE, 330.986605-P969v).

208 “Viva la lucha por pan, tierra y una patria libre”, sin autor, Lucha Obrera, octubre de

1980, No. 43: 10-12 (UASB, B.1.1.6.2); véase también: Cabascango Chicaiza, Una Mirada

a Nuestra Historia, 168.

209 Según los informes de Ecuarunari, en Altmann, Die Indigenenbewegung in Ecuador, 123.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 311

Ilustración 15: Convocatoria Marcha Nacional Campesina

Indígena Mártires de Aztra (1980) 

Contrapunto, No. 12, octubre de 1980 (UASB, 2.5).

 

Se mencionó anteriormente (3.1.1) que los conflictos de tierra entre campe-

sinos y hacendados y la masacre de Aztra, fueron acontecimientos que im-

pactaron profundamente sobre los procesos movilizatorios en la Sierra ecua-

toriana. En los años posteriores a estos incidentes, las víctimas de la lucha

por la tierra, como Lázaro Condo, y los trabajadores asesinados en el inge-

nio de Aztra, fueron recordados como mártires de la lucha popular contra la

represión estatal y el poder de los terratenientes o la agroindustria. Con la

marcha por los “Mártires de Aztra”, las organizaciones Ecuarunari y FENOC

reclamaron no olvidar a las víctimas, y junto con otras demandas, presenta-

ron un panorama de lucha que es representativo sobre la política adoptada

por las organizaciones campesinas e indígenas en esta década. El conflicto

de Aztra, según los organizadores de la marcha, fue representativo, no solo

respecto a la presencia de una “política de amedrentamiento de los sectores

populares” o una “muestra brutal” de la maquinaria del Estado represivo, sino

al mismo tiempo, sobre una “valiosa experiencia de combatividad, organiza-

ción popular y de solidaridad con nuestro pueblo”. Recordar la masacre en el

ingenio significó, además, denunciar la impunidad que los “asesinos de Aztra

siguen disfrutando”. Evocando el ‘nunca más’ como discurso, la referencia a

Aztra les permitió asimismo advertir lo que podía implicar la Ley de Segu-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Repensar la Revolución del Poncho

ridad Nacional, decretada en Ecuador en 1979. La exigencia de derogar esta

ley, como también el cumplimiento de otras demandas —expulsión del ILV y

derogatoria de la Ley de Fomento Agropecuario— buscaron frenar la “inten-

sa campaña del imperialismo” que según los organizadores había marcado

la historia de la sociedad campesina e indígena desde los programas de la

Misión Andina, la Alianza para el Progreso y en ese contexto, la presencia de

“las sectas religiosas” y el ILV.210

Esta lucha con enfoque antiimperialista, evidentemente, surgió en un

contexto concreto, marcado por una serie de coyunturas y procesos políticos

que tuvieron lugar desde finales de los años setenta. Cuando la reforma

agraria perdió dinamismo, fue reemplazada por nuevas políticas agrarias.

En concreto, fue la Ley de Fomento Agropecuario que en 1979 —con el apoyo

de las cámaras de empresarios agrícolas— puso fin al proyecto de reforma

agraria, buscando ya no la reestructuración del sector agrario sino la im-

plantación de programas de desarrollo rural para aumentar la productividad

agropecuaria. Estos proyectos de desarrollo rural fueron delegados princi-

palmente al sector privado por lo que, desde inicios de los años ochenta, se

observó una “entrada en escena masiva” de organizaciones internacionales no

gubernamentales. A raíz de ello, “el estado fue perdiendo protagonismo como

agente potenciador del desarrollo rural”.211 Estas dinámicas y la subsecuente

migración hacia las ciudades, impactaron fuertemente las condiciones de

vida en la región rural. La lucha por la tierra de los años sesenta y setenta,

caracterizada por la protesta contra la explotación directa en las haciendas

por parte de los terratenientes, se convirtió en una lucha en contra de la

marginación económica, social y cultural dentro del apogeo de un nuevo

sistema económico.212

Al analizar el papel de los sectores católicos en la definición de esta nueva

agenda antiimperialista, se quiere mostrar a continuación que el ILV y otras

instituciones de origen norteamericano y con trasfondo protestante, se con-

virtieron en los principales enemigos, tanto de la Iglesia Católica como del

movimiento indígena. Para ellos, como se muestra a través del ILV y Visión

Mundial, estos organismos representaron la encarnación del sistema capita-

lista neoliberal y de la dominación política y económica de los Estados Unidos.

210 “Viva la lucha por pan, tierra y una patria libre”, op.cit.

211 Bretón Solo de Zaldívar, Cooperación al desarrollo y demandas étnicas, 47, 48; véase tam-

bién: Barsky, La reforma agraria ecuatoriana, 246.

212 Korovkin, “Indigenous Peasant Struggles”, 36.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 313

Por otro lado, estas “sectas protestantes”, por su supuesto carácter divisionista

y su ideología del individualismo debilitaron al movimiento indígena y con-

tribuyeron, según los críticos, a la pérdida de ‘la’ cultura indígena. Como se in-

dicó en otro apartado (1.1.2), el protestantismo tuvo su mayor crecimiento en

los años 70 y 80. Según Blanca Muratorio, la mayor expansión del protestan-

tismo en la Sierra ecuatoriana se dio con la ruptura del sistema de la hacienda

y con los cambios dentro de la Iglesia Católica a partir de los años setenta.213

En cuanto a Chimborazo, David Stoll argumenta que el boom protestante ahí

fue posible, entre otras razones, por el hecho de haberse instituido como la

provincia de la renovación eclesial. La identificación del obispo Proaño con

la teología de la liberación dividió a la Iglesia Católica en esta provincia y

por eso, la región era más ‘vulnerable’ al ingreso de los protestantes.214 Sin

profundizar en las razones para la expansión protestante en Chimborazo, es

preciso mostrar que los números hablan por sí mismos: en 1965, las iglesias

protestantes contaron 250 miembros; en 1975 fueron 7000; y a finales de los

años 90, unos 28.000.215

El ILV y Visión Mundial como agencias “transnacionales de la caridad”

La expulsión del Instituto Lingüístico de Verano (ILV), una sociedad misio-

nera protestante proveniente de los Estados Unidos, fue una demanda de las

organizaciones campesinas e indígenas desde finales de los años setenta. Las

actividades principales del ILV eran los estudios lingüísticos sobre lenguas

indígenas, la traducción de la Biblia a dichas lenguas, la evangelización, pro-

gramas de alfabetización y estudios antropológicos. El ILV, que se originó en

1934 del grupo de misionerosWycliffe Bible Translators (1930), inició su trabajo

en Ecuador durante el gobierno de Velasco Ibarra, en 1956. Regionalmente, el

ILV se concentró en la región noroccidente de la Amazonía, en el territorio de

varios grupos y nacionalidades indígenas. En menor medida, el ILV realizó

programas en la Sierra, por ejemplo, con escuelas bilingües en las provincias

de Chimborazo (cantón de Colta), Loja, Cotopaxi e Imbabura.216

213 Muratorio, “Protestantism, Ethnicity, and Class”, 515.

214 David Stoll, Is Latin America Turning Protestant? The Politics of Evangelical Growth (Berke-

ley: University of California Press, 1990), 39, 272.

215 Andrade, Protestantismo indígena, 155.

216 En 1974, la Oficina para la Coordinación de la Educación Bilingüe institucionalizó la

colaboración entre el gobierno ecuatoriano y el ILV, bajo la administración del Minis-

terio de Educación. Ginette Cano et al., Los nuevos conquistadores. El Instituto Lingüístico

de Verano en América Latina (Quito: CEDIS y FENOC, 1981), 289.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Repensar la Revolución del Poncho

Los colaboradores del ILV, según los críticos de esta organización, eran

“nuevos conquistadores”217 que destruían las culturas indígenas y que a más

de causar división entre las organizaciones sociales implantaban una doc-

trina de “competencia individual” y una ideología “etnocentrista”. La política

de aculturación que se atribuyó a las actividades del ILV fue rechazada co-

mo etnocidio, y esta noción representó un elemento discursivo clave para las

organizaciones indígenas y los representantes de la Iglesia Católica.218 Se-

gún varios autores, la exigencia de expulsión del ILV retomó las objeciones y

acusaciones hechas ya en la Declaración de Barbados en 1971 (véase 2.1.2).219

Además, los funcionarios del ILV fueron acusados de cooperar con empresas

transnacionales —Texaco-Gulf— que venían a explotar petróleo en la Ama-

zonía.220

Las organizaciones indígenas y campesinas del Ecuador, entre 1979 y 1980,

realizaron una serie de acciones con el objetivo de expulsar al ILV del país.221

En 1980, Ecuarunari, en un comunicado de prensa, pidió que esta “agencia

imperialista de penetración ideológica y política que ha actuado en contra de

la comunidad indígena” se vaya del Ecuador.222 Y la petición tuvo éxito. En

1981, el presidente Jaime Roldós, poco antes de su muerte en un accidente

de avión, respondió a una serie de críticas contra el ILV y decretó la expul-

sión de la organización cuyas actividades describió como “incompatibles con

el desarrollo de los grupos aborígenes, que debe basarse en sus propias ini-

ciativas”.223 Según Alison Brysk, a pesar de su expulsión formal en 1981, el

ILV seguía teniendo presencia en varios lugares y aún tiempo después, sus

217 Ibíd.

218 Brysk, From Tribal Village to Global Village, 224, 25.

219 Ibíd.; y también en “El ILV expulsado del Ecuador”, Boletín informativo de la Asocia-

ción Latinoamericana para los Derechos Humanos (ALDHU), enero 1982, No. 1: 45-50

(CEDHU, sin signatura).

220 Cano et al., Los nuevos conquistadores, 263, 84. Scott Robinson, “Fulfilling The Mission:

North American Evangelism in Ecuador”, en Is God An American? An Anthropological Per-

spective on the Missionary Work of the Summer Institute of Linguistics, ed. Søren Hvalkof y

Peter Aaby (Copenhagen: IWGIA & Survival International, 1981), 46, 48. También en:

„El ILV expulsado del Ecuador”, op.cit.

221 Burgos, Las luchas campesinas, 1950-1983, 44.

222 “Fuera el Instituto Lingüístico de Verano del Ecuador!!”, Movimiento Nacional Campe-

sino Indígena Ecuarunari, 1980 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

223 “Instituto Lingüístico de Verano deberá abandonar el Ecuador”, El Comercio, 23.5.1981:

portada (CULTPA, NAF-2016-8391).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 315

actividades continuaron siendo un tema central en las manifestaciones de las

organizaciones indígenas.224

Para los activistas católicos, el ILV representó uno de los organismos pro-

testantes que funcionaban como instrumentos de “penetración cultural y polí-

tica” norteamericana en América Latina. Susana Andrade confirma en su estu-

dio sobre el protestantismo en Ecuador que, en los años sesenta, el gobierno

norteamericano “certificó y patrocinó la intervención de las iglesias ymisiones

protestantes en América Latina, como aliados en la lucha anticomunista […]”.

Para la autora, esta política se sumó a la serie de programas de ayuda econó-

mica y desarrollo que se realizaron en el subcontinente. Sin embargo, Andrade

subraya también que “mucho se ha escrito sobre la evangelización protestan-

te como estrategia de intervención política norteamericana” y se refiere a una

“teoría de la conspiración” que “ha sido recogida, principalmente, por la Igle-

sia Católica y los partidos políticos de izquierda”.225 La Iglesia Católica, bajo el

concepto de ‘sectas protestantes’, realizó un trabajo de homogenización dis-

cursiva de los múltiples movimientos o congregaciones protestantes con el

fin de establecer la idea de un enemigo común. Este discurso no solo produjo

teorías de la conspiración, sino que al mismo tiempo, invisibilizó a aquellos

actores protestantes que se identificaban con el proyecto de renovación y la

opción por los pobres en un sentido ecuménico.226

La Iglesia Católica, a pesar de su compromiso con el ecumenismo desde

el Concilio Vaticano II y de haber admitido que los protestantes “son cristia-

nos también”, en las décadas del setenta y ochenta prácticamente siempre se

refería a dichas “sectas”, o a los “evangélicos”, como responsables del “des-

membramiento doloroso frente a la sólida y monolítica unidad que, a través

de las naciones y continentes ostenta la iglesia católica, bajo el cayado del úni-

co pastor”. Ya en 1970, la misma CEE lamentó que “en contraste con lo que

pasa en Europa, y en otras naciones donde el movimiento ecuménico se ha

abierto paso, aquí en el Ecuador y en general en América Latina, a la mano

que les tiende la Iglesia Católica para una cooperación leal y sincera […] ellos

oponen rechazo y la negativa”.227 Responsabilizando a los protestantes por la

falta de ecumenismo, la Iglesia Católica nunca abandonó su postura de iglesia

224 Brysk, From Tribal Village to Global Village, 224, 25.

225 Andrade, Protestantismo indígena, 40, 159.

226 Véase: Kirkpatrick, A Gospel for the Poor; y también Schilling, Revolution, Exil und Befrei-

ung.

227 “Los obispos hablan de evangelismo a fondo”, CEE, 1970, (BEAEP, 254 C748mis 22).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Repensar la Revolución del Poncho

perseguida, y aún en los años ochenta, no se cansó de señalar su alarmismo

por la “invasión protestante”: se asumió que había 80 o 90 “sectas” en la tier-

ra católica para implantar su ‘falso’ cristianismo.228 En 1984, el obispo Mario

Ruiz de Latacunga criticó que “recién se da importancia al problema” y que

sobre todo en la provincia de Chimborazo el número de “indígenas evangéli-

cos” era muy elevado.229 También el obispo de Riobamba, Leonidas Proaño,

criticó a los misioneros evangélicos en varias ocasiones, y elevó la labor de las

“sectas” a un “problema nacional” que calificó como “una verdadera agresión”.

Su labor evangelizadora, según Proaño, era “sectaria y divisionista, desencar-

nada y alienante, desculturizadora y dominante”. Admitía, además, que los

protestantes operaban con recursos económicos y materiales “con los cuales

la Iglesia Católica no puede entrar en competencia”.230

Visión Mundial o el “ILV disfrazado”

Amás del ILV—y sobre todo después de su expulsión— los católicos, en su lu-

cha contra los grupos protestantes, dirigieron su atención a otra organización

llamada Visión Mundial, que inició su trabajo en varias regiones del Ecuador

a finales de los años setenta. La agencia de desarrollo protestante de origen

norteamericano fue creada en 1950, bajo la convicción de su fundador, Bob

Pierce, de que el cristianismo evangélico podía frenar el avance comunista en

el mundo. Las primeras misiones en el extranjero se realizaron en China y en

228 En Punto de Vista se hace referencia al estudio de Thomas Bamat, miembro de SERPAJ:

Salvación o dominación? Las sectas religiosas en el Ecuador (Quito: Editorial El Conejo, 1986).

Bamat, en 1986, contó 250.000 protestantes en Ecuador, la mitad perteneciendo a las

dos denominaciones Unión Misionera Evangélica y la Alianza Cristiana Misionera. Los

demás eran miembros de grupos pentecostales como Asamblea de Dios, Cuadrangu-

lares, Pentecostal Unida e Independientes y, en menor cantidad, Testigos de Jehová y

Mormones. 1986, No. 246: 11 (PUCE, 330.986605-P969v).

229 “El protestantismo en el Ecuador. Análisis y Conclusiones”, Asamblea plenaria del epi-

scopado en el Ecuador, febrero de 1984, por Mario Ruiz Navas (FDD, Conferencia Epi-

scopal, caja XI); sobre el alarmismo frente al crecimiento del protestantismo —tam-

bién en El Vaticano— y la falta de ecumenismo véase: Stoll, Is Latin America Turning

Protestant?, 31-33.

230 “Informe al CELAM”, por Leonidas Proaño, delegado CELAM, para la CEE, 7.3.1983 (FDD,

Informes Pastorales, A.2.IP22), véase también: Andrade, Protestantismo indígena, 160;

Brysk, From Tribal Village to Global Village, 224; Stoll, Is Latin America Turning Protestant?,

277.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 317

el contexto de la guerra de Corea. En Ecuador, la organización invirtió más

de 4.7 millones de dólares entre 1979 y 1985.231

Los denunciantes estaban convencidos de que los colaboradores de Vi-

sión Mundial eran sucesores del ILV. Los agentes de pastoral de la diócesis

de Riobamba, por ejemplo, manifestaron en una reunión que “Visión Mun-

dial es el ILV disfrazado” y que la tarea principal de su dinero “que viene de

los Estados Unidos” era dividir las comunidades. Sin embargo, las acciones de

las dos organizaciones eran diferentes: VisiónMundial se concentraba princi-

palmente en un plan padrinos y realizaba programas de desarrollo de la co-

munidad como talleres artesanales o tiendas comunales. En esta línea, los

agentes de pastoral observaron, además, que la presencia de Visión Mundial

“frena la concientización” y “dificulta la evangelización”.232 El obispo Proaño

calificó su trabajo como “proselitista” y “desastroso”.233 También las misione-

ras Lauritas en Imbabura criticaron las actividades de este “lobo con piel de

oveja”. Para las religiosas, la organización representó un “nuevo imperio” con

“estos ‘gringos’ que ofrecen solucionar todo con plata”.234 Esta crítica estaba

vinculada directamente con un enfrentamiento violento entre representantes

de Visión Mundial y ciertos católicos en el contexto de un conflicto de tierra

en la comunidad La Compañía, en 1983. Admitiendo la responsabilidad por

este conflicto, la organización retiró a sus cuatro colaboradores de la zona.235

VisiónMundial fue rechazada también por elmovimiento indígena Ecuar-

unari porque “rompe las estructuras arraigadas” de las comunidades, solo

trabaja “con evangelistas”, “fomenta el egoísmo” y reemplaza “nuestras fies-

tas” por otras “que no tienen valor para nuestro pueblo como el ‘Thanksgi-

vingDay’”.236 Según representantes delMovimiento Indígena de Tungurahua,

231 Brysk, From Tribal Village to Global Village, 226; Stoll, Is Latin America Turning Protestant?,

282.

232 “Plenario del trabajo en grupos”, reunión de agentes pastorales, 1983 (FDD, Notas en

Reuniones, A.1.NR70).

233 “Informe al CELAM”, por Leonidas Proaño en nombre de la CEE, 7.3.1983 (FDD, Informes

Pastorales, A.2.IP22).

234 “Plata, libertad y salvación”, denuncia de “un grupo de campesinos y tres misioneras

Lauritas” de La Compañía, Nueva, enero 1984, No. 102: 39-41 (UASB, 2.15).

235 Stoll, Is Latin America Turning Protestant?, 291.

236 “Notiz zum Ausbildungsprojekt Ecuarunari Nacional” nota de Tonino Zellweger de la

ONG Swissaid sobre su reunión con Blanca Chancoso, Ecuarunari Nacional, 22.2.1983

(AFS, J2.211#1992/236#416*, Bildungs- und Ausbildungskurse der Indianerorganisation

Ecuador Runacunapac Riccharimui (ECUARUNARI) (Kredit Nr. EC/1/78/02), 1978-1983).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Repensar la Revolución del Poncho

además, la organización estaba en competencia con programas de desarrol-

lo rural del Estado y se planteó que una sola organización, preferentemente

estatal, debería abarcar el desarrollo del sector rural.237

Las denuncias contra esta agencia “transnacional de la caridad”238 no se

restringieron a los límites nacionales e incluían casos muy delicados y en con-

textos de violencia. El movimiento Ecuarunari, en 1981, reprodujo una den-

uncia difundida por la Agencia Salvadoreña de Prensa (SALPRESS) en la cual

Visión Mundial fue acusada de haber participado en una violenta acción poli-

cial en contra de refugiados salvadoreños en Guatemala y Honduras. La “secta

protestante norteamericana ligada a la Agencia Central de Inteligencia” fue

acusada de haber denunciado a varias familias de refugiados que fueron de-

tenidos por las fuerzas policiales en las capitales de los dos países “de manera

casi simultánea”. Los detenidos, como indica el comunicado, pertenecían, “en

su mayoría” a “comunidades cristianas y a organismos eclesiales de El Salva-

dor”. Se decía que Visión Mundial, desde su llegada a los países de Centro-

américa, “previno a los refugiados contra los comunistas, religiosos y curas y

trató de presionar para obtener delaciones”. Según el informe de un sacerdote

católico que fue testigo de las detenciones, los refugiados eran “mujeres, niños

y ancianos tradicionalmente católicos que de pronto se vieron enfrentados a

una secta muy conservadora, muy reaccionaria con una concepción religiosa

muy favorable al sistema de vida norteamericana”.239 Entre los detenidos es-

tuvo Iride del CarmenMarasso Beltrán, una colaboradora del arzobispo Oscar

Romero, que poco después de su asesinato enmarzo de 1980 se refugió a Gua-

temala. Beltrán, su hijo y otros mencionados en la denuncia fueron desapa-

recidos por la dictadura guatemalteca.240 Cuando la colaboración de agentes

237 “Organizaciones Indígenas piden expulsión de Visión Mundial”, Sucede en la Iglesia, ju-

nio 1984, No. 49: 4, 5 (CEDHU, S.4).

238 “Transnacionales de la Caridad – la acción de VisiónMundial en el Ecuador”, por Sabine

Hargous, Nueva, febrero de 1983, No. 94: 40-42 (CEDHU, N7.1).

239 Agencia de prensa fundada por Salvador Cayetano Carpio, fundador del Frente Fara-

bundo Martí para la Liberación Nacional (FMLN); “denuncia reproducida por el movi-

miento nacional Campesino Indígena Ecuarunari. Secta religiosa norteamericana in-

volucrada en actividad policial. Tegucigalpa, (junio), especial de Salpress por Javier

Guerrero”, noviembre de 1981 (CESOA, sin signatura).

240 “Resolución No. 18/82, Caso 7822, Guatemala, 1982” Comisión Interamericana de De-

rechos Humanos, URL: https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.ht

m, 17.9.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm
https://www.cidh.oas.org/annualrep/81.82sp/Guatemala7822.htm


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 319

de Visión Mundial con las autoridades hondureñas y guatemaltecas fue pro-

bada, la organización trató de salvar su imagen pública y despidió a una serie

de sus colaboradores. Después de una negación inicial de su responsabilidad

de las detenciones y desapariciones, Visión Mundial afirmó más tarde en un

reporte interno que la organización estaba “ciega ante la intensidad de las

luchas de derechos humanos” y que no estaba consciente que sus colaborado-

res locales, durante meses, fueron víctimas de una campaña pro-gobierno y

pro-militar.241

Sin entrar más detalladamente en estos conflictos y acusaciones concre-

tas, es preciso subrayar que tanto para el movimiento indígena, como para

religiosas y religiosos católicos, la demanda de expulsar al ILV y otras ‘sectas

protestantes’ como Visión Mundial, constituyó un discurso clave en los años

ochenta. Al hacer de la presencia de estas organizaciones una de las mayores

preocupaciones de la Iglesia Católica —“un problema nacional”— la lucha en

su contra evidenció la continua competencia entre católicos y protestantes. A

más de eso, el fenómeno ilustra que la Iglesia Católica se preocupó por po-

sicionar este conflicto como elemento de la agenda política del movimiento

indígena. Para los católicos comprometidos, después de la época de la refor-

ma agraria, la imagen de la ‘invasión’ de grupos protestantes que llegaban a

dividir la nación católica, nutrió un discurso de colonización y conquista en

el cual las ‘sectas protestantes’ eran los nuevos españoles responsables de la

pérdida de cultura de los indígenas. En el caso de Chimborazo, la ya referida

idealización del pobre-indígena tiene que leerse, entonces, también en este

contexto de defensa de un bastión católico en la provincia donde el protes-

tantismo tenía mayor difusión. El papel desempeñado por Visión Mundial en

el enfrentamiento entre organizaciones católicas y protestantes en el campo

de refugiados fue, para los católicos, una pruebamás de que esta organización

era el “caballo de Troya” de la política exterior de los Estados Unidos.242

Mientras algunos católicos negaron por completo que los grupos protes-

tantes hubiesen perseguido un objetivo religioso, los protestantes tampoco se

mostraron muy dispuestos a colaborar con los católicos. Como indica David

Stoll, unir las fuerzas para un objetivo común, era imposible en este juego

ideológico. Lo que no se debe olvidar es que los oponentes de Visión Mundial

no solo eran católicos: Gospel Missionary Union, el grupo de misioneros con

241 Stoll, Is Latin America Turning Protestant?, 287, 88.

242 Ibíd., 268.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Repensar la Revolución del Poncho

la presencia más larga en Chimborazo (Colta) y desde la cual surgió la Aso-

ciación de Indígenas Evangélicos de la Provincia de Chimborazo (AIECH), fue

“uno de los oponentes más mordaces de Visión Mundial”.243

3.3.3 Hacia los “500 años de resistencia indígena”:

ataque contra la colonialidad en América Latina

[Con] esta ‘conmemoración’ […] se trata

de presentar el pasado colonial, que

se inaugura con la presencia de los es-

pañoles en nuestro continente; fue un

‘encuentro’ un ‘romántico encuentro’ de

dos mundos, ocultándose la realidad

de genocidio, exterminio, que instaura

un sistema colonial que hasta nuestros

días está vigente.244

A finales de los años setenta, el gobierno español inició la organización de la

‘celebración’ de los 500 años del descubrimiento de América. “En 1984 se creó

la Comisión Nacional para la Celebración del Quinto Centenario del Descu-

brimiento de América que goza del ‘alto patronato’ y protección del rey Juan

Carlos I […]”. La llamada del gobierno español tuvo eco no solo a nivel nacio-

nal; también en América Latina los gobiernos tomaronmedidas para preparar

la ‘conmemoración’ de este evento “que cambió la percepción del mundo”.245

El gobierno del Ecuador, por ejemplo, en 1989, acordó con España celebrar el

“Encuentro de dos Mundos”.246

No es de sorprender que este anuncio iniciara una serie de polémicas y re-

sistencias tanto a nivel europeo como latinoamericano. En México, por ejem-

plo, entre intelectuales se debatía sobre si la llegada de los españoles al con-

tinente americano debería denominarse “encuentro de dos mundos” o “des-

cubrimiento del Nuevo Mundo”. Mientras estas discusiones no cuestionaron

243 Ibíd., 31-33, 293.

244 Martha Rodriguez, “Campaña Continental”, Chasqui. Revista Latinoamericana de Comuni-

cación 40 (1991): 81.

245 Walther Bernecker y Verónica Jaffé, “El aniversario del ‘descubrimiento’ de América en

el conflicto de opiniones”, Ibero-amerikanisches Archiv 18, no. 3/4 (1992): 501.

246 A lo que el movimiento indígena reaccionó con una marcha de protesta el 12.10.1989,

Macas, “El levantamiento indígena visto por sus protagonistas”, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 321

fundamentalmente las formas de participación en el acontecimiento, a partir

de los años 80 se conformó una serie de iniciativas que rechazaron categó-

ricamente los actos como un insulto a los pueblos indígenas. Los grupos de

oposición, según Walther Bernecker y Verónica Jaffé, vieron “en las celebra-

ciones la oportunidad histórica para atacar la visión oficial e incomodar a la

‘liturgia’ del Quinto Centenario”.247 Para Juan Braun, editor de la revista la-

tinoamericana Chasqui, “los 500 años es uno de los temas más polémicos del

siglo, de una gran carga emotiva, que reabre viejas heridas y hace reflexio-

nar a todos, blancos y negros, mulatos y mestizos, indios y criollos, sobre las

raíces, el pasado y el futuro”.248

Así, el anuncio de estos actos conmemorativos, con su fuerte carga

ideológica y política sacudió a las organizaciones sociales en el subcontinente

latinoamericano, e impulsó una dinámica de movilización transnacional.

Expresión de estos esfuerzos de coordinación fue “La campaña continental

500 años de Resistencia Indígena, Negra y Popular”, en la cual participaron

países latinoamericanos y caribeños, pero también organizaciones de los Es-

tados Unidos y Canadá. Como refirió la cita inicial de este apartado, el tema

principal de la campaña fue la lucha contra la colonialidad y se puso énfasis

en que la celebración de los 500 años negaba que la historia de América tenga

“una trayectoria de miles de años”. La campaña continental impulsó una

reflexión “sobre el real significado de los 500 Años de invasión española” y

tuvo como objetivos “contribuir al impulso de una lucha indígena”, exigir el

“derecho a la autodeterminación de los pueblos” y “luchar por la defensa de

valores materiales y culturales de los Pueblos Indios de América”.249

En Ecuador, el movimiento indígena CONAIE, inició la campaña “500

años de resistencia indígena” en abril de 1988, manifestando que

en representación de los pueblos indígenas y en ejercicio de su derecho a

rechazar y protestar frente a las anunciadas celebraciones oficiales de los

gobiernos nacionales, convoca a los diversos sectores sociales del país pa-

ra que, unidos en un solo frente, se genere una movilización masiva en el

Ecuador y en todo el continente. Esta movilización tiene como objetivo fun-

247 Bernecker y Jaffé, “El aniversario del ‘descubrimiento’ de América”, 506, 08; ibíd.

248 Juan Braun, “Carta del Editor”, Chasqui. Revista Latinoamericana de Comunicación 40

(1991): 1.

249 Rodriguez, “Campaña Continental”, 82.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Repensar la Revolución del Poncho

damental la recuperación de la dignidad de nuestros pueblos y el repudio a

toda forma de sometimiento y prácticas colonialistas y neocolonialistas.250

Para la CONAIE y otras organizaciones indígenas, las celebraciones represen-

taron una ofensa sin precedentes: una negación de la historia de opresión,

colonización y marginación, marcada por la tortura y el genocidio de los pue-

blos indígenas. La campaña buscó “la recuperación de la dignidad de nuestros

pueblos” y contó con el apoyo de partidos de izquierda. En el Encuentro Lati-

noamericano y Caribe por la Solidaridad, la Soberanía, la Autodeterminación

y la Vida de Nuestros Pueblos, en el cual participaron delegaciones de partidos

socialistas, comunistas y movimientos guerrilleros, campesinos e indígenas

de 16 países, se elaboró la “Declaración de Quito” que rechazó la “dominación

neocolonial” contra “nuestros pueblos y naciones”.251 Se dio por concluida la

época de “servir al progreso de los antiguos y nuevos colonizadores” que Amé-

rica Latina estaba “llevando durante 500 años”.252

Lógicamente, la Iglesia Católica, como actor central en la historia de la co-

lonización, no podía permanecer al margen de este acontecimiento de trans-

cendencia internacional. Como se mencionó en otro apartado, el papa Juan

Pablo II durante su visita al Ecuador en 1985, ya retomó la referencia al descu-

brimiento de América, glorificando la venida de la fe cristiana que “iluminaba”

los caminos de los pueblos indígenas (véase 2.1.3). Los obispos de la Iglesia Ca-

tólica del Ecuador, como en muchos otros temas abordados en este trabajo,

no coincidieron en sus posicionamientos frente al acontecimiento. El obispo

Leonidas Proaño hizo pública su opinión en un artículo titulado “500 años de

marginación indígena”. En su texto, que constituye un rechazo al aniversario

del Quinto Centenario, el clérigo criticó que la CEE y el Vaticano

se apresan también a celebrar el acontecimiento de la Primera Evangeli-

zación del Continente, colocándose en su propia plataforma, con gozo y

optimismo que pueden estar mancillados de cierto triunfalismo, y miran-

250 “Nuevos rumbos para el movimiento popular”, Punto de Vista, sin autor, 21.12.1988, No.

349: 8-11 (PUCE, 330.986605-P969v).

251 Por ejemplo, participaron representantes del FMLNde El Salvador o de la Coordinación

Guerrillera Simón Bolívar de Colombia (OGSB).

252 “¡Volveré, y seré millones!, gritó Tupac Amaru, ¡Hemos vuelto!” Primer Encuentro La-

tinoamericano y de El Caribe, 18-20 de noviembre 1988, Punto de Vista, No. 346: 3-8

(PUCE, 330.986605-P969v).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 323

do con simpatía a la preparación a una celebración suntuosa de los altos

gobernantes americanos y europeos.253

Con respecto a la Iglesia Católica, el clérigo constató además, que todavía

no considera a los indígenas “aptos” para crear una iglesia indígena propia

basada en “sus propios valores culturales”. En términos más generales, Pro-

año atacó a las “autoridades gubernamentales” que pese a haber aceptado que

los indígenas estaban excluidos de la sociedad, no pusieron “atención alguna

en sus necesidades”. Según Proaño, estas necesidades eran “tierra, trabajo,

educación, organización, conocimiento de Dios y de su enviado Jesucristo”.

En referencia al movimiento indígena, el líder religioso postuló que después

de 500 años como “pueblo ciego, mendicante, sentado y marginado”, este ha

“recuperado su palabra y se ha puesto a gritar lleno de angustia y esperanza”.

Para Proaño quedaba claro que solo el pueblo indígena, “inspirado y fortaleci-

do por la luz y la Fuerza del Evangelio” pueda “lograr una valiente rectificación

histórica de la tremenda injusticia perpetrada en contra de los primeros du-

eños del territorio americano”.254

Este texto fue escrito por el obispo en mayo de 1988, tres meses antes

de su muerte. En 1990, como ha documentado la literatura, la campaña “500

años de resistencia” alcanzó su punto álgido cuando en junio, el levantamiento

indígena del Inti Raymi, paralizó al país y abrió una nueva etapa de lucha social

en la cual el movimiento indígena ocupó un espacio en el escenario político

nacional como actor potente.255

Discusión

Los “tiempos de revolución” exigieron de la Iglesia Católica un ajuste de su

pastoral que contemplara las circunstancias políticas y eclesiales contemporá-

neas. El régimen ecuatoriano de Seguridad Nacional, los conflictos en Cen-

troamérica, la represión y el asesinato de católicos comprometidos —como

el caso del arzobispo Oscar Romero—, convirtieron el objetivo de la libera-

ción y la lucha por la justicia, en una ilusión confusa, lejana en el horizonte.

253 “500 años de marginación indígena”, Leonidas Proaño, mayo de 1988 (FDD, Conferen-

cias, A.2.CF148).

254 Ibíd.

255 Moreno Yánez y Figueroa, El levantamiento indígena del Inti Raymi de 1990; Macas, “El le-

vantamiento indígena visto por sus protagonistas”, 18, 19. Aparte de Macas, una serie

de otros autores de esta antología afirman que la campaña de los “500 años de resis-

tencia” fue una razón importante para el levantamiento: Cornejo Menacho, Indios.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Repensar la Revolución del Poncho

Bajo estas circunstancias —y junto a los debates teológicos de la época— el

activismo de derechos humanos surgió como un elemento clave del trabajo

pastoral de la Iglesia Católica liberadora. Según Daniel Levine, la promoción

de los derechos humanos no solo fue un elemento importante en la ideología

de la teología de la liberación sino, por su implementación práctica, uno de

los “impactos” más fuertes de esta corriente teológica en América Latina.256

Como se ha mostrado a lo largo de este capítulo para el caso ecuatoriano,

cristianos —no solo católicos— comprometidos a cambiar la situación de in-

justicia y represión, incluyeron la defensa de los derechos humanos y de la

solidaridad en su agenda política, denunciando violaciones, formando insti-

tuciones y tratando de promocionar el tema dentro de la sociedad a través de

un trabajo de formación.

Asimismo, se ha argumentado que el activismo por los derechos huma-

nos, entendido como un fenómeno globalizado, constituyó un elemento clave

para la formación del movimiento indígena ecuatoriano. La formación de la

CONAIE, como se ha mostrado en páginas anteriores, no podría pensarse

sin la orientación que adoptaron las organizaciones más allá de las fronteras

nacionales y almismo tiempo, sin la inclusión del discurso de los derechos hu-

manos en su agenda política.257 En este sentido, Alison Brysk ha constatado

que la internacionalización de los derechos indígenas “ocurrió precisamente

porque losmovimientos sociales indígenas estaban débiles a nivel doméstico”.

En otras palabras, ‘gracias’ a la debilidad doméstica, la “formación de alianz-

as transnacionales” y la presencia del movimiento indígena en el escenario

político se vieron facilitadas.258

En este contexto, es interesante añadir una perspectiva comparativa. Ex-

plorando el activismo de derechos humanos a nivel local, en Chiapas (México),

las autoras Shannon Speed y Xochitl Leyva Solano han mostrado que el com-

promiso con este “discurso global” estaba vinculado al trabajo pastoral de la

Diócesis de San Cristóbal de las Casas. Con el obispo Samuel Ruiz García,

quien reconoció que los indígenas de Chiapas eran “los más pobres entre los

pobres”, la opción por los pobres evolucionó hacia una opción por los indíge-

nas. Como se sabe hoy, Ruiz García fue uno de los precursores de la teología

256 Levine, “Assessing the Impacts of Liberation Theology”, 249.

257 Para América Latina en general: Stavenhagen, “Indigenous Peoples and the State in

Latin America: An Ongoing Debate”.

258 Brysk, “Turning Weakness into Strength”, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 325

india: una inculturación de la teología de la liberación que buscaba la valora-

ción de ‘las’ culturas indígenas.259 Christine Kovic argumenta para la misma

diócesis mexicana, que los agentes pastorales fueron los primeros en llevar el

concepto de derechos humanos a las comunidades indígenas y que, en diálogo

con los habitantes, se “desarrollaron modelos de derechos que incorporaron

perspectivas indígenas”. Para la iglesia de San Cristóbal de Las Casas y los

activistas indígenas católicos, los derechos humanos fueron, en primer lugar,

los derechos del pobre. En Chiapas, la violencia racializada y la defensa de los

derechos humanos—entre ellos, los derechos indígenas—no fueron temas de

los agentes pastorales únicamente, sino que encontraron eco en el movimien-

to indígena que en esta misma época se estaba organizando.260 Obviamente,

las interpretaciones de estas autoras sobre México son muy similares al ca-

so ecuatoriano, con la presencia del obispo Leonidas Proaño en Riobamba.

Con el discurso de la iglesia inculturada y la visión de una iglesia indígena

en el Plan Nacional de Pastoral Indígena, la defensa de los derechos de los

indígenas ganó relevancia.

Junto al tema de los derechos humanos, la lucha antiimperialista —como

puso en relieve el caso de las campañas contra las ‘sectas protestantes’ y la

lucha contra la colonialidad— dominó el discurso de los movimientos indíge-

nas y los sectores cristianos. La polémica sobre la celebración de los 500 años

del ‘descubrimiento’ de América, catalizó un dinamismo organizativo desde

mediados de los años ochenta. Asimismo, con la campaña “500 años de re-

sistencia indígena”, las organizaciones indígenas abrieron una plataforma de

lucha a nivel trasnacional.

3.4 Conclusión

Dentro de las luchas en el espacio andino y en un cambiante ambiente de

lo posible, una serie de actores, acontecimientos y discursos determinaron

el dinamismo de las organizaciones sociales. Entre los actores se hallaba la

259 Shannon Speed y Xochitl Leyva Solano, “Global Discourses on the Local Terrain. Hu-

man Rights in Chiapas”, en Human Rights in the Maya Region, ed. Pedro Pitarch, Shan-

non Speed, y Xochitl Leyva Solano (Durham: Duke University Press, 2008). En 1989,

Ruiz fundó la primera organización de derechos humanos en Chiapas, el Centro de

Derechos Humanos Fray Bartolomé de las Casas, CDHBC.

260 Christine Kovic, Mayan Voices for Human Rights: Displaced Catholics in Highland Chiapas

(Austin: University of Texas Press, 2005), 207, 10, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Repensar la Revolución del Poncho

Iglesia Católica, con un sector comprometido, cuyas propuestas encontraron

eco en el movimiento indígena. El proyecto liberador de la iglesia de Riobam-

ba constituía una fuente de inspiración, como también un espacio de movi-

lización, para las organizaciones indígenas y campesinas. De todos modos,

es preciso aclarar que no se trataba de una transferencia ideológica unidi-

reccional de las propuestas de los clérigos o laicos católicos —que tampoco

pueden verse como un grupo homogéneo, como quedó expuesto en el caso

del Movimiento Nacional Cristianos por la Liberación— hacia el movimien-

to indígena, sino mucho más como un proceso de intercambio, diálogo, pero

también de enfrentamiento ideológico, en el cual las relaciones de poder no

pueden ser dejadas de lado. A este respecto, se considera importante subrayar

que la Iglesia Católica, tanto desde los sectores conservadores como los lide-

rados por Proaño, consideraban que únicamente los demás actores políticos y

sociales —como, por ejemplo, los protestantes— formaban parte del juego de

poder sobre la representación de los indígenas en el país. Obviamente, y como

se ha tratado de mostrar, este no era el caso. El miedo de que “el movimiento

indígena escape de la Iglesia” y la necesidad de “encarnarse en las estructuras”

de las organizaciones existentes fue enunciado explícitamente por el obispo

de Riobamba, por ejemplo.261 En este caso, se considera adecuado reproducir

una cita del clérigo que devela claramente esta posición, junto a su opinión

sobre el papel de la iglesia en la formación del movimiento indígena:

El fenómeno organizativo indígena es el resultado, en parte, de la concien-

cia adquirida por los mismos indígenas, gracias principalmente a la labor

de promoción humana de la Iglesia, y, en parte, es el resultado de la la-

bor activa de fuerzas políticas interesadas en llevar el agua a su molino. La

conquista de conciencia de sí mismos lleva con más y más frecuencia a los

indígenas a sacudirse de la influencia paternalista de la Iglesia y el afán

manipulador de las fuerzas políticas particularmente de izquierda pone en

crisis sacerdotes y obispos que se han desgastado trabajando por los indíge-

nas. Estos mismos sacerdotes y obispos acaban por caer en la desconfianza

y en el rechazo resentido de muchas de las organizaciones indígenas. Den-

tro de este panorama obscuro, ¿no será necesario un trabajo decidido de

recuperación de la organización que mejor responde a la cultura indígena,

261 “Encuentro de Obispos sobre pastoral indígena”, por Leonidas Proaño, 8.-10.2.1986

(FDD, Conferencias, A.2.CF127).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Luchas en el espacio andino: movimiento indígena y derechos humanos (1972-1988) 327

la comuna? ¿no será necesario caminar hacia la organización de un movimi-

ento comunitario nacional? Para esto, ¿no será indispensable que la Iglesia

acompañe este proceso con simpatía y respeto?262

Esta cita, por un lado, muestra la percepción de Proaño de encontrarse fuera

de la lucha por la hegemonía de la representación de los indígenas. Pero pese a

que el clérigo manifestó que las “políticas interesadas” no pueden correspon-

der con las actividades proclamadas por la iglesia, considera “indispensable”

que dentro del “panorama obscuro”, la Iglesia “acompañe el proceso de for-

mación de un movimiento cuyo objetivo principal sea la defensa de la cultura

indígena”. En este sentido, esta cita no solo defiende una orientación etnicis-

ta del movimiento indígena, sino que repite el argumento ya formulado en el

caso del indigenismo eclesiástico a finales de los años cincuenta: que la Igle-

sia Católica es considerada la (única) institución adecuada para hacer “algo

de positivo a favor del indio” (véase 1.1.1). Con eso se evidencia que, a pesar

del discurso de liberación y concientización, una completa independencia del

movimiento indígena respecto a la iglesia no fue bien recibida.

Con relación al capítulo segundo (3.2), dedicado a la cuestión de la iden-

tificación étnica o clasista del movimiento Ecuarunari; el último capítulo de

esta parte (3.3) expuso que en el continuo proceso organizativo del movimi-

ento indígena esta debatida cuestión perdía importancia. Al contrario, fuer-

on una serie de coyunturas —como la defensa de los derechos humanos o el

antiimperialismo—, y colaboraciones a nivel nacional y trasnacional, las que

posibilitaron la formulación de nuevas demandas con las cuales una serie de

organizaciones, heterogéneas en sus objetivos y composición, podían iden-

tificarse. Se puede afirmar entonces, que el movimiento indígena se resistía

a una representación esencialista de lo indígena, como fue propagada medi-

ante la visión de una iglesia indígena por parte del obispo de los indios y los

miembros de su equipo pastoral. La constatada idealización del indígena ca-

tólico, pobre y comunitario, a fin de cuentas, no cuajaba con las demandas y

necesidades de los sectores organizados. Una de estas necesidades era, obvia-

mente, disponer de una agenda de lucha que lograse representar la heterogen-

eidad de realidades de los sectores de la población marginados en términos

económicos, sociales y/o culturales y que respondiera a la coyuntura política

del momento. Este argumento ha sido apoyado también por Emma Cervone,

262 “Plan Nacional de Pastoral Indígena”, Departamento de Pastoral Indígena, 22.2.1986

(FDD, Notas en Reuniones, A.1.NR35).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Repensar la Revolución del Poncho

quien afirma que las “demandas étnicas, raciales y económicas no pueden ser

tratadas separadamente” y concluye que “los movimientos indígenas tienen

que aceptar el reto de construir sobre la base de un discurso y una estrategia

política que no aliene a sus seguidores y que, al mismo tiempo, llegue a otros

actores sociales que no se identifican como indígenas”.263 O, citando la inter-

vención de la dirigente indígena Blanca Chancoso: “La lucha indígena, en este

caso, había logrado congeniar la perspectiva ‘de clase’ con la ‘étnica’ y ofrecía al

conjunto de la sociedad una oportunidad para reactivar propósitos de cam-

bio que, a raíz del ‘ocaso socialista’ europeo, se hallaban considerablemente

aletargados”.264

El movimiento indígena, al crear su propia agenda política, se apoderó

de los elementos de un discurso de alteridad que desde tiempos de la co-

lonización ha sido reproducido y mantenido por sectores dominantes de la

sociedad. En su intento de redefinir imágenes sobre ‘el indio’, ‘el campesino’

o ‘la cultura’, entre otras cosas, creó —en el sentido del trans-coding de Stuart

Hall— una nueva representación del otro desde el otro mismo. Pese a haber

desatado también un proceso de inventar tradiciones —por ejemplo, alrede-

dor de la continua lucha indígena desde hace 500 años y la memoria de sus

mártires—, y determinar características culturales esenciales —a diferencia

del discurso propagado por ciertos sectores eclesiásticos— en el movimien-

to indígena los conceptos de etnicidad y clase fueron complementarios y se

buscó una alternativa a la vinculación histórica de clase y raza que difundía

la imagen del ‘indio’ pobre. En este sentido, se concluye que el proceso de

formación y negociación de una agenda política por parte del movimiento in-

dígena entre los años setenta y ochenta del siglo XX, fue un acto de resistencia

a la representación.

263 Cervone, Long Live Atahualpa, 273.

264 Blanca Chancoso, “La campaña de los indios”, en Indios. Una reflexión sobre el levanta-

miento indígena de 1990, ed. Diego Cornejo Menacho (Quito: Ildis & Abya Yala, 1992),

283.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005 - am 12.02.2026, 18:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

