Konstanze Flied|

Unmogliche Padagogik. Chandos als Vater

| Der Satz und eine Antwort

Die rhetorische Bravour des »Briefes« — eine Bravour, die bekanntlich
ihr eigenes Dementi voraussetzt und damit zur glanzvollsten Préteritio
threr selbst gerit —, diese Bravour also findet sich exemplarisch in einem
seiner Sitze:
Es begegnete mir, da} ich meiner vierjahrigen Tochter Katharina Pompilia
eine kindische Liige, deren sie sich schuldig gemacht hatte, verweisen und
sie auf die Notwendigkeit, immer wahr zu sein, hinfithren wollte, und dabei
die mir im Munde zustrémenden Begriffe plotzlich eine solche schillernde
Farbung annahmen und so ineinander tiberflossen, dafl ich den Satz, so gut
es ging, zu Ende haspelnd, so wie wenn mir unwohl geworden wire und
auch tatsdchlich bleich im Gesicht und mit einem heftigen Druck auf der
Stirn, das Kind allein lief}, die Tur hinter mir zuschlug und mich erst zu
Pferde, auf der einsamen Hutweide einen guten Galopp nehmend, wieder
einigermafien herstellte.!

Man kann diesen Satz rhetorisch lesen, wie das im folgenden versucht
werden soll. Man kann aber auch, soviel sei vorausgeschickt, von einem
Inhalt des Satzes getroffen werden, der da lautet: ein Kind wird allein
gelassen. In der »Frankfurter Allgemeinen Zeitung« haben Schriftsteller
unserer Tage auf den Chandos-Brief repliziert. Eine solche Antwort
stammt von Wolfgang Hilbig, der die seinerzeitige Flucht aus der DDR
stilistisch an den besagten Satz anlehnt und thematisch mit der Sprach-
verzweiflung verkniipft:

Es geschah mir, und ich muf§ das ein Verbrechen nennen, daf} ich mein
Tochterchen eines Abends in den Schlaf wiegte und, als ich es tief schlafend
wiahnte, wie der Dieb das Haus verlief}, um mich abzusetzen, um mich [...]
in die Welt der Gegenseite davonzumachen. [...] Wenn meine Tochter heute
vor mich hintritt und mir Liigen sagt, schon ldngst keine kindischen mehr,
so weifd ich doch nicht zu antworten [...]. Ich wiirge mir Abstraktionen aus
der Kehle, die nichts erkldren, entschuldige mich mit der Literatur, in der ich

1 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 45-55, S. 49.

Chandos als Vater 249

- am 17.01.2026, 20:55:20.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mich versuchte und die mir wichtig gewesen, aber gleich darauf schliefle ich
den Mund, bin keines erlésenden Wortes michtig und starre in die eigene
Leere, die in mir zunimmt wie eine ausgebrannte dunkle Wiistenei.?

Sprachzweifel ist hier nicht Ursache, sondern Folge des Verrats an der
Tochter, die verlassen wird um der Literatur, also um der Worte willen.
Erst dieser Verrat zeitigt die Luge der Tochter, falsche Worte, und die
Sprachnot des Vaters, fehlende Worte. Aus dem einen Satz des »Briefes«
hebt diese Lektiire das Verlassen der Tochter hervor, die Niederlage der
Viterlichkeit und die Kapitulation des Padagogen, der keine Wahrheit
mehr verlangen kann. Dieser Lesereflex eines reuigen Vaters stammt aus
einer sechr besonderen Biographie, er belegt aber prinzipiell, dafl man
Chandos als Vater wahrgenommen hat; dessen Sprachlosigkeit gegen-
tiber der Tochter gibt dem Versagen Hilbigs die Worte.

Il Rhetorik und Korpersprache

Zurlck zu dem Satz, der dieses Scheitern enthilt: Vater Chandos ver-
stummt vor der Tochter und reitet ihr davon. Dieser Satz wird gleichsam
selbst bravourgeritten an die Grenzen der Syntax, atemlos und erst in der
letzten Wendung eben noch »einigermafien« geztgelt. Er gleicht damit
einem Satz aus Heinrich von Kleists »Uber die allmihliche Verfertigung
der Gedanken beim Reden, als dessen Kontrafaktur sich der »Brief« ja
lesen laf3t. Bei Kleist gilt der Satz der Klarung der Begriffe wihrend des
Redens, mit der er selbst bis zum Punkt, der ihn abschlief3t, wortlich zu
Rande kommt:

Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem, was ich
suche, von fern her in einiger Verbindung steht, so pragt, wenn ich nur dreist
damit den Anfang mache, das Gemiit, wihrend die Rede fortschreitet, in der
Notwendigkeit, dem Anfang nun auch ein Ende zu finden, jene verworrene
Vorstellung zur vélligen Deutlichkeit aus, dergestalt, dafl die Erkenntnis, zu
meinem Erstaunen, mit der Periode fertig ist.?

2 Wolfgang Hilbig: Aufruf zum Widerstand. Warum wir dem Zerfall trotzen miissen. In:
FAZ vom 19.7.2002, S. 37 (= Lieber Lord Chandos 1).

3 Heinrich von Kleist: Samtliche Werke und Briefe. Hg. von Helmut Sembdner. 2 Bde.
Miinchen 91993. Bd. 2, S. 319-324, S. 319f.

250 Konstanze Fliedl

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenso performativ wie Kleists Satz, der inhaltlich und syntaktisch
gleichzeitig »fertig ist«, stellt sich Chandos’ Satz am Ende wieder her. Was
ihn fast gesprengt hat, ist eine andere, im Wortlaut verschwiegene Rede,
die er einkapselt: der gescheiterte Sprechversuch. Gerade in der Mitte
des Satzes steht das gehaspelte Ende dieses eben nicht zum guten Ende,
nicht »fertig« gebrachten Sprechens. Das wieder durch eine »Priteritio«
Umgangene, das Unausgesprochene, laf3t sich aber leicht erschlieflen: Es
wire die padagogische Rede gewesen, Tadel der Liige und Unterweisung
zur Aufrichtigkeit. Auf den gescheiterten Sprechversuch folgt eine soma-
tische Reaktion — Chandos findet sich »tatsichlich bleich«, mit Druck auf
der Stirn. Die Sprache des Kérpers setzt sich im stummen — aber lauten -
Abgang und in der sportlichen Bewegung fort. Anstelle des viterlichen
goldenen Wortes gibt Chandos Fersengeld. Insofern ist er Vorldufer oder
besser: Vorreiter des Andreas Ferschengelder. Paradoxerweise stellt er
sich dann fortgaloppierend »wieder her«: ein logischer Bruch, sofern
die Wendung wortlich genommen wird. Bemerkenswert ist dabei ein
zweites: So wie die Sprache - oder der gescheiterte Sprechversuch - vom
stummen Handeln abgelost wird, so gleitet auch die Liige vom Wort
zum Kérper. So wie Katharina Pompilia kindischerweise gelogen hat, so
fangt auch Chandos selbst an zu simulieren. Um sein Sprachversagen zu
bemdénteln, tut er, »wie wenn« ihm »unwohl geworden wire, er ligt also
mit dem Gestischen, worauf ihn die Wahrheit einholt — es ist ihm wirk-
lich schlecht. Auffallend auch ein drittes: Dafl er »tatsdchlich bleich im
Gesicht« geworden ist, kann Chandos eigentlich nicht sehen, héchstens
als Abfluf} des Blutes spiiren, es sei denn, er habe einen Kontrollblick in
einen Spiegel getan. Jedenfalls muf} das Erbleichen als Krperzeichen, als
Indiz oder als Spur sein Ubelbefinden bestitigen. Liige und Wahrheit
flieen im Ko6rper daher ebenso ineinander iiber wie sie es im Mund
taten. Es hilft dann nur noch die Flucht in die schnelle Bewegung mit
Tiirgeknall und Hufgetrappel als bezeichnender Gerauschsprache. Hat
sich Chandos als Sprecher unméglich gemacht, dann eben hier noch in
einer besonderen Rolle: als sprechender Vater. Ausdriicklich a3t er das
Kind allein, ein Vorgang, der sich nun auch in der Syntax abbildet. Der
Konsekutivsatz aus dem Sprachversagen lautet ja eigentlich: »dafl ich
das Kind allein liefi«, nicht etwa: »dafl ich den Satz zu Ende haspelte«.
Objekt dieses Satzes ist nicht der »Satz«, sondern das »Kind«. Subjekt
»ich« und Objekt »das Kind« werden aber getrennt — durch den unaus-

Chandos als Vater 251

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprechlichen Satz eben, der zum Partizip »haspelnd« gehort, und durch
das umstandlich mitgeteilte Somatisieren. Isoliert, also verlassen im Satz
steht die Tochter da, erratisch wie ihr Name. Néher besehen, fangt aller-
dings dieser Name zu sprechen an.

[l Katharina Pompilia oder: Wer liigt da?

Er, der Name, ist ein biographisches Signal. Maya Rauch hat seinerzeit
darauf aufmerksam gemacht, dafl Hofmannsthals im Mai 1902 geborene
Tochter am 28. August, also an Goethes Geburtstag und unmittelbar nach
der Entstehung des »Briefs«, getauft wurde; sie hief} fortan »Christiane
Maria Anna Katharina Pompilia Hofmann von Hofmannsthal«. »[S]o
many names for one poor child«, kénnte man hier schon sagen. Welche
Bedeutung, so Maya Rauch, »jener so versteckte Bezug« zwischen dem
Dasein der Tochter und der des Lord Chandos fiir Hofmannsthal gehabt
habe, bleibe offen, zum Nachdenken jedenfalls wiirden wir angeregt.*
Das allerdings. Nachdenklich macht bereits Hofmannsthals Mangel an
viterlicher Schicksalsfurcht. Schon die heilige Katharina - die Verkor-
perung der geistvoll beredten Frau - sollte auf einem Rad mit Messern
gefoltert werden, weil sie ihre Jungfriulichkeit bewahren wollte; Buch
und Rad sind ihre Attribute. Pompilia hingegen, des Schreibens und
Lesens unkundig, ist eine Ehemirtyrerin des 17. Jahrhunderts, die an
22 Messerstichen stirbt, wobei es sich angeblich um einen Auftragsmord
ithres Gatten handelt. Nachzulesen war der Fall in Robert Brownings
Versepos »The Book and the Ring« (1868f.);> Hofmannsthal hatte das
im Jahr zuvor, im Sommer 1901, getan. Die tragische Heldin des Epos
heiflt also Francesca Camilla Vittoria Angela Pompilia Comparini - »so
many names for one poor child« wie sie selber sagt. Denn sterbend,
aber ungemein gesprachig, darf sie ihre eigene Geschichte im siebenten
Buch des Epos noch erzihlen: wie sie, zwolfjihrig, ihres Geldes wegen,

4 Maya Rauch: KATHARINA POMPILIA. Die Tochter des Lord Chandos und die
Tochter des Dichters. In: HB 35/36 (1987) S. 131f.

5 4 Bde. London 1869; vgl. Hanna Ballin Lewis: Hofmannsthal and Browning. In: Com-
parative Literature 19 (1967) S. 142-159.

6 Browning, The Ring and the Book, Bd. 3, S. 10 (Buch VII, Vers 5) (Anm. 5).

252 Konstanze Flied|

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit dem Grafen Guido Franceschini verheiratet wird; wie er sie haf}t
und jahrelang peinigt und sie in den Ehebruch treiben will, um sie loszu-
werden; wie sie flicht und ein Kind bekommt und am Ende von Guidos
Spiefigesellen niedergestochen wird. Im Sommer 1901 also hatte sich
Hofmannsthal mit diesem »merkwiirdigen sehr groflartigen tragischen
Stoff«’ intensiv beschiftigt und bereits ein Szenario fiir ein fiinfaktiges
Trauerspiel entworfen. Obwohl er sich sehr um Prizision und Disziplin
bemiihte, um sich von den fritheren »lyrisch-rhetorische[n]« Dramen
wegzuschreiben,® blieben die Skizzen zur »Pompilia«Tragédie im dar-
auffolgenden Herbst liegen. Noch im Juni 1902 allerdings schilderte er
die Anzichungskraft des Stoffes, der »aber im Augenblick durch seine
kaum zu biandigende Fiille fast bedngstigend« sei.” Noch priasent also
war die Erzihlung der maddchenhaften Mutter, die nachdriicklich auf
der Wahrheit ihrer Aussage besteht:

[...] what was all I said but truth,

Even when I found that such as are untrue
Could only take the truth in through a lie?
Now - I am speaking truth to the Truth’s self:
God will lend credit to my words this time.!

In Hofmannsthals Entwurfsskizzen tibt Pompilia dartiber hinaus ver-
zweifelte Sprachkritik an der Rede ihres Mannes:

[...] er gebraucht doch dieselben Worte wie ich: Rom Arezzo, Haus, Kirche,
Vater Mutter, aber indem er sie ausspricht scheinen sie mir so ganz anders, als
wiren es bose Schwurformeln. Auch das Ja das er aussprach und das Ja das
ich aussprach waren so verschieden wie er und ich. Und doch sollen diese
beiden Ja unsere Leiber und unsere Seelen unlésbar aneinanderketten.!

Im Munde Guidos schillern die Worte absichtlich, sie werden, sagt
Pompilia zu ihm, »etwas anderes indem du sie aussprichst, ich kann
nicht, ich will mit dir nicht mehr reden«.'? Pompilia hilt das fiir die

7 Brief vom 14.3.1901 an Hans Schlesinger. Zit. nach: Zeugnisse [zu »Die Grifin Pom-
pilia«]. In: SW XVIII Dramen 16, S. 481-485, S. 481.

8 Brief vom 16.8.1901 an Harry Graf Kessler. Zit. ebd., S. 483.

9 Brief vom Juni 1902 an Theodor von Gomperz. Zit. ebd., S. 484.

10 Browning, The Ring and the Book, Bd. 3, S. 58 (VII, 1195-1199) (Anm. 5).

11 Die Grifin Pompilia. In: SW XVIII Dramen 16, S. 163-244, 462-503, Fragment N 63,
S.202, 24-29.

12 Ebd., Fragment N 72, S. 205,13f.

Chandos als Vater 253

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

linguistische Zuriistung eines Verbrechens, fiir eine Todesart: »Du sagst
nicht wie Du’s meinst, du willst einen mit deinen Worten niederdriicken,
furchtbaren Gebrauch machst du vom Athem: das ist Mord«.* Das fatale
Agon des Dramas, soweit es sich abzeichnet, besteht aber eben darin,
daf} Guido seinerseits von der Liigenhaftigkeit seiner Frau iiberzeugt ist.
Was beide sagen, wird durch eine ominése Verkettung der Umsténde als
Liige kontextualisiert. Die kindliche Pompilia steht im Drama gleichsam
am Zusammenfluf} von Wahrheit und Liige. Auf diese Weise wird sie
natiirlich zur Patronanzfigur von Chandos’ Tochter.

IV Der Wahrheitsauftrag

Die Chandos »im Munde zustromenden«, dann »schillernden« und
»ineinander tberstromenden« Begriffe konnen daher eigentlich nichts
anderes als »Wahrheit« und »Liige« sein. Damit diirfte er seinen Adres-
saten recht briisk vor den Kopf gestoflen haben, denn genau um die
Klarung dieser Begriffe geht es in Francis Bacons allererstem Essay »Of
Truth«, der sich gleich eingangs und programmatisch gegen die Skepsis
der Pilatusfrage wendet:

What is truth? Said jesting Pilate; [...]. and would not stay for an answer.
Certainly there be that delight in giddiness, and count it a bondage to fix a
belief; affecting free-will in thinking, as well as in acting.!*

Chandos oder doch sein Autor ist aber schon infiziert durch einen sol-
chen Menschen, auch wenn er es nicht zugeben wollte, nicht einmal die-
sem selbst gegeniiber: Im ersten Band von Fritz Mauthners »Beitragen
zu einer Kritik der Sprache« wird diese Pilatusfrage viermal gestellt; die
Antwort lautet jeweils: Da Wahrheit nur in der Sprache ist, kann man

13 Ebd., Fragment N 71, S. 205,91.

14 Francis Bacon: The Essays. The Wisdom of the Ancients. New Atlantis. London 1907,
S.15 (»Was ist Wahrheit?« fragte Pilatus spéttisch und wartete die Antwort gar nicht abl--1. Es
gibt namlich Menschen, die an Unklarheiten ihr Gefallen haben und es als lastig empfinden,
wenn sie sich auf eine Begriffserklarung festlegen sollen«: Francis Bacon: Essays. Hg. von
Levin L. Schiicking. Leipzig 1940, S. 3).

254 Konstanze Fliedl

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es nicht sagen."” Solche »giddiness«, also »Schwindeligkeit« des Begriffs,
wird bei Bacon noch dem Individuum angelastet. Die Begriffsklarung
von »Wabhrheit« ist in den Essays um so dringlicher, als auf dieser Vor-
aussetzung die Richtigkeit aller Begriffe beruht. Bacons Essaybuch,'® der
immer so genannte »Ndhrboden« des Chandos-Briefes, ist aber nun
gleichsam die Ausfaltung einer traditionellen zeitgenéssischen Diskurs-
form, der viterlichen Anweisungen oder »Instructions«, die hiufig an-
laflich der Abreise eines Sohnes gegeben wurden. Bacons angeheirateter
Schwager William Burleigh beispielsweise war einer der beriihmtesten
Verfasser solcher »Precepts«. Zehn betreffende Lebensregeln schrieb er
seinem Sohn Robert 1584 auf. Die elisabethanische Literatur kennt viele
weitere reale und fiktive Beispiele. Die tiblichen Themen - tiber Reden
und Schweigen, gutes Benehmen, den Umgang mit Freunden und mit
Geld - sind auch in Bacons Essays durchwegs enthalten.

Den Lord Chandos muf man sich jedenfalls als Kenner von Burleighs
berihmtem Traktat denken. Er kann zum Zeitpunkt der Niederschrift
seines »Briefes« jedoch auch ein neues Schauspiel sowohl gelesen als auch
auf der Biihne gesehen haben. Die erste nachgewiesene Auffithrung von
Shakespeares »Hamlet« ndmlich fand im Juli 1602 statt, der First Quarto-
Druck erschien 1603. Chandos mag sich also im Publikum des Globe
Theaters befunden haben und Zeuge der Unterweisung gewesen sein,
die in Shakespeares »Hamlet« dem abreisenden Laertes erteilt wird. Es
ist der Hofling Polonius, der seinem Sohn diese Lebensregeln zukommen
1aft, »these few precepts«, die Laertes seinem Gedéchtnis einschreiben
soll. Sie lauten (in der Ubersetzung von August Wilhelm Schlegel):

Gib den Gedanken, die du hegst, nicht Zunge,
Noch einem ungebthrlichen die Tat.

Leutselig sei, doch keineswegs gemein. [...]
Dein Ohr leih jedem, wen’gen deine Stimme;
Nimm Rat von allen, aber spar dein Urtell. [...]
Kein Borger sei und auch Verleiher nicht [...].7

15 Fritz Mauthner: Beitrage zu einer Kritik der Sprache. Wien, K6ln, Weimar 1999, Bd. 1,
S. 693-696.

16 Zu den verschiedenen Beziigen: H. Stefan Schultz: Hofmannsthal and Bacon: The
Sources of the Chandos Letter. In: Comparative Literature 8 (1961), S. 1-15.

17 William Shakespeare: Samtliche Dramen. Bd. 3: Tragddien. Miinchen 1988, S. 589-701,
S.605.

Chandos als Vater 255

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Polonius, sonst der pompdse Dummkopf, ist hier — da scheint sich die
Shakespeare-Forschung einig zu sein — durchaus ernstzunehmen; was er
spricht, ist Konvention, aber eben um die Weitergabe niitzlicher Konven-
tionen von Vater zu Sohn geht es ja. Die nahe Themenverwandtschaft
der viterlichen Ermahnung mit Burleighs »Precepts« ist immer wieder
diskutiert worden; Polonius’ Verse kondensieren gleichsam die didakti-
schen Inhalte der Essay-Literatur. Polonius’ letzte Regel allerdings fallt
durch Tiefsinn und Vieldeutigkeit aus diesem Rahmen:

This above all: to thine own self be true,
And it must follow as the night the day
Thou canst not then be false to any man.

Dies tiber alles: sei dir selber treu,
Und daraus folgt so wie die Nacht dem Tage,
Du kannst nicht falsch sein gegen irgendwen.!®

Diese Stelle, meinte Lionel Tiilling seinerzeit, habe »a unique and tou-
ching charm«." Nun heifit »to thine own self be true« einerseits »sei
dir selber treu, sogar in dem Sinn, dafy man seinen eigenen Vorteil zu
wahren wisse; gleichzeitig und in der Opposition zu »false« erhilt es
zweitens die Bedeutung von »wahr«, »richtig« und »aufrichtige; es heifdt
sowohl »loyal« als auch »honest«. Aufrichtigkeit wire die Konkordanz
des sozialen, 6ffentlichen Selbst mit dem intimen, verborgenen »Ich«.
»[W]ere ever two beings better suited to each other?«, fragte Trilling iro-
nisch und unterstrich damit die Paradoxie der »Aufrichtigkeit«: daf} sie
immer schon das Ergebnis der Gespaltenheit des biirgerlichen Zeitalters
1st.20 Wahrheit stellt sich gleichsam im Rapport von »auflen« und »innen«
her, wobei es zu Shakespeares Zeiten das »own self«, dem man treu
sein konnte, allerdings noch gibt. Das Prinzip der Aufrichtigkeit bleibt
in Kraft, bis das immer schon gespaltene Ich endgtiltig in die Facetten
seines Rollenverhaltens dissoziiert und als ein eigenes und daher wahres
nicht mehr zu haben ist, etwa drethundert Jahre spater. Die Vorschrift,
»true, also »wahr« zu sein, kommt in »Hamlet« notwendig als viterli-

18 Hamlet. Ed. by Harold Jenkins. London 1987 (The Arden Shakespeare), S. 203 (dt.:
Samtliche Dramen, Bd. 3, S. 605 [Anm. 17]).

19 Lionel Trilling: Sincerity and Authenticity. Cambridge/Mass. 1972, S. 3.

20 Ebda., S. 4.

256 Konstanze Fliedl

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher Auftrag: Identitit ist zuerst genealogisch markiert, bevor sie sich
im individuellen Selbstgefiihl und im sozialen Verhalten beweisen kann.
Der Wahrheitsauftrag markiert aber umgekehrt auch die Identitéit des-
sen, der ihn ausspricht. Gibt es weder Ich noch Aufrichtigkeit, wird die
padagogische Potenz des »Als-ein-Vater-Sprechens« obsolet. Die Ironie
der biirgerlichen Padagogik bestand natiirlich immer darin, die Zoglinge
gemif} der Schizophrenie zwischen »true self« und gesellschaftlichem
Rollenverhalten zu konditionieren. Im Fin de si¢cle hatte eine Genera-
tion von »S6hnen« zuerst einen neuen Dissoziationsschub von Ich und
Sprache beobachtet und literarisch registriert. Zu Beginn des neuen
Jahrhunderts und in neuen biographischen Turbulenzen — nimlich:
eigener Vaterschaftserfahrung — stellten diese Schriftsteller die Frage:
Kann es eine Identitét als Vater geben? Und kann der Vater als Subjekt
padagogischer Sprache den Wahrheitsauftrag erteilen und solchermafien
performativ seinerseits »wahr« sein?

V Rufe nach dem Vater

Vaterschaft ist daher ein Konzept, das die Autoren des sogenannten Jun-
gen Wien nach 1900 zunehmend beschiftigt — allerdings in den seltsam
obsessiven Formen, zu denen eine Gruppe notorischer S6hne in diesem
Fall tendieren mag. Mit merkwiirdiger Koinzidenz kann 1904 das Jahr
der Viterdramen genannt werden; in diesem Jahr erschienen Richard
Beer-Hofmanns »Graf von Charolais«, Arthur Schnitzlers »Einsamer
Weg« und Hofmannsthals »Elektra«. Von einer Séhnerevolte ist in kei-
nem dieser Texte etwas zu spiiren — im Gegenteil. Der Vater wird, nach
einigen miihseligen Vorarbeiten, endlich entschlossen reinstalliert.
Richard Beer-Hofmann beispielsweise hatte sich schon in der Novelle
»Das Kind« (1891) mit dem Problem unfreiwilligen Vatertums geplagt.
Dort kommt es zu einem gefihrlichen Zusammenstof von Biologie
und Legitimitit, der auch durch lebensphilosophische Textpuffer nicht
abgefedert werden kann; an diesem Aufprall stirbt aber nicht der Vater,
sondern das titelgebende Kind. Ein gutes Jahrzehnt und drei legitimierte
Vaterschaften spiter brachte Beer-Hofmann Vater-Sohn-Beziehungen
gleich multipel auf die Biihne. Er selbst war der Sohn zweier Viter, des
biologischen Hermann Beer und des Plegevaters Alois Hofmann; seine

Chandos als Vater 257

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigenen Kinder wurden 1897, 1898 und 1901 geboren. Im »Graf von
Charolais« (1904) wird das Prinzip der Vaterschaft dementsprechend
vervielfacht: Drei S6hne dienen zwei toten und einem blinden Vater,
bevor in der Figur eines Gerichtsprisidenten Vaterschaft und Jurisdik-
tion endgiiltig konvergieren. Die Prinzipien von Pietit und Kindesliebe
werden triumphal ins Recht gesetzt.

Mit dem »Graf von Charolais« teilte Schnitzlers Schauspiel »Der ein-
same Weg« die Neigung zum vaterschaftlichen Pluralismus. Schnitzler
war wie Hofmannsthal 1902 selbst Vater geworden; den unehelich
geborenen Sohn hatte er (wie Beer-Hofmann seine erstgeborene Toch-
ter) hinterher diskret legitimiert. Im »Einsamen Weg« konkurrieren
der biologische und der Pflegevater um den mittlerweile adoleszenten
Sohn, der sich gesinnungstreu und liebevoll fiir letzteren entscheidet,
mit einer rhetorischen Aufgipfelung im Finale: »Vater ... [...] Vater [...]
Vater! [...] Mein Vater!«?! Im »Graf von Charolais« hingegen wird der
Vaterruf zum Schluf des 5. Aktes nur angekiindigt: »Dadrinnen schlaft
ein Kind! Wenn es / erwacht — so wird es nach der Mutter rufen, / nach
seinem Vater auch vielleicht«,”> eine Verheiflung con sordino und mit
um so mehr Effekt. Hofmannsthal hingegen verlegt den Vaterruf an den
Beginn seiner Tragodie und lafit ihn als wildes Geschrei ankiindigen:

ERSTE [DIENERIN] [...]
Wo bleibt Elektra?
ZWEITE Ist doch ihre Stunde,
die Stunde wo sie um den Vater heult,

daf} alle Winde schallen.?

Und in der Tat stof8t Elektra den Vaterruf mit der Verzweiflung des
alleingelassenen Kindes aus: »Wo bist du, Vater? [...] Vater! / Ich will
dich sehn, laf} mich heut nicht allein!«2* Mit ahnlicher Intensitat ist seit

21 Arthur Schnitzler: Die Dramatischen Werke. 2 Bde. Frankfurt 1962, Bd. 1, S. 759-836,
S. 836. — Der Vaterruf erklingt bei Schnitzler als Klimax auch im »Weiten Land«, und zwar
besonders wirkungsvoll Aunter der Bithne (ebd., Bd. 2, S. 217-320, S. 320).

22 Richard Beer-Hofmann: Der Graf von Charolais. Ein Trauerspiel und andere dramati-
sche Entwiirfe. Hg. und mit einem Nachwort von Andreas Thomasberger. Paderborn 1994,
S.5-235, S.235.

23 SW VII Damen 5, S. 61-110, S. 63.

24 Ebd., S. 66f.

258 Konstanze Flied|

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schiller auf dem Theater nicht mehr nach dem Vater gerufen worden.
Dreifachrufe — »o Vater! Vater! Vater!« — hérte man sowohl von Franz
Moor als auch von Max Piccolomini; ob bdser oder guter Sohn, ob
lignerisch oder wahrhaftig, es ist jeweils ein 6dipales Agon, welches
das Drama antreibt, wenn auch der Sturz des Vaters mit dem Tod des
Sohnes erkauft werden muf3.

So wird es sich auch in den expressionistischen Vaterdramen ver-
halten; in den Viterdramen der Wiener Moderne ist das gegen alle
Erwartungen genau nicht der Fall. Viter sollen nicht gestiirzt werden,
schon gar nicht um der Mutter willen. Zu Beer-Hofmanns vier Vitern
im »Graf von Charolais« gibt es keine einzige Mutter, von der auch nur
die Rede wire, im »Einsamen Weg« wird die Mutter méglichst schnell,
nimlich zwischen erstem und zweitem Akt, durch vorzeitiges Hinschei-
den aus dem Weg gerdumt. Soziales Strukturmuster dieser Texte ist die

Junggesellenfamilie; unter Elimination der Miitter entstehen die Kinder

durch Junggesellenzeugung, die Sohnesfiguren sind also Kopfgeburten
in doppeltem Sinn. Die 6dipale Konkurrenz von seiten des Sohnes wird
abgeschafft zugunsten einer narzifitischen Inauguration des Vaters; im
Grunde werden umgekehrt die Viter erst aus der Liebe des Sohnes
geboren.?

Im »Einsamen Weg« behilt der mehrfach »Vater« gerufene Vater dann
das allerletzte kommentierende Wort: »Miissen solche Dinge geschehen,
dafl mir dieses Wort klingt, als hort’ ich’s zum erstenmal ... ?«? Geboren
wird also nicht nur der Vater; neugeboren wird in diesem Zusammen-
hang auch das »Wort«. Als Identitdtsgarant scheint die »Vaterschaft«
auch die Sprachkrise zu kurieren; im eigenen Vaterwort diirfen sich die
Sohne als geheilt betrachten.

25 So Astrid Lange-Kirchheim in: Die Verklarung des Sohnes und die Tétung der Frauen.
Arthur Schnitzler: »Der einsame Weg«. In: Methoden in der Diskussion. Hg. von Johannes
Cremerius u.a. Wiirzburg 1996, S. 147-175, bes. S. 1501f.

26 Schnitzler, Die Dramatischen Werke, Bd. 1, S. 836 (Anm. 21).

Chandos als Vater 259

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V| Paradoxe Lektion

In Hofmannsthals »Elektra« verhalt sich die Sache freilich etwas anders,
und nicht blof3 im Sinn einer geschlechtsspezifischen Umkodierung des
Komplexes. Der Sturz des Vaters hat stattgefunden und wird durch
die Ermordung des Agisth noch einmal nachinszeniert — im filmischen
Ausschnitt des Fensters —, wirklich hochgradig besetzt wird aber die Eli-
mination der Mutter. Elektra entwickelt aber nicht nur ein nekrophiles
Inzest-Phantasma und tritt damit an deren Stelle. Mutter wird sie auch in
quilend vergeblichen Gebdrphantasien. Was sie — verzweifelt — hervor-
bringen will, ist aber kein Kind, sondern der Vater. Ihre Tragddie besteht
darin, daf sie, in Parthenogenese, den Vater hitte auf die Welt bringen
sollen; statt dessen bleibt sie die einsame Tochter. Thr Vaterruf wird am
Ende durch den Bruderruf der Schwester ersetzt: »Orest! Orest«, schreit
Chrysothemis vor dem Fall des Vorhangs” —, die patriarchale Position
bleibt verlassen.

Ahnlich im »Brief«. Auch Katharina Pompilias Mutter ist bedeutungs-
los. Sie hat keinen Namen, kommt nur ein einziges Mal vor und wird
chiastisch mit dem Gesinde gleichrangiert: Chandos, heifit es, habe
Miihe, »die Starre meines Innern vor meiner Frau [/] und vor meinen
Leuten die Gleichgultigkeit zu verbergen«.?® Die Frau gibt es also nur
zusammen mit den Domestiken, rhetorisch eingekapselt in starre Indo-
lenz. Allerdings tritt an ihre Stelle die grausige Vision der Rattenmutter
mmitten der sterbenden Jungen, einer »erstarrenden Niobe« gleich.?
Solche monumentale und mortifizierte Miitterlichkeit, noch dazu in
der Montage von widrig Animalischem und erhaben Mythologischem,
steht in sprechendem Kontrast zu Chandos’ jammerlichem Abgang als
Vater. Jedenfalls ist die lebendige kleine Lugnerin Katharina Pompilia
immer noch seine Tochter und gehért weder zum Hausinventar noch
zur toten Staffage einer tragischen Niobe. Aber von der kopfgebore-
nen Tochter wird seine Vaterschaft trotzdem nicht bestitigt, sondern
dementiert — dazu ist sie erfunden. Sie bezeugt lediglich das Versagen

27 SW VII Dramen 5, S. 110.
28 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 52.
29 Ebd., S. 51.

260 Konstanze Fliedl

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Vaterworts. Wahr zu sein, kann der Vater Katharina Pompilia nicht
mehr abverlangen.

Und auch ihre literarische Namenspatronin représentierte eine subjek-
tive Wahrheit, die sich nicht mehr objektivieren lafit. Denn Brownings
Epos ging zwar entschieden auf die Suche nach der »Wahrheit« im histo-
rischen Mordprozef§ gegen Pompilias Gatten, sogar auf kriminalistische
Weise. Aber aus der Polyperspektivik der Zeugenaussagen entwickelt
sich eine fundamentale Skepsis, die nicht mehr einen einzelnen Satz,
sondern die Sprache selbst als falsch erweist. Paradoxerweise wird am
Ende des Epos, im Publikumsappell, dann doch noch eine »Lektion«
erteilt — aber eine, welche die tibliche Lebensregel ad absurdum fiihrt:

So, British Public, who may like me yet,
(Marry and amen!) learn one lesson hence
Of many which whatever lives should teach:
This lesson, that our human speech is naught,
Our human testimony false, our fame

And human estimation words and wind.?°

Damit ist die Tradition der »precepts« dementiert. Und dabei bleibt es
im »Brief«, der sich aus der Zwiesprache mit Bacon ausklinkt. Seiner
Tochter hat Chandos nichts mehr zu sagen — aber er 1afit sich von ihr
auch nicht mehr zum Vater machen. Narzifitische Inszenierungen der
viterlichen Identitat unterbleiben. Auf die Wiederherstellung der Vater-
position durch das Inkrafttreten des Vaterwortes hat Hofmannsthal im
»Brief« konsequent verzichtet.

VIl Padagogische Abstinenz

Chandos lafit sein Kind also lapidar »allein«. Eindringliche Bilder des
einsamen Kindes und seiner quélenden und zugleich genufireichen Ek-
stasen hat Hofmannsthal selbst in »Age of Innocence« gegeben; vielleicht
muf} man sich Katharina Pompilia, die ja bereits ligt und also die un-
schuldigen Urbilder von Joshua Reynolds bis Kate Greenaway offenbar
hinter sich gelassen hat, als ein solches Kind denken. Bezogen auf die
zeitgendssische padagogische Debatte verhalt sich das anders: Dafl ihr

30 Browning, The Ring and the Book, Bd. 4, S. 234 (XXII, 831-836) (Anm. 5).

Chandos als Vater 261

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vater sie allemnlédfit und vor allem auf Tadel und Unterweisung verzichtet,
ist bei weitem nicht das Schlimmste, das Katharina Pompilia passieren
kann, im Gegenteil. Erzichungsgeschichtlich koinzidiert der »Brief«
mit einem Paradigmenwechsel, der den Riickzug des Erziehers und
Schweigen statt Reden empfiehlt. Das Erscheinungsjahr des »Briefes«
fallt zusammen mit der deutschsprachigen Ubersetzung jenes Buches,
welches das ganze 20. Jahrhundert als neues »Age of Innocence« ausrief,
namlich Ellen Keys »Jahrhundert des Kindes« (1900). Fiir die Padagogik
jedenfalls in Osterreich-Ungarn bedeutete tatsichlich erst die Jahrhun-
dertwende den Abschied vom alten Herbartianismus. Vermittelt durch
zahlreiche, in Osterreich akademisch etablierte Schiiler Johann Friedrich
Herbarts war seine Lehre noch in den letzten beiden Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts unangefochtene Staats- und eben vor allem Schulphi-
losophie,®' und Lehrplan und Didaktik im Akademischen Gymnasium
machten da keinen Unterschied. Auf der »Bildsamkeit« des kindlichen
Subjekts hatte Herbart bestanden, »Zucht« und »Regierung« sind seine
Mittel. In seiner Abhandlung »Von der Erzichungskunst« (1831) findet
man die betreffenden Prinzipien der Erziehung zur Aufrichtigkeit. In
dieser Aufgabe erkennt Herbart, ebenso klarsichtig wie redlich, sofort
ein padagogisches Paradox, das folgendermaflen aussieht: Jede Gehor-
samsforderung ruft im Zogling das Bediirfnis hervor, keinen Anstof§ zu
erregen — was sich durch Verheimlichung und Liige am leichtesten errei-
chen lafit. Erziehung produziert daher absurderweise erst die Liige. Dies
beriihrt sich mit dem urspriinglichen Dilemma der Aufrichtigkeit, die ja
nach Trilling darin bestand, duflere Person und inneres Selbst zur Dek-
kung zu bringen. Ein Abweichung der beiden voneinander ist gleichzeitig
im Sozialverhalten unabdingbar; die Wahrheit 2/ man nicht jedem und
nicht immer sagen, das konzedierte auch Bacon. Der Erziehungsprozef}
iibt die Differenz zwischen dem Ich und seinen Aufferungen nun ebenso

31 Zur Dominanz des Herbartianismus in Osterreich in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hundert und seiner verspiteten Ablése vgl. Georg Jager: Die Herbartianische Asthetik - ein
osterreichischer Weg in die Moderne. In: Die 6sterreichische Literatur. Ihr Profil im 19.
Jahrhundert (1830-1880). Hg. von Herbert Zeman (Die &sterreichische Literatur. Eine
Dokumentation ihrer literarhistorischen Entwicklung). Graz 1982, S.195-219; Helmut
Engelbrecht: Geschichte des osterreichischen Bildungswesens. Erzichung und Unterricht
auf dem Boden Osterreichs. Bd. 4: Von 1848 bis zum Ende der Monarchie. Wien 1986,
S.44-49.

262 Konstanze Fliedl

- am 17.01.2026, 20:55:20.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein wie er sie als Liige sanktioniert. Um diesen »Knoten zu zerhauens, so
Herbart wortlich, empfiehlt er interessanterweise die Rede selbst. Seien
die Kinder an stete Mitteilung gegeniiber ihren Erziehern gewdhnt, dann
entwickle sich ein der Liige entgegengesetztes Gefiihl, und erst dann sei
es erlaubt, strenge Aufrichtigkeit zu verlangen und einzelne Liigen zu
strafen.’? Fortwahrende Rede allein ist fiir Herbart also Bedingung der
Aufrichtigkeit des Kindes, Wahrheit ist eine Funktion des Sprechens.
Versagt die Rede, muf} verheimlicht und gelogen werden.

Diese Redekontrolle, die man auch als permanenten Lauschangriff
auf die Aufrichtigkeit des Kindes bezeichnen koénnte, rechnet mit einer
gewissen Liigenautomatik innerhalb des Erziehungssystems. Hier taucht
ein Problem auf, das in Herbarts gesamter, in der Subjektphilosophie
fundierter Erzichungslehre nicht gelost wird.** Wenn Sittlichkeit die
autonome Selbstbestimmung der individuellen Subjektivitit bedeutet,
ist sie fiir fremde, also auch padagogische Einwirkung prinzipiell nicht
erreichbar; Aufrichtigkeit als padagogisches Produkt wire dann nie
selbstbestimmt. Diese Aporie wird bei Herbart in der Tat nicht erledigt,
er umgeht sie mit Hinweis auf die Praxis: Wer zu erzichen verstehe,
vergesse diese Schwierigkeiten.

Gegeniiber Herbarts padagogischem Formalismus pliddierte Ellen Key
bekanntlich fiir padagogische Nicht-Intervention und das Vertrauen auf
die kindliche Selbstentwicklung; bei thr wird die pidagogische Konse-
quenz aus dem Autonomiepostulat gezogen. Als Pidagogin hitte sie
Vater Chandos vermutlich nicht am Fortgang gehindert; er wire ja blof§
ithrem Wahlspruch »Du sollst nicht erziehen« gefolgt: »Das Kind nicht
in Frieden zu lassen, das ist das grosste Verbrechen der gegenwirtigen
Erziehung gegen das Kind«.?** Trotzdem enthilt »Das Jahrhundert des
Kindes« eine lange Passage tiber die Erziehung zur Aufrichtigkeit, wel-
che allerdings am besten ohne Strafe und durch stetes Beispiel erfolge.
Wieder geht ein Appell an die Erzieher, jede Zucht zu unterlassen: »Man
giebt dem Kinde unwahre Motive, halbwahre Auskiinfte, Drohungen

32 Johann Friedrich Herbart: Pddagogische Schriften. Hg. von Walter Asmus. Bd. 1: Diis-
seldorf 1964, S. 165-179, S. 168.

33 Vgl. dazu Josef Leonhard Blaf}: Pddagogische Theoriebildung bei Johann Friedrich
Herbart. Meisenheim 1972, S. 125f.

34 Ellen Key: Das Jahrhundert des Kindes. Studien. Ubersetzt von Francis Maro. Berlin
1902, S.113.

Chandos als Vater 263

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Warnungen; man iibt einen Druck auf Willen, Denken und Fiithlen
des Kindes aus, gegeniiber welchem die Unehrlichkeit seine berechtigte
Notwehr wird. So machen Erzieher, fiir die Wahrheit das oberste Ziel
war, die Kinder unwahr.«*> Wortlosigkeit hingegen ist bei Key immer ein
positives Erzichungsmittel. Der gréfite Teil der Rede ist threr Ansicht
nach in der Erziehung iiberfliissig. Die Ablose des Herbartianismus durch
die Reformpadagogik um 1900 lafit sich, was die Wahrheitserzichung
betrifft, daher durchaus als ein Verstummen des Erziehers beschreiben.
Die Wahrheit kommt am besten von selbst, ohne intervenierende Rede
ans Licht. An die Stelle des Erziehers tritt sein Objekt; die Padagogik
vom Kinde aus eriibrigt den Aufrichtigkeitsappell.

Chandos’ unfreiwillige padagogische Abstinenz entspricht also ku-
rioserweise der intendierten reformpadagogischen Zuriickhaltung, die
man allerdings selbst als Zeichen einer patriarchalen Krise lesen kénnte.
Natiirlich steht Chandos’ Verstummen aber nicht im Zeichen fortschritt-
lichen Erziehungsdenkens. Er muf es aufgeben, als Vater zu sprechen,
weil er als Ubermittler patriarchaler Werte und Worte nicht mehr taugt.
Die Position der Autoritit, die schon im zeitgenossischen Drama auf
die Pietdt der Kinder angewiesen ist, wird im »Brief« ganz nebenbei
demontiert. Chandos’ Aphasie fiihrt thn selbst zu einer kindlichen, vor-
sprachlichen Welterfahrung, die als paradiesisch erlebt wird, zu einem
semiotischen Rausch vor jeder symbolischen Sprache. In dieser regressi-
ven Sprache der stummen Dinge ist das padagogische Wort unméglich,
Chandos von keinem Vaterruf mehr erreichbar, Katharina Pompilia
bleibt hinter der zugeworfenen Tiir, auch sie ist stumm gemacht.

Nach dem »Brief« hat Hofmannsthal mehrfach der Verlockung der
Viterlichkeit nachgegeben, am innigsten wohl in »Die Frau ohne Schat-
ten«. Trotz der sehnsiichtigen Programmatik dieses und anderer Texte
lafit sich bei Hofmannsthal die hartnackige Ambivalenz des Vaterbildes
nicht entschirfen. Allerlei Rufe nach dem Vater werden vernehmlich,
aber das beschidigte Vaterwort wird nicht mehr »wieder hergestelltc,
und das Wort »Vater« selbst bleibt kompromittiert. Es sei nochmals an
das Finale von Schnitzlers »Einsamen Weg« erinnert, wo mit dem Vater
auch das Vokabel »Vater« gerettet war und neu erfunden werden durfte:
»Miissen solche Dinge geschehen, dafy mir dieses Wort klingt, als hort’

35 Ebd., S.154.

264 Konstanze Flied|

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich’s zum erstenmal ...?« Solche adamische Sprachverwendung kann
es bet Hofmannsthal, gerade nach dem Paradies der stummen Dinge,
nicht mehr geben. »Vater?«, heifdt es mehr als zwei Jahrzehnte spater im
» Turme, »Vater? Das ist ein furchtbares Wort. Nimmst du wirklich das
Wort in den Mund? Vergeht dir nicht die Zunge, indem sie den unaus-
denklichen Geschmack davon schmeckt?« Ein spates Echo des »Briefs«,
und ein konsequentes: Die verschlagene Rede kommt dem Vater nicht
mehr zuriick.

36 Erste Fassung. SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 5-139, S. 48.

Chandos als Vater 265

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 20:55:20.


https://doi.org/10.5771/9783968216997-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

