Nikolaj Plotnikov (Bochum)

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

Zur Bestimmung der kulturellen Unterschiede in der
Philosophie am Beispiel der Geschichte des russischen
Begriffs yPerson¢

Bei der Ubersetzung von philosophischen Texten habe man es mit
Ubersetzung von Sprachen und Begriffen, nicht mit Ubersetzung
von Kulturen zu tun. Diese Ansicht ist in der Philosophie auch nach
den langwierigen Debatten iiber die Hermeneutik und Dekonstruk-
tion immer noch sehr verbreitet. Der Grund dafiir diirfte darin liegen,
dass der Frage nach den kulturellen Unterschieden in den philosophi-
schen Diskursen mit Skepsis begegnet wird. Im Folgenden wird ein
Versuch unternommen, diese Frage im Horizont der Problematik von
Ubersetzungen zu erdrtern. Material dafiir bildet das Feld des deutsch-
russischen Ideentransfers, der sich zum groften Teil, wenn auch nicht
ausschliefBlich, im Modus der Ubersetzung vollzieht und damit 6fter
mit Verstdndnisstorungen, Interpretationskonflikten und translatori-
schen Schwierigkeiten konfrontiert wird. Da sich in diesen interkul-
turellen Transferprozessen die Spannung zwischen Wort und Begriff
am deutlichsten manifestiert, bietet sich das Instrumentarium der
Begriffsgeschichte als am besten geeignete Methode fiir eine histori-
sche Rekonstruktion dieser Prozesse an. Die Begriffsgeschichte in
ihrer bisherigen Form hat sich jedoch primir am nationalsprachlichen
Bestand der Diskurse orientiert. Erst in der jiingsten Zeit findet die
Problematik der Interkulturalitit in begriffsgeschichtlichen Studien
Eingang.!

Aus der Perspektive der Begriffsgeschichte wird deutlich, dass
die interkulturellen Unterschiede in der Philosophie weder an den
kulturmorphologischen noch an den nationalsprachlichen Grenzen
entlang gezogen werden diirfen. Vielmehr erweist sich Interkultura-

! Koselleck /Spree /Steinmetz, »Drei biirgerliche Welten? Zur vergleichenden Se-
mantik der biirgerlichen Gesellschaft in Deutschland, England und Frankreich; in:
Steinmetz, Willibald (Hrsg.), »Politik. Situationen eines Wortgebrauchs im Europa
der Neuzeit; Leonhard/Steinmetz (Hrsg.), Semantiken von Arbeit: Diachrone und
vergleichende Perspektiven.

233

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

litdt selbst als ein diskursives Phanomen, sodass es angemessener er-
scheint, mit Bernhard Waldenfels von der »Inter- und Transdiskur-
sivitit« zu sprechen.? Die genealogische Analyse der interkulturellen
Differenzen muss sich daher an den sich stets verschiebenden Gren-
zen der Diskurse orientieren, ohne diese Differenzen an die biogra-
phischen und sonstigen psychologischen Daten des Autors oder die
kulturellen sKonstanten« zuriickzubinden. Damit nimmt die Analyse
gleichsam eine mittlere Ebene zwischen der Makrostruktur der Grofs-
kulturen und der Mikrostruktur der individuellen intellektuellen
Leistungen der Philosophen in den Blick, die Ebene, auf der sich die
kulturelle Bestimmung des philosophischen Diskurses weder als Aus-
fluss einer Kultureinheit noch als Produkt einer Intention des Autors,
sondern als immanente Charakteristik des Diskurses selbst erweist.

1. Begriffsgeschichte als Argumentationsgeschichte

Die Fokussierung der interkulturellen Analyse auf die Diskursivitit
muss dabei dem Umstand Rechnung tragen, dass Philosophie nicht
blofy mit Rede, sondern mit begriindeter Rede zu tun hat. Begriin-
dung ist aber eine kommunikative Leistung, die im Rahmen von Ar-
gumentationsprozessen gegeniiber anderen Diskursteilnehmern ein-
gebracht, entwickelt und von ihnen anerkannt wird. Sie wird in
Situationen bendtigt, in denen Dissense und Konflikte hinsichtlich
Behauptungen und Aufforderungen entstehen. Damit in diesen Si-
tuationen Redehandlungen gelingen, werden Argumente einge-
bracht, die im Falle ihrer Anerkennung zur Losung des Dissenses
und zur Wiederherstellung der Verstiandigung fiihren.

Dabei unterscheidet sich die philosophische Argumentation von
den alltdglichen Redesituationen, in denen ebenfalls Begriindungen
eingefordert und eingebracht werden, dadurch, dass sie die Regeln
und Gelingensbedingungen des Argumentierens selbst zum Thema
macht. Das bedeutet, dass im Unterschied zur Alltagskommunikati-
on, bei der die kommunikativen Bedingungen des gelungenen Argu-
mentierens vielfach implizit und unbewusst bleiben, diese Bedingun-
gen im philosophischen Diskurs als Strukturelemente des Diskurses
selbst explizit gemacht werden miissen.

In Bezug auf die Sprache der Literatur hat Michail Bachtin in

2 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 9.

234

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

Auseinandersetzung mit der Literaturtheorie des Russischen Forma-
lismus die Auffassung von kommunikativer Genese sprachlicher Be-
deutung in den Alltagssituationen entwickelt und analysiert, wie die-
se Genese im literarischen Kunstwerk explizit gemacht wird. Die
These Bachtins von der dialogischen Natur des literarischen >Wortes«
und seine Theorie des polyphonen Romans als einem »Mikrokosmos
der Redevielfalt«? sollten dabei verdeutlichen, wie die sozialen und
kulturellen Bedingungen der Verstindigung in der Alltagssprache in
formale Elemente der kommunikativen Struktur des Kunstwerks
transformiert werden, das die sozialen Redesituationen inszeniert
und dabei ihre kommunikativen Gelingensbedingungen transparent
macht.

In Weiterfithrung dieser Thesen bestimmt Bachtins Schiiler und
Kollege, der Literaturwissenschaftler Valentin Volosinov (1895-
1936)* das Verhiltnis von Alltagssprache und dichterischer Sprache
als das des Explizitmachens von impliziten Bedingungen, die ein Ge-
lingen der sprachlichen Kommunikation erméglichen. Dabei geht es
nicht um private Erlebnisse oder Intentionen der Sprecher, die unaus-
gesprochen bleiben mdgen, da sie ohnehin nichts zur Konstitution
einer gemeinsamen Redesituation beitragen, sondern um Konventio-
nen, Wissensannahmen, Werteinstellungen und Uberzeugungen, die
von den Sprechern geteilt werden und iiber das gesprochene Wort
hinaus zur Verstindigung der Rede beitragen. Unter Berticksichti-
gung dieser unausgesprochenen Faktoren kann eine >Auflerung im
Leben« nach Volosinov mit einem Enthymem verglichen werden, da
auch bei einem Enthymem eine korrekte Schlussfolgerung aus einer
nicht vollstindigen Anzahl der Primissen, deren Annahme jedoch
vorausgesetzt ist, erfolgt. Eine Alltagsauflerung ist ein solches »ob-
jektiv-soziales Enthymemc,® dessen Struktur stets eine Wechselwir-
kung des Autors, des Zuhorers (Lesers) und des Helden (des Gegen-
standes der Rede) aufweist.

Das literarische Kunstwerk dagegen ist von einer konkreten
Kommunikationssituation abgekoppelt und muss, um verstindlich
zu bleiben, auch die impliziten Elemente der Kommunikation und
damit auch die kommunikative Struktur der Redesituation im Gan-
zen offenlegen. Zugleich muss das Verfahren des Explizitmachens im

3 Bachtin, »Das Wort im Romang, S. 290.
4 Volosinov, »Das Wort im Leben und das Wort in der Poesie«, S. 109-130.
5 Volosinov, a.a. 0., S. 116.

235

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

Werk selbst ebenfalls mit thematisiert werden, damit die Darstellung
der kommunikativen Situation nachvollziehbar wird. Zwar wird auch
im literarischen Werk nicht alles explizit gemacht, denn es wiirde
dann zu einer wissenschaftlichen Abhandlung, bei der das Implizite
auf ein Minimum reduziert — wenngleich nicht vollstandig eliminier-
bar — ist. Die Analyse des Kunstwerks muss es daher als ein kom-
munikatives Ereignis begreifen, an dem schon bei der Auswahl der
Worte der Autor, der Leser und der Held zusammenwirken.
Ubertrigt man diese Thesen Bachtins und Vologinovs auf die
Analyse der philosophischen Diskurse, so ldsst sich formulieren, dass
die in diesen Diskursen stattfindenden Argumentationsprozesse
ebenfalls eine kommunikative Struktur aufweisen, in der die sozio-
kulturellen Bedingungen und Faktoren des Argumentierens kristalli-
siert sind und in einer interkulturell ansetzenden Reflexion explizit
gemacht werden. Die Analyse dieser Bedingungen in der Philosophie
legt die Ansicht nahe, dass philosophische Argumente stets im Rah-
men von Topiken formuliert werden, die kulturgeschichtlich variabel
sein konnen. Unter einer solchen >Topik« ist als ein Zusammenhang
von Annahmen tber die Struktur, den Charakter und die Typen der
Argumentation zu verstehen, die in einem Diskussionskontext als
aussichtsreich gelten, die Auswahl thematischer Schwerpunkte be-
einflussen sowie die kulturelle und soziale Verfassung des Argumen-
tationsumfeldes strukturieren. Der Terminus >Topik< verweist auf die
Tradition der Argumentationstheorie, die sich seit Aristoteles und der
antiken Rhetorik bis hin zur Rehabilitierung der Topik im 20. Jahr-
hundert durch E. R. Curtius® und die >Neue Rhetorik< als Einsicht in
die dialogisch-kommunikative Natur der logisch-philosophischen Ar-
gumentation entwickelt hat. In der modernen Argumentationstheo-
rie wird diese Einsicht als These vom lebensweltlichen Hintergrund
der Logik und damit auch der Rationalitdt formuliert.® Darin erweist
sich die topische Auffassung der Philosophie als Bindeglied zwischen
der Sprachanalyse, die sich mit der Rekonstruktion der formalen ar-
gumentativen Strukturen befasst, und der Hermeneutik, die sich in
den Ansitzen einer >hermeneutischen Logik« um die Interpretation

¢ Baeumer (Hrsg.), Toposforschung.

7 Perelman/Olbrechts-Tyteca, Die neue Rhetorik. Eine Abhandlung iiber das Argu-
mentieren; Kopperschmidt, Rhetorik. Einfiihrung in die Theorie der persuativen
Kommunikation.

8 vgl. Gethmann, Protologik. Untersuchung zur formalen Pragmatik von Begriin-
dungsdiskursen.

236

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

der kulturellen Faktoren des Argumentierens sowie dessen Sinn-
strukturen bemiiht.’

Just im Sinne solcher sprachlichen und kulturellen Prisupposi-
tionen der Rationalitit, die in den philosophischen Diskursen als
Erméglichungsbedingungen der Argumentation explizit gemacht
werden, ldsst sich die kulturelle Variabilitit der Begriffe in der Phi-
losophie analysieren. Sie kann als Unterschied sprachlich-argumen-
tativer bzw. topischer Kontexte expliziert werden, in deren Rahmen
bestimmte Erkenntnisinteressen verfolgt und philosophische Gel-
tungsanspriiche eingeldst werden.

Als wesentlicher Bestandteil der Rekonstruktion von unter-
schiedlichen topischen Kontexten ist das methodische Programm
einer historischen Semantik bzw. der >Begriffsgeschichte< anzusehen.
Denn dieses Programm geht ebenfalls von der Annahme einer
sprachlichen Gebundenheit der Argumentation aus, die dariiber hi-
naus soziokulturelle Dimension hat.'® Nicht die Begriffe als Worter-
buchwissen, sondern Begriffe als Bestandteile von Vokabularen, die
in den Diskussionssituationen gebraucht werden, bilden das Thema
der Begriffsgeschichte. Man kann diese Situationen als Argumentati-
onssituationen charakterisieren, in denen begriffliche Unterschei-
dungen als Begriindungen bzw. Widerlegungen bestimmter Behaup-
tungen eingesetzt werden. Begriffe fungieren bei dieser Auffassung
als Abkiirzungen fiir semantische Unterscheidungen, die in den je-
weiligen Argumentationssituationen verwendet und durch Diskurs-
teilnehmer als solche anerkannt werden.

Diese Bestimmung der >kulturellen Topik« ist besonders fiir das
Verstindnis der philosophischen Argumentation aufschlussreich.
Denn diese hat bereits in den aristotelischen Bestimmungen wesent-
lich topische Natur, d.h. der Anspruch der philosophischen Argu-
mente auf Universalitit (in dem sich die Tendenz zur Bildung einer
schlechthin kontextunabhingigen Terminologie griindet) bleibt
immer kontext- und diskursbezogen, damit ihre Funktion erfolgreich
erfiillt werden kann. Dies bedeutet, dass in der Philosophie die Giil-
tigkeit ihrer Argumente nicht durch irgendeine Letztbegriindung er-
reicht werden kann, sondern dass sie von den in unterschiedlichen
Argumentationskontexten geteilten Pramissen abhidngt, zu denen

9 Misch, Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens.
10 vgl. Busse, Historische Semantik. Analyse eines Programms; Koselleck (Hrsg.),
Historische Semantik und Begriffsgeschichte.

237

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

auch ein Einverstindnis dariiber gehort, was als ein {iberzeugendes
Argument gelten soll. Mithin ist der philosophischen Begrifflichkeit
ein persuasives Element eigen, das zur gelungenen Ubernahme der
von der Philosophie explizit gemachten Unterscheidungen beitrigt.
Der >zwanglose Zwang« des >besseren Argumentsc< ist in der Philoso-
phie, anders als in den exakten Wissenschaften, immer von den Be-
dingungen der Argumentationssituation abhingig. Dies bedeutet
gleichzeitig, dass die Festlegung von Bedeutungen in den philosophi-
schen >Begriffen< nicht identisch mit der Bildung wissenschaftlicher
Termini ist, da sie einen Spielraum der Zustimmung erfordert, der
vom Verlauf des argumentierenden Dialogs abhiangt. Durch eine ein-
deutige Prizision, die die Bindung der philosophischen Argumente an
eine >Topik« abschneidet, wiren eingefiihrte philosophische Unter-
scheidungen weitgehend um ihre Effizienz gebracht.!!

Freilich wurde im Topik-Verstdndnis sowohl bei Aristoteles als
auch in der modernen Argumentationstheorie stets nach Argumen-
tationsformen gesucht, die iiber unterschiedliche Kontexte hinaus
eine universale Giiltigkeit erhalten. Auch das Konzept der literari-
schen Topoi im Anschluss an Curtius begreift sie als tiberhistorisch
geltende Formen mit einer tiefenpsychologischen Verankerung, die
ihre Identitit und Invarianz sichern soll. Bei der interkulturellen
Analyse der Topiken ist hingegen gerade die Varianz der Argumenta-
tionskontexte und -figuren zu beachten, die gleiche Argumente in
verschiedenen Argumentationssituationen ungleich wirken lasst und
umgekehrt. Denn es ist der Zusammenhang des jeweiligen Kontextes
des Argumentierens — die in ihm geltenden Prasuppositionen, die
Strukturierung der Diskurse selbst, die in die Argumentationssitua-
tion hineinwirkenden kulturellen Faktoren usw. —, durch den die phi-
losophischen Begriffe ihre kulturhistorische Konkretion erhalten und
eine Begriffsgeschichte konstituieren.

' Ein Beispiel fiir eine solche Bezogenheit der Argumente auf eine bestimmte Kon-
stellation der philosophischen Diskussion gibt eine spite Notiz Hegels, in der er sei-
nen Verzicht auf eine Uberarbeitung der Phinomenologie des Geistes begriindet: »Ei-
gentiimliche frithere Arbeit, nicht Umarbeiten, — auf die damalige Zeit der Abfassung
beziiglich — in Vorrede: das abstrakte Absolute herrschte damals« (Hegel, Phianome-
nologie des Geistes, S. 448). Mit der Zeit der >Herrschaft des abstrakten Absolutencist
die Epoche des Jenaer Triumphes der Identitdtsphilosophie Schellings gemeint. Zwei
Jahrzehnte spiter sah sich Hegel in Berlin einem ganz anderen argumentativen Kon-
text gegeniibergestellt, in dem die Uberzeugungskraft seines Frithwerks nach seiner
Einschitzung nicht die gleiche Stirke erreichen konnte wie in der Jenaer Diskussions-
konstellation.

238

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

Gleichwohl sind diese unterschiedlichen Argumentationskon-
texte nicht autark. Sie sind durch Ubersetzungen, Rezeptions- und
Transferprozesse in zahlreiche Verflechtungen eingebunden, die ge-
gen die These Quines von der »Unbestimmtheit< bis >Unméglichkeit«
der Ubersetzung sprechen.’? Gerade fiir die Entwicklung der russi-
schen philosophischen Sprache ist es von grofSer Bedeutung, dass sich
die im 18. Jahrhundert ansetzende sidkulare philosophische Reflexion
mit bereits ausgepriagten Systemen der philosophischen Termino-
logie in den westeuropéischen Sprachen konfrontiert sieht.! In dieser
Situation gestaltet sich die Schaffung einer neuen Terminologie als
Ubersetzung und zugleich Umdeutung deutscher, franzdsischer oder
englischer Begriffe, die neben dem altkirchenslavischen und lateini-
schen Wortschatz in den terminologischen Bestand der russischen
philosophischen Sprache eingehen. Aus diesem Grund ist die Proble-
matisierung des Verhiltnisses von Russland und Westeuropa als
eines Verhiltnisses von Nihe und Distanz gleichsam in die sprach-
liche Wirklichkeit eingeschrieben.* Hier zeigt sich der auch sonst an-
zutreffende Umstand, dass das, was als intrakulturelle Merkmale
eines philosophischen Diskurses angesehen wird, selbst Produkt in-
terkultureller Wechselwirkungen, Transfers u. a. ist.

Fasst man die Uberlegungen zum topischen Charakter der phi-
losophischen Diskurse zusammen, dann kann man sie programma-
tisch unter den Titel >Begriffsgeschichte als Argumentations-
geschichtec stellen. Eine auf Argumentationsgeschichte zielende
Forschung nimmt nicht allein das Begriffsfeld in seiner kognitiven
Dimension in den Blick. Sie rekonstruiert zudem die unterschiedli-
chen Argumentationskontexte, in denen Begriffe auftreten; sie iden-
tifiziert Sprechergruppen, die diese Begriffe verwenden; sie macht
schliefSlich jene kulturellen, institutionellen und auch sprachlichen
Bedingungen der Diskurse explizit, die zum Gelingen der Argumen-
tation beitragen, zur Ubernahme der vorgeschlagenen Problemldsun-

12 Markis, Quine und das Problem der Ubersetzung. Vgl. auch den Beitrag von Ger-
hard Preyer in diesem Buch.

13 Zur Problematik des russischen philosophischen Diskurses im Kontext der Argu-
mentationstheorie vgl.: Kule, Metadiskursive Argumentation. Linguistische Unter-
suchungen zum russischen philosophischen Diskurs von Lomonosov bis Losev.

14 vgl. vom Verf.: »Jazyk russkoj filosofskoj tradicii. >Istorija ponjatij< kak forma isto-
riceskoj 1 filosofskoj refleksii« [Die Sprache der russischen philosophischen Tradition.
>Begriffsgeschichte« als Form der historischen und philosophischen Reflexion], S. 71—
88.

239

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

gen fithren und den interkulturellen Transfer dieser Problemlgsun-
gen tber die Grenzen der jeweiligen Situation hinaus erméglichen
und stabilisieren."

Der Ansatz bei der Rekonstruktion der argumentativen Topiken,
in denen Begriffe auftreten, fokussiert im Gegensatz zu den bis-
herigen Positionen in der Betrachtung der Begriffsgeschichte die kul-
turellen Unterschiede des Begriffsgebrauchs, die auf diskursive Be-
dingungen der Argumentation zuriickgefiihrt werden konnen. Aber
anders als beim Ansatz einer intellectual history von Q. Skinner und
der Cambridge School geht es hier nicht um die Erfassung der indivi-
duellen Intentionen der Sprecher. Das Verstindnis der Argumenta-
tion und ihrer Strategien innerhalb einer Topik erfordert vielmehr
die Erfassung von kommunikativen Bedingungen, die von den Teil-
nehmern dieser Topik dauerhaft geteilt und als eine gemeinsame
Basis angesehen werden, die das Gelingen der Argumentation in
diesem kulturellen Kontext ermoglicht.

2. Zur kulturellen Topik der Personalitdtsdiskurse
in Russland

a. Typen des Verstiandnisses von Personalitiit

Wie ldsst sich nun die kulturelle Topik, in der der russische Begriff
der Person entsteht und seine Schliisselrolle erhilt, niher spezifizie-
ren? Zur Beantwortung dieser Frage ist es hilfreich, eine Differenzie-
rung im Begriffsfeld der Personalitit (zu dem Begriffe wie >Subjekt,
>Individuum, >Ich< u. a. gehdren) vorzunehmen, die die typischen As-
pekte der Semantik von >Personc< strukturiert. Diese typologischen

1> Das Programm einer Argumentationsgeschichte hat in sozialhistorischer Hinsicht
Heiner Schultz als Antwort auf Kosellecks Konzeption der Begriffsgeschichte 1979
entworfen. Vgl. Schultz, »Begriffsgeschichte und Argumentationsgeschichtec,
S.225-263. Dort definiert er Argumentation als »eine komplexe sprachliche Aufle-
rungseinheit von angebbaren Personen oder Personengruppen fiir angebbare Zwecke
oder Interessen« (a.a.O., S. 258) und schlégt vor, die Argumentationen unter Bertick-
sichtigung unterschiedlicher Benutzergruppen und deren Interessen zu explizieren.
Die Skizze blieb jedoch unausgefiihrt, insbesondere hinsichtlich der Frage der Ein-
grenzung des Gegenstandes der Analyse. Schultz schligt vor, die Argumentationen
nach Zeitraumen (im Gegensatz zu Einzelbegriffen im Kosellecks Lexikon) zu struk-
turieren, was einer Bestimmung des Chronotopos’ als kommunikativer Einheit der
Rede bei Bachtin entsprechen wiirde. Bachtin, Chronotopos.

240

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

Aspekte konnen als Autonomie, Identitit und Individualitit bezeich-
net werden. Diese Bezeichnungen markieren die typischen Tenden-
zen des Begriffsgebrauchs und kénnen in den Werken der einzelnen
Autoren in verschiedene Kombinationen treten. Trotzdem hat ihre
Differenzierung einen heuristischen Wert, da sie ermoglicht, die ty-
pischen Weisen des Verstindnisses von >Person< samt ihrer charakte-
ristischen Merkmale zu unterscheiden. Man kann auch feststellen,
dass diese Sets der charakteristischen Merkmale der Personbegriffe
auf je spezifische Weise mit anderen Begriffsfeldern (der >Freiheit,
des >Eigentums< der >Verantwortung« usw.) in den Bereichen des
Rechts, der Kunst, der Psychologie oder der politischen Theorie kor-
relieren, d. h. diese typischen Weisen des Verstindnisses von >Personc
bestimmen den Wissensrahmen bei der Strukturierung der kulturel-
len Erfahrung. Damit erweisen sie sich nicht nur als Indikatoren des
historischen Wandels dieser Erfahrung, sondern auch als dessen Fak-
toren, um die Formel Reinhart Kosellecks zu benutzen, denn sie ha-
ben die Funktion, diese Erfahrung auf bestimmte Weise zu struktu-
rieren.

Der Typus der >Autonomies, dessen Name mit der kantischen
Philosophie assoziiert wird, bestimmt die Semantik von >Personc als
die allgemeine Eigenschaft des Menschen (bzw. jedes Vernunft-
wesens), >Subjekt seiner Handlungen« zu sein. Person ist hier eine
Kategorie des moralischen Seins. Dabei kommt in diesem Zusam-
menhang nicht das Einzelindividuum als solches in Betracht, sondern
das Individuum, insofern es fahig ist, in seinem Handeln die univer-
salen praktischen Normen zu verwirklichen (vgl. Kants Formel »die
Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden
anderen«). Die Personlichkeit der Person ist also die Fihigkeit des
menschlichen Individuums, als allgemeines >Vernunftwesen«< zu han-
deln. In diesem Handeln nach einem universellen Sittengesetz zeigt
sich das empirische Individuum als >Subjekt der Freiheit¢, das zugleich
einer Zurechnung fihig ist. Dies sind die universellen Eigenschaften
der Personalitat, die jedem Vernunftwesen zukommen.'¢

16 In einer Studie zum interkulturellen Vergleich der Auffassungen von Person wihlt
Maria-Sibylla Lotter (»Personen: Ein Kulturvergleich«, S. 145-167) die Auffassung
von Personen als » Verantwortungssubjekte« bzw. Subjekte der Zurechnung zum Leit-
faden ihrer vergleichenden Analyse. Diese Zusammenfiihrung erscheint jedoch nur
vor dem Hintergrund des speziell auf die europaische Neuzeit zugeschnittenen Per-
sonbegriffs als {iberzeugend. Es gibt, wie unten zu zeigen sein wird, Personauffassun-
gen, die den Verantwortungsbegriff nicht unbedingt als einen zentralen ansehen, so

241

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

Der Typus des Personverstindnisses im Sinne von >ldentitdt,
der zuerst von Locke ausgearbeitet worden ist,'”” nimmt andere As-
pekte in den Blick, obwohl auch er die Problematik der Zurechnung
und der Rechtsfihigkeit als Zielrichtung seiner Uberlegungen an-
sieht. >Personc ist hier die Kontinuitdt des Bestehens durch die Zeit
hindurch in unterschiedlichen Bewusstseinszustinden, die durch die
einheitsstiftende Funktion der Reflexion und des Geddchtnisses ge-
wihrleistet wird. Allein das Bewusstsein garantiert die Einheit der
Person, da ich mich erst in der Reflexion meinen fritheren mentalen
Zustinden zuwenden und sie als der Einheit meines Bewusstseins
zugehorend identifizieren kann. M.a. W. heifdt hier >Person« die Fi-
higkeit, die fritheren Bewusstseinszustinde als ein und demselben
Bewusstsein zugehorende zu identifizieren (Selbstzuschreibung).

Der dritte Typus der Semantik von >Person« — die >Individualitit«
— geht auf die Monadologie von Leibniz zuriick. Eine fiir die Moderne
sehr einflussreiche Weiterfiihrung erfahrt dieses Modell jedoch in der
deutschen Romantik, die gleichsam als Reaktion auf den kantisch-lo-
ckeschen Begriff der Person (der Aufklirung) entsteht. Das zentrale
Motiv der Auffassung der Personalitit bildet hier nun die Idee der
Einzigartigkeit und der Unverwechselbarkeit des Individuums.'® Eine
Person ist demnach derjenige, der sich von anderen unterscheidet, der
sich durch den Akt der >schopferischen Tat« als einzigartig setzt und
auf diese Weise ein authentisches individuelles Leben erreicht. Per-
sonalitét ist dabei keine allgemeine Charakteristik der verniinftigen
Natur des Menschen, die allen zukommt, und keine strukturelle Ei-
genschaft des menschlichen Bewusstseins, sondern die individuelle
Differenz des einen Menschen von dem anderen.

Wenn man weitere Spezifizierungen dieser typischen Aspekte
vornimmt, so zeigt sich, dass auch die Gegenbegriffe zum Begriff
der Person jeweils unterschiedlich sind. Bei der >Autonomie« ist der
Gegensatz der Person die Sache, d.h. alle Sorten des Seienden, denen
keine Subjektivitidt zukommt. Bei der >Identitit« tritt als Gegensatz zu
Person der Korper (in Lockes Terminologie >das natiirliche Individu-

wie es Auffassungen gibt, die die Verantwortung bzw. Zurechnungsfahigkeit nicht
allein den Personen zuschreiben.

17 Locke, An Essay concerning Human Understanding, II, XXVII.

18 vgl. die These von Friedrich Schlegel: »Grade die Individualitit ist das Urspriing-
liche und Ewige im Menschen; an der Personalitit ist so viel nicht gelegen. Die Bil-
dung und Entwicklung dieser Individualitit als hochsten Beruf zu treiben, wire ein
gottlicher Egoismus.« (Schlegel, »Ideenc, S. 262)

242

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

um<) auf, d.h. Entititen, denen kein reflexives Bewusstsein zu-
kommt. Bei der >Individualitit« ist schlielich der Gegensatz des Per-
sonalen dagegen das Unpersonliche, Anonyme, d.h. alle Zustinde,
Entititen oder gar andere Menschen, denen unterscheidende Merk-
male fehlen. Dem Unpersonlichen kommt nicht die Eigenschaft der
Aktivitdt bzw. der Originalitiit zu, weswegen es unter verschiedenen
Namen - z.B. >Gesellschaft(, >Masse¢, >Menge« — geradezu als feind-
lich gegentiber der individuellen Personlichkeitc dargestellt wird.
Allerdings — und dies ist charakteristisch fiir diese dritte Auffassung
der Personalitit im Gegensatz zu den beiden anderen — kann das Ver-
hiltnis auch umgekehrt gesehen werden. Das heif3t: Es sind diskur-
sive Positionen vorhanden, von denen aus das Einzigartige gerade
solchen Totalititen zugeschrieben wird, im Verhiltnis zu denen das
Individuum nur als ein Teil, ein Fragment und ein abstraktes Element
erscheint. Das >Individuelle« der Person wird dann als ein selbstsiich-
tiges, egoistisches, in sich verschlossenes Element betrachtet, das es
zugunsten der Gemeinschaft zu tiberwinden gilt.

Im ausgehenden 19. Jahrhundert wird dieser semantische Ge-
gensatz der Auffassungen von >Person< im Werk von Georg Simmel
reflektiert. Simmel bringt ihn auf den Punkt, wenn er allerdings nicht
von drei, sondern von zwei Begriffen des Individualismus spricht. Er
setzt den >quantitativen< Individualismus der Aufklirung und Kants
dem »>qualitativen« Individualismus der deutschen Romantik und des
19. Jahrhunderts entgegen. In der ersten Form ist »das Grund-
motiv [...], dass in jedem Individuum ein Kern enthalten ist, der das
Wesentliche an ihm und der zugleich in allen Menschen derselbe ist,
wie Kant es einmal ausdriickt: der Mensch sei zwar unheilig genug,
aber die Menschheit in ihm sei heilig.«!® Hier ist es der Gedanke einer
allgemeinen verniinftigen Natur bzw. des Wesens des Menschen, der
die Forderung der Freiheit fiir jedes Individuum, das allen anderen
darin gleich ist, begriindet. Dagegen wird fiir das 19. Jahrhundert, so
Simmel, ein neues Motiv leitend: Nicht die Gleichheit, sondern die
Verschiedenheit wird als der Imperativ, »daf3 jeder gleichsam ein be-
sonderes Idealbild seiner selbst, das keinem anderen gleich ist, zu ver-
wirklichen habe«,? formuliert. Diesem Imperativ liegt die Auffas-

1 Simmel, »Die beiden Formen des Individualismus«, S.51. Zur Unterscheidung
vom >qualitativen< und >formalen< Individualismus vgl. auch ders., »Goethes Indivi-
dualismus«.

20 Simmel, »Die beiden Formen des Individualismus«, S. 53.

243

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

sung zugrunde, dass Individualitit und Unverwechselbarkeit keine
empirischen Erscheinungen des Menschen seien, hinter denen ein
universales Wesen des Menschen verborgen ist, sondern Grund-
prinzipien der menschlichen Existenz. Den beiden Formen des Indivi-
dualismus entspricht dann auch ein jeweils anderer Begriff des Indi-
viduums, was Simmel mit dem Gegensatz Einzelheit (sc. numerische
Individualitit) versus Einzigkeit (sc. qualitative Individualitdt) arti-
kuliert und sich zugleich bemiiht, fiir die Gegenwart eine Synthese
der beiden Begriffe in Gestalt einer Konzeption des sindividuellen
Gesetzes« zu entwerfen.

b.  Begriff der Person in den russischen
philosophischen Diskursen

Wendet man die Unterscheidung dieser drei Typen der Semantik von
>Person< auf die russische Begriffsgeschichte an, so kann man fest-
stellen, dass in Russland die Auffassung der Person fast ausschlief3-
lich am Typus der Individualitit entwickelt wird, was sich in der Dia-
lektik eines entschiedenen Personalismus sowie eines nicht minder
radikalen Impersonalismus duflert. Die beiden anderen Typen der Se-
mantik von >Personc erscheinen in der russischen Begriffsgeschichte
nur als untergeordnete Elemente. Zwar wird ein und dasselbe russi-
sche Wort licnost’ fiir die Ubersetzung der Begriffe Person (z.B. in
den russischen Ubersetzungen von Hobbes und Locke), Personlich-
keit (bei Kant und Hegel) oder gar Subjektivitit verwendet, um die
Bedeutung der Autonomie und Identitit des Personalen auszudrii-
cken. Die leitende Bedeutung des Wortes bleibt jedoch dem Gedanken
einer unverwechselbaren Individualitit vorbehalten.!

Dieser begriffsgeschichtliche Umstand, dass die Bedeutung der
Individualitit bei der Auffassung der Person so dominant wird, lasst
sich dadurch erkliren, dass die Herausbildung der Terminologie von
Personalitit in Russland wihrend der 1830er bis 1840er Jahre im Zu-
ge der Rezeption der Philosophie des deutschen Idealismus sowie der
deutschen Romantik vor allem auf dem Gebiet der Asthetik, der Li-
teraturkritik und der Geschichtsphilosophie erfolgt, wihrend die
rechts- und moralphilosophische Explikation des Begriffs der Person

21 ygl. ausfiihrlicher: Plotnikov /Haardt (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der
Person in Russland.

244

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

eine Randerscheinung bildet. Der Autor, der am meisten zur Verbrei-
tung dieser Bedeutung von >Person< in der russischen Sprache bei-
trigt, ist der Literaturkritiker und Philosoph Vissarion Belinskij
(1811-1848).% Die philosophische Basis seiner publizistischen Akti-
vitdt ist linkshegelianischer Provenienz, die auf den Einfluss seines
Freundes Michail Bakunin zuriickzufiihren ist, der als erster Hegels
Konzeptionen in den russischen Intellektuellenkreisen bekannt
macht.?® Zugleich zeigt sich Belinskij, der seine Rezeption der hegel-
schen Philosophie speziell auf dem Gebiet der Literaturtheorie und
Asthetik entfaltet, in einem viel starkeren Mafe, als dies bei Bakunin
und selbst bei Hegel der Fall ist, an der Problematik der Personalitdt
interessiert.

In einer hegelianisch inspirierten Betrachtung der Entwicklung
der Natur und des Geistes akzentuiert Belinskij eine fortschreitende
>Individualisierung« des Seienden: von der >Besonderheit< (0osobnost’)
der anorganischen und organischen Natur zur >Individualitdt« (indivi-
dual’nost’) im Tierreich bis hin zur >Personlichkeit< (li¢nost’) in der
menschlichen Welt. Das Personale am Menschen ist gerade das, wo-
durch sich ein Mensch vom anderen unterscheidet: Wie das Gesicht
des Menschen unverwechselbar ist, so ist auch die »geistige Person-
lichkeitc (duchovnaja licnost) des Individuums, die sich im Gesicht
zeigt, unverwechselbar. Daher auch die Definition der Personlichkeit
als »sinnliche Form des verniinftigen Bewusstseins«,* die das Mo-
ment des Unverwechselbaren, des Nichtidentischen und Individuel-
len zusammenfasst.

Diese Auffassung fiihrt Belinskij schliefSlich zum Bruch mit dem
Hegelianismus, der deutlich an Kierkegaards Abrechnung mit der he-
gelschen Philosophie erinnert. »Das Schicksal des Subjekts, des Indi-
viduums, der Personlichkeit« — so proklamiert er in einem Brief von
1841 an den Hegelianer und Kunstkritiker Vassilij Botkin — »ist wich-
tiger als alle Schicksale der Welt und des Wohlbefindens des chinesi-
schen Kaisers (d.h. der hegelschen >Allgemeinheit<)«.?

2

Belinskij, Ausgewdhlte philosophische Schriften.
3 vgl. Wolff, »Hegel im vorrevolutiondren Russland«.
+ Belinskij, »Obs¢ij vzgljad na narodnuju poéziju i eje znacdenie« [Eine allgemeine
Betrachtung der Volksdichtung und ihrer Bedeutung], 654 ff.
% Belinskij, »Brief an V. P. Botkin vom 1. Mirz 1841«, S. 22.

[

o

245

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov
c. ~Kommunikation und Antireprdsentationismus

Einen weiteren wichtigen Bestandteil des Begriffsfeldes stellt die ge-
sellschaftstheoretische Dimension von Personalitit dar, die neben der
dsthetischen und geschichtsphilosophischen die Semantik von li¢nost’
in der russischen Begriffsgeschichte pragt. Auch fiir diese soziale Pro-
blematik und ihre begriffliche Artikulation bleibt das Muster der
sIndividualitit< leitend. Man kann tiberdies auf die Gleichurspriing-
lichkeit der &sthetischen, historischen und sozialtheoretischen Kon-
zeptualisierung der Person als Individualitit in der Zeit nach der Ro-
mantik (im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts) hinweisen, in der
die Kritik am Aufklarungsbegriff der Person (v.a. von Locke und
Kant) sowie an dem auf ihm basierenden Liberalismus laut wird. Die-
se historische Gleichzeitigkeit des Aufkommens des Historismus, der
Asthetik der Individualitit sowie der Soziologie?® macht eine begriff-
liche Korrelation sichtbar, nach der zum Verstindnis des Individuel-
len eine Unterscheidung von dem Anderen gehort, die die Artikula-
tion des Individuellen als Unverwechselbares ermdglicht.

Das Andere kann einerseits als Kontrastfolie gedeutet werden,
von der sich die Individualitit der Person abhebt: Es tritt dann in
Gestalt der >Gesellschaft¢, der »Masse, der sMenge« usw. auf, die dem
Individuum fremd gegeniiberstehen und es bedrohen.?” Diese Op-
position, insbesondere in der Gegeniiberstellung von Intelligencija
und mescanstvo [Philistertum],? begleitet die Semantik von >Personc
in Russland seit ihren Anfangen bei Belinskij und Gercen und bildet
auch den Leitfaden der Konzeptualisierungen von li¢nost’ in der rus-
sischen Ideengeschichte.?? Sie findet ihre Zuspitzung in der These
Nikolaj Berdjaevs, nicht die Personlichkeit sei ein Teil der Gesell-

% vgl. Luhmann, »Individuum, Individualitit, Individualismus« sowie Spaemann,
Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restauration. Studien iiber L. G. A.
de Bonald.

¥ Grundmuster dieser Position findet sich in Mills On liberty (Ch. 3), wo er die Be-
drohung der individuellen Lebensentwiirfe seitens der >Tyrannei der 6ffentlichen
Meinung« betrachtet.

% vgl. Vihavainen, Inner adversary. The struggle against philistinism as the moral
mission of the Russian intelligentsia.

» Diese Opposition von li¢nost’ und meséanstvo liegt der einflussreichen Studie von
Razumnik Die Geschichte des russischen sozialen Denkens zu Grunde. Vgl. Razum-
nik, Istorija russkoj obséestvennoj mysli.

246

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

schaft, sondern umgekehrt die Gesellschaft stelle eine partielle Ob-
jektivation der Person dar.>

Diese Opposition kann jedoch bei konstanten Merkmalen, die in
ihrem Rahmen der Person und der Gesellschaft zugeschrieben wer-
den, auch umgekehrt konnotiert sein: Die (individuelle) Person wird
dann als untergeordneter, kiinstlich isolierter Gegenpart der positiv
akzentuierten Gemeinschaft angesehen, der nur in Bezug auf diese
seine Bedeutung erhilt. Von den Slavophilen bis hin zu den Eurasiern
mit ihrer Gegeniiberstellung einer >symphonischen< und >individuel-
lenc Personlichkeit? findet sich eine solche Umpolung der Semantik
von >Person<. Auch in den sowjetischen Personlichkeitstheorien, die
von der marxschen These, das Individuum sei »das Ensemble der ge-
sellschaftlichen Verhéltnisse« (»Thesen tiber Feuerbach«), ausgehen,
wird dieser abgeleitete Status der Person festgeschrieben.?

Andererseits wird die Individualitdt der Person durch das Ver-
hiltnis zum konkreten Anderen konstituiert, der in Gestalt eines »al-
ter Ego¢, >Duc oder (bei negativer Konnotierung) eines >Doppelgén-
gers< auftritt. Dieses Verhiltnis vom individuierten Ich zum ebenso
individuierten >Duc bildet das konstitutive Prinzip einer Theorie der
Interpersonalitit, deren Ansitze eine wichtige Linie der Begriffs-
geschichte der Person in Russland ausmachen.?

Die Ansicht, dass die monadisch verfasste Subjektivitit (indivi-
duelles Ego) eine notwendige Voraussetzung fiir das intersubjektive
Verhiltnis zum Anderen bildet, weil sich durch ihre Bestimmung als
Individualitit allererst die Moglichkeit eroffnet, eine andere in den

% Berdjaev, Nikolaj, O rabstve i svobode celoveka. Opyt personalisticeskoj filosofii
[Von der Sklaverei und der Freiheit des Menschen. Versuch einer personalistischen
Philosophie], S. 15.

31 Zur Personlichkeitskonzeption bei den Eurasiern, speziell bei Lev Karsavin, vgl.:
Horuzij, »Karsavin as philosopher of personality«; Griibel, »Normativitit und Axio-
logie in Michail Bachtins und Lev Karsavins philosophischem Personalismusc, S. 83—
93. Zu den Slavophilen (insbesondere, Ivan Kireevskij) vgl.: Goldt, »Freiheit in Ein-
heit? Personlichkeit und Kollektiv als kulturelle Schliisselkonzepte russischen Den-
kens«, S. 19-42.

2 vgl. 'enkov, »Was ist das — die Persénlichkeit?«, S.293-311, sowie: Tugarinov,
»Kommunismus und Personlichkeit«, S. 307-322.

% vgl. dazu: Haardt, »Michael Bachtin — ein Phianomenologe der Intersubjektivitit?«,
S. 217-229; Pape, Autonome Teilhaftigkeit und teilhafte Autonomie. Der Andere in
Michail M. Bachtins Frithwerk.

247

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

Blick zu nehmen, ist in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, ins-
besondere in der Phinomenologie Husserls, entfaltet worden.?*

Diese Ansicht wird im russischen Diskurs der Personalitit da-
durch erweitert, dass hier versucht wird, die Idee der Kommunikation
als Korrektur des monadologischen Ansatzes in das Verstindnis der
Person einzufiihren. Bereits im Rahmen des russischen Leibnizeanis-
mus wird der Gedanke aufgegeben, dass zwischen Monaden keine
communicatio stattfindet. In Bezug auf die bekannte leibnizsche Me-
tapher, dass »Monaden keine Fenster haben«, erklirt der Philosoph
Nikolaj Losskij (1870-1965): »Die Lehre Leibniz’ dariiber, dass Sub-
stanzen skeine Fenster und keine Tiiren< haben, d.h. sich in keiner
unmittelbaren Kommunikation miteinander befinden, muss aufs
Entschiedenste zuriickgewiesen werden.«% Und losif Levin (1901-
1984), ein nichtoffizieller Philosoph der Sowjetzeit, gibt von dieser
Auffassung her eine prignante Formel des Personverstindnisses: »die
Person ist eine Monade mit Fenstern«.*

Hier zeigt sich aber noch ein wichtiger Aspekt der kulturellen
Topik der Auffassung von >Personc< in den russischen Diskursen.
Man kann ihn als einen >Antireprasentationismus< bezeichnen. In
den zitierten Kritiken an Leibniz wird immer wieder aufSer Acht ge-
lassen, dass die Monade deshalb gar keine Fenster braucht, weil sie
das Universum reprisentiert und es daher auf je eigene Weise in sich
enthilt.’”” Bei Leibniz findet hier ein Gedanke eine Weiterfithrung,
der die Auffassung der Person seit Beginn der Neuzeit und insbeson-
dere seit der Etablierung des neuzeitlichen Naturrechtsdenkens we-
sentlich pragt: der Gedanke der Stellvertretung. Hobbes bringt diese
Auffassung auf den Punkt, indem er die Person als denjenigen de-
finiert, »dessen Worte und Handlungen entweder als seine eigenen

% vgl.: Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Schon
bei Fichte ist die Individualitit des Ich die Voraussetzung fiir die empirische Existenz
der Person in der Gemeinschaft. Allerdings ist die Individualitét hier noch eine abs-
trakte Endlichkeitsbestimmung des Ich, die keine qualitative Differenz in sich enthilt
und letztendlich iiberwunden werden muss. Vgl.: »Das Vereinigungsglied des Reinen
und Empirischen liegt darin, dass ein Vernunftwesen schlechthin ein Individuum
seyn muss; aber nicht eben dieses oder jenes bestimmte; dass einer dieses oder jenes
bestimmte Individuum ist, ist zufillig, sonach empirischen Ursprungs« (Fichte, Das
System der Sittenlehre nach den Principien der Wissenschaftslehre, S. 254).

% Losskij, »Mir kak organiceskoe celoe« [Die Welt als organisches Ganzes], S. 133).
% vgl. Levin, »Sichs, >Iche, >Selbstc. Uber die Freiheitc, S. 212.

7 Zur Erlduterung der Leibniz'schen Metapher: Busche, »Ubernatiirlichkeit und
Fensterlosigkeit der Monaden, S. 49-80.

248

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

angesehen werden, oder als solche, die die Worte oder Handlungen
eines anderen Menschen oder Dinges vertreten«.’® Dabei bedeutet die
Vorstellung von dem >Eigenenc« lediglich, dass man, wie im Falle der
natiirlichen Person, sich selbst vertritt. Damit wird im Begriff der
Person der Gegensatz des Natiirlichen und Kiinstlichen gleichsam re-
lativiert und durch ein kompliziertes System der Reprisentationen
ersetzt. Hobbes bezieht sich auf zwei paradigmatische Institutionen
der Personalitit, die dieses Verhiltnis der Stellvertretung verkérpern
—auf das Gericht und das Theater. In ihnen werden auch zwei zentrale
Bedeutungsmomente der neuzeitlichen Deutung der Person geprigt:
das Recht und die Maske bzw. Rolle. Beide bringen das Verhiltnis
zwischen individueller Gestalt und allgemeinem Typus als das einer
Reprisentation zum Ausdruck. Noch Kant vermerkt: »Persona be-
deutet auch Maske«.?

Und gerade diese beiden Bedeutungsmomente fungieren bei der
Entstehung des modernen Begriffs der Person in der russischen Ide-
engeschichte als Kontrastfolie. Die Vorstellung von einem authenti-
schen Dasein des Individuums zieht sich durch alle philosophischen
Diskurse in Russland hindurch und wird sowohl der Rechtsauffas-
sung der Person, die als eine konventionelle Konstruktion infrage
gestellt wird, als auch der maskenhaften Vortiuschung (li¢ina) des
wahren menschlichen Gesichts (lico, lik) radikal entgegengesetzt.
Stellvertretend fiir diese Ansicht ist die moderne Deutung der russi-
schen Tkone durch den Theologen und Philosophen Pavel Florenskij
(1882-1937), der das Verstindnis der Tkone als eines >wahren Bildes«
in dieser Entgegensetzung vom >Antlitz¢ (des Géttlichen in mensch-
licher Gestalt) und tduschender >Maske« fundiert.*> Auch hier wird
das authentisch Unverwechselbare als Grund des Personalen in der
Ikone betont und — zwar historisch schief — polemisch gegen das Ty-
pische und Verdeckende einer Maske ins Feld gefiihrt.

Die Frage nach den Griinden fiir dieses Festhalten an der Authen-
tizitit sowie fiir diese ablehnende Haltung gegen jeden Reprisentatio-
nismus fiihrt zu einer weiteren Dimension der Erforschung von unter-
schiedlichen kulturellen Topiken und ihrer Wechselwirkungen: So wie

38 Hobbes, Leviathan, S. 123.

% Kant, Gesammelte Schriften (Akademie-Ausgabe), Bd. 21, S.142. Vgl. Meyer-
Drawe, »Persona bedeutet auch Maske«, S. 24-28.

4 Florenskij, Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutioniren Rufiland,
S. 49-63.

249

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

eine Ubersetzung keine blofe Ubertragung von fremden Inhalten in
die eigenen ist, sondern ein Herausstellen von diskursiven Briichen,
Leerstellen und Dissonanzen in einem Text, so macht auch die Analyse
von eigenen und fremden Argumentationskontexten Problemstellen
sichtbar, die fiir die Teilnehmer dieser Kontexte implizit bleiben. Da-
mit iibernimmt eine so verstandene interkulturelle Begriffsgeschichte,
um die es mir hier geht, schlieBlich die Funktion einer Diskurskritik,
die zur Aufgabe hat, blinde Flecken und verdeckte Machtmechanismen
in den Argumentationsprozessen und Denktraditionen aufzudecken
und einem verbesserten Verstindnis aufzuhelfen.

Bibliographie:

Bachtin, Michail M. Chronotopos, Frankfurt/M. 2008.

Bachtin, Michail M., Das Wort im Roman, in: ders., Die Asthetik des Wortes.
Hrsg. und eingel. von Rainer Griibel, Frankfurt/M. 1979, S. 154-300.

Baeumer, Max L. (Hrsg.), Toposforschung, Darmstadt 1973.

Belinskij, Vissarion G., »Brief an V. P. Botkin vom 1. Mirz 1841, in: ders.: Polnoe
sobranie so¢inenij [Gesammelte Werke]. Bd. 12, Moskau 1958, S. 22-30.

Belinskij Vissarion G., »Ob3&ij vzgljad na narodnuju poéziju i eje znalenie«
[Eine allgemeine Betrachtung der Volksdichtung und ihrer Bedeutung]
(1844), in: ders., Polnoe sobranie socinenij [Gesammelte Werke]. Bd. 5,
Moskau 1954, S. 654—659.

Belinskij, Vissarion G., Ausgewdhlte philosophische Schriften, Moskau 1950.

Berdjaev, Nikolaj A., O rabstve i svobode celoveka. Opyt personalisticeskoj filo-
sofii [Von der Sklaverei und der Freiheit des Menschen. Versuch einer per-
sonalistischen Philosophie] (1939), Moskau 1995.

Busche, Hubertus, »Ubernatiirlichkeit und Fensterlosigkeit der Monadenc, in:
Busche, H. (Hrsg.), Gottfried Wilhelm Leibniz. Monadologie. Berlin 2009,
S. 49-80.

Busse, Dietrich, Historische Semantik. Analyse eines Programms, Stuttgart
1987.

Fichte, Johann Gottlieb, Das System der Sittenlehre nach den Principien der
Wissenschaftslehre, in: Fichtes simmtliche Werke, Bd. 4, Berlin 1845-46,
S. 13-65.

Florenskij, Pavel N., Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutio-
néren Rufiland, Stuttgart 1988, S. 49-63.

Gethmann, Carl Friedrich, Protologik. Untersuchung zur formalen Pragmatik
von Begriindungsdiskursen, Frankfurt/M. 1979.

Goldt, Rainer, »Freiheit in Einheit? Personlichkeit und Kollektiv als kulturelle
Schliisselkonzepte russischen Denkens«, in: Berner, K./Hattenbach, A.
(Hrsg.), Individualitit in Russland und Deutschland, Miinster u.a. 2003,
S. 19-42.

250

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffsgeschichte und Ubersetzung

Griibel, Rainer, »Normativitit und Axiologie in Michail Bachtins und Lev Kar-
savins philosophischem Personalismus«, in: Haardt, A./Plotnikov, N.
(Hrsg.), Das normative Menschenbild in der russischen Philosophie, Ber-
lin 2011, S. 83-93.

Haardt, Alexander, »Michail Bachtin — ein Phdnomenologe der Intersubjektivi-
tit?«, in: Phianomenologische Forschungen. NF 5 (2000), S. 217-229.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phinomenologie des Geistes. (Gesammelte

Werke. Bd. 9), Hamburg 1980.

Hobbes, Thomas, Leviathan. Hrsg. und eingeleitet von Iring Fetscher. Frankfurt/
M. 1984.

Horuzij, Sergej S., »Karsavin as philosopher of personality«, in: Studies in East
European Thought. 61 (2009), S. 97-104.

’enkov, Eval'd A., »Was ist das — die Persénlichkeit?«, in: Plotnikov, N./
Haardt, A. (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der Person in Russ-
land, S. 293-311.

Ivanov-Razumnik, Istorija russkoj obsestvennoj mysli [Die Geschichte des rus-
sischen sozialen Denkens]. Bd. 1-2, Sankt Petersburg 1914.

Kant, Immanuel, Gesammelte Schriften. (Akademie-Ausgabe). Bd. 21, Berlin
1995.

Kopperschmidt, Josef, Rhetorik. Einfiihrung in die Theorie der persuativen
Kommunikation, Stuttgart/Berlin/Kéln 1976.

Koselleck, Reinhart (Hrsg.), Historische Semantik und Begriffsgeschichte,
Stuttgart 1979.

Koselleck, Reinhart/Spree, Ulrike/Steinmetz, Willibald, »Drei biirgerliche Wel-
ten? Zur vergleichenden Semantik der biirgerlichen Gesellschaft in
Deutschland, England und Frankreich«, in: Puhle, H.-J. (Hrsg.), Biirger in
der Gesellschaft der Neuzeit. Wirtschaft — Politik — Kultur, Gottingen
1991, S. 14-58.

Kufle, Holger, Metadiskursive Argumentation. Linguistische Untersuchungen
zum russischen philosophischen Diskurs von Lomonosov bis Losev, Frank-
furt/M. 2002.

Leonhard, Jorn/Steinmetz, Willibald (Hrsg.), Semantiken von Arbeit: Dia-
chrone und vergleichende Perspektiven, Wien/Koln/Weimar 2016.

Levin, Iosif, »Sich¢, >Ich¢, >Selbst<. Uber die Freiheit«, in: Plotnikov, N./
Haardt, A. (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie der Person in Russ-
land, S. 207-223.

Locke, John, An Essay concerning Human Understanding, in: Locke, John, The
Works of John Locke in Nine Volumes, London 1824. Vol. 1.

Losskij, Nikolaj O., »Mir kak organiceskoe celoe« [Die Welt als organisches Gan-
zes), in: Voprosy filosofii i psichologii. 1915, Nr. 127, S. 99-152.

Lotter, Maria-Sibylla, »Personen: Ein Kulturvergleich«, in: Dirmann, I./Ho-
buss, S./Lélke, U. (Hrsg.), Konversionen. Fremderfahrungen in ethnologi-
scher und interkultureller Perspektive, Amsterdam/NY 2004, S. 145-167.

Luhmann, Niklas, »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: ders.: Ge-
sellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt/M. 1989, S. 149-258.

Markis, Dimitrios, Quine und das Problem der Ubersetzung, Freiburg/Br. 1979.

251

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaj Plotnikov

Meyer-Drawe, Kite, »Persona bedeutet auch Maske«, in: Der Blaue Reiter. Jour-
nal fiir Philosophie: Echt sein (2007) Ausgabe 24, S. 24-28.

Mill, John St., On liberty, London 1948.

Misch, Georg, Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens.
Gottinger Vorlesungen iiber Logik und Einleitung in die Theorie des Wis-
sens. Hrsg. von Gudrun Kiihne-Bertram und Frithjof Rodi, Freiburg/Br.
1994.

Pape, Carina, Autonome Teilhaftigkeit und teilhafte Autonomie. Der Andere in
Michail M. Bachtins Friihwerk, Miinchen 2015.

Perelman, Chaim/Olbrechts-Tyteca, Lucie, Die neue Rhetorik. Eine Abhand-
lung iiber das Argumentieren, Stuttgart-Bad Cannstatt 2004.

Plotnikov, Nikolaj/Haardt, Alexander (Hrsg.), Gesicht statt Maske. Philosophie
der Person in Russland, Ziirich etc. 2012.

Plotnikov, Nikolaj, »Jazyk russkoj filosofskoj tradicii. >Istorija ponjatij< kak for-
ma istoriceskoj i filosofskoj refleksii« [Die Sprache der russischen philoso-
phischen Tradition. >Begriffsgeschichte« als Form der historischen und phi-
losophischen Reflexion], in: Novoe literaturnoe obozrenie [Neue
literarische Rundschau] 2010, Nr. 102, S. 71-88.

Schlegel, Friedrich, »Ideenc, in: Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe. Hrsg. v.
E. Behler. 1. Abt. Bd. 2, Miinchen/Paderborn u.a. 1958, S. 256-272.
Schultz, Heiner, »Begriffsgeschichte und Argumentationsgeschichte«, in:
Joas, H./Vogt, P. (Hrsg.), Begriffene Geschichte. Beitrige zum Werk Rein-

hart Kosellecks, Berlin 2011, S. 225-263

Simmel, Georg, »Goethes Individualismusc, in: ders., Gesamtausgabe. Bd. 12,
Frankfurt/M. 2001, S. 388—416.

Simmel, Georg, »Die beiden Formen des Individualismuse, in: ders., Gesamt-
ausgabe. Bd. 7, Frankfurt/M. 1995, S. 49-56.

Spaemann, Robert, Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restaurati-
on. Studien iiber L. G. A. de Bonald, Miinchen 1959.

Steinmetz, Willibald (Hrsg.), >Politik<. Situationen eines Wortgebrauchs im Eu-
ropa der Neuzeit, Frankfurt/M. 2007.

Theunissen, Michael, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin/New York 1965.

Tugarinov, Vasilij P, »Kommunismus und Personlichkeit«, in: Goerdt, W.
(Hrsg.), Sowjetphilosophie. Wendigkeit und Bestimmtheit. Dokumente.
Darmstadt 1967, S. 307-322.

Vihavainen, Timo, Inner adversary. The struggle against philistinism as the
moral mission of the Russian intelligentsia, Washington 2006.

Volosinov, Valentin N., »Das Wort im Leben und das Wort in der Poesiec, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 43 (1995), S. 109-130.

Waldenfels, Bernhard, Der Stachel des Fremden, Frankfurt/M. 1990.

Wolff, Michael, »Hegel im vorrevolutioniren Russland, in: Negt, O. (Hrsg.),
Aktualitit und Folgen der Philosophie Hegels, Frankfurt/M. 1970, S. 170—
186.

252

https://doi.org/10.5771/9783495813845-233 - am 26.01.2026, 01:25:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495813645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Begriffsgeschichte als Argumentationsgeschichte
	2. Zur kulturellen Topik der Personalitätsdiskurse in Russland
	a. Typen des Verständnisses von Personalität
	b. Begriff der Person in den russischen philosophischen Diskursen
	c. Kommunikation und Antirepräsentationismus

	Bibliographie:

