
V Religionsphilosophischer Begriff
und religionshistorische Wirklichkeit

1. Erreichte Ergebnisse und kritische R�ckfragen

Die spezielle Transzendentalphilosophie, die die besonderen Bedin-
gungen spezieller Erfahrungsweisen, darunter der religiösen, unter-
sucht, konnte zeigen: Jene Bedeutungsmomente, die zu jeder Erfah-
rung gehören (ihr allegorisches, anagogisches, tropologisches und
historisches Bedeutungsmoment) nehmen in der speziell religiösen
Erfahrung eine besondere Gestalt an. Diese macht es nötig, das Hei-
lige, das der religiösen Erfahrung originär gegeben ist, als transzen-
dent, als wesenhaft eines, als Quelle und Maßstab alles Guten und als
historisch handelnde Person zu beschreiben.

Die hier vorgeschlagene weiterentwickelte transzendentale Me-
thode hat sich insoweit in ihrer Anwendung auf die religiöse Erfah-
rung bewährt. Doch bieten die Ergebnisse, zu denen sie dabei geführt
hat, auch Anlaß zu kritischen Rückfragen. Sieht man sich nämlich
unter den Religionen um, wie sie in der Geschichte tatsächlich vor-
kommen und in ihren Selbstzeugnissen für die religionswissen-
schaftliche Forschung zugänglich werden, dann wird man feststellen
müssen: Das Bekenntnis zum transzendenten, wesentlich einen und
guten und zugleich personalen Gott stellt in der Religionsgeschichte
nicht die Regel, sondern die Ausnahme dar. Deshalb kann man daran
zweifeln, ob eine »philosophische Einübung in die Gotteslehre«, die
die Mehrheit der Religionen auf Fehlformen der religiösen Erfah-
rung zurückführt, den angemessenen Maßstab zu ihrer Beurteilung
gefunden habe. Nun kann man diesem Einwand die bewährte Regel
entgegensetzen »Bonum ex integra causa; malum e quolibet defectu«
– »Das Gute entsteht aus der wohlgeordneten Ganzheit eines Ur-
sachenkomplexes, das Schlechte aus jedem Ausfall einer Ursachen-
Komponente«. Daraus läßt sich folgern: Je komplexer ein Phänomen
ist – und die Religion ist dies gewiß in einem hohen Maße – desto
wahrscheinlicher sind Ausfallserscheinungen, und desto seltener ist

190 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das von solchen Ausfallserscheinungen freie Phänomen. Und demge-
mäß ist es nicht erstaunlich, daß dasjenige Gottesverständnis, das
aufgrund philosophischer Überlegungen als das allein angemessene
beurteilt werden muß, in den tatsächlich vorkommenden Religionen
selten anzutreffen ist.

Doch gibt es einen weiteren Grund, der diesen Einwand ver-
stärkt und die soeben versuchte Antwort als unzulänglich erscheinen
läßt. Der Mehrheit der Religionen fehlt nicht nur faktisch das eine
oder andere Element desjenigen Gottesverständnisses, das hier eben-
so wie in der traditionellen Metaphysik für unentbehrlich gehalten
worden ist, wenn eine angemessene Antwort auf die Frage »Was Gott
sei« gegeben werden soll. Vielmehr kann beobachtet werden, daß
nicht wenige Religionen gerade dann, wenn sie einem solchen Got-
tesverständnis begegnen, dagegen einen ausdrücklichen Widerspruch
einlegen und diesen Widerspruch aus religiösen Gründen für not-
wendig halten. Wer also daran festhalten will, daß der Glaube an
den transzendenten, einen und guten und personalen Gott aus der
»integra causa«, d. h. aus dem ungestörten Gesamtkomplex der Be-
deutungsmomente der religiösen Erfahrung, entspringt, muß ver-
ständlich machen, woher jener Widerstand kommt, den die Vertreter
vieler religiöser Überlieferungen »cum opinione necessitatis« diesem
Gottesverständnis entgegenbringen, also in der Überzeugung, dieser
Widerstand sei aus spezifisch religiösen Gründen notwendig. Darum
gilt es zunächst, das Zustandekommen dieses religiös motivierten
Widerstandes verständlich zu machen, ehe es möglich wird zu prü-
fen, ob er wirklich aus Mißverständnissen der religiösen Erfahrung
entspringt.

2. Der »Fromme Widerstand« gegen die Vorstellung
vom transzendenten, einen, allg�tigen und personalen Gott

a) Die Erfahrung von der Gegenwart des Heiligen und der
Widerstand gegen die Vorstellung von seiner Transzendenz

In der religiösen Erfahrung begegnet der Mensch dem Heiligen in
dessen ungeteilter Gegenwart. In der Stunde dieser Begegnung wird
er zu einer Antwort gerufen, die er nur mit der Ganzheit seines Her-
zens geben kann. Dabei besteht zwischen der ungeteilten Gegenwart

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 191

Der »Fromme Widerstand«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Heiligen und der ebenso ungeteilten Ganzheit des Herzens eine
Wechselbeziehung. Einerseits ist die Ungeteiltheit des Herzens ge-
fordert, wenn der Mensch auf die Gegenwart des Heiligen die ange-
messene Antwort geben soll; jede »Halbherzigkeit« ist eine Weise,
sich dem unbedingten Anspruch des Heiligen zu entziehen. Anderer-
seits ist die Ganzheit des Herzens die Folge davon, daß der Mensch
sich im unablässigen Wandel seiner Lebens-Umstände und Seelen-
Zustände auf die Gegenwart des Heiligen sammelt und in solcher
Sammlung die Mitte seines Lebens gewinnt. »Meditatio«, die
»Sammlung auf die Mitte«, ist deswegen ein zentraler religiöser Akt.
Und viele Religionen bieten Anleitungen für die so verstandene
Meditation.

Das schließt nicht aus, daß zu jeder religiösen Erfahrung ein »al-
legorisches« Bedeutungsmoment gehört. Der Mensch, der diese Er-
fahrung macht, gewinnt das Bewußtsein von einer Größe des Hei-
ligen, die seine Fassungskraft übersteigt und immer neue, oft
überraschende Begegnungen erwarten läßt. Fällt dieses Bedeutungs-
moment aus, dann entstehen die früher beschriebenen Fehlformen
der Idololatrie und des Fetischdienstes. Aber wenn philosophisch ge-
sagt werden konnte, dieses allegorische Bedeutungsmoment verwei-
se das Subjekt in seine Geschichte hinein, dann entspricht dieses Ver-
ständnis zwar der Weise, wie die Bibel die besonderen Erfahrungen
der Seher und Propheten mit der Geschichte der religiösen Überlie-
ferungsgemeinschaft verknüpft. Aber andere Religionen haben das
allegorische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung anders
verstanden. Und dieses abweichende Verständnis beruht darauf, daß
derjenige, der die religiöse Erfahrung macht, zu dem Eindruck kom-
men kann, der Augenblick der erfahrenen Begegnung sei von abso-
luter Bedeutungsfülle und lasse für eine kommende Geschichte kei-
nen Raum. Die Gestalt, in der das Heilige ihm je gegenwärtig
begegnet, scheint ihm dann so unlösbar mit der darin erfahrenen Ge-
genwart verbunden, daß jede Unterscheidung zwischen »Gehalt«
und »Gestalt« gegenstandslos werde. Sie als »bloße« Erscheinungs-
gestalt zu begreifen, wird, so scheint es, dem nicht gerecht, was im
religiösen Zusammenhang »Erscheinung« bedeutet: sich ereignende
Realpräsenz, die für eine Frage nach dem, was »hinter« dieser Er-
scheinung steckt, keinen Raum mehr läßt. Denn in demjenigen Teil
der Erfahrungswelt, der, um es mit Eliade zu sagen, »in eine Hiero-
phanie transfiguriert« wird, gibt das Heilige sich selbst ganz und
ohne Vorbehalt dem, der seine Gegenwart erfährt, zu fassen.

192 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Verständnis von »Erscheinung« aber hat nicht selten ein
bestimmtes Weltverständnis zur Folge: Mit dem je besonderen Teil
der Welt, der zu einer Gegenwartsgestalt des Heiligen geworden ist –
sei es ein Baum oder Stein, ein Blitz oder ein Ereignis des mensch-
lichen Lebens – wird die Welt im Ganzen zum Ort für die Gegenwart
des Heiligen. Und wenn dieses Gegenwärtig-Werden den Charakter
eines Ereignisses hat, dann besteht nach einem in der Geschichte der
Religionen weit verbreiteten Verständnis dieses Ereignis nicht darin,
daß die Welt durchscheinend wird für das, was das Heilige »an sich«
ist, sondern darin, daß das Heilige selbst, indem es sich zeigt, welt-
haft erfahrbare Realität gewinnt. Das Welthaft-Werden des Heiligen
fällt dann zusammen mit seiner eigenen Selbst-Realisation. Daraus
erklärt sich die weite Verbreitung theogonischer Mythen. Denn
wenn das Heilige in jeder Weise seines Gegenwärtig-Werdens sich
selbst, trotz aller bleibenden Verhülltheit in den »Mantel« dieser sei-
ner Erscheinungsgestalt, dem Menschen, ja der ganzen Erfahrungs-
welt ungeteilt zuwendet, dann legt dies die Auslegung nahe: Das
Heilige wird erst, was es ist, indem es in diese Erscheinungsgestalt
eingeht. Dann aber hat der jeweils konkrete Inhalt der religiösen Er-
fahrung zugleich theogonischen Charakter. Der Mensch, der diese
Erfahrung macht, wird, diesem Verständnis nach, zum Zeugen der
»Geburt der Gottheit«.

Die so verstandene religiöse Erfahrung wird deshalb auch nur
durch eine theogonische Archaiologia angemessen ausgelegt: In jeder
religiösen Erfahrung kehrt abbildhaft wieder, was »im Anfang« ge-
schah: die gemeinsame Entstehung des Heiligen und der Welt. Die
angemessene Auslegung dieses Ereignisses in »archaiologischen« Er-
zählungen besteht dieser Auffassung nach darin, die Hierophanie als
die Vergegenwärtigung eines Ur-Ereignisses aufzufassen, in dem
Kosmogonie und Theogonie zusammenfallen. Von dieser Art sind
zahlreiche »Archaiologien« (Ursprungs-Erzählungen) in vielen Reli-
gionen. Ein besonders deutliches Beispiel dafür ist der Mythos vom
ägyptischen Schöpfergott Ptah, der sich durch die Erschaffung der
Welt und insbesondere des Landes Ägypten seinen eigenen Leib »ge-
töpfert« hat. Dabei ist dieser Leib nicht zu einer »rein geistigen« Prä-
existenz des Gottes sekundär hinzugekommen, sondern gehört zur
»leibhaftigen« Realität des Gottes unlöslich hinzu. Die Einheit von
Kosmogonie und Theogonie wird dadurch zum Ausdruck gebracht,
daß Ptah nicht nur als »Töpfer seines Leibes«, sondern als »Töpfer
seiner selbst« angerufen wird. Aber auch für andere Erzählungen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 193

Der »Fromme Widerstand«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von den Ursprüngen, vor allem solche, die an Neujahrsfesten rezi-
tiert werden, ist diese Einheit von Kosmogonie und Theogonie cha-
rakteristisch.

Sind aber solche Mythen und Kulte einmal entstanden, dann
legen sie das Ereignis jeder neuen Begegnung mit dem Heiligen aus
und tragen ihrerseits zur Stabilisierung dieser Deutung bei. Jede
neue Parusia des Heiligen gilt dann als die abbildhafte Wiederholung
seiner »Geburt«. Dann aber scheint es ein Verstoß gegen das Wesen
des Heiligen und gegen die von ihm geheiligte Welt zu sein, wenn
man das »Gegenwärtigwerden« des Heiligen als ein akzidentelles,
zu seinem »transzendenten« Wesen nur sekundär hinzukommendes
Geschehen auffaßt. Der Widerstand gegen die Vorstellung von der
»Transzendenz« des Heiligen wird dann, vermeintlich, zu einem re-
ligiös notwendigen Protest. Daraus wird ein Phänomen verständlich,
das das Erstaunen, ja die Empörung christlicher Kirchenväter erregt
hat: Sogar innerhalb der platonischen Tradition, die die Transzendenz
des Göttlich-Guten bzw. Göttlich-Einen betonte, wurde es alsbald für
nötig gehalten, kosmogonische und zugleich theogonische Mythen
in philosophisch verwandelter Gestalt wieder zur Geltung zu brin-
gen, so vor allem in den »Hieroi Logoi« der Orphik und ihrer Rezep-
tion durch die Neu-Platoniker.

b) Die Erfahrung von der »Coincidentia oppositorum« und der
Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen

In der religiösen Erfahrung wird der Mensch an die Grenze seiner
Existenzfähigkeit geführt, eine Grenze, deren Überschreitung er nur
als den »Tod des alten Menschen« und als seine »neue Geburt« be-
greifen kann. Dann wird ihm, wie schon an früherer Stelle erwähnt
worden ist, die sonst oft vergessene oder gar verdrängte Labilität sei-
nes Lebens und der gesamten Erfahrungswelt bewußt. Das aber legt
dem, der die religiöse Erfahrung macht, ein bestimmtes Verständnis
des Heiligen selber nahe: Dieses erscheint ihm nun als das Zugleich
von Tötungsmacht und Quelle des neuen Lebens. Insofern aber er-
faßt er die Complexio Oppositorum nicht nur als ein grundlegendes
Strukturmoment der Welt; vielmehr scheint ihm diese Gegensatz-
Einheit zugleich ein Wesensmoment der heiligen Ursprünge selber
zu sein.

Das schließt nicht aus, daß zu jeder religiösen Erfahrung ein
anagogisches Bedeutungsmoment gehört, das dem, der diese Erfah-

194 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung macht, einen »Weg nach oben« eröffnet, d. h. einen Weg zu im-
mer klarerer Erfassung der Wesens-Eigentümlichkeit des Heiligen.
Fällt dieses Bedeutungsmoment aus, dann schließen sich die einzel-
nen religiösen Erfahrungen nicht mehr zur Kontinuität eines Weges
zusammen. Jede einzelne religiöse Erfahrung ist dann wie die Begeg-
nung mit einem »neuen Gott«. Daraus entstehen jene Formen des
Polytheismus, von denen an früherer Stelle die Rede war.

Nun konnte philosophisch gesagt werden: Das anagogische Be-
deutungsmoment der religiösen Erfahrung macht den, der diese Er-
fahrung macht, der freien und ungeschuldeten Treue Gottes gewiß;
und deshalb bewährt sich das Bekenntnis zu Gottes Einheit gerade in
Zeiten der Bedrängnis als Grund einer geschichts-offenen Hoffnung.
Aber wiederum ist hinzuzufügen: Dieses Verständnis der religiösen
Erfahrung entspricht zwar der Weise, wie die Bibel (vor allem die
»deuteronomistische Geschichtsschreibung«) die Erfahrung Israels
deutet. Aber in anderen Religionen wird der anagogische Sinn der
religiösen Erfahrung anders verstanden. Denn derjenige, der die Er-
fahrung von der Complexio oppositorum einmal gemacht hat, wird
geneigt sein, von den jeweils kommenden Erfahrungen eine immer
deutlichere Einsicht in den Zusammenhang von Lebensquelle und
Tötungsmacht zu erwarten. Dann aber scheint folgende »archaiolo-
gische« Deutung die angemessene zu sein: Nicht wenige Erzählun-
gen von dem, was »im Anfang« geschah, beschreiben den Ursprung
der Welt als einen Streit antagonistischer Mächte, aus dessen stets
labiler Schlichtung die bestehende Welt hervorgegangen ist. Aus der
Erfahrung von der Coincidentia oppositorum in wesentlichen Teilen
unserer Erfahrungswelt erklärt sich die weite Verbreitung von My-
then von Götterkrieg und Götterfrieden. In solchen »Archaiologien«
ist das Chaos älter als der Kosmos und lebt auch in dem aus ihm her-
vorgegangenen Kosmos als dessen überwundene Herkunft noch fort.
Der Kosmos ist wesentlich »geschlichteter Streit«; und wenn er nicht
ins Chaos zurückfallen soll, muß die Versöhnung der heiligen Mäch-
te untereinander periodisch erneuert werden.

Dieses Verständnis der Weltentstehung aus einem geschlichte-
ten Streit der Götter hat häufig ein tragisches Verständnis alles
Wirklichen zur Folge. Die Labilität der Erfahrungswelt ist in der La-
bilität des Götterfriedens begründet: Der Götterstreit kann jederzeit
neu ausbrechen und die Welt und das Leben ins alte Chaos versinken
lassen. Darum gehört einer verbreiteten Auffassung nach das Tragi-
sche zu den Grundbestimmungen nicht nur des menschlichen, son-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 195

Der »Fromme Widerstand«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern auch des göttlichen Lebens. Die Tragödie, die diesen Grundzug
des Wirklichen anschaulich inszeniert, wird zu einem wesentlichen
Bestandteil des Kultus. Denn es kommt darauf an, den Menschen in
die Aufgabe einzuweisen, in seinem Leben und Sterben zur anschau-
lichen Gegenwartsgestalt jenes Urstreits zu werden, der zwar »im
Anfang« durch einen heilstiftenden Göttersieg entschieden und
durch einen nachfolgenden Götterfrieden geschlichtet worden ist,
letztlich aber nur durch den Untergang endgültig versöhnt werden
kann. »Die Seienden zahlen einander Strafe und Buße für ihr Un-
recht nach der Ordnung der Zeit«, lautet ein früher Spruch der vor-
sokratischen Philosophie1, der dieser in Mythos und Kultus einge-
übten Weise des Selbst- und Weltverständnisses entspricht.

Wenn demgegenüber andere Philosophen die Meinung vertre-
ten, aller Vielheit, ja aller Gegensätzlichkeit der Erfahrungswelt liege
eine gegensatzfreie Ur-Einheit voraus, diese sei »älter« als alle Wi-
dersprüchlichkeit der Erfahrungswelt und bilde ihren fortwirkend
mächtigen Urgrund, und dieser Urgrund garantiere die harmonische
Ordnung der Welt, dann erscheint diese Auffassung vielen religiösen
Menschen wie eine realitätsfremde Konstruktion.

Auch jener »eschatologische Monotheismus«, von dem an frü-
herer Stelle die Rede war (s. o. S. 101 ff.), kann dann wie ein Ausdruck
einer verführerischen Illusion erscheinen. Dieser Monotheismus
sieht in dem anagogischen Bedeutungsmoment der religiösen Erfah-
rung die Hoffnung begründet, am Ende der Tage werde die paradoxe
Erscheinungsgestalt des Heiligen überwunden sein und sein Wirken
als ein »Ja ohne Nein« hervortreten. Und im Lichte dieser Hoffnung
will ein solcher Monotheismus auch das erfahrene Unheil als die ver-
hüllte Erscheinungsgestalt eines universalen Heilswillens der Gott-
heit begreifen, die sich gerade durch diese Weise, die Geschichte zu
lenken, als die eine erweist. Mythen und Kulte von Götterstreit und
Götterfrieden dagegen können religiöse Menschen dazu veranlassen,
auch dieser Deutung zu widersprechen. Der Versuch, in der Comple-
xio Oppositorum nicht das Wesen des Heiligen zu sehen, sondern
nur seine vorübergehende Erscheinungsgestalt, und die Hoffnung,
in der zuletzt geschehenen Überwindung allen Unheils werde die Ur-
Einheit des Heiligen offenbar werden, erscheint solchen Menschen
dann nicht nur als illusionär, sondern in religiöser Hinsicht als ver-
führerisch. Denn die Illusion von einer durch das Ur-Eine garantier-

196 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

1 Anaximander B 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Ordnung der Welt entbinde den Menschen von der Aufgabe, den
immer neu anbrandenden Urmächten des Chaos die stets labile Ord-
nung der Welt immer neu abzuringen.

Sind aber derartige Mythen vom Götterstreit und Götterfrieden
einmal entstanden, dann bestärken sie eine bestimmte, in ihrem Kern
tragische Weise des Weltverstehens und legen jede neue religiöse Er-
fahrung als eine neue Begegnung mit dem Heiligen aus, in welcher
die Ur-Krise abbildhaft wiederkehrt. Jede dieser Begegnungen ist für
den Menschen und die Welt Tod und Leben zugleich, und es muß
offenbleiben, welche dieser Seiten im Einzelfall, durch die freie Ent-
scheidung der numinosen Macht, die Oberhand gewinnt. Dann er-
scheint es wie ein Verstoß gegen die Unverfügbarkeit des Heiligen,
wenn der Mensch apriori zu wissen meint, das »letzte Wort« des Hei-
ligen sei notwendig ein »Ja ohne Nein«. (Über die christliche Bedeu-
tung der Rede vom »Ja ohne Nein« wird an späterer Stelle noch zu
reden sein.) Der Widerstand gegen die Vorstellung von der gegen-
satzlosen Einheit des Heiligen wird dann, vermeintlich, zu einem re-
ligiös notwendigen Protest. Beispiele eines solchen religiös motivier-
ten Protests begegnen im Manichäismus und in den dualistischen
Formen der Gnosis.

c) Die Erfahrung des »heiligen Schreckens« und der Widerstand
gegen die Vorstellung vom »allgütigen Gott«

Der Gedanke, daß nicht nur die Welt und das menschliche Leben als
eine Verflechtung von Gegensätzen zu verstehen sei, sondern daß
auch die heiligen Ursprünge durch eine solche Gegensatz-Einheit be-
stimmt seien, daß folglich das Chaos »älter« sei als der Kosmos und
daß das Tragische der Grundzug alles Wirklichen sei, scheint dadurch
bestätigt zu werden, daß der »heilige Schrecken« wesentlich zur reli-
giösen Erfahrung gehört. Das gilt auch für die biblisch bezeugten re-
ligiösen Erfahrungen: »Weh mir«, ruft Jesajah aus, als er zum Zeu-
gen des Lobgesangs der Seraphim wird2; »Geh weg von mir« sagt
Petrus zu Jesus nach der Erfahrung vom »großen Fischfang«3. Und
selbst die Jungfrau Maria »wird von Schrecken geschüttelt«, als sie
die Botschaft des Engels vernimmt4. Dabei ist es nur eine unter meh-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 197

Der »Fromme Widerstand«

2 Jes 6,9.
3 Luk 5,8.
4 Luk. 1,29.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reren Erklärungen, wenn der »heilige Schrecken« auf das Bewußt-
sein von der eigenen Sündhaftigkeit zurückgeführt wird, das die
Angst vor dem göttlichen Gericht erzeuge. Jesajah sagt: »Ich bin ein
Mann unreiner Lippen«, und Petrus bekennt. »Ich bin ein sündiger
Mensch«. Aber der Schrecken der Jungfrau Maria ist offensichtlich
nicht in Sündenbewußtsein und Gerichtsfurcht begründet. Und darin
scheint eine Bestätigung dafür zu liegen, daß der »heilige Schrecken«
nicht notwendig durch das Bewußtsein der eigenen Sündhaftigkeit
ausgelöst wird. Den meisten Religionen liegt eine »Moralisierung«
des heiligen Schreckens ganz fern. Das Heilige ist schrecklich, nicht
nur für den Frevler, sondern für den Menschen als solchen, ja sogar
für die unbelebte Welt, sodaß bei seiner Annäherung »die Berge
schmelzen« und »das Meer flieht«.

Das aber hat immer wieder die Folgerung nahegelegt, es sei in
religiöser Hinsicht fragwürdig, von der »Allgüte« als einem Wesens-
merkmal des Heiligen zu sprechen. Meint man mit diesem Ausdruck
seine heilschaffende Macht, dann scheint man sich die »dunkle Seite«
des Heiligen zu verschleiern und sich dadurch dieses Heilige so zu-
rechtzulegen, wie es den eigenen Wünschen entspricht. Meint man
damit jedoch die moralische Vollkommenheit, dann scheint man den
Schrecken, den es auslöst, für vermeidbar zu halten: Der Fromme
hätte dann zu solchem Schrecken keinen Anlaß, und die Religion bö-
te sich als ein Weg an, der an einen sicheren Ort führt, wohin dieser
Schrecken nicht reicht. Dann aber wird, so scheint es, die Moralisie-
rung des heiligen Schreckens teils zum Anlaß der Verzweiflung für
die, die sich als Sünder erkannt haben und sich deshalb die Schuld an
den »Schrecken des Gerichts« selber zuschreiben müssen, teils zum
Anlaß der Selbstgerechtigkeit für die, die meinen, durch ihren Le-
benswandel ein »Ja ohne Nein« verdient zu haben, während der ver-
diente Schrecken des Gerichts nur die »bösen Anderen« betrifft.

Angesichts dieser drohenden Verführung legt sich die Folgerung
nahe, auf beiden Wegen (dem der Verzweiflung und dem der Selbst-
gerechtigkeit) verweigere sich der Mensch seiner religiösen Beru-
fung, an der Größe des Heiligen auch dann froh zu werden, wenn
dessen Übermacht dem Menschen todbringend begegnet. Das
schließt nicht aus sondern ein, daß zu jeder religiösen Erfahrung ein
»tropologisches« Bedeutungsmoment gehört. Denn es ist eine »Um-
wendung der ganzen Seele« verlangt, damit der, der die religiöse Er-
fahrung macht, zu dem Bewußtsein gelangen kann, daß er zur selbst-
losen Freude am Heiligen berufen ist. Dann fragt er nicht mehr nach

198 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nutzen und Schaden, nicht einmal mehr nach dem eigenen Heil oder
Unheil, sondern freut sich an der Größe des Heiligen, das über jedes
wertende Urteil erhaben ist. Einen Ausdruck dieser frommen Selbst-
losigkeit, die sich gegen alle christliche Hoffnung auf Heil und Erlö-
sung abgrenzt, hat Hölderlin dem tod-bereiten Empedokles in den
Mund gelegt – nicht als Schrei der Verzweiflung, sondern als Ausruf
der Lebens-Erfüllung. »So mögen die Götter mich vernichten, wie sie
mich geliebt«5. Fällt dieses tropologische Bedeutungsmoment aus,
dann droht der Umschlag von Religion in Magie, d. h. in den Versuch,
sich göttlicher Mächte für menschliche Zwecke zu bedienen. Der Wi-
derstand gegen die Vorstellung von der »Allgüte des Heiligen« wird
dann, vermeintlich, zu einem religiös notwendigen Protest.

Nun konnte philosophisch gesagt werden: Das tropologische
Moment verweist den Menschen in eine Geschichte hinein, in der er
hoffend gewiß sein kann, daß kein Zustand der Welt und des eigenen
Ich die Möglichkeit der Umkehr ausschließt, weil nichts und nie-
mand Gott daran hindern kann, sich dem Sünder in einer sündigen
Welt zuzukehren. Doch ist dem hinzuzufügen: Dieses Verständnis
der religiösen Erfahrung entspricht zwar der Weise, wie die Ge-
schichte des Menschen im Alten wie im Neuen Testament verstan-
den wird. »Wende du uns um, o Gott, laß dein Angesicht über uns
leuchten und wir sind gerettet«6. Aber in anderen Religionen wird
das tropologische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung eher
als die Aufforderung verstanden, zugunsten der selbstlosen Freude
an der Größe des Heiligen auf alle individuelle Heilshoffnung zu ver-
zichten. Ist aber diese selbstlose Freude einmal erreicht, dann er-
scheint dem religiösen Menschen die Erwartung, das Heilige werde
in seiner absoluten Güte zuletzt »alle Dinge zum Guten wenden«,
wie ein unüberwundener Rest eines unfrommen Egoismus.

Die weite Verbreitung von Götterbildern mit schreckenerregen-
dem Gesichtsausdruck, von Kulten, die durch die Finsternis des Ortes
Schrecken erregen oder durch den überlauten Schall von Posaunen
und Trommeln, auch durch die plötzliche Begegnung mit wilden Tie-
ren (oder mit Menschen, die in die Felle solcher Tiere gekleidet sind),
bezeugt nicht etwa, daß die Religion aus der Furcht hervorgegangen
ist (das hat der antike Religionskritiker Lukrez gemeint). Sie macht
vielmehr deutlich, daß die Religion Menschen in die Lage versetzt,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 199

Der »Fromme Widerstand«

5 F. Hölderlin, Der Tod des Empedokles, 1. Akt, 4. Szene.
6 Ps. 80,4, 8 und 20.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich dem Furchterregenden ohne Fluchtreflexe auszusetzen, weil sie
vermögen, vom eigenen Nutzen und Schaden ganz abzusehen und
das Heilige, auch in seiner erschreckenden Erscheinungsgestalt, freu-
dig zu begrüßen.

Und wiederum ist hinzuzufügen: Sind derartige Kultformen
und die ihnen zugeordneten Mythen einmal entstanden, dann legen
sie jede künftige Begegnung mit dem Heiligen in ihrem Sinne aus
und tragen zur Stabilisierung dieser Deutung bei, wonach das Heilige
über jede Beurteilung nach Maßstäben des Guten und Bösen (im
physischen, aber auch im moralischen Sinne) erhaben sei. Dann
scheint es wie ein Verstoß gegen die Berufung des Menschen zur
selbstlosen Freude am Heiligen, wenn man stets nur das Gute, nicht
auch das Schlimme aus seinen Händen annimmt. (Eine solche Mei-
nung vertritt etwa Platon, wenn er sagt: »Der Gott, da er gut ist, ist
nicht von allem die Ursache, wie die Vielen behaupten, sondern für
die Menschen ist er nur von Wenigem die Ursache. Denn für uns ist
viel weniger gut, viel mehr aber schlecht. Für das Gute nun darf man
keinen anderen verantwortlich machen, für das Schlechte aber muß
man eine andere Ursache suchen, nicht den Gott«7.) Dem werden
religiöse Menschen nicht selten widersprechen und betonen, daß sie
selbstlos Gutes und Schlimmes aus Gottes Händen anzunehmen be-
reit sind. Und vielen Zeitgenossen von heute erscheint die Erfolg-
losigkeit der Versuche, alle Erfahrung der physischen und mora-
lischen Übel der Welt mit dem Bekenntnis zum allgütigen Gott zu
versöhnen, als sekundäre Bestätigung dieses Protests.

d) Die Erfahrung von der »Gleichzeitigkeit mit dem Ursprung
der Welt« und der Widerstand gegen die Vorstellung
von einer Geschichte Gottes und der Menschen

In der religiösen Erfahrung begegnet der Mensch jener »numinosen«
Macht (oder einer Mehrheit solcher Mächte), von deren ungenötig-
ter und ungeschuldeter Entscheidung Leben und Tod, Heil und Un-
heil des Menschen und der Welt abhängen. Im jeweiligen Augenblick
solcher Begegnung ist diese Entscheidung noch offen und auch durch
den bisherigen Weltlauf nicht präjudiziert. Darum ist die angemesse-
ne Weise, diese Erfahrung auszulegen, die »Archailogia«, die Rede
von jenen kosmogonischen (und, nach verbreiteter Auffassung, zu-

200 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

7 Platon, Politeia 379c.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich theogonischen) Ur-Anfängen, in denen diese Entscheidung vor
aller Erfahrungszeit gefallen ist, aber so, daß sie in der Begegnung
mit diesen Ursprüngen abbildhaft wiederkehrt. Darauf beruht es,
daß der Mensch im Kultus zum »Zeitgenossen der Ursprünge« wer-
den kann; aber im Lichte des kultisch begangenen »Anfangs« werden
zugleich alle Ereignisse, die den Inhalt menschlicher Erfahrung bil-
den, auch ganz »profane« Ereignisse, als Weisen der »Wiederkehr«
dieser Ursprungs-Entscheidungen begreiflich. Die Worte und Hand-
lungen des Kultus und die Ereignisse der profanen Erfahrungswelt
sind wie zwei Bildhälften einander zugeordnet, die gemeinsam das
Urereignis abbildhaft wiederkehren lassen.

Weil der Mensch in der religiösen Erfahrung – seien es außerge-
wöhnliche Erfahrungen, sei es die Erfahrung der kultischen Feier, sei
es die im Lichte des Kultus gedeutete alltägliche Welterfahrung –
zum Zeitgenossen der Ursprünge wird, ist die Stunde der religiösen
Erfahrung zugleich die Zeitstelle der Freiheit. In der Antwort, die der
Mensch auf die Gegenwärtigwerdung des Heiligen gibt, gewinnt
auch er Anteil an der Entscheidungsmacht, die sonst ein Vorrecht
des Heiligen ist. Auch seine Antwort ist, wenn auch in abbildhafter
Weise, »heils- oder unheilswirksam«, ohne dabei durch den bisheri-
gen Verlauf der Dinge eingeschränkt zu sein. In diesem Sinne konnte
Heidegger mit Recht sagen, das Fest als »das Ereignis, in dem das
Heilige grüßt und grüßend erscheint«, sei zugleich »der Ursprung
der Geschichte«8. Weil aber in allen Abbildern nur die eine, stets
gleiche und unüberbietbare Ur-Entscheidung wiederkehrt, bleibt jene
Entscheidung, die »im Anfang geschah«, das einzig »Denkwürdige«
im Vollsinn des Wortes. Demgegenüber verblaßt die Differenz zwi-
schen den wechselnden Gestalten seiner Wiederkehr bis zur Be-
deutungslosigkeit. Für den, der die religiöse Erfahrung macht, er-
scheinen dann leicht alle Unterschiede der Zeiten und Stunden
unwesentlich gegenüber dem, was »in illo tempore«, am Anfang aller
Dinge, geschehen ist. In diesem Sinne kann Mircea Eliade davon
sprechen, daß die innerweltlich abgelaufene Zeit »vernichtet« wer-
den muß, um die Kosmogonie zu »reaktivieren«. Die Feiernden wol-
len »die abgelaufene Zeit annullieren, die Geschichte vernichten
durch andauernde Rückkehr in illud tempus, durch die Wiederholung
des kosmogonischen Aktes«. Ihr Leben ist bestimmt durch einen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 201

Der »Fromme Widerstand«

8 M. Heidegger, Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung 99 und 101.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Willen zur Entwertung der Zeit«, weil es ihnen nur so möglich ist,
»sich periodisch durch Annullierung der Zeit zu regenerieren«9.

Ohne an dieser Stelle Eliades Deutung religiöser Riten und My-
then im Einzelnen kritisch zu würdigen, kann gesagt werden: Seine
Ausführungen treffen einen weit verbreiteten Zug des religiösen Be-
wußtseins, sofern dieses geneigt ist, die Gleich-Zeitigkeit mit den Ur-
sprüngen als Gleich-Gültigkeit aller Ereignisse der Erfahrungszeit zu
verstehen. Sie alle sind gültig weil sie die Ur-Entscheidung gegenwär-
tig setzen; aber sie sind in dieser ihrer Gültigkeit untereinander
gleich, und ihre Differenz untereinander reduziert sich auf die Diffe-
renz austauschbarer Variationen zu einem gleichbleibenden Thema.
Diese Vergleichgültigung aller Differenzen des Zeitlichen kommt in
vielen Mythen und Riten zum Ausdruck. Jeder aktuell regierende
König ist der »wiedergeborene Urkönig«; jede gegenwärtig vollzoge-
ne Bestellung des Ackers ist die »Wiederholung« einer »Bestattung
der Gottheit«, die »im Anfang« durch ihren Tod alle Fruchtbarkeit in
der Welt gestiftet hat; jede Beilegung eines sozialen Konflikts durch
einen Richterspruch ist die abbildhafte Wiederkehr des Friedens-
schlusses unter den Göttern (exemplarisch abzulesen an den Richter-
sprüchen des Areopags in Athen, der seine Entstehung und zugleich
seine friedenstiftende Wirksamkeit auf den Frieden zwischen Posei-
don und Athene zurückführte). Um Mißverständnissen vorzubeu-
gen, sei hinzugefügt: Vergleichgültigt wird nicht die Zeit; jede Stun-
de ist kostbar, weil sie zur Stunde der Wiederkehr der Ursprünge
werden kann. Vergleichgültigt wird die Differenz der Zeiten; was im
Anfang geschah, kann zu jeder Zeit im wirksamen Abbild wiederkeh-
ren. Und selbst dort, wo die Menschen als Zeitgenossen der Ursprün-
ge zu radikaler Neugestaltung ihrer Lebenswelt fähig werden, weil in
der Gegenwart des Heiligen »alles noch einmal offen« ist, sind sie
nicht von dem Bewußtsein erfüllt, das »noch nie Dagewesene« her-
vorzubringen; sie sind vielmehr überzeugt, nur jene Erneuerungs-
kraft der heiligen Ursprünge ausdrücklich erfahrbar zu machen, die,
in vielleicht weniger ausdrücklicher Gestalt, zu jeder »heiligen Stun-
de«, in jeder Weise ihrer Wiederkehr, schon am Werke war.

Wenn daher an früherer Stelle vom »Sensus historicus« der re-
ligiösen Erfahrung die Rede war, die jeder dieser Erfahrungen ihre
Unverwechselbarkeit und bleibende Denkwürdigkeit verleiht, dann
muß nun hinzugefügt werden: Dieses Verständnis der religiösen Er-

202 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

9 M. Eliade, Kosmos und Geschichte 65 und 70.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrung entspricht zwar jenem geschärften Geschichtsbewußtsein,
wie es in der Überlieferungsgemeinschaft Israels entstanden ist. Hier
machte die Erinnerung an die Großtaten, die Gott an den Vätern ge-
wirkt hat, das Erzählen der mannigfachen Erfahrungen der Söhne
und Töchter nicht überflüssig, sondern verlieh diesem Erzählen erst
sein spezifisch religiöses Bedeutungsgewicht. Die schon erwähnte Er-
zählung von den »Fünf Weisen von Benej Beraq«, die in der häusli-
chen Liturgie der Osternacht rezitiert wird, ist ein Beispiel dafür, daß
man in Israel bis heute mit solchem Erzählen an kein Ende kommt.
Und die jüdische Erzählkultur ist, auch in ganz profanen Zusammen-
hängen, eine Folge dieses im religiösen Kontext eingeübten Ge-
schichtsbewußtseins. Aber andere Religionen sind nicht zu einem
vergleichbaren Geschichtsbewußtsein gelangt. Und auch dieses man-
gelnde Interesse an dem, was in der Erfahrungszeit geschieht, hat
religiöse Gründe.

Denn das Bewußtsein von der Unmittelbarkeit zu den Ursprün-
gen, das zur religiösen Erfahrung gehört, enthält in sich eine Ten-
denz, diesen Sensus historicus jeder Erfahrung, auch der religiösen,
unbeachtet zu lassen und schließlich ganz zu vergessen. Und es sind
gerade die kosmogonischen Mythen und Kulte, die, wie sich gezeigt
hat, diese Tendenz zur Geschichtsvergessenheit verstärken und sta-
bilisieren können. Eliade kann überzeugend aufweisen, »daß wäh-
rend eines recht beträchtlichen Zeitraumes die Menschheit sich mit
allen Mitteln gegen die »Geschichte« gestemmt hat«10; und das ge-
schah aus religiösen Gründen. Die Unbedingtheit des heiligen »Jetzt«
sollte nicht durch seine Einfügung in die innerweltlichen Ereignisrei-
hen relativiert und entwertet werden – Ausdruck »einer Ontologie,
die noch nicht durch die Zeit und das Werden verunreinigt worden
ist«11. Die Abwehr gegen die Einordnung der religiösen Erfahrung in
die Zeit der Geschichte und damit gegen die Betonung des »Sensus
historicus« dieser Erfahrung wird auf diese Weise, vermeintlich, zu
einem religiös notwendigen Protest. Es bedurfte offensichtlich be-
sonderer Gründe, wenn es möglich werden sollte, das Verhältnis
zum Heiligen als ein historisches Verhältnis zwischen göttlicher und
menschlicher Freiheit zu begreifen, wie dies in der jüdischen Verkün-
digung geschah, und so auf den »Sensus historicus« jeder Erfahrung

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 203

Der »Fromme Widerstand«

10 M. Eliade, Kosmos und Geschichte 78.
11 A.a. .O. 76.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufmerksam zu werden, ohne dadurch die Unbedingtheit des religiö-
sen Verhältnisses anzutasten.

e) Der Verlust des Sensus historicus als verborgener Grund
für den Widerstand gegen die Vorstellung vom transzendenten,
einen und allgütigen Gott

Erst mit dem zuletzt Gesagten ist der Punkt erreicht, von dem aus
auch die anderen, religiös motivierten Widerstände verständlich ge-
macht werden können, von denen soeben die Rede war: die Wider-
stände gegen die Vorstellung von der Transzendenz des Heiligen,
von seiner Einheit und vollkommenen Güte.

Wenn nämlich das historische Bedeutungsmoment jeder Erfah-
rung, insbesondere aber der religiösen, entweder unentdeckt bleibt
oder an den Rand der Aufmerksamkeit rückt, kann auch ihr allegori-
sches Bedeutungsmoment nicht unverkürzt wahrgenommen wer-
den. Zwar wird auch dann noch bemerkt, daß der Anspruch, den das
Heilige an das erfahrende Subjekt richtet, einen Überschuß gegen-
über der Weise enthält, wie das Subjekt diesen Anspruch beantwor-
tet, und daß deswegen fortschreitend weitere Erfahrungen mit der
gleichen heiligen Wirklichkeit gemacht werden können. Aber diese
Einsicht wird nicht zu der Aufforderung, alle diese Erfahrungen in
einen hermeneutischen Wechselbezug untereinander zu bringen
und so auch alte Erfahrungen im Lichte neuer neu zu verstehen.
Nur so aber könnte der Mensch in einen geschichtlich voranschrei-
tenden Dialog mit dem Heiligen eintreten. Vielmehr konzentriert
sich die Aufmerksamkeit darauf, diesen Überschuß als ein bleibendes,
in jeder einzelnen Erfahrung impliziertes Wesensmoment des Heili-
gen zu begreifen, das von der Differenz seiner Erscheinungsgestalten
unbetroffen bleibt. Das Heilige, so wird dann zutreffend erfaßt, ist
stets offenbar und verborgen zugleich; mannigfache Inhalte der Er-
fahrung sind Weisen seines »Aufleuchtens«, seiner »Doxa«; diese
aber ist nicht nur die Weise seines Offenbarwerdens, sondern zu-
gleich der »Mantel«, in den es sich hüllt. Aber diese Feststellung ver-
weist, so verstanden, den Menschen nicht in seine Geschichte hinein.
Darum ergibt sich aus der so verstandenen religiösen Erfahrung kein
Weg, auf dem sich das Verhältnis zum Heiligen als ein dialogisches
Wechselverhältnis entfalten könnte. Jede einzelne dieser Erfahrun-
gen steht für sich und hat in dieser ihrer Besonderheit absolutes Be-
deutungsgewicht.

204 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ja unter dieser Voraussetzung entsteht der Verdacht, als sei mit
der Erwartung eines solchen dialogisch voranschreitenden Wechsel-
verhältnisses eine Abwertung der je einzelnen Begegnung mit dem
Heiligen verbunden, weil diese, als Glied in einem historischen Pro-
zeß, zugleich historisch relativiert werde. Der Widerstand gegen die-
se drohende historische Relativierung erweist sich so als der zumeist
verborgene Grund dafür, daß auch dem Begriff der Transzendenz mit
Mißtrauen begegnet wird und stattdessen jeder einzelne Inhalt, der
in der religiösen Erfahrung in eine Hierophanie »transfiguriert« wor-
den ist, als Manifestation einer je besonderen Gottheit verstanden
wird. Jede von diesen ist »absolut«; und keine von ihnen kann durch
ihr Verhältnis zu anderen zu einem bloßen Moment in der Geschich-
te der Hierophanien herabgesetzt werden. Wenn also an früherer
Stelle der Ausfall des allegorischen Bedeutungsmoments als Entste-
hungsgrund der Idololatrie bezeichnet worden ist, so ist nun zu prä-
zisieren: Der Grund dieser Fehlgestaltung der religiösen Erfahrung
liegt darin, daß das allegorische Bedeutungsmoment seinen Bezug
zur Geschichte verliert.

Damit wird zugleich deutlich: Auch der religiöse Widerstand ge-
gen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen ist in einem solchen
Mißtrauen gegen die Geschichte begründet. Wenn nämlich die man-
nigfachen Gegensatz-Verflechtungen, durch die die menschliche Er-
fahrungswelt bestimmt ist, auf einen Grund zurückgeführt werden,
der in seiner Existenz einzig und in seinem Wesen von inneren Ge-
gensätzen frei und diesem Sinne einfach ist (unicitas existentiae et
simplicitas essentiae), dann wird es nötig, eine Wesensdifferenz zwi-
schen der Welt und ihrem Ursprung anzunehmen; nur ein transzen-
denter Ursprung kann in diesem doppelten Sinne einer sein. Das
bedeutet im Umkehrschluß: Wo der Begriff der göttlichen Transzen-
denz auf einen religiös motivierten Widerstand stößt, muß dieser
Widerstand sich auch gegen den Begriff der göttlichen Einheit rich-
ten. Doch hat dieser Widerstand gegen die Überzeugung von Gottes
Einheit noch einen speziellen Grund. Im religiösen Zusammenhang
nämlich gibt dieser Begriff der göttlichen Einheit den Grund dafür
an, daß die religiöse Erfahrung stets ein anagogisches Bedeutungs-
moment in sich enthält und dadurch das Zutrauen begründet, daß es
immer möglich sein wird, die Abfolge der unterschiedlichsten Begeg-
nungen mit den Heiligen zu einer erzählbaren Geschichte zu ver-
knüpfen. Damit aber ist die Hoffnung verbunden, daß erst am Ende
dieser Geschichte die Einheit des Heiligen deutlich hervortreten

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 205

Der »Fromme Widerstand«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, sodaß, mit dem Propheten Secharja gesprochen, »am Ende der
Tage Gott ein einziger und sein Name ein einziger sein wird«.

Gerade in dieser eschatologischen Fassung hat der Monotheis-
mus jedoch eine religiös motivierte Kritik auf sich gezogen. Mit einer
heute üblich gewordenen Formulierung läßt diese Kritik sich in fol-
gender Weise aussprechen: Wer das anagogische Bedeutungsmoment
der religiösen Erfahrung darin sucht, daß sie ihm eine fortschreitende
Offenbarung der göttlichen Einheit garantiert, macht die Geschichte
zu einer einzigen »großen Legitimationsgeschichte«, innerhalb derer
jeder erfahrene Widerstreit als »vorantreibende Negation« gerecht-
fertigt wird, die an ihrer Stelle dazu beiträgt, daß zuletzt alle Wider-
sprüche überwunden werden und die transzendente Einheit Gottes
unverstellt hervortritt. Der »eschatologische Monotheismus«, wie
er an einigen, wenn auch seltenen Stellen der Bibel ausgesprochen
wird, hat in den dialektischen Systemen Hegels und Schellings sei-
nen angemessenen Ausdruck gefunden. »Die Geschichte als Ganzes
ist eine fortschreitende, allmählich sich entfaltende Offenbarung des
Absoluten«12. Und die Kritik an diesen dialektischen Systemen
schlägt nun auf den eschatologischen Monotheismus auch in seinen
religiösen Ausdruckgestalten zurück und gewinnt gerade dadurch
eine religiöse Motivation. »Krieg dem Ganzen, […] aktivieren wir
die Widerstreite, retten wir die Ehre des Namens«13. Die »Ehre des
Namens«, der eine Begegnung ausspricht, sich aber nicht auf den Be-
griff bringen läßt, verbietet die Konstruktion einer Geschichte, deren
dialektischem Gesetz sich jede derartige Begegnung apriori einfügen
müßte.

Der religiöse Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit
des Heiligen hat, so gesehen, seine oft verborgene Wurzel im Miß-
trauen gegen eine teleologisch verstandene Geschichte. Denn die
Hoffnung auf eine solche, durch die Einheit des Heiligen garantierte
Teleologie kann als Verführung erscheinen, sich der Tragik des Le-
bens zu entziehen und seine immer neue Bedrohung durch die Mäch-
te des Chaotischen zu verdrängen. Die im Lichte eines »eschatologi-
schen Monotheismus« gedeutete Geschichte erscheint dann als ein
schlechter Trost, durch den der Mensch sich der Aufgabe entzieht,
die Tragik seines Lebens zu akzeptieren und den Kampf gegen das
Chaos immer neu, ohne Aussicht auf einen »Endsieg«, auf sich zu

206 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

12 Schelling, System des Transzendentalen Idealismus, Ausgabe Schröter II,603.
13 Lyotard, Réponse à la question: Qu’est-ce que le postmoderne, letzter Satz.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmen. Wenn also an früherer Stelle der Verlust des anagogischen
Bedeutungsmoments als der Grund für die Entstehung des Poly-
theismus dargestellt worden ist, dann ist nun hinzuzufügen: Der
Grund dieser Fehlgestaltung liegt in einem Mißtrauen gegen ein te-
leologisches Verständnis der Geschichte, das durch dieses anagogi-
sche Bedeutungsmoment nahegelegt wird.

Damit aber verändert sich auch das Verständnis des tropologi-
schen Bedeutungsmoments, das in jeder religiösen Erfahrung impli-
ziert ist. Gewiß ist jene Umwendung der ganzen Seele, durch die der
Mensch zur selbstlosen Freude am Heiligen fähig wird, nie zu Ende
getan. Das deutlichste Zeugnis für dieses Bewußtsein sind die Rei-
nigungsriten, die in nahezu allen Religionen der gottesdienstlichen
Feier vorausgehen, aber auch jene periodisch (z. B. im Rhythmus
von vier oder fünf Jahren) wiederkehrenden Lustrationsriten der re-
ligiösen Gemeinde, die als ganze »unrein« geworden ist und deswe-
gen jenes »Sterben und Neu-belebt-Werden«, das zu den Initiations-
ritualien gehört, in gewissen zeitlichen Abständen zeichenhaft
wiederholt. Aber derartige Feiern werden in vielen, wenn nicht sogar
in den meisten Religionen als Formen der Wiederherstellung ver-
standen, durch die die Kultgenossen eine Fähigkeit zum gottesdienst-
lichen Handeln wiedergewinnen, die ihnen von den Anfängen an
durch den göttlichen Kultgründer verliehen worden war, die aber in
der Zwischenzeit durch eigene Schuld oder durch den bloßen Ablauf
der Zeit verlorengegangen ist. Sie haben nicht den Charakter der Er-
öffnung neuer Wege durch ein Gericht, das alle Rückkehr in die Ver-
gangenheit ausschließt, und einer inmitten dieses Gerichts gesche-
henden göttlichen Gnaden-Wirksamkeit, die »Neues schafft«, sodaß
man »des Früheren nicht mehr gedenken soll«14.

Darum konzentriert sich alles Gedenken auf das, was »im An-
fang geschah«, und die Geschichte, die in der Zeit verläuft, wird als
eine bloße Abfolge von Variationen dessen verstanden, was in den
Anfängen ein für allemal entschieden wurde. Der »Tropos«, den die
religiöse Erfahrung dem Menschen abverlangt, besteht, so verstan-
den, nicht darin, in den »Wendungen« einer Geschichte das stets
überraschende Wirken der Gottheit zu entziffern, sondern darin, in
immer neuen Abwandlungen sich der tötenden Übermacht des Hei-
ligen anzuvertrauen, die den Menschen »tötet«, um ihn zu ihrem
Bilde umzuschaffen. Der religiöse Widerstand gegen die Vorstellung

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 207

Der »Fromme Widerstand«

14 Jes. 43,18f.; Jes 65,17f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer »gutmachenden Güte« Gottes, die auch dem Sünder in
einer sündigen Welt Wege zu einem Heil »jenseits des Gerichtes«
offenhält, hat so gesehen seine oft verborgene Wurzel in dem Ver-
dacht, die Hoffnung auf ein göttliches »Ja ohne Nein« sei der Aus-
druck eines »Heils-Egoismus«, der sich der selbstlosen Freude an der
Größe des Heiligen verweigert und nach dem Nutzen fragt, den der
Mensch von seiner Verehrung des Heiligen erwarten dürfe. Falls un-
ter dieser Voraussetzung überhaupt noch von der »Güte« Gottes ge-
sprochen wird, bedeutet dies nicht, daß dieser Gott den Menschen
seines Heiles gewiß macht, sondern daß der Mensch seine Zustim-
mung zur Erhabenheit dieses Gottes gibt: Es ist »gut«, d. h. zustim-
mungswürdig, daß in Gottes Wesen Lebensfülle und Tötungsmacht
zusammenfallen. Es ist also nicht der Ausfall des tropologischen Be-
deutungsmoments der religiösen Erfahrung, das den religiösen Wi-
derstand gegen die geläufige Auffassung von Gottes Güte begründet,
sondern eine bestimmte, radikalisierte Weise, dieses Bedeutungs-
moment zu verstehen: als die Forderung, von allem individuellen
Heilswillen Abstand zu nehmen.

Das angemessene Verständnis des so erfahrenen tropologischen
Bedeutungsgmoments ist dann jene »Weisheit«, die darin besteht,
»zu sehen und zu verstehen, wie es« [nämlich das Göttliche und ab-
bildhaft auch alles Wirkliche in dermenschlichen Erfahrungswelt]
»in seinem Auseinanderstreben den mit sich übereinstimmenden Lo-
gos ausspricht: gegenstrebige Harmonie wie bei Bogen und Leier«15.
Damit freilich hört das tropologische Bedeutungsmoment der reli-
giösen Erfahrung auf, den Menschen in eine Geschichte hineinzuver-
weisen, in welcher die göttliche Vergebung den Menschen nicht nur
»wiederherstellt«, sondern denjenigen Zustand, der der Sünde vor-
ausging, überbietet.

Und so wird in allen drei genannten Fällen deutlich: Wenn das
historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung ausfällt
oder an den Rand des Bewußtseins rückt, verliert auch das allegori-
sche, anagogische und tropologische Bedeutungsmoment seinen Be-
zug zur Geschichte. Dann aber entsteht der an früherer Stelle be-
schriebene Anschein, als sei es aus religiösen Gründen nötig, dem
Gedanken der göttlichen Transzendenz, wesenhaften Einheit und
Güte entgegenzutreten. Ein Verständnis der Gottheit, das in reli-
gionsphilosophischer Deutung als notwendig erschien, um diesen

208 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

15 Heraklit B 51.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutungsmomenten der religiösen Erfahrung gerecht zu werden,
erscheint dann vielen Vertretern der Religionen selber als »unfrom-
me« Weise, die Eigenart des Göttlichen und seinen Anspruch an den
Menschen zu verkennen. Daraus aber wird verständlich, daß jene
Auslegung der religiösen Erfahrung, die an früherer Stelle philoso-
phisch als die allein angemessene beschrieben wurde, in der Religi-
onsgeschichte den Ausnahmefall darstellt.

3. Eine Bew�hrungsprobe der transzendentalphilosophischen
Deutung religi�ser Erfahrung

Eine philosophische Einübung in die Gotteslehre, so wurde mehrfach
betont, muß sich dadurch bewähren, daß sie eine kritische Auslegung
der religiösen Erfahrung und ihrer Zeugnisse möglich macht. Nur als
Auslegung ist sie ihres Gegenstandes gewiß (kann sie sicher sein,
wirklich von Gott und nicht von etwas anderem zu sprechen); aber
nur sofern diese Auslegung kritischen Charakter hat, kann sie dazu
dienen, defiziente Formen dieser Erfahrung und daraus resultierende
Fehlformen der religiösen Gegenstandskonstitution als solche kennt-
lich zu machen. Das Problem einer so verstandenen philosophischen
Einübung in die Gotteslehre besteht deshalb darin, inwiefern ihre
Auslegung kritisch sein, ihre Kritik aber zugleich hermeneutisch
bleiben kann.

Zu Beginn dieses Zweiten Bandes der hier vorgelegten Unter-
suchung mußte gefragt werden, ob eine philosophische Einübung in
die Gotteslehre, die von einer Analyse der religiösen Erfahrung aus-
geht und darum einer hermeneutischen Aufgabe verpflichtet ist, ge-
nügend Abstand zu den historisch vorfindlichen Religionen gewin-
nen kann, um Maßstäbe ihres kritischen Vergleiches zu finden. Nun
dagegen muß die komplementäre Frage gestellt werden, ob eine
Theorie, die den Polytheismus, die Idololatrie und die Gnosis auf
Fehlformen der religiösen Erfahrung zurückführt, nicht ihre kriti-
sche Aufgabe so sehr betont, daß sie darüber ihre hermeneutische
Aufgabe verfehlt, die tatsächlich vorkommenden Religionen ange-
messen auszulegen. Denn es hat sich gezeigt: Im hier vorgelegten
Versuch wurden die Maßstäbe einer solchen kritischen Auslegung
dadurch gewonnen, daß das historische Bedeutungsmoment jeder Er-
fahrung, auch und insbesondere der religiösen, besonders betont und
die übrigen Bedeutungsmomente im Lichte dieses einen verstanden

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 209

Eine Bew�hrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden. Erst vom Sensus historicus her konnte ein personales Got-
tesverständnis gewonnen werden. Und auch der allegorische, anago-
gische und tropologische Sinn der religiösen Erfahrung wurden, nach
der hier vorgelegten Deutung, so verstanden, daß diese Bedeutungs-
momente den, der die religiöse Erfahrung macht, in eine zukunfts-
offene Geschichte hineinverweisen. Schon jetzt aber kann vorweg-
nehmend gesagt werden: Auch die traditionellen Gottesprädikate
der Metaphysik, die Transzendenz, Einheit und Vollkommenheit
Gottes, gewinnen erst in diesem Zusammenhang ihre spezifisch reli-
giöse Bedeutung (s. u. Kapitel VII: Wiedergewinnung der metaphysi-
schen Gottesprädikate).

Gerade diese Betonung des Sensus historicus aber hat im Laufe
der Religionsgeschichte immer wieder jenen Widerstand hervor-
gerufen, der gegen das hier entwickelte Gottesverständnis geltend
gemacht wird, und dies aus spezifisch religiösen Gründen. Die reli-
giöse Erfahrung enthält Bedeutungsmomente, die ihr historisches
Verständnis als unangemessen erscheinen lassen: das Moment der
ungeteilten Präsenz des Heiligen in jeder seiner Erscheinungen, das
Moment der Complexio oppositorum und der Erregung des »heiligen
Schreckens«, das Moment der »Gleichzeitigkeit mit den Ursprün-
gen«. Denn die ungeteilte Gegenwart des Heiligen in der Welt
scheint vernachlässigt zu werden, wenn man von der »Transzen-
denz« Gottes spricht; das Moment der Complexio oppositorum
scheint aufgegeben zu werden, wenn die Einheit als Wesensmerkmal
Gottes beschrieben wird; der »heilige Schrecken« schien an den Rand
des Bewußtseins zu treten, wenn man von vorne herein der vollkom-
menen Güte Gottes gewiß zu sein meint; und schließlich scheint die
Betonung des historischen Bedeutungsmoments der religiösen Er-
fahrung und der damit verbundenen Personalität Gottes den Ver-
dacht zu begründen, hier werde die Unbedingtheit des Anspruchs,
mit dem das Heilige in jedem Akt seines Erscheinens dem Menschen
begegnet und ihn zum »Zeitgenossen der Ursprünge« macht, in de-
nen über das Ganze der Welt noch einmal entschieden wird, als bloße
Vorstufe einer eschatologischen Selbst-Offenbarung historisch rela-
tiviert. Wenn also die philosophische Einübung in die Gotteslehre,
bei unvermindert kritischem Charakter, Auslegung bleiben will, statt
der Religion voreilig mit religionsfremden Argumenten ins Wort zu
fallen, wird sie daran gemessen werden müssen, ob es ihr gelingt,
diesen Gründen eines religiös motivierten Protests, auf den sie stößt,
angemessen Rechnung zu tragen. Andernfalls wäre diese philosophi-

210 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Einübung nichts anderes als ein unbegründetes Votum für eine
bestimmte religiöse Überlieferung, die jüdisch-christliche, in der das
historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung so sehr in
den Vordergrund getreten ist, daß demgegenüber alle Momente der
religiösen Erfahrung nur im Lichte dieses einen verstanden werden;
ist aber diese Vor-Entscheidung einmal getroffen, dann wird der Wi-
derstand, der einem solchen Verständnis entgegengesetzt werden
kann, unverständlich.

Auf diesen Einwand ist in einem ersten Argumentationsschritt
zu antworten: Im Laufe der hier vorgetragenen Überlegungen ist
deutlich geworden, daß diejenigen Momente der religiösen Erfah-
rung, auf die der soeben geschilderte Protest sich beruft, auch in der
hier versuchten Deutung ihre Stelle finden: Der Sensus historicus
der religiösen Erfahrung macht die je gegenwärtige Begegnung mit
dem Heiligen nicht zu einer bloßen Annäherung an ein eschatologi-
sches Ziel, sondern verleiht ihr den Charakter der antizipatorischen
Präsenz. Der gleiche Sensus historicus hebt die Complexio opposito-
rum nicht auf, sondern macht den, der diese Erfahrung macht, dazu
fähig, den einen Gott auch dort wiederzuerkennen, wo seine Gnade
sub contrario, in der ihr entgegengesetzten Gestalt des Gerichts, am
Werke ist. Darum mindert er auch nicht den heiligen Schrecken;
denn das »Ja ohne Nein«, das der Glaubende von Gottes Güte erhofft,
ist an die Voraussetzung gebunden, daß er »sein Kreuz auf sich
nimmt«, also das im Gericht gesprochene »Nein« in einem ausdrück-
lichen Akt der »Selbstverneinung« sich zueigen macht. (Oft wird der
entsprechende biblische Ausdruck mißverständlich mit »Selbstver-
leugnung« wiedergegeben, als würde hier etwas Wirkliches bestrit-
ten oder »verleugnet«.) Schließlich »relativiert« der Sensus histori-
cus nicht die absolute Bedeutung jeder einzelnen Begegnung mit
dem Heiligen zugunsten einer vermeintlich apriori einzusehenden
Teleologie der Geschichte, sondern läßt nicht nur das, was »im An-
fang geschah«, sondern jeden Augenblick in der Zeit zur Stunde der
Entscheidung werden. Diese bleibt »denkwürdig«, weil sie zwar
einen Weg nach vorne eröffnet, aber keine Rückkehr zum vorange-
henden Zustand mehr möglich macht, sodaß »kein Jota oder Häkchen
aufgehoben werden kann, ehe alles erfüllt ist«. Der religiös motivier-
te Widerstand gegen die Rede vom transzendenten, einen, guten und
personalen Gott kann insofern als Folge eines Mißverständnisses be-
urteilt werden, zugleich aber als Warnung davor, die erwähnten Mo-
mente der religiösen Erfahrung, die einen solchen Widerstand be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 211

Eine Bew�hrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründen könnten, zu vergessen oder in ihrer Bedeutung zu unter-
schätzen. Und in der Tat gibt es in der Geschichte der philosophischen
Gotteslehre ebenso wie die Geschichte der jüdisch-christlichen Fröm-
migkeit Beispiele einer voreiligen »Entschärfung« dieser Momente
der religiösen Erfahrung und einer harmlos-beruhigenden Weise,
von Gottes Einheit, Güte und Personalität zu sprechen.

Doch reichen diese Hinweise noch nicht aus, um den Wider-
stand, auf den das hier skizzierte Gottesverständnis stoßen kann, als
unberechtigt zu erweisen. Es könnte ja sein, daß diejenigen Momente
der religiösen Erfahrung, auf die dieser Widerstand sich beruft, im
hier aus transzendentalphilosophischen Gründen vorgeschlagenen
Gottesverständnis zwar »auch vorkommen«, aber, an den Rand des
religiösen Bewußtseins gedrängt, nicht den ihnen gebührenden Stel-
lenwert gewinnen. Um die erwähnten Einwendungen angemessen zu
beantworten, ist es demgegenüber nötig, zu zeigen: Die Begriffe der
göttlichen Transzendenz, Einheit, Güte und Personalität schließen
die Bedeutungsmomente der ungeteilten Präsenz, der Complexio op-
positorum und der Gleichzeitigkeit mit den Ursprüngen nicht nur
nicht aus. Vielmehr machen erst diese Begriffe es möglich, diese Be-
deutungsmomente der religiösen Erfahrung angemessen auszulegen.
Das würde bedeuten: Gerade wenn sie im Lichte des Sensus histori-
cus jeder religiösen Erfahrung verstanden werden, gewinnen die
Momente der ungeteilten Präsenz des Heiligen, der Complexio op-
positorum, des heiligen Schreckens und der Gleichzeitigkeit mit den
Ursprüngen der Welt ihre volle, religiös entscheidende Bedeutung.

Und in der Tat läßt sich dies zeigen. Erst wenn die ungeteilte
Gegenwart des Heiligen als Folge einer freien, ungenötigten Zuwen-
dung verstanden wird, und erst wenn diese göttliche Freiheit als Fol-
ge seiner Transzendenz, d. h. seiner Wesensverschiedenheit von allen
Formen seines innerweltlichen Erscheinens, begriffen wird, gewinnt
diese Gegenwart des Heiligen ihr speziell religiöses Bedeutungs-
gewicht: Die göttliche Freiheit ruft auch den Menschen in die Freiheit
einer antwortenden Entscheidung: »Ihr müßt wählen«. Und nicht
nur in der Entscheidung Gottes, sondern auch in der antwortenden
Entscheidung des Menschen stehen Heil und Unheil auf dem Spiele.
Nur auf diesem Hintergrunde wird verständlich, daß das Bekenntnis
zu Gottes Einheit im religiösen Zusammenhang den Charakter einer
Hoffnungs-Aussage hat, die die Erfahrung von der Complexio oppo-
sitorum, durch die religiöse Erfahrungswelt bestimmt ist, nicht aus-
schließt, sondern dazu anleitet, ihr standzuhalten. Denn nur wenn

212 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Erfahrung nicht auf zwei untereinander unversöhnte »Seiten«
der Gottheit verteilt, sondern als die Erscheinungsgestalt der gött-
lichen Einheit begriffen wird, die auch im Gericht das Heil zu wirken
vermag, wird jenes Zutrauen in die Erfahrung möglich, das sich ge-
gen die übermächtige, tötende und lebendigmachende Größe dieses
Gottes nicht durch apotropäische Riten sichern zu müssen meint,
sondern sich auch den Erfahrungen der Bedrängnis hoffnungsvoll
auszusetzen vermag. Erst wenn der »heilige Schrecken« als die ange-
messene und zugleich unausweichliche, menschlichem Ermessen
entzogene Antwort auf die Zuwendung des Gottes verstanden wird,
der »tötet und lebendig macht«, wird das »Nein zu sich selbst«, das
der Mensch im »Tropos« religiöser Selbstlosigkeit spricht, nicht als
Resignation angesichts einer tragisch verfaßten Welt, sondern als
Ausdruck der Hoffnung auf ein göttliches »Ja ohne Nein« verständ-
lich und vollziehbar: ein »Ja ohne Nein«, das dem Menschen die To-
desnot nicht erspart, sondern ihm gerade dort, wo das »Nein« des
Gerichts über ihn gesprochen wird, den Übergang zu einem neuen
Leben verheißt. Und erst wenn die »Zeitgenossenschaft mit den Ur-
sprüngen der Welt« nicht als Auslöschung der Weltzeit begriffen
wird, sondern als die Berufung des Menschen, inmitten »dieser Welt-
zeit« als »Bürger einer neuen Welt« zu leben, verweist dieses Bedeu-
tungsmoment der religiösen Erfahrung den, der sie macht, nicht in
den Kreislauf der »ewigen Wiederkehr des Gleichen« hinein, sondern
ruft ihn auf, inmitten »dieser Welt« die Vor-Zeichen einer kommen-
den zu entziffern und seinerseits wirksame Zeichen dieser von Gott
verheißenen Neuschaffung zu setzen.

Kurz: Jenes Gottesverständnis, das Menschen gewinnen, die den
Sensus historicus der religiösen Erfahrung in seiner ganzen Tragwei-
te erfassen, ist zugleich geeignet, auch diejenigen Momente der reli-
giösen Erfahrung, die diesem Gottesverständnis entgegenzustehen
scheinen, besser zu verstehen als jene dies tun, die sich auf diese Mo-
mente berufen, um den Gedanken eines transzendenten, wesenhaft
einen und guten, personalen Gott zurückzuweisen. Der vermeintlich
fromme Widerstand beruht, so beurteilt, auf einem verkürzten Ver-
ständnis gerade derjenigen Momente der religiösen Erfahrung, die
diesen Widerstand zu rechtfertigen scheinen. Und dieses verkürzte
Verständnis beruht darauf, daß das historische Bedeutungsmoment
dieser Erfahrung nicht in den Blick kam, das auch allen Bedeutungs-
momenten erst ihren vollen religiösen Sinn verleiht.

Diese Differenz der Weisen, die religiöse Erfahrung zu verste-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 213

Eine Bew�hrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, tritt im Unterschied der »Archaiologien« besonders deutlich zu-
tage, durch die diese Erfahrung gedeutet wird. Denn die »archaio-
logische« Deutung der religiösen Erfahrung und die Vergegenwärti-
gung der »Archai« in den Handlungen des Kultes gewinnen ihre
Überzeugungskraft dadurch, daß sie die Menschen immer neu dazu
anleiten, zu verstehen, was sie erfahren. In der Begegnung mit dem
Heiligen weiß der, der diese Erfahrung macht, sich noch einmal an
jenen Anfang gestellt, aus dem die gesamte Erfahrungswelt erneuert
hervorgehen kann. Was dabei jedoch unbemerkt bleiben kann, ist die
Unzulänglichkeit von Deutungen, die die Gegensatz-Einheiten der
Erfahrungswelt nur »verdoppeln«, indem sie sie bis in die »Archai«
zurückverfolgen und dort wiederkehren lassen: Die Complexio oppo-
sitorum der Erfahrungswelt kehrt in der archailogischen Deutung
wieder als Mythos vom Götterstreit; die Gegensatz-Einheit zwischen
der Ferne des Heiligen von der menschlichen Erfahrungswelt und
seiner Nähe in ihr kehrt wieder in Mythen von der Theogonie, in
welcher die Götter im wörtlichen Sinne »zur Welt kommen«, d. h.
entstehen, indem sie sich die Weltwirklichkeit als ihren »Leib« er-
schaffen; die Gegensatz-Einheit von heiligem Schrecken und beseli-
gender Lebensfülle, die in der Begegnung mit dem Heiligen erfahren
wird, kehrt wieder in Mythen vom sterbenden Gott als dem Ur-
sprung des todesträchtigen Lebens. Weil aber auf solche und ähnliche
Weise die Gegensatz-Einheiten der Erfahrungswelt, gleichsam in
einer Rückprojektion, auf die numinosen Ursprünge selbst bezogen
werden und dort in »verdoppelter Gestalt« wiederkehren, wird auch
die abbildhafte Erneuerung dieser Ursprünge zur bloßen »Wieder-
kehr des immer Gleichen«; dann aber enthält sie keine Verheißung
einer Zukunft, in der diese Gegensätze aufgehoben sein werden. Da-
mit geht zugleich der Sensus historicus der religiösen Erfahrung, die
Denkwürdigkeit des stets überraschend Neuen, verloren. Und daraus
entstehen jene Mißverständnisse der religiösen Erfahrung, von de-
nen soeben die Rede war. Nicht Archaiologien als solche, wohl aber
bestimmte unter ihnen sind also geeignet, die Sensibilität für das hi-
storische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung zu schwächen
oder gar nicht erst aufkommen zu lassen: Es handelt sich um solche
Mythen, die die Gegensatz-Einheiten der Erfahrungswelt und die
daraus resultierende Dialektik, in die die Vernunft sich bei dem Ver-
such, diese Erfahrungswelt zu deuten, verstrickt, nicht aufheben,
sondern archaiologisch verdoppeln.

Denn auch die christliche Botschaft legt die Erfahrung der Jün-

214 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger von der Auferweckung Jesu durch eine »Archaiologia« aus. Nur
wer Christus als den »Erstgeborenen der Auferstehung von den To-
ten« zugleich als den »Erstgeborenen der ganzen Schöpfung« be-
greift16, gewinnt aus der von den Jüngern bezeugten Erfahrung der
Begegnung mit dem Auferstandenen zugleich die Hoffnung, mit ihm
an der Neuschöpfung der Welt Anteil zu gewinnen.

Aber gerade an dieser Stelle wird der Unterschied der »Archaio-
logien« und mit ihm zugleich die Differenz im Verständnis der reli-
giösen Erfahrung besonders deutlich. Wenn Christus als der »Erst-
geborene der ganzen Schöpfung« bezeichnet wird, dann wird damit
kein theogonischer Mythos erzählt. Gewiß kann, christlich verstan-
den, Christus nur deswegen der Ursprung der neuen Schöpfung ge-
nannt werden, weil er zugleich der Ursprung der ersten Schöpfung
ist. Auch die christliche Archaiologia greift so bis in den »Ursprung
des Alls« zurück. Aber die Erschaffung der Welt durch das göttliche
Wort ist nicht identisch mit dem ewigen Hervorgang des Sohnes aus
dem Vater, sondern bleibt freie, durch keine Notwendigkeit des gött-
lichen Wesens erzwungene Tat. Und der Sieg über den »Fürsten die-
ser Welt«, der nach christlichem Verständnis durch Christi Kreuz
und Auferweckung errungen wurde, ist nicht die »Wiederholung«
eines »im Anfang« ausgetragenen Streits numinoser Mächte, son-
dern Ausdruck der freien, ungenötigten Weise, wie »Gott die Welt
geliebt und seinen eingeborenen Sohn dahingegeben hat«. Die
christliche Archaiologia ist weder ein Mythos von einer »Gottes-
geburt«, die mit der Kosmogonie zusammenfiele, noch ein Mythos
von Götterstreit und Götterfrieden, die sich in allen Konflikten der
menschlichen Erfahrungswelt abbildhaft wiederholen. Und weil die-
se christliche Archaiologia von Gottes freiem, Geschichte begründen-
den Wirken spricht, tritt auch in der durch diese Archaiologia ge-
deuteten Erfahrung deren Sensus historicus unverkürzt hervor.

Daraus ergibt sich nun freilich die Frage, ob die hier beschriebe-
ne Weise, alle Bedeutungsmomente der religiösen Erfahrung im
Lichte ihres Sensus historicus zu verstehen, die christliche Botschaft
voraussetzt und ihr die philosophische Rechtfertigung gleichsam
»nachliefert«, oder ob eine weiterentwickelte Transzendentalphilo-
sophie auch Kriterien an die Hand gibt, durch die ein solches Votum
für die Prävalenz des Sensus historicus gerechtfertigt werden kann.
Diese Frage aber enthält einen ersten Hinweis darauf, daß die »spe-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 215

Eine Bew�hrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

16 Kol 1,15 und 18.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zielle Transzendentalphilosophie«, die die besonderen Bedingungen
der religiösen Erfahrung untersucht, zu deren Auslegung auf die
»allgemeine Transzendentalphilosophie« zurückverwiesen wird.

F�nftes Teilergebnis

Die Gottesprädikate der klassischen Metaphysik, Gottes Transzen-
denz, seine wesenhafte Einheit und Vollkommenheit und seine Per-
sonalität entsprechen den vier Bedeutungsmomenten der religiösen
Erfahrung und können erst dadurch zu spezifisch religiösen Prädika-
ten werden. Dennoch stellt die Verehrung eines transzendenten, we-
senhaft einen und vollkommenen und zugleich personalen Gottes in
der religionshistorischen Realität die Ausnahme dar. Der Widerstand
gegen ein solches Gottesverständnis aber hat Gründe in der religiö-
sen Erfahrung.

Die Erfahrung von der ungeteilten Gegenwart des Heiligen in
jeder seiner Erscheinungsgestalten scheint die Unterscheidung zwi-
schen seinem transzendenten Wesen und seiner innerweltlichen Er-
scheinung gegenstandslos zu machen. Die Rede von einem »tran-
szendenten« Gott erregt dann den Verdacht, die Hierophanie zu
einem »akzidentellen« Ereignis abzuwerten. –

Aus der Erfahrung der Coincidentia oppositorum, die nicht nur
zur Eigenart der Weltwirklichkeit gehört, sondern auch zu jeder Hie-
rophanie, ergibt sich ein religiös motivierter Widerstand gegen die
Vorstellung von Gottes wesenhafter Einheit. Dieser Gottesbegriff er-
regt nun der Verdacht, die stets offene Entscheidung zwischen Heil
und Unheil, die der numinosen Freiheit des Heiligen anheimgestellt
bleiben muß, in eine Notwendigkeit zu verwandeln: Das Heilige
»muß«, weil es eines ist, sich als »Ja ohne Nein« offenbaren, auch
wenn diese Notwendigkeit erst am Ende der Geschichte evident wer-
den wird. –

Die Erfahrung des heiligen Schreckens läßt den Verdacht entste-
hen, die Vorstellung von einem allgütigen Gott impliziere eine Ver-
harmlosung seiner erschreckenden Übermacht – und sie verrate zu-
letzt nur einen »Heils-Egoismus« des Menschen, der sich der
selbstlosen Freude an der Größe des Heiligen verweigert. Denn diese
Freude würde, wenn sie wirklich selbstlos werde, davon unberührt
bleiben, ob das Heilige sich für den Menschen als Lebensquelle oder
als Tötungsmacht manifestiert. –

216 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schließlich kann jene Zeitgenossenschaft mit den Ursprüngen
der Welt, die der Mensch in der religiösen Erfahrung gewinnt, alle
Differenzen in der Zeit und in der Geschichte als unwesentlich er-
scheinen lassen. Die Rede von Gott als einer »Person«, die sich auf
eine »Geschichte Gottes mit dem Menschen« einläßt, gerät dann un-
ter den Verdacht, nichts anderes als eine Anmaßung des Menschen
zum Ausdruck zu bringen, der sich weigert, die Wechselfälle seines
eigenen Lebens gering zu achten im Verhältnis zu der Unüberbiet-
barkeit dessen, was das Heilige »im Anfang« gewirkt hat.

Dieser religiös motivierte Widerstand gegen die Vorstellung von
Gottes Transzendenz, wesenhafte Einheit, Allgüte und Personalität
wird stabilisiert und gegen mögliche Korrektur geschützt, wenn eine
bestimmte Art von »Archaiologien« in einer religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaft den Rang von normativen Texten gewinnen: My-
then von einer Theogonie, die mit der Entstehung der Welt zusam-
menfällt (gegen die Vorstellung von Gottes Transzendenz), von
einem »im Anfang« geschehenen Götterkrieg, der als bleibender
Hintergrund des Götterfriedens in der Welt wirksam bleibt (gegen
die Vorstellung von Gottes Einheit), von einer tötenden Übermacht
als dem bleibenden Wesensmerkmal des Heiligen, das vom Men-
schen die selbstlose Zustimmung zur Tragik der Welt und des eige-
nen Lebens verlangt (gegen die Vorstellung von Gottes All-Güte),
schließlich Mythen von der ewigen Wiederkehr, die alle Differenz
der Ereignisse in der Zeit zu bloßen bedeutungsgleichen Variationen
des immer Gleichen herabsetzt (gegen die Vorstellung Gottes per-
sonalem Handeln in der Geschichte).

Dabei zeigt sich: Recht oder Unrecht dieses Widerstands gegen
die Rede von einem transzendenten, wesenhaft einen und guten Gott
entscheidet sich am Verständnis des »Sensus historicus« der religiö-
sen Erfahrung. Erschöpft dieses Bedeutungsmoment sich darin, in
immer neuen Variationen erfahrbar zu machen, was »im Anfang«
schon ein für allemal entschieden worden ist, dann geht auch den
übrigen Bedeutungsmomenten der Bezug zur Geschichte verloren.
Nur wenn auch das allegorische, anagogische und tropologische Be-
deutungsmoment im Lichte des unverkürzt wahrgenommenen hi-
storischen »gelesen« werden, gewinnen auch die klassischen Gottes-
prädikate ihre spezifisch religiöse Bedeutung zurück: Erst dann wird
Gottes »Transzendenz« als der Möglichkeitsgrund seines souveränen
Handelns in der Geschichte verstanden, »Einheit« als der Möglich-
keitsgrund seiner geschichtswirksamen Treue, »Vollkommenheit«

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 217

F�nftes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als der Grund seiner »gutmachenden Güte«, die auch den Sünder in
einer sündigen Welt nicht von ihrer Wirksamkeit ausschließt.

Darum ist es nötig, aber auch möglich, zu zeigen: Gerade jene
Momente der religiösen Erfahrung, die den religiös motivierten Wi-
derstand gegen die Verkündigung von Gottes Transzendenz, Einheit
und Güte zu rechtfertigen scheinen, werden erst dann recht verstan-
den, wenn sie im Lichte der personalen, Geschichte begründenden
göttlichen Freiheit begriffen werden. Die ungeteilte Gegenwart des
Heiligen in jeder Gestalt seines Erscheinens, die Zeitgenossenschaft
mit den Ursprüngen, die diese Begegnung mit dem Heiligen dem
Menschen gewährt, und die Complexio oppositorum als Grundzug
des Heiligen, das »tötet und lebendig macht«, gewinnt ihre volle re-
ligiöse Bedeutung erst in dem Maße, in welchem die religiöse Erfah-
rung als Begegnung zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit
verstanden wird, die den Menschen in seine Geschichte hineinver-
weist. Ein der Geschichte entfremdetes Verständnis läßt auch diese
Bedeutungsmomente nicht in ihrer Eigenart hervortreten.

In den nächsten Schritten der hier vorgelegten Untersuchung
wird zu zeigen sein: Eine transzendentale Reflexion, die die Notwen-
digkeit und Möglichkeit aufzeigt, die Dialektik der Vernunft durch
Postulate der Hoffnung aufzulösen, ist demgegenüber geeignet,
deutlich zu machen, auf welche Weise jede Erfahrung und insbeson-
dere die religiöse dem Menschen den Weg in eine zukunftsoffene
Geschichte öffnet. Wird auf solche Weise dieser Bezug zur Geschich-
te gesehen, dann erweist sich der religiös motivierte Widerstand ge-
gen die Gottesprädikate der Transzendenz, der Einheit und Vollkom-
menheit und der Personalität als unbegründet.

Die Sonderstellung der jüdisch-christlichen Tradition aber be-
ruht, so gesehen, darauf, daß hier jener Bezug der religiösen Er-
fahrung zur Geschichte ausdrücklich entdeckt worden ist, dessen uni-
versale Bedeutung für jede Art der Erfahrung, insbesondere der
religiösen, durch transzendentalphilosophische Argumente nach-
gewiesen werden kann.

218 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Erreichte Ergebnisse und kritische Rückfragen
	Der »Fromme Widerstand« gegen die Vorstellung vom transzendenten, einen, allgütigen und personalen Gott
	a) Die Erfahrung von der Gegenwart des Heiligen und der Widerstand gegen die Vorstellung von seiner Transzendenz
	b) Die Erfahrung von der »Coincidentia oppositorum« und der Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen
	c) Die Erfahrung des »heiligen Schreckens« und der Widerstand gegen die Vorstellung vom »allgütigen Gott«
	d) Die Erfahrung von der »Gleichzeitigkeit mit dem Ursprung der Welt« und der Widerstand gegen die Vorstellung von einer Geschi
	e) Der Verlust des Sensus historicus als verborgener Grund für den Widerstand gegen die Vorstellung vom transzendenten, einen u

	3.. Eine Bewährungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung religiöser Erfahrung
	Fünftes Teilergebnis

