190

V Religionsphilosophischer Begriff
und religionshistorische Wirklichkeit

1. Erreichte Ergebnisse und kritische Riickfragen

Die spezielle Transzendentalphilosophie, die die besonderen Bedin-
gungen spezieller Erfahrungsweisen, darunter der religiosen, unter-
sucht, konnte zeigen: Jene Bedeutungsmomente, die zu jeder Erfah-
rung gehoren (ihr allegorisches, anagogisches, tropologisches und
historisches Bedeutungsmoment) nehmen in der speziell religiosen
Erfahrung eine besondere Gestalt an. Diese macht es nétig, das Hei-
lige, das der religiosen Erfahrung originir gegeben ist, als transzen-
dent, als wesenhaft eines, als Quelle und Maf3stab alles Guten und als
historisch handelnde Person zu beschreiben.

Die hier vorgeschlagene weiterentwickelte transzendentale Me-
thode hat sich insoweit in ihrer Anwendung auf die religiose Erfah-
rung bewihrt. Doch bieten die Ergebnisse, zu denen sie dabei gefiihrt
hat, auch Anlaf$ zu kritischen Riickfragen. Sieht man sich ndmlich
unter den Religionen um, wie sie in der Geschichte tatsdchlich vor-
kommen und in ihren Selbstzeugnissen fiir die religionswissen-
schaftliche Forschung zuginglich werden, dann wird man feststellen
miissen: Das Bekenntnis zum transzendenten, wesentlich einen und
guten und zugleich personalen Gott stellt in der Religionsgeschichte
nicht die Regel, sondern die Ausnahme dar. Deshalb kann man daran
zweifeln, ob eine »philosophische Einiibung in die Gotteslehres, die
die Mehrheit der Religionen auf Fehlformen der religiosen Erfah-
rung zuriickfiihrt, den angemessenen Maf3stab zu ihrer Beurteilung
gefunden habe. Nun kann man diesem Einwand die bewihrte Regel
entgegensetzen »Bonum ex integra causa; malum e quolibet defectu«
— »Das Gute entsteht aus der wohlgeordneten Ganzheit eines Ur-
sachenkomplexes, das Schlechte aus jedem Ausfall einer Ursachen-
Komponente«. Daraus ldf3t sich folgern: Je komplexer ein Phinomen
ist — und die Religion ist dies gewif$ in einem hohen Mafse — desto
wahrscheinlicher sind Ausfallserscheinungen, und desto seltener ist

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

das von solchen Ausfallserscheinungen freie Phinomen. Und demge-
maf3 ist es nicht erstaunlich, dafy dasjenige Gottesverstindnis, das
aufgrund philosophischer Uberlegungen als das allein angemessene
beurteilt werden muf3, in den tatsichlich vorkommenden Religionen
selten anzutreffen ist.

Doch gibt es einen weiteren Grund, der diesen Einwand ver-
starkt und die soeben versuchte Antwort als unzuldnglich erscheinen
l&Bt. Der Mehrheit der Religionen fehlt nicht nur faktisch das eine
oder andere Element desjenigen Gottesverstiandnisses, das hier eben-
so wie in der traditionellen Metaphysik fir unentbehrlich gehalten
worden ist, wenn eine angemessene Antwort auf die Frage » Was Gott
sei« gegeben werden soll. Vielmehr kann beobachtet werden, dafs
nicht wenige Religionen gerade dann, wenn sie einem solchen Got-
tesverstdndnis begegnen, dagegen einen ausdriicklichen Widerspruch
einlegen und diesen Widerspruch aus religiésen Griinden fiir not-
wendig halten. Wer also daran festhalten will, daf3 der Glaube an
den transzendenten, einen und guten und personalen Gott aus der
»integra causa«, d.h. aus dem ungestorten Gesamtkomplex der Be-
deutungsmomente der religiosen Erfahrung, entspringt, muf$ ver-
stindlich machen, woher jener Widerstand kommt, den die Vertreter
vieler religioser Uberlieferungen »cum opinione necessitatis« diesem
Gottesverstindnis entgegenbringen, also in der Uberzeugung, dieser
Widerstand sei aus spezifisch religiosen Griinden notwendig. Darum
gilt es zunichst, das Zustandekommen dieses religios motivierten
Widerstandes verstdndlich zu machen, ehe es méglich wird zu prii-
fen, ob er wirklich aus MifSverstindnissen der religiosen Erfahrung
entspringt.

2. Der »Fromme Widerstand« gegen die Vorstellung
vom transzendenten, einen, allgiitigen und personalen Gott

a) Die Erfahrung von der Gegenwart des Heiligen und der
Widerstand gegen die Vorstellung von seiner Transzendenz

In der religiosen Erfahrung begegnet der Mensch dem Heiligen in
dessen ungeteilter Gegenwart. In der Stunde dieser Begegnung wird
er zu einer Antwort gerufen, die er nur mit der Ganzheit seines Her-
zens geben kann. Dabei besteht zwischen der ungeteilten Gegenwart

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 191

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

des Heiligen und der ebenso ungeteilten Ganzheit des Herzens eine
Wechselbeziehung. Einerseits ist die Ungeteiltheit des Herzens ge-
fordert, wenn der Mensch auf die Gegenwart des Heiligen die ange-
messene Antwort geben soll; jede »Halbherzigkeit« ist eine Weise,
sich dem unbedingten Anspruch des Heiligen zu entziehen. Anderer-
seits ist die Ganzheit des Herzens die Folge davon, dafy der Mensch
sich im unabldssigen Wandel seiner Lebens-Umstdnde und Seelen-
Zustinde auf die Gegenwart des Heiligen sammelt und in solcher
Sammlung die Mitte seines Lebens gewinnt. »Meditatio«, die
»Sammlung auf die Mitte«, ist deswegen ein zentraler religioser Akt.
Und viele Religionen bieten Anleitungen fiir die so verstandene
Meditation.

Das schliefSt nicht aus, daf$ zu jeder religiésen Erfahrung ein »al-
legorisches« Bedeutungsmoment gehort. Der Mensch, der diese Er-
fahrung macht, gewinnt das BewufStsein von einer Grofse des Hei-
ligen, die seine Fassungskraft iibersteigt und immer neue, oft
iiberraschende Begegnungen erwarten laf3t. Fillt dieses Bedeutungs-
moment aus, dann entstehen die frither beschriebenen Fehlformen
der Idololatrie und des Fetischdienstes. Aber wenn philosophisch ge-
sagt werden konnte, dieses allegorische Bedeutungsmoment verwei-
se das Subjekt in seine Geschichte hinein, dann entspricht dieses Ver-
stindnis zwar der Weise, wie die Bibel die besonderen Erfahrungen
der Seher und Propheten mit der Geschichte der religiosen Uberlie-
ferungsgemeinschaft verkniipft. Aber andere Religionen haben das
allegorische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung anders
verstanden. Und dieses abweichende Verstiandnis beruht darauf, daf3
derjenige, der die religiose Erfahrung macht, zu dem Eindruck kom-
men kann, der Augenblick der erfahrenen Begegnung sei von abso-
luter Bedeutungsfiille und lasse fiir eine kommende Geschichte kei-
nen Raum. Die Gestalt, in der das Heilige ihm je gegenwirtig
begegnet, scheint ihm dann so unlésbar mit der darin erfahrenen Ge-
genwart verbunden, dafS jede Unterscheidung zwischen »Gehalt«
und »Gestalt« gegenstandslos werde. Sie als »blofSe« Erscheinungs-
gestalt zu begreifen, wird, so scheint es, dem nicht gerecht, was im
religiosen Zusammenhang »Erscheinung« bedeutet: sich ereignende
Realprisenz, die fiir eine Frage nach dem, was »hinter« dieser Er-
scheinung steckt, keinen Raum mehr 14f3t. Denn in demjenigen Teil
der Erfahrungswelt, der, um es mit Eliade zu sagen, »in eine Hiero-
phanie transfiguriert« wird, gibt das Heilige sich selbst ganz und
ohne Vorbehalt dem, der seine Gegenwart erfihrt, zu fassen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

Dieses Verstidndnis von »Erscheinung« aber hat nicht selten ein
bestimmtes Weltverstindnis zur Folge: Mit dem je besonderen Teil
der Welt, der zu einer Gegenwartsgestalt des Heiligen geworden ist —
sei es ein Baum oder Stein, ein Blitz oder ein Ereignis des mensch-
lichen Lebens — wird die Welt im Ganzen zum Ort fiir die Gegenwart
des Heiligen. Und wenn dieses Gegenwirtig-Werden den Charakter
eines Ereignisses hat, dann besteht nach einem in der Geschichte der
Religionen weit verbreiteten Verstindnis dieses Ereignis nicht darin,
daf3 die Welt durchscheinend wird fiir das, was das Heilige »an sich«
ist, sondern darin, dafl das Heilige selbst, indem es sich zeigt, welt-
haft erfahrbare Realitdt gewinnt. Das Welthaft-Werden des Heiligen
fillt dann zusammen mit seiner eigenen Selbst-Realisation. Daraus
erklart sich die weite Verbreitung theogonischer Mythen. Denn
wenn das Heilige in jeder Weise seines Gegenwirtig-Werdens sich
selbst, trotz aller bleibenden Verhiilltheit in den »Mantel« dieser sei-
ner Erscheinungsgestalt, dem Menschen, ja der ganzen Erfahrungs-
welt ungeteilt zuwendet, dann legt dies die Auslegung nahe: Das
Heilige wird erst, was es ist, indem es in diese Erscheinungsgestalt
eingeht. Dann aber hat der jeweils konkrete Inhalt der religiosen Er-
fahrung zugleich theogonischen Charakter. Der Mensch, der diese
Erfahrung macht, wird, diesem Verstindnis nach, zum Zeugen der
»Geburt der Gottheit«.

Die so verstandene religiose Erfahrung wird deshalb auch nur
durch eine theogonische Archaiologia angemessen ausgelegt: In jeder
religiosen Erfahrung kehrt abbildhaft wieder, was »im Anfang« ge-
schah: die gemeinsame Entstehung des Heiligen und der Welt. Die
angemessene Auslegung dieses Ereignisses in »archaiologischen« Er-
zihlungen besteht dieser Auffassung nach darin, die Hierophanie als
die Vergegenwirtigung eines Ur-Ereignisses aufzufassen, in dem
Kosmogonie und Theogonie zusammenfallen. Von dieser Art sind
zahlreiche » Archaiologien« (Ursprungs-Erzidhlungen) in vielen Reli-
gionen. Ein besonders deutliches Beispiel dafiir ist der Mythos vom
agyptischen Schopfergott Ptah, der sich durch die Erschaffung der
Welt und insbesondere des Landes Agypten seinen eigenen Leib »ge-
topfert« hat. Dabei ist dieser Leib nicht zu einer »rein geistigen« Pri-
existenz des Gottes sekundar hinzugekommen, sondern gehort zur
»leibhaftigen« Realitit des Gottes unlslich hinzu. Die Einheit von
Kosmogonie und Theogonie wird dadurch zum Ausdruck gebracht,
daf3 Ptah nicht nur als »Tépfer seines Leibes«, sondern als »Topfer
seiner selbst« angerufen wird. Aber auch fiir andere Erzihlungen

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 193

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

von den Urspriingen, vor allem solche, die an Neujahrsfesten rezi-
tiert werden, ist diese Einheit von Kosmogonie und Theogonie cha-
rakteristisch.

Sind aber solche Mythen und Kulte einmal entstanden, dann
legen sie das Ereignis jeder neuen Begegnung mit dem Heiligen aus
und tragen ihrerseits zur Stabilisierung dieser Deutung bei. Jede
neue Parusia des Heiligen gilt dann als die abbildhafte Wiederholung
seiner »Geburt«. Dann aber scheint es ein Verstof$ gegen das Wesen
des Heiligen und gegen die von ihm geheiligte Welt zu sein, wenn
man das »Gegenwirtigwerden« des Heiligen als ein akzidentelles,
zu seinem »transzendenten« Wesen nur sekundar hinzukommendes
Geschehen auffaflt. Der Widerstand gegen die Vorstellung von der
»Transzendenz« des Heiligen wird dann, vermeintlich, zu einem re-
ligiés notwendigen Protest. Daraus wird ein Phinomen verstandlich,
das das Erstaunen, ja die Emporung christlicher Kirchenviter erregt
hat: Sogar innerhalb der platonischen Tradition, die die Transzendenz
des Gottlich-Guten bzw. Gottlich-Einen betonte, wurde es alsbald fiir
notig gehalten, kosmogonische und zugleich theogonische Mythen
in philosophisch verwandelter Gestalt wieder zur Geltung zu brin-
gen, so vor allem in den »Hieroi Logoi« der Orphik und ihrer Rezep-
tion durch die Neu-Platoniker.

b)  Die Erfahrung von der »Coincidentia oppositorum« und der
Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen

In der religiosen Erfahrung wird der Mensch an die Grenze seiner
Existenzfihigkeit gefiihrt, eine Grenze, deren Uberschreitung er nur
als den »Tod des alten Menschen« und als seine »neue Geburt« be-
greifen kann. Dann wird ihm, wie schon an friherer Stelle erwihnt
worden ist, die sonst oft vergessene oder gar verdriangte Labilitit sei-
nes Lebens und der gesamten Erfahrungswelt bewufSt. Das aber legt
dem, der die religiose Erfahrung macht, ein bestimmtes Verstindnis
des Heiligen selber nahe: Dieses erscheint ihm nun als das Zugleich
von Tétungsmacht und Quelle des neuen Lebens. Insofern aber er-
fa3t er die Complexio Oppositorum nicht nur als ein grundlegendes
Strukturmoment der Welt; vielmehr scheint ihm diese Gegensatz-
Einheit zugleich ein Wesensmoment der heiligen Urspriinge selber
zu sein.

Das schliefSt nicht aus, dafy zu jeder religiosen Erfahrung ein
anagogisches Bedeutungsmoment gehort, das dem, der diese Erfah-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

rung macht, einen »Weg nach oben« eroffnet, d. h. einen Weg zu im-
mer klarerer Erfassung der Wesens-Eigentiimlichkeit des Heiligen.
Fallt dieses Bedeutungsmoment aus, dann schliefSen sich die einzel-
nen religiosen Erfahrungen nicht mehr zur Kontinuitit eines Weges
zusammen. Jede einzelne religiose Erfahrung ist dann wie die Begeg-
nung mit einem »neuen Gott«. Daraus entstehen jene Formen des
Polytheismus, von denen an fritherer Stelle die Rede war.

Nun konnte philosophisch gesagt werden: Das anagogische Be-
deutungsmoment der religiosen Erfahrung macht den, der diese Er-
fahrung macht, der freien und ungeschuldeten Treue Gottes gewifs;
und deshalb bewihrt sich das Bekenntnis zu Gottes Einheit gerade in
Zeiten der Bedringnis als Grund einer geschichts-offenen Hoffnung.
Aber wiederum ist hinzuzufiigen: Dieses Verstindnis der religiosen
Erfahrung entspricht zwar der Weise, wie die Bibel (vor allem die
»deuteronomistische Geschichtsschreibung«) die Erfahrung Israels
deutet. Aber in anderen Religionen wird der anagogische Sinn der
religivsen Erfahrung anders verstanden. Denn derjenige, der die Er-
fahrung von der Complexio oppositorum einmal gemacht hat, wird
geneigt sein, von den jeweils kommenden Erfahrungen eine immer
deutlichere Einsicht in den Zusammenhang von Lebensquelle und
Totungsmacht zu erwarten. Dann aber scheint folgende »archaiolo-
gische« Deutung die angemessene zu sein: Nicht wenige Erzdhlun-
gen von dem, was »im Anfang« geschah, beschreiben den Ursprung
der Welt als einen Streit antagonistischer Méchte, aus dessen stets
labiler Schlichtung die bestehende Welt hervorgegangen ist. Aus der
Erfahrung von der Coincidentia oppositorum in wesentlichen Teilen
unserer Erfahrungswelt erklirt sich die weite Verbreitung von My-
then von Gotterkrieg und Gotterfrieden. In solchen » Archaiologien«
ist das Chaos alter als der Kosmos und lebt auch in dem aus ihm her-
vorgegangenen Kosmos als dessen tiberwundene Herkunft noch fort.
Der Kosmos ist wesentlich »geschlichteter Streit«; und wenn er nicht
ins Chaos zuriickfallen soll, muf8 die Versshnung der heiligen Méch-
te untereinander periodisch erneuert werden.

Dieses Verstindnis der Weltentstehung aus einem geschlichte-
ten Streit der Gotter hat hiufig ein tragisches Verstindnis alles
Wirklichen zur Folge. Die Labilitdt der Erfahrungswelt ist in der La-
bilitdt des Gotterfriedens begriindet: Der Gotterstreit kann jederzeit
neu ausbrechen und die Welt und das Leben ins alte Chaos versinken
lassen. Darum gehort einer verbreiteten Auffassung nach das Tragi-
sche zu den Grundbestimmungen nicht nur des menschlichen, son-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 195

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

dern auch des gottlichen Lebens. Die Tragddie, die diesen Grundzug
des Wirklichen anschaulich inszeniert, wird zu einem wesentlichen
Bestandteil des Kultus. Denn es kommt darauf an, den Menschen in
die Aufgabe einzuweisen, in seinem Leben und Sterben zur anschau-
lichen Gegenwartsgestalt jenes Urstreits zu werden, der zwar »im
Anfang« durch einen heilstiftenden Gottersieg entschieden und
durch einen nachfolgenden Gotterfrieden geschlichtet worden ist,
letztlich aber nur durch den Untergang endgiiltig versshnt werden
kann. »Die Seienden zahlen einander Strafe und BufSe fiir ihr Un-
recht nach der Ordnung der Zeit, lautet ein frither Spruch der vor-
sokratischen Philosophie!, der dieser in Mythos und Kultus einge-
iibten Weise des Selbst- und Weltverstindnisses entspricht.

Wenn demgegeniiber andere Philosophen die Meinung vertre-
ten, aller Vielheit, ja aller Gegensitzlichkeit der Erfahrungswelt liege
eine gegensatzfreie Ur-Einheit voraus, diese sei »ilter« als alle Wi-
derspriichlichkeit der Erfahrungswelt und bilde ihren fortwirkend
michtigen Urgrund, und dieser Urgrund garantiere die harmonische
Ordnung der Welt, dann erscheint diese Auffassung vielen religiosen
Menschen wie eine realitdtsfremde Konstruktion.

Auch jener »eschatologische Monotheismus«, von dem an frii-
herer Stelle die Rede war (s. 0. S. 101 ff.), kann dann wie ein Ausdruck
einer verfihrerischen Illusion erscheinen. Dieser Monotheismus
sieht in dem anagogischen Bedeutungsmoment der religiosen Erfah-
rung die Hoffnung begriindet, am Ende der Tage werde die paradoxe
Erscheinungsgestalt des Heiligen tiberwunden sein und sein Wirken
als ein »Ja ohne Nein« hervortreten. Und im Lichte dieser Hoffnung
will ein solcher Monotheismus auch das erfahrene Unheil als die ver-
hiillte Erscheinungsgestalt eines universalen Heilswillens der Gott-
heit begreifen, die sich gerade durch diese Weise, die Geschichte zu
lenken, als die eine erweist. Mythen und Kulte von Gétterstreit und
Gotterfrieden dagegen konnen religiose Menschen dazu veranlassen,
auch dieser Deutung zu widersprechen. Der Versuch, in der Comple-
xio Oppositorum nicht das Wesen des Heiligen zu sehen, sondern
nur seine voriibergehende Erscheinungsgestalt, und die Hoffnung,
in der zuletzt geschehenen Uberwindung allen Unheils werde die Ur-
Einheit des Heiligen offenbar werden, erscheint solchen Menschen
dann nicht nur als illusionir, sondern in religiéser Hinsicht als ver-
fithrerisch. Denn die Illusion von einer durch das Ur-Eine garantier-

! Anaximander B 1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

ten Ordnung der Welt entbinde den Menschen von der Aufgabe, den
immer neu anbrandenden Urmachten des Chaos die stets labile Ord-
nung der Welt immer neu abzuringen.

Sind aber derartige Mythen vom Gétterstreit und Gotterfrieden
einmal entstanden, dann bestirken sie eine bestimmte, in ihrem Kern
tragische Weise des Weltverstehens und legen jede neue religiose Er-
fahrung als eine neue Begegnung mit dem Heiligen aus, in welcher
die Ur-Krise abbildhaft wiederkehrt. Jede dieser Begegnungen ist fiir
den Menschen und die Welt Tod und Leben zugleich, und es muf3
offenbleiben, welche dieser Seiten im Einzelfall, durch die freie Ent-
scheidung der numinosen Macht, die Oberhand gewinnt. Dann er-
scheint es wie ein Verstofy gegen die Unverfiigbarkeit des Heiligen,
wenn der Mensch apriori zu wissen meint, das »letzte Wort« des Hei-
ligen sei notwendig ein »Ja ohne Nein«. (Uber die christliche Bedeu-
tung der Rede vom »Ja ohne Nein« wird an spiterer Stelle noch zu
reden sein.) Der Widerstand gegen die Vorstellung von der gegen-
satzlosen Einheit des Heiligen wird dann, vermeintlich, zu einem re-
ligios notwendigen Protest. Beispiele eines solchen religios motivier-
ten Protests begegnen im Manichdismus und in den dualistischen
Formen der Gnosis.

¢)  Die Erfahrung des »heiligen Schreckens« und der Widerstand
gegen die Vorstellung vom »allgiitigen Gott«

Der Gedanke, daf3 nicht nur die Welt und das menschliche Leben als
eine Verflechtung von Gegensitzen zu verstehen sei, sondern daf3
auch die heiligen Urspriinge durch eine solche Gegensatz-Einheit be-
stimmt seien, daf folglich das Chaos »élter« sei als der Kosmos und
daf3 das Tragische der Grundzug alles Wirklichen sei, scheint dadurch
bestitigt zu werden, daf$ der »heilige Schrecken« wesentlich zur reli-
givsen Erfahrung gehort. Das gilt auch fiir die biblisch bezeugten re-
ligiosen Erfahrungen: »Weh mir«, ruft Jesajah aus, als er zum Zeu-
gen des Lobgesangs der Seraphim wird?; »Geh weg von mir« sagt
Petrus zu Jesus nach der Erfahrung vom »grofien Fischfang«®. Und
selbst die Jungfrau Maria »wird von Schrecken geschiittelt, als sie
die Botschaft des Engels vernimmt*. Dabei ist es nur eine unter meh-

2 Jes 6,9.
5 Luk5,8.
4 Luk. 1,29.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 197

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

reren Erklirungen, wenn der »heilige Schrecken« auf das Bewuf3t-
sein von der eigenen Siindhaftigkeit zuriickgefiithrt wird, das die
Angst vor dem gottlichen Gericht erzeuge. Jesajah sagt: »Ich bin ein
Mann unreiner Lippen, und Petrus bekennt. »Ich bin ein siindiger
Mensch«. Aber der Schrecken der Jungfrau Maria ist offensichtlich
nicht in Siindenbewuf3tsein und Gerichtsfurcht begriindet. Und darin
scheint eine Bestitigung dafiir zu liegen, dafi der »heilige Schrecken«
nicht notwendig durch das BewufStsein der eigenen Siindhaftigkeit
ausgelost wird. Den meisten Religionen liegt eine »Moralisierung«
des heiligen Schreckens ganz fern. Das Heilige ist schrecklich, nicht
nur fiir den Frevler, sondern fiir den Menschen als solchen, ja sogar
fiir die unbelebte Welt, sodaf8 bei seiner Anniherung »die Berge
schmelzen« und »das Meer flieht«.

Das aber hat immer wieder die Folgerung nahegelegt, es sei in
religioser Hinsicht fragwiirdig, von der »Allgiite« als einem Wesens-
merkmal des Heiligen zu sprechen. Meint man mit diesem Ausdruck
seine heilschaffende Macht, dann scheint man sich die »dunkle Seite«
des Heiligen zu verschleiern und sich dadurch dieses Heilige so zu-
rechtzulegen, wie es den eigenen Wiinschen entspricht. Meint man
damit jedoch die moralische Vollkommenheit, dann scheint man den
Schrecken, den es auslost, fiir vermeidbar zu halten: Der Fromme
hitte dann zu solchem Schrecken keinen Anlaf3, und die Religion bs-
te sich als ein Weg an, der an einen sicheren Ort fiihrt, wohin dieser
Schrecken nicht reicht. Dann aber wird, so scheint es, die Moralisie-
rung des heiligen Schreckens teils zum Anlafl der Verzweiflung fiir
die, die sich als Siinder erkannt haben und sich deshalb die Schuld an
den »Schrecken des Gerichts« selber zuschreiben miissen, teils zum
Anlaf3 der Selbstgerechtigkeit fiir die, die meinen, durch ihren Le-
benswandel ein »Ja ohne Nein« verdient zu haben, wihrend der ver-
diente Schrecken des Gerichts nur die »bosen Anderen« betrifft.

Angesichts dieser drohenden Verfiihrung legt sich die Folgerung
nahe, auf beiden Wegen (dem der Verzweiflung und dem der Selbst-
gerechtigkeit) verweigere sich der Mensch seiner religiosen Beru-
fung, an der Grofle des Heiligen auch dann froh zu werden, wenn
dessen Ubermacht dem Menschen todbringend begegnet. Das
schlieBt nicht aus sondern ein, daf8 zu jeder religiésen Erfahrung ein
»tropologisches« Bedeutungsmoment gehort. Denn es ist eine »Um-
wendung der ganzen Seele« verlangt, damit der, der die religiose Er-
fahrung macht, zu dem Bewuf3tsein gelangen kann, dafs er zur selbst-
losen Freude am Heiligen berufen ist. Dann fragt er nicht mehr nach

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

Nutzen und Schaden, nicht einmal mehr nach dem eigenen Heil oder
Unheil, sondern freut sich an der Grofe des Heiligen, das iiber jedes
wertende Urteil erhaben ist. Einen Ausdruck dieser frommen Selbst-
losigkeit, die sich gegen alle christliche Hoffnung auf Heil und Erl-
sung abgrenzt, hat Holderlin dem tod-bereiten Empedokles in den
Mund gelegt — nicht als Schrei der Verzweiflung, sondern als Ausruf
der Lebens-Erfiillung. »So mégen die Gotter mich vernichten, wie sie
mich geliebt«®. Fillt dieses tropologische Bedeutungsmoment aus,
dann droht der Umschlag von Religion in Magie, d. h. in den Versuch,
sich gottlicher Michte fiir menschliche Zwecke zu bedienen. Der Wi-
derstand gegen die Vorstellung von der »Allgiite des Heiligen« wird
dann, vermeintlich, zu einem religios notwendigen Protest.

Nun konnte philosophisch gesagt werden: Das tropologische
Moment verweist den Menschen in eine Geschichte hinein, in der er
hoffend gewifs sein kann, daf$ kein Zustand der Welt und des eigenen
Ich die Moglichkeit der Umkehr ausschliefSt, weil nichts und nie-
mand Gott daran hindern kann, sich dem Siinder in einer siindigen
Welt zuzukehren. Doch ist dem hinzuzufiigen: Dieses Verstindnis
der religiosen Erfahrung entspricht zwar der Weise, wie die Ge-
schichte des Menschen im Alten wie im Neuen Testament verstan-
den wird. »Wende du uns um, o Gott, laf3 dein Angesicht tiber uns
leuchten und wir sind gerettet«®. Aber in anderen Religionen wird
das tropologische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung eher
als die Aufforderung verstanden, zugunsten der selbstlosen Freude
an der Grof3e des Heiligen auf alle individuelle Heilshoffnung zu ver-
zichten. Ist aber diese selbstlose Freude einmal erreicht, dann er-
scheint dem religiosen Menschen die Erwartung, das Heilige werde
in seiner absoluten Giite zuletzt »alle Dinge zum Guten wendenc,
wie ein uniiberwundener Rest eines unfrommen Egoismus.

Die weite Verbreitung von Gétterbildern mit schreckenerregen-
dem Gesichtsausdruck, von Kulten, die durch die Finsternis des Ortes
Schrecken erregen oder durch den tiberlauten Schall von Posaunen
und Trommeln, auch durch die plétzliche Begegnung mit wilden Tie-
ren (oder mit Menschen, die in die Felle solcher Tiere gekleidet sind),
bezeugt nicht etwa, daf3 die Religion aus der Furcht hervorgegangen
ist (das hat der antike Religionskritiker Lukrez gemeint). Sie macht
vielmehr deutlich, dafy die Religion Menschen in die Lage versetzt,

> F Holderlin, Der Tod des Empedokles, 1. Akt, 4. Szene.
6 Ps. 80,4, 8 und 20.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 199

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

sich dem Furchterregenden ohne Fluchtreflexe auszusetzen, weil sie
vermogen, vom eigenen Nutzen und Schaden ganz abzusehen und
das Heilige, auch in seiner erschreckenden Erscheinungsgestalt, freu-
dig zu begriifen.

Und wiederum ist hinzuzufiigen: Sind derartige Kultformen
und die ihnen zugeordneten Mythen einmal entstanden, dann legen
sie jede kiinftige Begegnung mit dem Heiligen in ihrem Sinne aus
und tragen zur Stabilisierung dieser Deutung bei, wonach das Heilige
iiber jede Beurteilung nach Maf3stiben des Guten und Bosen (im
physischen, aber auch im moralischen Sinne) erhaben sei. Dann
scheint es wie ein Verstof$ gegen die Berufung des Menschen zur
selbstlosen Freude am Heiligen, wenn man stets nur das Gute, nicht
auch das Schlimme aus seinen Hinden annimmt. (Eine solche Mei-
nung vertritt etwa Platon, wenn er sagt: »Der Gott, da er gut ist, ist
nicht von allem die Ursache, wie die Vielen behaupten, sondern fiir
die Menschen ist er nur von Wenigem die Ursache. Denn fiir uns ist
viel weniger gut, viel mehr aber schlecht. Fiir das Gute nun darf man
keinen anderen verantwortlich machen, fiir das Schlechte aber muf3
man eine andere Ursache suchen, nicht den Gott«”.) Dem werden
religiose Menschen nicht selten widersprechen und betonen, daf3 sie
selbstlos Gutes und Schlimmes aus Gottes Hianden anzunehmen be-
reit sind. Und vielen Zeitgenossen von heute erscheint die Erfolg-
losigkeit der Versuche, alle Erfahrung der physischen und mora-
lischen Ubel der Welt mit dem Bekenntnis zum allgiitigen Gott zu
versohnen, als sekundire Bestitigung dieses Protests.

d) Die Erfahrung von der »Gleichzeitigkeit mit dem Ursprung
der Welt« und der Widerstand gegen die Vorstellung
von einer Geschichte Gottes und der Menschen

In der religiosen Erfahrung begegnet der Mensch jener »numinosen«
Macht (oder einer Mehrheit solcher Méchte), von deren ungenétig-
ter und ungeschuldeter Entscheidung Leben und Tod, Heil und Un-
heil des Menschen und der Welt abhiingen. Im jeweiligen Augenblick
solcher Begegnung ist diese Entscheidung noch offen und auch durch
den bisherigen Weltlauf nicht prijudiziert. Darum ist die angemesse-
ne Weise, diese Erfahrung auszulegen, die »Archailogia«, die Rede
von jenen kosmogonischen (und, nach verbreiteter Auffassung, zu-

7 Platon, Politeia 379c.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

gleich theogonischen) Ur-Anfingen, in denen diese Entscheidung vor
aller Erfahrungszeit gefallen ist, aber so, daf sie in der Begegnung
mit diesen Urspriingen abbildhaft wiederkehrt. Darauf beruht es,
daf3 der Mensch im Kultus zum »Zeitgenossen der Urspriinge« wer-
den kann; aber im Lichte des kultisch begangenen » Anfangs« werden
zugleich alle Ereignisse, die den Inhalt menschlicher Erfahrung bil-
den, auch ganz »profane« Ereignisse, als Weisen der »Wiederkehr«
dieser Ursprungs-Entscheidungen begreiflich. Die Worte und Hand-
lungen des Kultus und die Ereignisse der profanen Erfahrungswelt
sind wie zwei Bildhilften einander zugeordnet, die gemeinsam das
Urereignis abbildhaft wiederkehren lassen.

Weil der Mensch in der religiosen Erfahrung — seien es auflerge-
wohnliche Erfahrungen, sei es die Erfahrung der kultischen Feier, sei
es die im Lichte des Kultus gedeutete alltigliche Welterfahrung —
zum Zeitgenossen der Urspriinge wird, ist die Stunde der religiosen
Erfahrung zugleich die Zeitstelle der Freiheit. In der Antwort, die der
Mensch auf die Gegenwirtigwerdung des Heiligen gibt, gewinnt
auch er Anteil an der Entscheidungsmacht, die sonst ein Vorrecht
des Heiligen ist. Auch seine Antwort ist, wenn auch in abbildhafter
Weise, »heils- oder unheilswirksam«, ohne dabei durch den bisheri-
gen Verlauf der Dinge eingeschrinkt zu sein. In diesem Sinne konnte
Heidegger mit Recht sagen, das Fest als »das Ereignis, in dem das
Heilige griifft und griifend erscheint, sei zugleich »der Ursprung
der Geschichte«?. Weil aber in allen Abbildern nur die eine, stets
gleiche und uniiberbietbare Ur-Entscheidung wiederkehrt, bleibt jene
Entscheidung, die »im Anfang geschah«, das einzig »Denkwiirdige«
im Vollsinn des Wortes. Demgegeniiber verblafit die Differenz zwi-
schen den wechselnden Gestalten seiner Wiederkehr bis zur Be-
deutungslosigkeit. Fiir den, der die religiose Erfahrung macht, er-
scheinen dann leicht alle Unterschiede der Zeiten und Stunden
unwesentlich gegeniiber dem, was »in illo tempore«, am Anfang aller
Dinge, geschehen ist. In diesem Sinne kann Mircea Eliade davon
sprechen, daf$ die innerweltlich abgelaufene Zeit »vernichtet« wer-
den muf, um die Kosmogonie zu »reaktivieren«. Die Feiernden wol-
len »die abgelaufene Zeit annullieren, die Geschichte vernichten
durch andauernde Riickkehr in illud tempus, durch die Wiederholung
des kosmogonischen Aktes«. Thr Leben ist bestimmt durch einen

8 M. Heidegger, Erlduterungen zu Holderlins Dichtung 99 und 101.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 201

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

»Willen zur Entwertung der Zeit«, weil es ihnen nur so moglich ist,
»sich periodisch durch Annullierung der Zeit zu regenerieren«®.

Ohne an dieser Stelle Eliades Deutung religioser Riten und My-
then im Einzelnen kritisch zu wiirdigen, kann gesagt werden: Seine
Ausfiihrungen treffen einen weit verbreiteten Zug des religiosen Be-
wufStseins, sofern dieses geneigt ist, die Gleich-Zeitigkeit mit den Ur-
spriingen als Gleich-Giiltigkeit aller Ereignisse der Erfahrungszeit zu
verstehen. Sie alle sind giiltig weil sie die Ur-Entscheidung gegenwir-
tig setzen; aber sie sind in dieser ihrer Giiltigkeit untereinander
gleich, und ihre Differenz untereinander reduziert sich auf die Diffe-
renz austauschbarer Variationen zu einem gleichbleibenden Thema.
Diese Vergleichgiiltigung aller Differenzen des Zeitlichen kommt in
vielen Mythen und Riten zum Ausdruck. Jeder aktuell regierende
Konig ist der »wiedergeborene Urkonig«; jede gegenwirtig vollzoge-
ne Bestellung des Ackers ist die »Wiederholung« einer »Bestattung
der Gottheit, die »im Anfang« durch ihren Tod alle Fruchtbarkeit in
der Welt gestiftet hat; jede Beilegung eines sozialen Konflikts durch
einen Richterspruch ist die abbildhafte Wiederkehr des Friedens-
schlusses unter den Gottern (exemplarisch abzulesen an den Richter-
spriichen des Areopags in Athen, der seine Entstehung und zugleich
seine friedenstiftende Wirksamkeit auf den Frieden zwischen Posei-
don und Athene zuriickfiihrte). Um Mif3verstandnissen vorzubeu-
gen, sei hinzugefiigt: Vergleichgiiltigt wird nicht die Zeit; jede Stun-
de ist kostbar, weil sie zur Stunde der Wiederkehr der Urspriinge
werden kann. Vergleichgiiltigt wird die Differenz der Zeiten; was im
Anfang geschah, kann zu jeder Zeit im wirksamen Abbild wiederkeh-
ren. Und selbst dort, wo die Menschen als Zeitgenossen der Urspriin-
ge zu radikaler Neugestaltung ihrer Lebenswelt fahig werden, weil in
der Gegenwart des Heiligen »alles noch einmal offen« ist, sind sie
nicht von dem Bewuf3tsein erfiillt, das »noch nie Dagewesene« her-
vorzubringen; sie sind vielmehr iiberzeugt, nur jene Erneuerungs-
kraft der heiligen Urspriinge ausdriicklich erfahrbar zu machen, die,
in vielleicht weniger ausdriicklicher Gestalt, zu jeder »heiligen Stun-
de«, in jeder Weise ihrer Wiederkehr, schon am Werke war.

Wenn daher an friiherer Stelle vom »Sensus historicus« der re-
ligiosen Erfahrung die Rede war, die jeder dieser Erfahrungen ihre
Unverwechselbarkeit und bleibende Denkwiirdigkeit verleiht, dann
muf3 nun hinzugefiigt werden: Dieses Verstindnis der religiésen Er-

9 M. Eliade, Kosmos und Geschichte 65 und 70.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

fahrung entspricht zwar jenem geschirften GeschichtsbewufStsein,
wie es in der Uberlieferungsgemeinschaft Israels entstanden ist. Hier
machte die Erinnerung an die GrofStaten, die Gott an den Vitern ge-
wirkt hat, das Erzihlen der mannigfachen Erfahrungen der Séhne
und Tochter nicht iiberfliissig, sondern verlieh diesem Erzéihlen erst
sein spezifisch religioses Bedeutungsgewicht. Die schon erwihnte Er-
zihlung von den »Fiinf Weisen von Benej Beraq, die in der hausli-
chen Liturgie der Osternacht rezitiert wird, ist ein Beispiel dafiir, daf3
man in Israel bis heute mit solchem Erzdhlen an kein Ende kommt.
Und die jiidische Erzdhlkultur ist, auch in ganz profanen Zusammen-
hingen, eine Folge dieses im religiosen Kontext eingeiibten Ge-
schichtsbewuf3tseins. Aber andere Religionen sind nicht zu einem
vergleichbaren GeschichtsbewufStsein gelangt. Und auch dieses man-
gelnde Interesse an dem, was in der Erfahrungszeit geschieht, hat
religiose Griinde.

Denn das Bewuf3tsein von der Unmittelbarkeit zu den Urspriin-
gen, das zur religiosen Erfahrung gehort, enthalt in sich eine Ten-
denz, diesen Sensus historicus jeder Erfahrung, auch der religiosen,
unbeachtet zu lassen und schliefSlich ganz zu vergessen. Und es sind
gerade die kosmogonischen Mythen und Kulte, die, wie sich gezeigt
hat, diese Tendenz zur Geschichtsvergessenheit verstirken und sta-
bilisieren kénnen. Eliade kann tiberzeugend aufweisen, »dafs wih-
rend eines recht betrachtlichen Zeitraumes die Menschheit sich mit
allen Mitteln gegen die »Geschichte« gestemmt hat«'%; und das ge-
schah aus religigsen Griinden. Die Unbedingtheit des heiligen »Jetzt«
sollte nicht durch seine Einfiigung in die innerweltlichen Ereignisrei-
hen relativiert und entwertet werden — Ausdruck »einer Ontologie,
die noch nicht durch die Zeit und das Werden verunreinigt worden
ist«''. Die Abwehr gegen die Einordnung der religiosen Erfahrung in
die Zeit der Geschichte und damit gegen die Betonung des »Sensus
historicus« dieser Erfahrung wird auf diese Weise, vermeintlich, zu
einem religios notwendigen Protest. Es bedurfte offensichtlich be-
sonderer Griinde, wenn es moglich werden sollte, das Verhiltnis
zum Heiligen als ein historisches Verhiltnis zwischen gottlicher und
menschlicher Freiheit zu begreifen, wie dies in der jiidischen Verkiin-
digung geschah, und so auf den »Sensus historicus« jeder Erfahrung

10 M. Eliade, Kosmos und Geschichte 78.
T Aa..O.76.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 203

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

aufmerksam zu werden, ohne dadurch die Unbedingtheit des religio-
sen Verhiltnisses anzutasten.

e) Der Verlust des Sensus historicus als verborgener Grund
fiir den Widerstand gegen die Vorstellung vom transzendenten,
einen und allgiitigen Gott

Erst mit dem zuletzt Gesagten ist der Punkt erreicht, von dem aus
auch die anderen, religios motivierten Widerstidnde verstindlich ge-
macht werden konnen, von denen soeben die Rede war: die Wider-
stainde gegen die Vorstellung von der Transzendenz des Heiligen,
von seiner Einheit und vollkommenen Giite.

Wenn niamlich das historische Bedeutungsmoment jeder Erfah-
rung, insbesondere aber der religiosen, entweder unentdeckt bleibt
oder an den Rand der Aufmerksambkeit riickt, kann auch ihr allegori-
sches Bedeutungsmoment nicht unverkiirzt wahrgenommen wer-
den. Zwar wird auch dann noch bemerkt, daf3 der Anspruch, den das
Heilige an das erfahrende Subjekt richtet, einen Uberschuf3 gegen-
iiber der Weise enthilt, wie das Subjekt diesen Anspruch beantwor-
tet, und daf3 deswegen fortschreitend weitere Erfahrungen mit der
gleichen heiligen Wirklichkeit gemacht werden konnen. Aber diese
Einsicht wird nicht zu der Aufforderung, alle diese Erfahrungen in
einen hermeneutischen Wechselbezug untereinander zu bringen
und so auch alte Erfahrungen im Lichte neuer neu zu verstehen.
Nur so aber konnte der Mensch in einen geschichtlich voranschrei-
tenden Dialog mit dem Heiligen eintreten. Vielmehr konzentriert
sich die Aufmerksamkeit darauf, diesen Uberschuf als ein bleibendes,
in jeder einzelnen Erfahrung impliziertes Wesensmoment des Heili-
gen zu begreifen, das von der Differenz seiner Erscheinungsgestalten
unbetroffen bleibt. Das Heilige, so wird dann zutreffend erfaft, ist
stets offenbar und verborgen zugleich; mannigfache Inhalte der Er
fahrung sind Weisen seines »Aufleuchtens«, seiner »Doxa«; diese
aber ist nicht nur die Weise seines Offenbarwerdens, sondern zu-
gleich der »Mantel, in den es sich hiillt. Aber diese Feststellung ver-
weist, so verstanden, den Menschen nicht in seine Geschichte hinein.
Darum ergibt sich aus der so verstandenen religiésen Erfahrung kein
Weg, auf dem sich das Verhiltnis zum Heiligen als ein dialogisches
Wechselverhiltnis entfalten konnte. Jede einzelne dieser Erfahrun-
gen steht fiir sich und hat in dieser ihrer Besonderheit absolutes Be-
deutungsgewicht.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

Ja unter dieser Voraussetzung entsteht der Verdacht, als sei mit
der Erwartung eines solchen dialogisch voranschreitenden Wechsel-
verhiltnisses eine Abwertung der je einzelnen Begegnung mit dem
Heiligen verbunden, weil diese, als Glied in einem historischen Pro-
zef3, zugleich historisch relativiert werde. Der Widerstand gegen die-
se drohende historische Relativierung erweist sich so als der zumeist
verborgene Grund dafiir, daf auch dem Begriff der Transzendenz mit
Mifltrauen begegnet wird und stattdessen jeder einzelne Inhalt, der
in der religiosen Erfahrung in eine Hierophanie »transfiguriert« wor-
den ist, als Manifestation einer je besonderen Gottheit verstanden
wird. Jede von diesen ist »absolut«; und keine von ihnen kann durch
ihr Verhiltnis zu anderen zu einem bloflen Moment in der Geschich-
te der Hierophanien herabgesetzt werden. Wenn also an fritherer
Stelle der Ausfall des allegorischen Bedeutungsmoments als Entste-
hungsgrund der Idololatrie bezeichnet worden ist, so ist nun zu pra-
zisieren: Der Grund dieser Fehlgestaltung der religiosen Erfahrung
liegt darin, daf3 das allegorische Bedeutungsmoment seinen Bezug
zur Geschichte verliert.

Damit wird zugleich deutlich: Auch der religiése Widerstand ge-
gen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen ist in einem solchen
Miftrauen gegen die Geschichte begriindet. Wenn namlich die man-
nigfachen Gegensatz-Verflechtungen, durch die die menschliche Er-
fahrungswelt bestimmt ist, auf einen Grund zuriickgefiihrt werden,
der in seiner Existenz einzig und in seinem Wesen von inneren Ge-
gensitzen frei und diesem Sinne einfach ist (unicitas existentiae et
simplicitas essentiae), dann wird es notig, eine Wesensdifferenz zwi-
schen der Welt und ihrem Ursprung anzunehmen; nur ein transzen-
denter Ursprung kann in diesem doppelten Sinne einer sein. Das
bedeutet im Umkehrschlufl: Wo der Begriff der gottlichen Transzen-
denz auf einen religiés motivierten Widerstand stof3t, muf3 dieser
Widerstand sich auch gegen den Begriff der gottlichen Einheit rich-
ten. Doch hat dieser Widerstand gegen die Uberzeugung von Gottes
Einheit noch einen speziellen Grund. Im religiosen Zusammenhang
nimlich gibt dieser Begriff der gottlichen Einheit den Grund dafiir
an, dafl die religiose Erfahrung stets ein anagogisches Bedeutungs-
moment in sich enthilt und dadurch das Zutrauen begriindet, dafS es
immer moglich sein wird, die Abfolge der unterschiedlichsten Begeg-
nungen mit den Heiligen zu einer erzihlbaren Geschichte zu ver-
kniipfen. Damit aber ist die Hoffnung verbunden, daf erst am Ende
dieser Geschichte die Einheit des Heiligen deutlich hervortreten

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A= 205

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

wird, sodaf}, mit dem Propheten Secharja gesprochen, »am Ende der
Tage Gott ein einziger und sein Name ein einziger sein wird«.

Gerade in dieser eschatologischen Fassung hat der Monotheis-
mus jedoch eine religios motivierte Kritik auf sich gezogen. Mit einer
heute iiblich gewordenen Formulierung laf3t diese Kritik sich in fol-
gender Weise aussprechen: Wer das anagogische Bedeutungsmoment
der religiosen Erfahrung darin sucht, daf$ sie ihm eine fortschreitende
Offenbarung der gottlichen Einheit garantiert, macht die Geschichte
zu einer einzigen »grofSen Legitimationsgeschichte«, innerhalb derer
jeder erfahrene Widerstreit als »vorantreibende Negation« gerecht-
fertigt wird, die an ihrer Stelle dazu beitrigt, daf3 zuletzt alle Wider-
spriiche iiberwunden werden und die transzendente Einheit Gottes
unverstellt hervortritt. Der »eschatologische Monotheismus«, wie
er an einigen, wenn auch seltenen Stellen der Bibel ausgesprochen
wird, hat in den dialektischen Systemen Hegels und Schellings sei-
nen angemessenen Ausdruck gefunden. »Die Geschichte als Ganzes
ist eine fortschreitende, allmahlich sich entfaltende Offenbarung des
Absoluten«'. Und die Kritik an diesen dialektischen Systemen
schlidgt nun auf den eschatologischen Monotheismus auch in seinen
religiosen Ausdruckgestalten zuriick und gewinnt gerade dadurch
eine religiose Motivation. »Krieg dem Ganzen, [...] aktivieren wir
die Widerstreite, retten wir die Ehre des Namens«®3. Die »Ehre des
Namens, der eine Begegnung ausspricht, sich aber nicht auf den Be-
griff bringen laflt, verbietet die Konstruktion einer Geschichte, deren
dialektischem Gesetz sich jede derartige Begegnung apriori einfiigen
miif3te.

Der religiose Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit
des Heiligen hat, so gesehen, seine oft verborgene Wurzel im Mif3-
trauen gegen eine teleologisch verstandene Geschichte. Denn die
Hoffnung auf eine solche, durch die Einheit des Heiligen garantierte
Teleologie kann als Verfiihrung erscheinen, sich der Tragik des Le-
bens zu entziehen und seine immer neue Bedrohung durch die Mich-
te des Chaotischen zu verdringen. Die im Lichte eines »eschatologi-
schen Monotheismus« gedeutete Geschichte erscheint dann als ein
schlechter Trost, durch den der Mensch sich der Aufgabe entzieht,
die Tragik seines Lebens zu akzeptieren und den Kampf gegen das
Chaos immer neu, ohne Aussicht auf einen »Endsieg«, auf sich zu

12 Schelling, System des Transzendentalen Idealismus, Ausgabe Schroter II,603.
3 Lyotard, Réponse a la question: Qu’est-ce que le postmoderne, letzter Satz.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »Fromme Widerstand«

nehmen. Wenn also an friitherer Stelle der Verlust des anagogischen
Bedeutungsmoments als der Grund fiir die Entstehung des Poly-
theismus dargestellt worden ist, dann ist nun hinzuzufiigen: Der
Grund dieser Fehlgestaltung liegt in einem Mifltrauen gegen ein te-
leologisches Verstindnis der Geschichte, das durch dieses anagogi-
sche Bedeutungsmoment nahegelegt wird.

Damit aber verandert sich auch das Verstandnis des tropologi-
schen Bedeutungsmoments, das in jeder religiosen Erfahrung impli-
ziert ist. Gewif3 ist jene Umwendung der ganzen Seele, durch die der
Mensch zur selbstlosen Freude am Heiligen fihig wird, nie zu Ende
getan. Das deutlichste Zeugnis fiir dieses BewufStsein sind die Rei-
nigungsriten, die in nahezu allen Religionen der gottesdienstlichen
Feier vorausgehen, aber auch jene periodisch (z.B. im Rhythmus
von vier oder fiinf Jahren) wiederkehrenden Lustrationsriten der re-
ligiosen Gemeinde, die als ganze »unrein« geworden ist und deswe-
gen jenes »Sterben und Neu-belebt-Werden«, das zu den Initiations-
ritualien gehort, in gewissen zeitlichen Abstinden zeichenhaft
wiederholt. Aber derartige Feiern werden in vielen, wenn nicht sogar
in den meisten Religionen als Formen der Wiederherstellung ver-
standen, durch die die Kultgenossen eine Fahigkeit zum gottesdienst-
lichen Handeln wiedergewinnen, die ihnen von den Anfingen an
durch den gottlichen Kultgriinder verliehen worden war, die aber in
der Zwischenzeit durch eigene Schuld oder durch den bloflen Ablauf
der Zeit verlorengegangen ist. Sie haben nicht den Charakter der Er-
offnung neuer Wege durch ein Gericht, das alle Riickkehr in die Ver-
gangenheit ausschlieBt, und einer inmitten dieses Gerichts gesche-
henden gottlichen Gnaden-Wirksamkeit, die »Neues schafft«, sodaf3
man »des Friiheren nicht mehr gedenken soll«.

Darum konzentriert sich alles Gedenken auf das, was »im An-
fang geschah«, und die Geschichte, die in der Zeit verlauft, wird als
eine blofse Abfolge von Variationen dessen verstanden, was in den
Anfangen ein fiir allemal entschieden wurde. Der »Tropos«, den die
religiose Erfahrung dem Menschen abverlangt, besteht, so verstan-
den, nicht darin, in den »Wendungen« einer Geschichte das stets
iiberraschende Wirken der Gottheit zu entziffern, sondern darin, in
immer neuen Abwandlungen sich der totenden Ubermacht des Hei-
ligen anzuvertrauen, die den Menschen »tdtet, um ihn zu ihrem
Bilde umzuschaffen. Der religiose Widerstand gegen die Vorstellung

14 Jes. 43,181; Jes 65,17 f.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 207

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

von einer »gutmachenden Giite« Gottes, die auch dem Siinder in
einer siindigen Welt Wege zu einem Heil »jenseits des Gerichtes«
offenhilt, hat so gesehen seine oft verborgene Wurzel in dem Ver-
dacht, die Hoffnung auf ein géttliches »Ja ohne Nein« sei der Aus-
druck eines »Heils-Egoismus, der sich der selbstlosen Freude an der
Grofe des Heiligen verweigert und nach dem Nutzen fragt, den der
Mensch von seiner Verehrung des Heiligen erwarten diirfe. Falls un-
ter dieser Voraussetzung iiberhaupt noch von der »Giite« Gottes ge-
sprochen wird, bedeutet dies nicht, daf3 dieser Gott den Menschen
seines Heiles gewifs macht, sondern dafS der Mensch seine Zustim-
mung zur Erhabenheit dieses Gottes gibt: Es ist »gut«, d.h. zustim-
mungswiirdig, daf8 in Gottes Wesen Lebensfiille und Tétungsmacht
zusammenfallen. Es ist also nicht der Ausfall des tropologischen Be-
deutungsmoments der religiosen Erfahrung, das den religiésen Wi-
derstand gegen die gelaufige Auffassung von Gottes Giite begriindet,
sondern eine bestimmte, radikalisierte Weise, dieses Bedeutungs-
moment zu verstehen: als die Forderung, von allem individuellen
Heilswillen Abstand zu nehmen.

Das angemessene Verstindnis des so erfahrenen tropologischen
Bedeutungsgmoments ist dann jene »Weisheit«, die darin besteht,
»zu sehen und zu verstehen, wie es« [namlich das Géttliche und ab-
bildhaft auch alles Wirkliche in dermenschlichen Erfahrungswelt]
»in seinem Auseinanderstreben den mit sich iibereinstimmenden Lo-
gos ausspricht: gegenstrebige Harmonie wie bei Bogen und Leier«'.
Damit freilich hort das tropologische Bedeutungsmoment der reli-
givsen Erfahrung auf, den Menschen in eine Geschichte hineinzuver-
weisen, in welcher die gottliche Vergebung den Menschen nicht nur
»wiederherstellt«, sondern denjenigen Zustand, der der Siinde vor-
ausging, iiberbietet.

Und so wird in allen drei genannten Fillen deutlich: Wenn das
historische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung ausfillt
oder an den Rand des Bewuftseins riickt, verliert auch das allegori-
sche, anagogische und tropologische Bedeutungsmoment seinen Be-
zug zur Geschichte. Dann aber entsteht der an friiherer Stelle be-
schriebene Anschein, als sei es aus religiésen Griinden nétig, dem
Gedanken der gottlichen Transzendenz, wesenhaften Einheit und
Giite entgegenzutreten. Ein Verstindnis der Gottheit, das in reli-
gionsphilosophischer Deutung als notwendig erschien, um diesen

15 Heraklit B 51.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay -


https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Bewidhrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

Bedeutungsmomenten der religiosen Erfahrung gerecht zu werden,
erscheint dann vielen Vertretern der Religionen selber als »unfrom-
me« Weise, die Eigenart des Gottlichen und seinen Anspruch an den
Menschen zu verkennen. Daraus aber wird verstindlich, daf3 jene
Auslegung der religiosen Erfahrung, die an friitherer Stelle philoso-
phisch als die allein angemessene beschrieben wurde, in der Religi-
onsgeschichte den Ausnahmefall darstellt.

3. Eine Bewidhrungsprobe der transzendentalphilosophischen
Deutung religioser Erfahrung

Eine philosophische Eintibung in die Gotteslehre, so wurde mehrfach
betont, mufS sich dadurch bewihren, daB8 sie eine kritische Auslegung
der religiosen Erfahrung und ihrer Zeugnisse moglich macht. Nur als
Auslegung ist sie ihres Gegenstandes gewif3 (kann sie sicher sein,
wirklich von Gott und nicht von etwas anderem zu sprechen); aber
nur sofern diese Auslegung kritischen Charakter hat, kann sie dazu
dienen, defiziente Formen dieser Erfahrung und daraus resultierende
Fehlformen der religiosen Gegenstandskonstitution als solche kennt-
lich zu machen. Das Problem einer so verstandenen philosophischen
Einiibung in die Gotteslehre besteht deshalb darin, inwiefern ihre
Auslegung kritisch sein, ihre Kritik aber zugleich hermeneutisch
bleiben kann.

Zu Beginn dieses Zweiten Bandes der hier vorgelegten Unter-
suchung mufdte gefragt werden, ob eine philosophische Einiibung in
die Gotteslehre, die von einer Analyse der religiosen Erfahrung aus-
geht und darum einer hermeneutischen Aufgabe verpflichtet ist, ge-
niigend Abstand zu den historisch vorfindlichen Religionen gewin-
nen kann, um Maf3stibe ihres kritischen Vergleiches zu finden. Nun
dagegen muf3 die komplementire Frage gestellt werden, ob eine
Theorie, die den Polytheismus, die Idololatrie und die Gnosis auf
Fehlformen der religiosen Erfahrung zuriickfiihrt, nicht ihre kriti-
sche Aufgabe so sehr betont, daf3 sie dariiber ihre hermeneutische
Aufgabe verfehlt, die tatsichlich vorkommenden Religionen ange-
messen auszulegen. Denn es hat sich gezeigt: Im hier vorgelegten
Versuch wurden die Maf3stidbe einer solchen kritischen Auslegung
dadurch gewonnen, dafs das historische Bedeutungsmoment jeder Er-
fahrung, auch und insbesondere der religisen, besonders betont und
die tibrigen Bedeutungsmomente im Lichte dieses einen verstanden

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 209

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

wurden. Erst vom Sensus historicus her konnte ein personales Got-
tesverstindnis gewonnen werden. Und auch der allegorische, anago-
gische und tropologische Sinn der religiosen Erfahrung wurden, nach
der hier vorgelegten Deutung, so verstanden, daf3 diese Bedeutungs-
momente den, der die religiose Erfahrung macht, in eine zukunfts-
offene Geschichte hineinverweisen. Schon jetzt aber kann vorweg-
nehmend gesagt werden: Auch die traditionellen Gottespradikate
der Metaphysik, die Transzendenz, Einheit und Vollkommenbheit
Gottes, gewinnen erst in diesem Zusammenhang ihre spezifisch reli-
giose Bedeutung (s.u. Kapitel VII: Wiedergewinnung der metaphysi-
schen Gottespridikate).

Gerade diese Betonung des Sensus historicus aber hat im Laufe
der Religionsgeschichte immer wieder jenen Widerstand hervor-
gerufen, der gegen das hier entwickelte Gottesverstindnis geltend
gemacht wird, und dies aus spezifisch religiésen Griinden. Die reli-
giose Erfahrung enthilt Bedeutungsmomente, die ihr historisches
Verstindnis als unangemessen erscheinen lassen: das Moment der
ungeteilten Prasenz des Heiligen in jeder seiner Erscheinungen, das
Moment der Complexio oppositorum und der Erregung des »heiligen
Schreckens«, das Moment der »Gleichzeitigkeit mit den Urspriin-
gen«. Denn die ungeteilte Gegenwart des Heiligen in der Welt
scheint vernachlissigt zu werden, wenn man von der »Transzen-
denz« Gottes spricht; das Moment der Complexio oppositorum
scheint aufgegeben zu werden, wenn die Einheit als Wesensmerkmal
Gottes beschrieben wird; der »heilige Schrecken« schien an den Rand
des Bewuf3tseins zu treten, wenn man von vorne herein der vollkom-
menen Giite Gottes gewif3 zu sein meint; und schliefSlich scheint die
Betonung des historischen Bedeutungsmoments der religiosen Er-
fahrung und der damit verbundenen Personalitidt Gottes den Ver-
dacht zu begriinden, hier werde die Unbedingtheit des Anspruchs,
mit dem das Heilige in jedem Akt seines Erscheinens dem Menschen
begegnet und ihn zum »Zeitgenossen der Urspriinge« macht, in de-
nen iiber das Ganze der Welt noch einmal entschieden wird, als blofe
Vorstufe einer eschatologischen Selbst-Offenbarung historisch rela-
tiviert. Wenn also die philosophische Einiibung in die Gotteslehre,
bei unvermindert kritischem Charakter, Auslegung bleiben will, statt
der Religion voreilig mit religionsfremden Argumenten ins Wort zu
fallen, wird sie daran gemessen werden miissen, ob es ihr gelingt,
diesen Griinden eines religiés motivierten Protests, auf den sie stof3t,
angemessen Rechnung zu tragen. Andernfalls wire diese philosophi-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Bewidhrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

sche Einiibung nichts anderes als ein unbegriindetes Votum fiir eine
bestimmte religiose Uberlieferung, die jiidisch-christliche, in der das
historische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung so sehr in
den Vordergrund getreten ist, dafs demgegeniiber alle Momente der
religiosen Erfahrung nur im Lichte dieses einen verstanden werden;
ist aber diese Vor-Entscheidung einmal getroffen, dann wird der Wi-
derstand, der einem solchen Verstindnis entgegengesetzt werden
kann, unverstindlich.

Auf diesen Einwand ist in einem ersten Argumentationsschritt
zu antworten: Im Laufe der hier vorgetragenen Uberlegungen ist
deutlich geworden, daf$ diejenigen Momente der religiosen Erfah-
rung, auf die der soeben geschilderte Protest sich beruft, auch in der
hier versuchten Deutung ihre Stelle finden: Der Sensus historicus
der religiosen Erfahrung macht die je gegenwirtige Begegnung mit
dem Heiligen nicht zu einer bloflen Anniherung an ein eschatologi-
sches Ziel, sondern verleiht ihr den Charakter der antizipatorischen
Prisenz. Der gleiche Sensus historicus hebt die Complexio opposito-
rum nicht auf, sondern macht den, der diese Erfahrung macht, dazu
fihig, den einen Gott auch dort wiederzuerkennen, wo seine Gnade
sub contrario, in der ihr entgegengesetzten Gestalt des Gerichts, am
Werke ist. Darum mindert er auch nicht den heiligen Schrecken;
denn das »Ja ohne Nein, das der Glaubende von Gottes Giite erhofft,
ist an die Voraussetzung gebunden, daf3 er »sein Kreuz auf sich
nimmt, also das im Gericht gesprochene »Nein« in einem ausdriick-
lichen Akt der »Selbstverneinung« sich zueigen macht. (Oft wird der
entsprechende biblische Ausdruck mifiverstindlich mit »Selbstver-
leugnung« wiedergegeben, als wiirde hier etwas Wirkliches bestrit-
ten oder »verleugnet«.) SchliefSlich »relativiert« der Sensus histori-
cus nicht die absolute Bedeutung jeder einzelnen Begegnung mit
dem Heiligen zugunsten einer vermeintlich apriori einzusehenden
Teleologie der Geschichte, sondern 1af3t nicht nur das, was »im An-
fang geschah«, sondern jeden Augenblick in der Zeit zur Stunde der
Entscheidung werden. Diese bleibt »denkwiirdig«, weil sie zwar
einen Weg nach vorne eréffnet, aber keine Riickkehr zum vorange-
henden Zustand mehr méglich macht, sodaf3 »kein Jota oder Hikchen
aufgehoben werden kann, ehe alles erfiillt ist«. Der religios motivier-
te Widerstand gegen die Rede vom transzendenten, einen, guten und
personalen Gott kann insofern als Folge eines Mif3verstindnisses be-
urteilt werden, zugleich aber als Warnung davor, die erwihnten Mo-
mente der religiosen Erfahrung, die einen solchen Widerstand be-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 211

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

griinden konnten, zu vergessen oder in ihrer Bedeutung zu unter-
schitzen. Und in der Tat gibt es in der Geschichte der philosophischen
Gotteslehre ebenso wie die Geschichte der jiidisch-christlichen From-
migkeit Beispiele einer voreiligen »Entscharfung« dieser Momente
der religiosen Erfahrung und einer harmlos-beruhigenden Weise,
von Gottes Einheit, Giite und Personalitit zu sprechen.

Doch reichen diese Hinweise noch nicht aus, um den Wider-
stand, auf den das hier skizzierte Gottesverstindnis stofSen kann, als
unberechtigt zu erweisen. Es konnte ja sein, daf3 diejenigen Momente
der religiosen Erfahrung, auf die dieser Widerstand sich beruft, im
hier aus transzendentalphilosophischen Griinden vorgeschlagenen
Gottesverstindnis zwar »auch vorkommen, aber, an den Rand des
religiosen Bewuftseins gedriangt, nicht den ihnen gebithrenden Stel-
lenwert gewinnen. Um die erwihnten Einwendungen angemessen zu
beantworten, ist es demgegeniiber notig, zu zeigen: Die Begriffe der
gottlichen Transzendenz, Einheit, Giite und Personalitit schlieflen
die Bedeutungsmomente der ungeteilten Prisenz, der Complexio op-
positorum und der Gleichzeitigkeit mit den Urspriingen nicht nur
nicht aus. Vielmehr machen erst diese Begriffe es moglich, diese Be-
deutungsmomente der religiosen Erfahrung angemessen auszulegen.
Das wiirde bedeuten: Gerade wenn sie im Lichte des Sensus histori-
cus jeder religiosen Erfahrung verstanden werden, gewinnen die
Momente der ungeteilten Prisenz des Heiligen, der Complexio op-
positorum, des heiligen Schreckens und der Gleichzeitigkeit mit den
Urspriingen der Welt ihre volle, religios entscheidende Bedeutung.

Und in der Tat laf3t sich dies zeigen. Erst wenn die ungeteilte
Gegenwart des Heiligen als Folge einer freien, ungendtigten Zuwen-
dung verstanden wird, und erst wenn diese gottliche Freiheit als Fol-
ge seiner Transzendenz, d. h. seiner Wesensverschiedenheit von allen
Formen seines innerweltlichen Erscheinens, begriffen wird, gewinnt
diese Gegenwart des Heiligen ihr speziell religioses Bedeutungs-
gewicht: Die gottliche Freiheit ruft auch den Menschen in die Freiheit
einer antwortenden Entscheidung: »Ihr miifit wahlen«. Und nicht
nur in der Entscheidung Gottes, sondern auch in der antwortenden
Entscheidung des Menschen stehen Heil und Unheil auf dem Spiele.
Nur auf diesem Hintergrunde wird verstindlich, daf§ das Bekenntnis
zu Gottes Einheit im religiosen Zusammenhang den Charakter einer
Hoffnungs-Aussage hat, die die Erfahrung von der Complexio oppo-
sitorum, durch die religiose Erfahrungswelt bestimmt ist, nicht aus-
schlief3t, sondern dazu anleitet, ihr standzuhalten. Denn nur wenn

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Bewidhrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

diese Erfahrung nicht auf zwei untereinander unversghnte »Seiten«
der Gottheit verteilt, sondern als die Erscheinungsgestalt der gott-
lichen Einheit begriffen wird, die auch im Gericht das Heil zu wirken
vermag, wird jenes Zutrauen in die Erfahrung moglich, das sich ge-
gen die tibermichtige, totende und lebendigmachende Grofle dieses
Gottes nicht durch apotropiische Riten sichern zu miissen meint,
sondern sich auch den Erfahrungen der Bedringnis hoffnungsvoll
auszusetzen vermag. Erst wenn der »heilige Schrecken« als die ange-
messene und zugleich unausweichliche, menschlichem Ermessen
entzogene Antwort auf die Zuwendung des Gottes verstanden wird,
der »totet und lebendig macht«, wird das »Nein zu sich selbst«, das
der Mensch im »Tropos« religioser Selbstlosigkeit spricht, nicht als
Resignation angesichts einer tragisch verfafSten Welt, sondern als
Ausdruck der Hoffnung auf ein gottliches »Ja ohne Nein« verstidnd-
lich und vollziehbar: ein »Ja ohne Nein«, das dem Menschen die To-
desnot nicht erspart, sondern ihm gerade dort, wo das »Nein« des
Gerichts iiber ihn gesprochen wird, den Ubergang zu einem neuen
Leben verheif3t. Und erst wenn die »Zeitgenossenschaft mit den Ur-
spriingen der Welt« nicht als Ausléschung der Weltzeit begriffen
wird, sondern als die Berufung des Menschen, inmitten »dieser Welt-
zeit« als »Biirger einer neuen Welt« zu leben, verweist dieses Bedeu-
tungsmoment der religiosen Erfahrung den, der sie macht, nicht in
den Kreislauf der »ewigen Wiederkehr des Gleichen« hinein, sondern
ruft ihn auf, inmitten »dieser Welt« die Vor-Zeichen einer kommen-
den zu entziffern und seinerseits wirksame Zeichen dieser von Gott
verheiflenen Neuschaffung zu setzen.

Kurz: Jenes Gottesverstindnis, das Menschen gewinnen, die den
Sensus historicus der religiosen Erfahrung in seiner ganzen Tragwei-
te erfassen, ist zugleich geeignet, auch diejenigen Momente der reli-
giosen Erfahrung, die diesem Gottesverstindnis entgegenzustehen
scheinen, besser zu verstehen als jene dies tun, die sich auf diese Mo-
mente berufen, um den Gedanken eines transzendenten, wesenhaft
einen und guten, personalen Gott zuriickzuweisen. Der vermeintlich
fromme Widerstand beruht, so beurteilt, auf einem verkiirzten Ver-
stindnis gerade derjenigen Momente der religiosen Erfahrung, die
diesen Widerstand zu rechtfertigen scheinen. Und dieses verkiirzte
Verstiandnis beruht darauf, daf§ das historische Bedeutungsmoment
dieser Erfahrung nicht in den Blick kam, das auch allen Bedeutungs-
momenten erst ihren vollen religiosen Sinn verleiht.

Diese Differenz der Weisen, die religiose Erfahrung zu verste-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 213

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

hen, tritt im Unterschied der » Archaiologien« besonders deutlich zu-
tage, durch die diese Erfahrung gedeutet wird. Denn die »archaio-
logische« Deutung der religiosen Erfahrung und die Vergegenwarti-
gung der »Archai« in den Handlungen des Kultes gewinnen ihre
Uberzeugungskraft dadurch, dafl sie die Menschen immer neu dazu
anleiten, zu verstehen, was sie erfahren. In der Begegnung mit dem
Heiligen weif3 der, der diese Erfahrung macht, sich noch einmal an
jenen Anfang gestellt, aus dem die gesamte Erfahrungswelt erneuert
hervorgehen kann. Was dabei jedoch unbemerkt bleiben kann, ist die
Unzuldnglichkeit von Deutungen, die die Gegensatz-Einheiten der
Erfahrungswelt nur »verdoppeln«, indem sie sie bis in die »Archai«
zuriickverfolgen und dort wiederkehren lassen: Die Complexio oppo-
sitorum der Erfahrungswelt kehrt in der archailogischen Deutung
wieder als Mythos vom Gétterstreit; die Gegensatz-Einheit zwischen
der Ferne des Heiligen von der menschlichen Erfahrungswelt und
seiner Nihe in ihr kehrt wieder in Mythen von der Theogonie, in
welcher die Gotter im wortlichen Sinne »zur Welt kommenc, d.h.
entstehen, indem sie sich die Weltwirklichkeit als ihren »Leib« er-
schaffen; die Gegensatz-Einheit von heiligem Schrecken und beseli-
gender Lebensfiille, die in der Begegnung mit dem Heiligen erfahren
wird, kehrt wieder in Mythen vom sterbenden Gott als dem Ur-
sprung des todestrichtigen Lebens. Weil aber auf solche und dhnliche
Weise die Gegensatz-Einheiten der Erfahrungswelt, gleichsam in
einer Riickprojektion, auf die numinosen Urspriinge selbst bezogen
werden und dort in »verdoppelter Gestalt« wiederkehren, wird auch
die abbildhafte Erneuerung dieser Urspriinge zur bloffen »Wieder-
kehr des immer Gleichen«; dann aber enthilt sie keine Verheiflung
einer Zukunft, in der diese Gegensitze aufgehoben sein werden. Da-
mit geht zugleich der Sensus historicus der religiosen Erfahrung, die
Denkwiirdigkeit des stets iiberraschend Neuen, verloren. Und daraus
entstehen jene Mif3verstindnisse der religiosen Erfahrung, von de-
nen soeben die Rede war. Nicht Archaiologien als solche, wohl aber
bestimmte unter ihnen sind also geeignet, die Sensibilitat fiir das hi-
storische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung zu schwichen
oder gar nicht erst aufkommen zu lassen: Es handelt sich um solche
Mythen, die die Gegensatz-Einheiten der Erfahrungswelt und die
daraus resultierende Dialektik, in die die Vernunft sich bei dem Ver-
such, diese Erfahrungswelt zu deuten, verstrickt, nicht aufheben,
sondern archaiologisch verdoppeln.

Denn auch die christliche Botschaft legt die Erfahrung der Jiin-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Bewidhrungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung

ger von der Auferweckung Jesu durch eine »Archaiologia« aus. Nur
wer Christus als den »Erstgeborenen der Auferstehung von den To-
ten« zugleich als den »Erstgeborenen der ganzen Schopfung« be-
greift'®, gewinnt aus der von den Jiingern bezeugten Erfahrung der
Begegnung mit dem Auferstandenen zugleich die Hoffnung, mit ihm
an der Neuschopfung der Welt Anteil zu gewinnen.

Aber gerade an dieser Stelle wird der Unterschied der »Archaio-
logien« und mit ihm zugleich die Differenz im Verstindnis der reli-
giosen Erfahrung besonders deutlich. Wenn Christus als der »Erst-
geborene der ganzen Schopfung« bezeichnet wird, dann wird damit
kein theogonischer Mythos erzihlt. Gewif kann, christlich verstan-
den, Christus nur deswegen der Ursprung der neuen Schopfung ge-
nannt werden, weil er zugleich der Ursprung der ersten Schopfung
ist. Auch die christliche Archaiologia greift so bis in den »Ursprung
des Alls« zuriick. Aber die Erschaffung der Welt durch das gottliche
Wort ist nicht identisch mit dem ewigen Hervorgang des Sohnes aus
dem Vater, sondern bleibt freie, durch keine Notwendigkeit des gott-
lichen Wesens erzwungene Tat. Und der Sieg tiber den »Fiirsten die-
ser Welt«, der nach christlichem Verstindnis durch Christi Kreuz
und Auferweckung errungen wurde, ist nicht die »Wiederholung«
eines »im Anfang« ausgetragenen Streits numinoser Machte, son-
dern Ausdruck der freien, ungenotigten Weise, wie »Gott die Welt
geliebt und seinen eingeborenen Sohn dahingegeben hat«. Die
christliche Archaiologia ist weder ein Mythos von einer »Gottes-
geburts, die mit der Kosmogonie zusammenfiele, noch ein Mythos
von Gotterstreit und Gotterfrieden, die sich in allen Konflikten der
menschlichen Erfahrungswelt abbildhaft wiederholen. Und weil die-
se christliche Archaiologia von Gottes freiem, Geschichte begriinden-
den Wirken spricht, tritt auch in der durch diese Archaiologia ge-
deuteten Erfahrung deren Sensus historicus unverkiirzt hervor.

Daraus ergibt sich nun freilich die Frage, ob die hier beschriebe-
ne Weise, alle Bedeutungsmomente der religiosen Erfahrung im
Lichte ihres Sensus historicus zu verstehen, die christliche Botschaft
voraussetzt und ihr die philosophische Rechtfertigung gleichsam
»nachliefert«, oder ob eine weiterentwickelte Transzendentalphilo-
sophie auch Kriterien an die Hand gibt, durch die ein solches Votum
fir die Pravalenz des Sensus historicus gerechtfertigt werden kann.
Diese Frage aber enthilt einen ersten Hinweis darauf, daf3 die »spe-

16 Kol 1,15 und 18.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 215

https://dokorg/10.5771/8783485860815-190 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ay



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

zielle Transzendentalphilosophie«, die die besonderen Bedingungen
der religiosen Erfahrung untersucht, zu deren Auslegung auf die
»allgemeine Transzendentalphilosophie« zurtickverwiesen wird.

Fiinftes Teilergebnis

Die Gottespridikate der klassischen Metaphysik, Gottes Transzen-
denz, seine wesenhafte Einheit und Vollkommenheit und seine Per-
sonalitdt entsprechen den vier Bedeutungsmomenten der religiosen
Erfahrung und kénnen erst dadurch zu spezifisch religiosen Pridika-
ten werden. Dennoch stellt die Verehrung eines transzendenten, we-
senhaft einen und vollkommenen und zugleich personalen Gottes in
der religionshistorischen Realitdt die Ausnahme dar. Der Widerstand
gegen ein solches Gottesverstindnis aber hat Griinde in der religio-
sen Erfahrung.

Die Erfahrung von der ungeteilten Gegenwart des Heiligen in
jeder seiner Erscheinungsgestalten scheint die Unterscheidung zwi-
schen seinem transzendenten Wesen und seiner innerweltlichen Er-
scheinung gegenstandslos zu machen. Die Rede von einem »tran-
szendenten« Gott erregt dann den Verdacht, die Hierophanie zu
einem »akzidentellen« Ereignis abzuwerten. —

Aus der Erfahrung der Coincidentia oppositorum, die nicht nur
zur Eigenart der Weltwirklichkeit gehort, sondern auch zu jeder Hie-
rophanie, ergibt sich ein religios motivierter Widerstand gegen die
Vorstellung von Gottes wesenhafter Einheit. Dieser Gottesbegriff er-
regt nun der Verdacht, die stets offene Entscheidung zwischen Heil
und Unbheil, die der numinosen Freiheit des Heiligen anheimgestellt
bleiben mufs, in eine Notwendigkeit zu verwandeln: Das Heilige
»mufd«, weil es eines ist, sich als »Ja ohne Nein« offenbaren, auch
wenn diese Notwendigkeit erst am Ende der Geschichte evident wer-
den wird. —

Die Erfahrung des heiligen Schreckens 1a8t den Verdacht entste-
hen, die Vorstellung von einem allgiitigen Gott impliziere eine Ver-
harmlosung seiner erschreckenden Ubermacht — und sie verrate zu-
letzt nur einen »Heils-Egoismus« des Menschen, der sich der
selbstlosen Freude an der Grofle des Heiligen verweigert. Denn diese
Freude wiirde, wenn sie wirklich selbstlos werde, davon unberiihrt
bleiben, ob das Heilige sich fiir den Menschen als Lebensquelle oder
als Tétungsmacht manifestiert. —

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiinftes Teilergebnis

SchlieSlich kann jene Zeitgenossenschaft mit den Urspriingen
der Welt, die der Mensch in der religiosen Erfahrung gewinnt, alle
Differenzen in der Zeit und in der Geschichte als unwesentlich er-
scheinen lassen. Die Rede von Gott als einer »Personc, die sich auf
eine »Geschichte Gottes mit dem Menschen« einlafSt, gerdt dann un-
ter den Verdacht, nichts anderes als eine AnmafSung des Menschen
zum Ausdruck zu bringen, der sich weigert, die Wechselfille seines
eigenen Lebens gering zu achten im Verhiltnis zu der Uniiberbiet-
barkeit dessen, was das Heilige »im Anfang« gewirkt hat.

Dieser religios motivierte Widerstand gegen die Vorstellung von
Gottes Transzendenz, wesenhafte Einheit, Allgiite und Personalitit
wird stabilisiert und gegen mogliche Korrektur geschiitzt, wenn eine
bestimmte Art von »Archaiologien« in einer religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaft den Rang von normativen Texten gewinnen: My-
then von einer Theogonie, die mit der Entstehung der Welt zusam-
menfillt (gegen die Vorstellung von Gottes Transzendenz), von
einem »im Anfang« geschehenen Gotterkrieg, der als bleibender
Hintergrund des Gotterfriedens in der Welt wirksam bleibt (gegen
die Vorstellung von Gottes Einheit), von einer totenden Ubermacht
als dem bleibenden Wesensmerkmal des Heiligen, das vom Men-
schen die selbstlose Zustimmung zur Tragik der Welt und des eige-
nen Lebens verlangt (gegen die Vorstellung von Gottes All-Giite),
schliellich Mythen von der ewigen Wiederkehr, die alle Differenz
der Ereignisse in der Zeit zu bloflen bedeutungsgleichen Variationen
des immer Gleichen herabsetzt (gegen die Vorstellung Gottes per-
sonalem Handeln in der Geschichte).

Dabei zeigt sich: Recht oder Unrecht dieses Widerstands gegen
die Rede von einem transzendenten, wesenhaft einen und guten Gott
entscheidet sich am Verstdndnis des »Sensus historicus« der religio-
sen Erfahrung. Erschopft dieses Bedeutungsmoment sich darin, in
immer neuen Variationen erfahrbar zu machen, was »im Anfang«
schon ein fiir allemal entschieden worden ist, dann geht auch den
tibrigen Bedeutungsmomenten der Bezug zur Geschichte verloren.
Nur wenn auch das allegorische, anagogische und tropologische Be-
deutungsmoment im Lichte des unverkiirzt wahrgenommenen hi-
storischen »gelesen« werden, gewinnen auch die klassischen Gottes-
pridikate ihre spezifisch religiose Bedeutung zurtick: Erst dann wird
Gottes »Transzendenz« als der Moglichkeitsgrund seines souverdnen
Handelns in der Geschichte verstanden, »Einheit« als der Moglich-
keitsgrund seiner geschichtswirksamen Treue, »Vollkommenheit«

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 217

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Religionsphilosophischer Begriff und religionshistorische Wirklichkeit

als der Grund seiner »gutmachenden Giite«, die auch den Siinder in
einer siindigen Welt nicht von ihrer Wirksamkeit ausschlief3t.

Darum ist es notig, aber auch moglich, zu zeigen: Gerade jene
Momente der religiosen Erfahrung, die den religiés motivierten Wi-
derstand gegen die Verkiindigung von Gottes Transzendenz, Einheit
und Giite zu rechtfertigen scheinen, werden erst dann recht verstan-
den, wenn sie im Lichte der personalen, Geschichte begriindenden
gottlichen Freiheit begriffen werden. Die ungeteilte Gegenwart des
Heiligen in jeder Gestalt seines Erscheinens, die Zeitgenossenschaft
mit den Urspriingen, die diese Begegnung mit dem Heiligen dem
Menschen gewihrt, und die Complexio oppositorum als Grundzug
des Heiligen, das »totet und lebendig macht«, gewinnt ihre volle re-
ligiose Bedeutung erst in dem Mafle, in welchem die religiose Erfah-
rung als Begegnung zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit
verstanden wird, die den Menschen in seine Geschichte hineinver-
weist. Ein der Geschichte entfremdetes Verstindnis lafst auch diese
Bedeutungsmomente nicht in ihrer Eigenart hervortreten.

In den néchsten Schritten der hier vorgelegten Untersuchung
wird zu zeigen sein: Eine transzendentale Reflexion, die die Notwen-
digkeit und Moglichkeit aufzeigt, die Dialektik der Vernunft durch
Postulate der Hoffnung aufzulosen, ist demgegeniiber geeignet,
deutlich zu machen, auf welche Weise jede Erfahrung und insbeson-
dere die religiose dem Menschen den Weg in eine zukunftsoffene
Geschichte 6ffnet. Wird auf solche Weise dieser Bezug zur Geschich-
te gesehen, dann erweist sich der religios motivierte Widerstand ge-
gen die Gottespradikate der Transzendenz, der Einheit und Vollkom-
menheit und der Personalitit als unbegriindet.

Die Sonderstellung der jiidisch-christlichen Tradition aber be-
ruht, so gesehen, darauf, daf hier jener Bezug der religiosen Er-
fahrung zur Geschichte ausdriicklich entdeckt worden ist, dessen uni-
versale Bedeutung fiir jede Art der Erfahrung, insbesondere der
religiosen, durch transzendentalphilosophische Argumente nach-
gewiesen werden kann.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-180 - am 18.01.2026, 12:30:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Erreichte Ergebnisse und kritische Rückfragen
	Der »Fromme Widerstand« gegen die Vorstellung vom transzendenten, einen, allgütigen und personalen Gott
	a) Die Erfahrung von der Gegenwart des Heiligen und der Widerstand gegen die Vorstellung von seiner Transzendenz
	b) Die Erfahrung von der »Coincidentia oppositorum« und der Widerstand gegen die Vorstellung von der Einheit des Heiligen
	c) Die Erfahrung des »heiligen Schreckens« und der Widerstand gegen die Vorstellung vom »allgütigen Gott«
	d) Die Erfahrung von der »Gleichzeitigkeit mit dem Ursprung der Welt« und der Widerstand gegen die Vorstellung von einer Geschi
	e) Der Verlust des Sensus historicus als verborgener Grund für den Widerstand gegen die Vorstellung vom transzendenten, einen u

	3.. Eine Bewährungsprobe der transzendentalphilosophischen Deutung religiöser Erfahrung
	Fünftes Teilergebnis

