
123

Ulli Mayer: Wie kann eine diskriminierungskritische Praxis im  
Theater aussehen und was bedeutet dies für euch aus eurer  
jeweiligen Position und Funktion heraus bzw. für eure Arbeit?
 
Ella Steinmann: Ich denke, es braucht ein gewisses Grundwissen 
über gesellschaftliche Machtverhältnisse, Diversitätsdimensio-
nen und Intersektionalität. Es geht darum, sich darüber bewusst 
zu sein, wen ich wie mitdenke, wessen Perspektiven und welche 
gewachsenen Strukturen ich durch mein Handeln absichtlich oder 
unabsichtlich reproduziere und was ich versuchen kann, durch 
meine Praxis zu verändern und aufzubrechen. Die Indikatoren für 
eine diskriminierungskritische Lesefähigkeit,↗ die Carmen Mörsch 
erstellt hat, finde ich diesbezüglich hilfreich, obwohl sie mir in der 
konkreten Arbeit manchmal auch ein bisschen zu viel sind.

Was ich in meiner Position als Diversitätsmanagerin am Theater 
spannend und gleichzeitig herausfordernd finde, ist, dass es so 

Diskriminierungs- 
kritische Praxis  
am Theater
Ulli Mayer im Gespräch mit Steffen Jäger, 
Stefanie Sourial und Ella Steinmann

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

viele unterschiedliche Tätigkeiten gibt und es ganz klar ist, dass die 
einzelnen Personen Expert·innen für ihren Arbeitsbereich sind.  
Da kann jetzt nicht eine Person von außen als Diversitätsmanagerin 
für 200 verschiedene Arbeitsbereiche sagen: »So müsstest du 
das jetzt aber machen.« Die Personen müssen selbst in die Lage 
gebracht werden, diskriminierungskritisch auf ihre eigene Praxis 
zu schauen und sich zu denken: »Okay, da merke ich, da habe ich 
zum Beispiel eine Leerstelle oder da habe ich noch weiße Fle-
cken oder das ist mir noch nie aufgefallen«, um daraus etwas zu 
entwickeln, das zu einer Veränderung führt.

Steffen Jäger: Ich als Schwarze Person bin in den Institutionen, 
in die ich komme und in denen ich bleiben möchte, auf die 
Bereitschaft meiner Mitmenschen angewiesen, auch kritisch auf 
die eigenen Strukturen zu blicken, darauf, wer schon immer da war 
und wessen Abwesenheit wir als »normal« empfinden. An dieser 
Normalität der Abwesenheit versuche ich zu kratzen. Wir sollten 
die Architektur unserer Strukturen daraufhin hinterfragen, wer 
eigentlich mitgedacht wird, wer sich eingeladen oder ernst genom-
men fühlen darf und für wen der Raum noch gar nicht vorbereitet 
ist. Menschen aus gesellschaftlich marginalisierten Positionen  
sind innerhalb der Universität häufig noch die Einzigen bzw. die 
Ersten und müssen dann feststellen – obwohl ihre Anwesenheit  
erst mal auch als ein Zeichen von Fortschritt interpretiert werden 
könnte –, dass die Menschen, die den Raum schon besetzt hatten, 
davon ausgehen, dass die Arbeit schon getan ist, nur weil ein  
paar Menschen, die bisher unterrepräsentiert oder noch nicht da 
waren, jetzt endlich Zugang haben. Diversität ist nur der Anfang. 
Der Weg zu echter Gleichstellung verlangt eine aktive, kontinuier-
liche Auseinandersetzung mit den diskriminierenden Strukturen 
innerhalb und außerhalb des eigenen Apparats – und Konsequen-
zen, die zu ihrem Abbau führen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

Ella Steinmann: Diesen Aspekt finde ich auch ganz wichtig, weil ich 
das Gefühl habe, viele Institutionen denken, wenn sie ein diverses 
Team haben, sind sie fertig mit dem Thema Diversität, dann ist die 
Veränderung quasi hergestellt. Dabei ist das erst die Voraussetzung, 
um überhaupt mit der eigentlichen Arbeit anzufangen. Mit der 
personellen Diversität kommen eventuell auch Konflikte, die vorher 
nicht da waren. Zu einer diskriminierungskritischen Praxis gehört 
also auch, eine Form zu finden, diese Konflikte nicht als störend 
und negativ wahrzunehmen, sondern zu verstehen, dass es etwas 
Gutes ist, über Dinge zu sprechen, über die vorher nicht gespro-
chen wurde. 

Stefanie Sourial: Genau, es ist ja nicht so, dass dann mit dieser 
einen Position alles abgehakt ist, sondern mit einer diverser wer-
denden Gruppe verändert sich auch drum herum alles – der 
Unterricht mit den Menschen, das Publikum, das dann kommt,  
die Geschichten, die erzählt werden, wie das Publikum diese  
Geschichten aufnimmt etc. 

Ulli Mayer: Steffi, deine künstlerische Praxis stellt für mich auf 
unterschiedlichen Ebenen zentrale Aspekte einer diskriminierungs-
kritischen Praxis dar – kannst du anhand deines letzten Stücks 
»New Endings« einen Einblick in deine Arbeitsweise als Regisseu-
rin geben, von der Stückentwicklung bis zur Aufführung auf der 
Bühne? 

Stefanie Sourial: Mein letztes Stück war für mich besonders  
wichtig, weil es um sehr persönliche Inhalte ging, nämlich darum, 
selbstermächtigende und widerständige Formen im Umgang 
mit Alltagsrassismus und -gewalt zu finden, ohne diese im Nach-
erzählen auf der Bühne selbst wieder zu reproduzieren. »New 
Endings« ist entstanden aus den Erfahrungen von Menschen,  

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126

die diskriminierende oder übergriffige Situationen im Alltag erlebt 
haben und aus solchen Situationen oft rausgegangen sind mit dem 
Gedanken: »Ach, wenn ich jetzt nur die Zeit zurückdrehen oder 
noch mal zurückgehen könnte in diesen Moment, dann würde ich 
so oder so reagieren oder etwas ganz anderes sagen oder tun.« In 
»New Endings« ist es möglich, die Zeit zurückzudrehen und das 
Ende so zu gestalten, wie wir uns das selbst wünschen. Wir waren 
zu dritt auf der Bühne und haben in der Erarbeitung zum Stück 
mehrere Schreibworkshops gemacht: Wir hatten drei Karten und 
auf eine Karte schrieben wir in zwei Minuten den Beginn einer Ge-
schichte, dann hat ein Wecker geläutet, die Karten wurden weiter-
gegeben und die nächste Person hat den Mittelteil der Geschichte 
der anderen Person weitergeschrieben, der Wecker hat wieder 
geläutet, Karten wurden weitergegeben und eine weitere Person hat 
das Ende zur bisherigen Geschichte fertig geschrieben. Dadurch 
waren diese persönlich erlebten Geschichten von Beginn an bereits 
weg von uns selbst und zugleich entstanden extrem humorvolle 
Geschichten. Humor ist für mich ein wahnsinnig wichtiger Aspekt 
meiner Arbeit, weil es ein mächtiges theatralisches Stilmittel ist, um 
Geschichten zu erzählen. Ich habe mich schon seit meiner Kind-
heit in der Technik der Tagträumerei geübt und es mir dann zur 
Gewohnheit gemacht, Geschichten, die mir beispielsweise unan-
genehm waren, zu einem Teil neu zu erfinden oder anders enden zu 
lassen. Im Stück haben wir das auch so dargestellt und begonnen, 
die Geschichten beispielsweise umzudrehen – das Ende als Erstes 
zu spielen und den eigentlichen Beginn am Schluss –, und haben 
so Strategien entwickelt, mit unseren rassistischen Erfahrungen 
umzugehen. So kann Theater in einer antidiskriminatorischen oder 
politischen, aktivistischen Art und Weise neu genutzt werden kann. 
Dazu kommt die große Frage, wer welche Geschichten, in welcher 
Rolle erzählt und welche Menschen die Chance haben, auf einer 
Bühne zu stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

Steffen Jäger: Darum ist es wichtig, dass Communitys oder Men- 
schen mit Marginalisierungsgeschichte auch als Expert·innen  
ihrer eigenen Erfahrung angesehen werden. Das sind Perspektiven, 
die Menschen, die das nicht selbst erlebt haben, ganz schlecht 
nachvollziehen können, oder die überhaupt nicht auf die Idee kom- 
men, diese als Teil der Erzählung mitzugestalten. Ich muss häufig 
argumentieren, warum ich wichtig finde, dass Menschen, die das 
Thema betrifft, auch wirklich da sind, auf und hinter der Bühne sind, 
wenn das Thema bearbeitet wird.

Ulli Mayer: Wir haben zu Beginn darüber gesprochen, dass sich 
mit der Anwesenheit diverser Menschen, Körper und Geschichten 
auf der Bühne etwas verändert. Mich würde hier das Zusammen-
spiel von Struktur und Ästhetik noch mal genauer interessieren, also 
welche Strukturen es braucht, damit andere, diversere künstlerische 
Praktiken, Ästhetiken, Repräsentationen überhaupt erst möglich 
werden können.

Ella Steinmann: Ich glaube, damit sich eine Ästhetik überhaupt  
entwickeln oder man überhaupt auf Ideen kommen kann, braucht es 
einen geschützten Raum des Sprechens. Das kann bedeuten, eine 
Probensituation, ein erstes Brainstormen oder ein Sprechen auch 
über vielleicht schmerzhafte Dinge erst mal in einer kleineren Runde, 
zum Beispiel ohne weiße Personen, zu machen und danach erst  
für alle Beteiligten zu öffnen. Ich bringe kurz ein Beispiel aus meiner 
 Arbeitspraxis am Schauspiel Dortmund: Wir führten das Stück 
»Ewigkeit, Ende und alles, was niemals begann« von Ta-Nia auf und 
eine Kollegin von mir, eine weiße Dramaturgin, wusste selbst genau, 
warum es sinnvoll ist, punktuell zu sagen: »Ich ziehe mich raus  
aus den Proben zu einem Stück über Schwarzen Tod und Trauer,  
damit es einen geschützten Moment geben kann zwischen drei 
Schwarzen Performer·innen und zwei Schwarzen Regisseur·innen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128

Mein Job war es dann, mit ihr und noch zwei weiteren weißen 
Kolleginnen, einer Regie- und einer Bühnenbildassistentin, darüber 
zu sprechen und auszudiskutieren, warum wir das jetzt machen. 
Obwohl die Dramaturgin ganz gut Bescheid wusste und es auch 
verstanden hatte, kam sie aber doch zu mir und wollte wissen, wie 
sie anderen erklären kann, wozu dieser Safe Space notwendig ist. 
Ich habe ihr empfohlen, eher auf Akzeptanz als auf Nachvollziehen 
zu setzen. Ich habe den Eindruck, hinter dieser Frage steckt das 
Bedürfnis, wissen zu wollen, was genau in diesem Safe Space 
passiert, worüber gesprochen wird etc. Dabei ist das überhaupt 
nicht nötig zu wissen, es reicht zu sagen: »Alles klar, bitte sehr:  
Hier ist euer Safe Space.« Es ist eigentlich ganz einfach.

Stefanie Sourial: Ich habe selbst viel lernen müssen, weil ich oft 
über meine eigenen Grenzen gegangen bin. Sehr lange habe ich 
allein gearbeitet und erst bei der ersten Trilogie von »Colonial  
Cocktail« habe ich mit jeweils einer Person zusammengespielt 
und wir haben uns diesen Space geschaffen, in dem wir uns un-
gestört kennenlernen und miteinander arbeiten konnten. Auch 
von Sunanda Mesquita, die in meinen letzten Produktionen als 
Dramaturgin gearbeitet hat, habe ich viel darüber gelernt, wie ich 
Menschen in den Theaterraum einladen kann. Aber natürlich gab 
es Momente, in denen ich nicht mehr gewusst habe, wie tun,  
und ich habe jetzt nicht die eine, gute Antwort, weil ich jedes Mal 
von Situation zu Situation mit den Menschen anders reagieren  
musste oder muss. Ich muss, weil ich es als meine Verantwortung 
sehe und will, dass sich die mitwirkenden Personen auf ihre Arbeit 
konzentrieren können – nämlich zu proben, zu schreiben oder  
sich einfach ungestört im Raum aufzuhalten. Das klingt jetzt viel-
leicht arg, ist es eigentlich auch, doch ich kann immer viel bes- 
ser damit umgehen, wenn jemand wirklich unangenehm ist, weil 
dann weiß ich ganz genau, was ich tun muss. Wenn jetzt aber  

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

zum Beispiel jemand vom Theater reinkommt und unseren Arbeits
modus stört und wenn ich weiß, die Person hat auch ihre Pakete 
zu tragen, nämlich den Stress mit Zeiten, Abläufen etc., dann bin 
ich oft in dem Dilemma, dass ich nicht genau weiß, wie tun. Dann 
versuche ich, draußen vor der Tür Gespräche zu führen, allen mit 
Respekt zu begegnen und irgendwie jede Seite ein bisschen zu ver-
stehen und Ruhe in das Ganze zu bringen. Diese Dynamik, wenn 
Künstler·innen auf die Menschen, die im Theater arbeiten, treffen, 
ist eine große Herausforderung für mich.

Ella Steinmann: Ich finde zwei Aspekte, die du angesprochen hast, 
ganz interessant und möchte da nochmals einhaken. Einmal die 
Schwierigkeit zu wissen, wo die eigene Grenze liegt. Das ist beson-
ders interessant vor dem Hintergrund der Frage, welches Wissen 
an Schauspielausbildungsorten fehlt dadurch, dass die Margina-
lisierungsposition nie explizit angesprochen wird – also klar, in der 
Form von: »du findest eh keine Rolle«, aber nicht in der Frage, wie 
ich denn damit umgehe, wenn ich die einzige Schwarze Person 
in dem weißen Ensemble bin; das wird quasi nicht erlernt, weil es 
ausgeklammert wird. Eigentlich muss es Teil der Ausbildung sein 
herauszufinden, was für mich okay ist und wo meine persönlichen  
Grenzen sind, beispielsweise wie oft ich die Putzkraft spiele und 
wann der Moment gekommen ist, in dem ich sage: »Ehrlich ge-
sagt, nein, das mache ich nicht (mehr).« Und genau das muss ich 
in einem geschützten Raum erlernen können, damit ich darauf 
zurückgreifen kann, wenn ich am Theater arbeite.

Der zweite Aspekt betrifft die Frage, wie subtil Diskriminierungen 
eigentlich daherkommen können. Ich finde es auch oftmals viel 
schmerzhafter, wenn es aus einem eigentlichen Moment der Zuge-
wandtheit passiert und man überhaupt nicht damit gerechnet hat. 
Diskriminierung oder eine Ungleichbehandlung kann ja auch in 
sehr freundlich verpackten Worten daherkommen und das dann 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130

aufzudröseln und auszupacken, ist total schwierig. Die Frage, wie 
man damit umgeht, hat auch viel mit dieser Erfahrung, die ein-
zige Person im Raum zu sein, die Steffen schon angesprochen hat, 
zu tun. Die Rückmeldungen, die ich in meiner Arbeit bekommen 
habe, bestätigen das: Immer, wenn ich dafür gesorgt habe, dass der 
Raum diverser, heterogener ist, beispielsweise auch für ältere Spie-
lerinnen als deren erste Theatererfahrung, kam zurück: Wow, hier 
sind auch andere Spieler·innen of Color, andere marginalisierte 
oder diskriminierte Menschen an diesem Probenprozess beteiligt. 
Das ändert so viel – die Arbeit ist plötzlich ganz anders und wenn 
es nur ein Satz ist, der gesagt wird, und man sich mal kurz in die 
Augen schaut und dabei denkt: »Bin das nur ich oder hast du das 
auch gerade gehört?« Manchmal sind es nur diese Kleinigkeiten, 
die aber einen Unterschied machen, weil ich mich danach darü-
ber austauschen kann und anders ins Handeln gehe, als wenn ich 
immer nur diese Einzelperson bin.

Steffen Jäger: Genau, besonders irritierend finde ich dabei, dass 
sich die Institution Theater per se ja erst mal als progressiv be-
greift und wie selbstverständlich beansprucht, als diskriminierungs-
frei wahrgenommen zu werden. Nicht ungleich dem Image von 
Universitäten. In der Schauspielausbildung überlagert und ver-
dichtet sich diese Selbstverständlichkeit. Solche Bilder wirken nach 
außen, aber natürlich auch nach innen. Dann ist es umso schwieri-
ger, da herauszukommen, weil das Selbstbild schon so definiert  
ist, in das wir ja alle auch reingewachsen sind. Ich wurde beispiels-
weise am Max Reinhardt Seminar ausgebildet, was mich persönlich 
und künstlerisch stark geprägt hat auch zu einer Zeit, in der es 
kaum Gesprächsräume über strukturelle Diskriminierung im Thea-
terbetrieb gab. Nach dem Berufseinstieg war ich dann genau damit 
am Theater konfrontiert, hatte aber noch gar keine Worte, keine 
Kontexte für meine Erfahrungen. Seitdem hat sich viel getan und 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

ich setze mich heute aktiv dafür ein, dass wir den Gleichstellungs-
diskursen, die in der Gesellschaft und im Theater geführt werden, 
schon in der Ausbildung Raum verschaffen.

Wenn ich dir zuhöre, Steffi, dann übernimmst du ganz viele 
Dinge, die eigentlich gar nicht deine Aufgabe als Regisseurin, als 
Künstlerin betreffen, sondern du organisierst zusätzlich auch  
noch den Raum, der nicht vorbereitet ist für dich, weil er gar nicht 
entworfen wurde für bestimmte Menschen. Diese Art von Zusatz-
leistung, die diskriminierte bzw. marginalisierte Menschen die ganze 
Zeit verüben, wird nicht anerkannt, nicht bezahlt – und oft auch 
nicht gesehen. Ich kenne viele Schauspieler·innen, die eine Stunde 
früher als andere in der Maske sein müssen, um sich die Haare 
selbst zu machen, weil ein hoch finanziertes Theater es nicht ge-
schafft hat, eine Person zu engagieren, die sich mit den Haaren  
von Schwarzen Menschen auskennt. Da wird vor jeder Vorstellung 
praktisch unvergütete Zusatzarbeit geleistet, die allerdings nicht 
anerkannt oder unterstützt wird. So wird Diskriminierung ganz 
selbstverständlich in die Struktur integriert und normalisiert.

Ella Steinmann: Ich finde den Umgang mit Afrohaaren ein sehr 
gutes Beispiel dafür, wie strukturell diese Probleme sind, weil schon 
die Person, die die Friseur·innenausbildung erst mal drei Jahre ge-
macht und dann darauf noch mal die Maskenbildner·innenaus- 
bildung draufgesetzt hat, in ihrer Ausbildung – je nach Generation 
– vielleicht noch Blackfacing gelernt hat, aber nicht den Umgang 
mit Afrohaaren. In der Arbeit fühlt sich das oft so an, als wäre 
dies das Fehlverhalten von Einzelpersonen, die das nicht gemacht 
haben, dabei ist es strukturell verankert und da müsste man jetzt 
auch strukturell darauf reagieren, indem man zum Beispiel einen 
Workshop organisiert für die gesamte Maskenabteilung und an-
erkennt, dass es eine Leerstelle gibt in dem, was gelernt wurde, 
die jetzt auch gefüllt werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

Ulli Mayer: Ich finde, worüber ihr bisher gesprochen habt, zeigt 
auch nochmals deutlich, wie wichtig und zentral ein Wissen über 
Diskriminierungsrealitäten ist, ein Wissen darüber, wie sich Dis-
kriminierung auswirken kann und dass diskriminierungskritisches 
Wissen Teil von Ausbildungsinhalten sein muss. Auf welches Wissen 
greift ihr denn zurück? Welche Rolle spielen Netzwerke, Commu-
nitys, queer-feministische, antirassistische Initiativen und soziale 
Bewegungen für euch?

Ella Steinmann: Ich finde wichtig, mich immer wieder daran zu 
erinnern, dass viele der Konzepte, mit denen wir im Kontext von 
Diversität oder Empowerment arbeiten, aus den Kämpfen margina-
lisierter Personen kommen, aus der Behindertenrechtsbewegung, 
aus der Empowerment- und Bürger·innenrechtsbewegung. Viel 
von meinem Wissen stützt sich auf Black Feminism und in der ganz 
konkreten Arbeitserfahrung in Bezug auf den Kunst- und Kultur- 
bereich auf meine Zusammenarbeit mit Carmen Mörsch und die 
von ihr entwickelten Bildungsmaterialien, die sich ja auch wieder-
um auf ebendiese Bewegungen beziehen.

Stefanie Sourial: Ohne Netzwerke und eine Community hätte ich 
wahrscheinlich schon längst aufgehört, Theater zu machen. Nach-
dem ich bei der Aufnahmeprüfung am Max Reinhardt Seminar 
nicht genommen und mir von der Kommission die École Interna-
tionale de Théâtre Jacques Lecoq in Paris empfohlen wurde, habe 
ich dort meine Ausbildung gemacht und das war wirklich hart.  
Ich bin mit großen Erwartungen, Vorstellungen und viel Vorfreude 
hingefahren und musste dann aber schnell feststellen, dass ich 
in diese Gruppe einfach nicht hineinpasse und dort auch keine 
Unterstützung erhalte. Ich bin dort wieder auf etwas gestoßen, das 
du, Ella, am Anfang schon angesprochen hast – nämlich da, wo du 
am wenigsten damit rechnest, ist es dann umso überraschender,  

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

und dort hat es mich aber zwei Jahre lang permanent überrascht.  
Ich habe danach eigentlich beschlossen, ganz aufzuhören und war 
ein Jahr lang auch nicht auf der Bühne, bis ich dann in Wien Leute 
kennengelernt habe, in die richtige WG gezogen bin und gemeinsam 
mit Freund·innen begonnen habe, performative Projekte zu machen, 
die politisch und von hoher künstlerischer Qualität waren. So ging 
das dann los mit Club Burlesque Brutal (später Club Grotesque 
Fatal), konzipiert von Katrina Daschner, mit PCCC*, Wiens erstem 
Politically Correct Comedy Club, von Denise Bourbon – von dem 
ich immer noch Teil bin –, mit einzelnen Projekten und Aktivitäten, 
die rund um Punkbands wie SV Damenkraft und Gin Müller ent-
standen sind, und eine dadurch immer größer und größer werdende 
Szene, ohne die ich mir nicht mehr vorstellen könnte zu arbeiten.

Auch wenn ich mich manchmal frage, welche Zusatz- und Ver- 
mittlungsarbeiten ich da gerade wieder mache, die eigentlich über-
haupt nichts mit meiner eigentlichen künstlerischen Arbeit zu tun 
haben, weiß ich gleichzeitig, dass ich ohne diese Community ganz 
woanders wäre, als ich jetzt bin, und all diese Erfahrungen fließen für 
mich total gut zusammen im Unterricht mit jüngeren Menschen. 
Das ist für mich die perfekte Kombination, denn ich weiß jetzt ganz 
sicher, wie ich meinen Unterricht gestalte und wie ich mit einer 
Klasse arbeiten will, damit sich Menschen wohlfühlen können, 
gerade wenn sie so exponierende Dinge machen wie performative 
Übungen, die sie vielleicht noch nie in ihrem Leben gemacht haben. 
Dass ich das kann und weiß, liegt sicher an den Erfahrungen und  
der Arbeit mit all diesen Communitys und ist so unendlich viel wert  
und erfüllt mich.

Steffen Jäger: Ich habe erst durch die Begegnung mit Schwarzen 
Menschen und mit anderen Menschen mit Marginalisierungs
erfahrungen über die Jahre Puzzlestücke zusammensetzen können 
und bin eigentlich immer noch im Prozess zu verstehen, wie ganz 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

viele Dinge gelaufen sind, immer noch laufen und wie sie laufen 
könnten. Deswegen ist für mich die Frage nach Vernetzung, nach 
Community extrem wichtig. Auch innerhalb der Universität gilt:  
Es ist für eine einzelne Person nicht möglich und auch nicht durch-
haltbar, Gleichstellungskämpfe allein zu führen. Repräsentation  
findet schließlich erst wirklich statt, wenn eine marginalisierte 
Gruppe die Möglichkeit hat, die Diversität innerhalb ihrer eigenen 
Gruppe zu zeigen. Das kann ich nicht als jemand mit einer einzel- 
nen Geschichte, einer einzelnen Erfahrung. Deswegen bin ich  
darauf angewiesen, dass alle Universitätsangehörigen sich gemein-
sam dafür einsetzen, dass wir mehr Perspektiven, mehr unterschied- 
liche Erfahrungen an Bord haben, um für unsere Studierenden  
und auch für die Kunst eine Zukunft zu bereiten. Natürlich müssen 
wir auch schauen, welche Positionen überhaupt die Fähigkeit haben,  
die Strukturen zu verwalten und wer die Macht und die Kompetenz 
hat, auch etwas zu ändern. Und was es für Möglichkeiten gibt, in 
diese Positionen zu kommen. Ich selbst habe seit Kurzem eine Pro-
fessur für Schauspiel am Max Reinhardt Seminar. Professuren wer-
den zum Beispiel als ganz zentrale Positionen öffentlich ausgeschrie-
ben. Nur die Voraussetzung, um in diesen Bewerbungsverfahren 
weiterzukommen, ist Lehrerfahrung, und Lehraufträge, zumindest an 
Kunstuniversitäten, werden eher selten öffentlich ausgeschrieben. 
Lehraufträge werden vergeben von den Leuten, die schon da sind, 
häufig an Menschen, die sie schon kennen. Das heißt, es entsteht 
eine Art Konstanz in dem, wer einbezogen wird. Deswegen ist es 
zentral, neue Zugänge zu schaffen für Studierende, aber auch Zu-
gänge beim Lehrpersonal und bei den Mitarbeiter·innen, um mehr 
unterschiedliche Perspektiven zu Wort kommen zu lassen. 

Ulli Mayer: Was bedeutet dies für die Gestaltung deines Unterrichts 
– wie fließen diskriminierungskritische Ansätze und Aspekte in deine 
Unterrichtspraxis ein?

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Steffen Jäger: Die Gestaltung eines Ensembles ist wie die Gestal-
tung einer Gesellschaft, das heißt, dass die Art und Weise, wie wir 
zusammenarbeiten, und die Struktur, die wir in unserem Unter-
richtsraum schaffen, jene Struktur der Gesellschaft ist, für die wir 
arbeiten. Dazu gehört, die Stoffe kritisch zu hinterfragen, aber auch 
den Studierenden die Möglichkeit zu geben, ihre eigene Perspek-
tive auf diesen Stoff, auch auf den Raum, den wir haben, einzubrin-
gen, sie mitgestalten zu lassen. Ich habe für mich interne, geheime 
Quoten gesetzt für die Materialien, die ich benutze, um nicht 
sozusagen nur die Geschichte von toten weißen Männern konstant 
weiterzutragen, sondern auch anderen Stimmen zu ermöglichen, 
weitergetragen zu werden. Ich führe Gespräche über Diskriminie-
rungsebenen und -geschichten in Texten, bevor wir anfangen zu 
proben, und wir diskutieren gemeinsam, auf welche Art und Weise 
wir uns damit beschäftigen wollen. 

Ich setze mich zudem sehr dafür ein, dass Weiterbildungen so- 
wohl für Kolleg·innen als auch für Studierende ermöglicht werden, 
damit sich jene, die sich bereits für diese Themen interessieren, 
gestärkt werden. Es geht nicht immer nur um die Leute, die sich 
nicht auskennen. Es geht auch um die Leute, die schon was spüren 
und noch Wörter oder den Rückenwind brauchen, um die Base-
line langsam, aber sicher zu erhöhen. Warum kann eine Institution 
nicht ein Ort sein, der sich verändert mit den Menschen, die 
kommen?

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

BIOGRAFIEN

Steffen Jäger ist Professor für Ensemble-
arbeit/Rollengestaltung und seit März 2024 
stellvertretender Leiter am Max Reinhardt 
Seminar der mdw – Universität für Musik 
und darstellende Kunst Wien. Neben der 
Theaterarbeit engagiert sich Steffen Jäger  
in den Bereichen Gleichstellung und rassis-
muskritische Positionierung im Schauspiel.  
Er organisiert unter anderem Workshops  
für Stadt-, Landes- und Staatstheater sowie 
Empowerment-Meetings für BIPoC-Schau-
spiel- und Regiestudierende. 

Ulli Mayer · Bio auf S. 62

Stefanie Sourial ist Performanceartist, lehrt 
an der Akademie der bildenden Künste 
Wien, kreiert eigene Projekte wie »FREAK« 
(2014/15), »Colonial Cocktail-Trilogy« (2019), 
»City of Diaspora« (2021), »New Endings« 
(2023) und arbeitet in zahlreichen Kollabora-
tionen mit in Wien lebenden Kunstschaffen
den, u. a. als Teil des PCCC* – Political 
Correct Comedy Club. Ihre Performances 
sind antirassistisch, queer und gesellschafts-
kritisch und verbinden zwei Erzählweisen mit-
einander: die historische und die persönliche 
– stets fokussiert auf das Politische.

Ella Steinmann ist Expertin für diversitäts-
orientierte Veränderungsprozesse. Aktuell 
begleitet sie als Diversitätsmanagerin das 
Schauspiel Dortmund bei einem diskriminie-
rungskritischen Transformationsvorhaben.
Von 2019 bis 2022 war sie als Agentin für
Diversitätsentwicklung im Rahmen des Pro-
gramms 360° – Fonds für Kulturen der
neuen Stadtgesellschaft der Kulturstiftung
des Bundes am Theater Oberhausen tätig.
Sie lebt mit ihrer Familie im Ruhrgebiet.

VERWEIS

↗ Die Indikatoren für eine diskriminierungs- 
kritische Lesefähigkeit verweisen auf die von 
Carmen Mörsch herausgegebenen Bildungs
materialien »Diskriminierungskritische Per- 
spektiven an der Schnittstelle Bildung/Kunst«.

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erhöhung der künstlerischen Person

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

Tabuisierung von Sexismus

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

