Diskriminieru ngs-
kritische Praxis

am Theater

Ulli Mayer im Gesprach mit Steffen Jager,

Stefanie Sourial und Ella Steinmann

Ulli Mayer: Wie kann eine diskriminierungskritische Praxis im
Theater aussehen und was bedeutet dies fur euch aus eurer

jeweiligen Position und Funktion heraus bzw. fur eure Arbeit?

Ella Steinmann: Ich denke, es braucht ein gewisses Grundwissen
Gber gesellschaftliche Machtverhaltnisse, Diversitatsdimensio-
nen und Intersektionalitat. Es geht darum, sich dartber bewusst
zu sein, wen ich wie mitdenke, wessen Perspektiven und welche
gewachsenen Strukturen ich durch mein Handeln absichtlich oder
unabsichtlich reproduziere und was ich versuchen kann, durch
meine Praxis zu verandern und aufzubrechen. Die Indikatoren fur
eine diskriminierungskritische Lesefdhigkeit, 7 die Carmen Morsch
erstellt hat, finde ich diesbeztglich hilfreich, obwohl sie mir in der
konkreten Arbeit manchmal auch ein bisschen zu viel sind.

Was ich in meiner Position als Diversitdtsmanagerin am Theater

spannend und gleichzeitig herausfordernd finde, ist, dass es so

123



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

viele unterschiedliche Tatigkeiten gibt und es ganz klar ist, dass die
einzelnen Personen Expert-innen fur ihren Arbeitsbereich sind.

Da kann jetzt nicht eine Person von auBen als Diversitatsmanagerin
fur 200 verschiedene Arbeitsbereiche sagen: »So musstest du

das jetzt aber machen.« Die Personen mussen selbst in die Lage
gebracht werden, diskriminierungskritisch auf ihre eigene Praxis

zu schauen und sich zu denken: »Okay, da merke ich, da habe ich
zum Beispiel eine Leerstelle oder da habe ich noch weife Fle-
cken oder das ist mir noch nie aufgefallen«, um daraus etwas zu

entwickeln, das zu einer Veranderung fuhrt.

Steffen Jager: Ich als Schwarze Person bin in den Institutionen,

in die ich komme und in denen ich bleiben machte, auf die
Bereitschaft meiner Mitmenschen angewiesen, auch kritisch auf
die eigenen Strukturen zu blicken, darauf, wer schon immer da war
und wessen Abwesenheit wir als »normal« empfinden. An dieser
Normalitat der Abwesenheit versuche ich zu kratzen. Wir sollten
die Architektur unserer Strukturen daraufhin hinterfragen, wer
eigentlich mitgedacht wird, wer sich eingeladen oder ernst genom-
men fuhlen darf und fir wen der Raum noch gar nicht vorbereitet
ist. Menschen aus gesellschaftlich marginalisierten Positionen

sind innerhalb der Universitat haufig noch die Einzigen bzw. die
Ersten und mussen dann feststellen — obwohl ihre Anwesenheit
erst mal auch als ein Zeichen von Fortschritt interpretiert werden
konnte —, dass die Menschen, die den Raum schon besetzt hatten,
davon ausgehen, dass die Arbeit schon getan ist, nur weil ein

paar Menschen, die bisher unterreprasentiert oder noch nicht da
waren, jetzt endlich Zugang haben. Diversitat ist nur der Anfang.
Der Weg zu echter Gleichstellung verlangt eine aktive, kontinuier-
liche Auseinandersetzung mit den diskriminierenden Strukturen
innerhalb und auBerhalb des eigenen Apparats — und Konsequen-

zen, die zu ihrem Abbau fihren.

124



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ella Steinmann: Diesen Aspekt finde ich auch ganz wichtig, weil ich
das Gefihl habe, viele Institutionen denken, wenn sie ein diverses
Team haben, sind sie fertig mit dem Thema Diversitat, dann ist die
Veranderung quasi hergestellt. Dabei ist das erst die Voraussetzung,
um Uberhaupt mit der eigentlichen Arbeit anzufangen. Mit der
personellen Diversitat kommen eventuell auch Konflikte, die vorher
nicht da waren. Zu einer diskriminierungskritischen Praxis gehort
also auch, eine Form zu finden, diese Konflikte nicht als stérend
und negativ wahrzunehmen, sondern zu verstehen, dass es etwas
Gutes ist, Uber Dinge zu sprechen, Uber die vorher nicht gespro-

chen wurde.

Stefanie Sourial: Genau, es ist ja nicht so, dass dann mit dieser
einen Position alles abgehakt ist, sondern mit einer diverser wer-
denden Gruppe verdandert sich auch drum herum alles — der
Unterricht mit den Menschen, das Publikum, das dann kommt,
die Geschichten, die erzahlt werden, wie das Publikum diese

Geschichten aufnimmt etc.

Ulli Mayer: Steffi, deine kunstlerische Praxis stellt fur mich auf
unterschiedlichen Ebenen zentrale Aspekte einer diskriminierungs-
kritischen Praxis dar — kannst du anhand deines letzten Stiicks
»New Endings« einen Einblick in deine Arbeitsweise als Regisseu-
rin geben, von der Stickentwicklung bis zur Auffihrung auf der
Bihne?

Stefanie Sourial: Mein letztes Stick war fur mich besonders
wichtig, weil es um sehr persénliche Inhalte ging, namlich darum,
selbstermachtigende und widerstandige Formen im Umgang

mit Alltagsrassismus und -gewalt zu finden, ohne diese im Nach-
erzahlen auf der Buhne selbst wieder zu reproduzieren. »New

Endings« ist entstanden aus den Erfahrungen von Menschen,

125



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die diskriminierende oder Ubergriffige Situationen im Alltag erlebt
haben und aus solchen Situationen oft rausgegangen sind mit dem
Gedanken: »Ach, wenn ich jetzt nur die Zeit zurtickdrehen oder
noch mal zurtckgehen kénnte in diesen Moment, dann wirde ich
so oder so reagieren oder etwas ganz anderes sagen oder tun.« In
»New Endings« ist es moglich, die Zeit zurtckzudrehen und das
Ende so zu gestalten, wie wir uns das selbst winschen. Wir waren
zu dritt auf der Buhne und haben in der Erarbeitung zum Stuck
mehrere Schreibworkshops gemacht: Wir hatten drei Karten und
auf eine Karte schrieben wir in zwei Minuten den Beginn einer Ge-
schichte, dann hat ein Wecker geldutet, die Karten wurden weiter-
gegeben und die nachste Person hat den Mittelteil der Geschichte
der anderen Person weitergeschrieben, der Wecker hat wieder
gelautet, Karten wurden weitergegeben und eine weitere Person hat
das Ende zur bisherigen Geschichte fertig geschrieben. Dadurch
waren diese personlich erlebten Geschichten von Beginn an bereits
weg von uns selbst und zugleich entstanden extrem humorvolle
Geschichten. Humor ist fur mich ein wahnsinnig wichtiger Aspekt
meiner Arbeit, weil es ein machtiges theatralisches Stilmittel ist, um
Geschichten zu erzédhlen. Ich habe mich schon seit meiner Kind-
heit in der Technik der Tagtraumerei getbt und es mir dann zur
Gewohnheit gemacht, Geschichten, die mir beispielsweise unan-
genehm waren, zu einem Teil neu zu erfinden oder anders enden zu
lassen. Im Stuck haben wir das auch so dargestellt und begonnen,
die Geschichten beispielsweise umzudrehen - das Ende als Erstes
zu spielen und den eigentlichen Beginn am Schluss -, und haben
so Strategien entwickelt, mit unseren rassistischen Erfahrungen
umzugehen. So kann Theater in einer antidiskriminatorischen oder
politischen, aktivistischen Art und Weise neu genutzt werden kann.
Dazu kommt die groBe Frage, wer welche Geschichten, in welcher
Rolle erzahlt und welche Menschen die Chance haben, auf einer

Buhne zu stehen.

126

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Steffen Jager: Darum ist es wichtig, dass Communitys oder Men-
schen mit Marginalisierungsgeschichte auch als Expert-innen

ihrer eigenen Erfahrung angesehen werden. Das sind Perspektiven,
die Menschen, die das nicht selbst erlebt haben, ganz schlecht
nachvollziehen kénnen, oder die Gberhaupt nicht auf die Idee kom-
men, diese als Teil der Erzahlung mitzugestalten. Ich muss haufig
argumentieren, warum ich wichtig finde, dass Menschen, die das
Thema betrifft, auch wirklich da sind, auf und hinter der Bihne sind,

wenn das Thema bearbeitet wird.

Ulli Mayer: Wir haben zu Beginn dartber gesprochen, dass sich

mit der Anwesenheit diverser Menschen, Kérper und Geschichten
auf der Buhne etwas verandert. Mich wirde hier das Zusammen-
spiel von Struktur und Asthetik noch mal genauer interessieren, also
welche Strukturen es braucht, damit andere, diversere kunstlerische
Praktiken, Asthetiken, Reprasentationen tiberhaupt erst moglich

werden kdénnen.

Ella Steinmann: Ich glaube, damit sich eine Asthetik tiberhaupt
entwickeln oder man Uberhaupt auf [deen kommen kann, braucht es
einen geschutzten Raum des Sprechens. Das kann bedeuten, eine
Probensituation, ein erstes Brainstormen oder ein Sprechen auch
Uber vielleicht schmerzhafte Dinge erst mal in einer kleineren Runde,
zum Beispiel ohne weiffe Personen, zu machen und danach erst

fur alle Beteiligten zu 6ffnen. Ich bringe kurz ein Beispiel aus meiner
Arbeitspraxis am Schauspiel Dortmund: Wir fuhrten das Stuck
»Ewigkeit, Ende und alles, was niemals begann« von Ta-Nia auf und
eine Kollegin von mir, eine weiffe Dramaturgin, wusste selbst genau,
warum es sinnvoll ist, punktuell zu sagen: »lch ziehe mich raus

aus den Proben zu einem Stick Uber Schwarzen Tod und Trauer,
damit es einen geschutzten Moment geben kann zwischen drei

Schwarzen Performer-innen und zwei Schwarzen Regisseur-innen .«

127



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mein Job war es dann, mit ihr und noch zwei weiteren weif3en
Kolleginnen, einer Regie- und einer Buhnenbildassistentin, dartber
zu sprechen und auszudiskutieren, warum wir das jetzt machen.
Obwohl die Dramaturgin ganz gut Bescheid wusste und es auch
verstanden hatte, kam sie aber doch zu mir und wollte wissen, wie
sie anderen erklaren kann, wozu dieser Safe Space notwendig ist.
Ich habe ihr empfohlen, eher auf Akzeptanz als auf Nachvollziehen
zu setzen. Ich habe den Eindruck, hinter dieser Frage steckt das
Bedurfnis, wissen zu wollen, was genau in diesem Safe Space
passiert, worlber gesprochen wird etc. Dabei ist das Uberhaupt
nicht nétig zu wissen, es reicht zu sagen: »Alles klar, bitte sehr:

Hier ist euer Safe Space.« Es ist eigentlich ganz einfach.

Stefanie Sourial: Ich habe selbst viel lernen mussen, weil ich oft
Uber meine eigenen Grenzen gegangen bin. Sehr lange habe ich
allein gearbeitet und erst bei der ersten Trilogie von »Colonial
Cocktail« habe ich mit jeweils einer Person zusammengespielt
und wir haben uns diesen Space geschaffen, in dem wir uns un-
gestort kennenlernen und miteinander arbeiten konnten. Auch
von Sunanda Mesquita, die in meinen letzten Produktionen als
Dramaturgin gearbeitet hat, habe ich viel dartber gelernt, wie ich
Menschen in den Theaterraum einladen kann. Aber natdrlich gab
es Momente, in denen ich nicht mehr gewusst habe, wie tun,
und ich habe jetzt nicht die eine, gute Antwort, weil ich jedes Mal
von Situation zu Situation mit den Menschen anders reagieren
musste oder muss. Ich muss, weil ich es als meine Verantwortung
sehe und will, dass sich die mitwirkenden Personen auf ihre Arbeit
konzentrieren kénnen — namlich zu proben, zu schreiben oder
sich einfach ungestort im Raum aufzuhalten. Das klingt jetzt viel-
leicht arg, ist es eigentlich auch, doch ich kann immer viel bes-
ser damit umgehen, wenn jemand wirklich unangenehm ist, weil

dann weil} ich ganz genau, was ich tun muss. Wenn jetzt aber

128

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zum Beispiel jemand vom Theater reinkommt und unseren Arbeits-
modus stort und wenn ich weif3, die Person hat auch ihre Pakete
zu tragen, namlich den Stress mit Zeiten, Ablaufen etc., dann bin
ich oft in dem Dilemma, dass ich nicht genau weiB3, wie tun. Dann
versuche ich, drauBen vor der Tur Gesprache zu fuhren, allen mit
Respekt zu begegnen und irgendwie jede Seite ein bisschen zu ver-
stehen und Ruhe in das Ganze zu bringen. Diese Dynamik, wenn
Kinstler-innen auf die Menschen, die im Theater arbeiten, treffen,

ist eine groBe Herausforderung fur mich.

Ella Steinmann: Ich finde zwei Aspekte, die du angesprochen hast,
ganz interessant und méchte da nochmals einhaken. Einmal die
Schwierigkeit zu wissen, wo die eigene Grenze liegt. Das ist beson-
ders interessant vor dem Hintergrund der Frage, welches Wissen
an Schauspielausbildungsorten fehlt dadurch, dass die Margina-
lisierungsposition nie explizit angesprochen wird - also klar, in der
Form von: »du findest eh keine Rolle«, aber nicht in der Frage, wie
ich denn damit umgehe, wenn ich die einzige Schwarze Person

in dem weifien Ensemble bin; das wird quasi nicht erlernt, weil es
ausgeklammert wird. Eigentlich muss es Teil der Ausbildung sein
herauszufinden, was fur mich okay ist und wo meine persénlichen
Grenzen sind, beispielsweise wie oft ich die Putzkraft spiele und
wann der Moment gekommen ist, in dem ich sage: »Ehrlich ge-
sagt, nein, das mache ich nicht (mehr).« Und genau das muss ich
in einem geschutzten Raum erlernen kénnen, damit ich darauf
zurtckgreifen kann, wenn ich am Theater arbeite.

Der zweite Aspekt betrifft die Frage, wie subtil Diskriminierungen
eigentlich daherkommen konnen. Ich finde es auch oftmals viel
schmerzhafter, wenn es aus einem eigentlichen Moment der Zuge-
wandtheit passiert und man Uberhaupt nicht damit gerechnet hat.
Diskriminierung oder eine Ungleichbehandlung kann ja auch in

sehr freundlich verpackten Worten daherkommen und das dann

129



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aufzudroseln und auszupacken, ist total schwierig. Die Frage, wie
man damit umgeht, hat auch viel mit dieser Erfahrung, die ein-
zige Person im Raum zu sein, die Steffen schon angesprochen hat,
zu tun. Die Ruckmeldungen, die ich in meiner Arbeit bekommen
habe, bestatigen das: Immer, wenn ich dafur gesorgt habe, dass der
Raum diverser, heterogener ist, beispielsweise auch fur altere Spie-
lerinnen als deren erste Theatererfahrung, kam zurtck: Wow, hier
sind auch andere Spieler-innen of Color, andere marginalisierte
oder diskriminierte Menschen an diesem Probenprozess beteiligt.
Das andert so viel - die Arbeit ist plétzlich ganz anders und wenn
es nur ein Satz ist, der gesagt wird, und man sich mal kurz in die
Augen schaut und dabei denkt: »Bin das nur ich oder hast du das
auch gerade gehort?« Manchmal sind es nur diese Kleinigkeiten,
die aber einen Unterschied machen, weil ich mich danach daru-
ber austauschen kann und anders ins Handeln gehe, als wenn ich

immer nur diese Einzelperson bin.

Steffen Jiger: Genau, besonders irritierend finde ich dabei, dass
sich die Institution Theater per se ja erst mal als progressiv be-
greift und wie selbstverstandlich beansprucht, als diskriminierungs-
frei wahrgenommen zu werden. Nicht ungleich dem Image von
Universitaten. In der Schauspielausbildung Uberlagert und ver-
dichtet sich diese Selbstverstandlichkeit. Solche Bilder wirken nach
auBBen, aber natirlich auch nach innen. Dann ist es umso schwieri-
ger, da herauszukommen, weil das Selbstbild schon so definiert

ist, in das wir ja alle auch reingewachsen sind. Ich wurde beispiels-
weise am Max Reinhardt Seminar ausgebildet, was mich persénlich
und kanstlerisch stark gepragt hat auch zu einer Zeit, in der es
kaum Gesprachsraume Uber strukturelle Diskriminierung im Thea-
terbetrieb gab. Nach dem Berufseinstieg war ich dann genau damit
am Theater konfrontiert, hatte aber noch gar keine Worte, keine

Kontexte fur meine Erfahrungen. Seitdem hat sich viel getan und

130



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich setze mich heute aktiv dafur ein, dass wir den Gleichstellungs-
diskursen, die in der Gesellschaft und im Theater gefuhrt werden,
schon in der Ausbildung Raum verschaffen.

Wenn ich dir zuhore, Steffi, dann Gbernimmst du ganz viele
Dinge, die eigentlich gar nicht deine Aufgabe als Regisseurin, als
Kunstlerin betreffen, sondern du organisierst zusatzlich auch
noch den Raum, der nicht vorbereitet ist fur dich, weil er gar nicht
entworfen wurde fur bestimmte Menschen. Diese Art von Zusatz-
leistung, die diskriminierte bzw. marginalisierte Menschen die ganze
Zeit verlben, wird nicht anerkannt, nicht bezahlt — und oft auch
nicht gesehen. Ich kenne viele Schauspieler-innen, die eine Stunde
friher als andere in der Maske sein mussen, um sich die Haare
selbst zu machen, weil ein hoch finanziertes Theater es nicht ge-
schafft hat, eine Person zu engagieren, die sich mit den Haaren
von Schwarzen Menschen auskennt. Da wird vor jeder Vorstellung
praktisch unvergutete Zusatzarbeit geleistet, die allerdings nicht
anerkannt oder unterstutzt wird. So wird Diskriminierung ganz

selbstverstandlich in die Struktur integriert und normalisiert.

Ella Steinmann: Ich finde den Umgang mit Afrohaaren ein sehr
gutes Beispiel dafur, wie strukturell diese Probleme sind, weil schon
die Person, die die Friseur-innenausbildung erst mal drei Jahre ge-
macht und dann darauf noch mal die Maskenbildner-innenaus-
bildung draufgesetzt hat, in ihrer Ausbildung - je nach Generation
- vielleicht noch Blackfacing gelernt hat, aber nicht den Umgang
mit Afrohaaren. In der Arbeit fihlt sich das oft so an, als ware
dies das Fehlverhalten von Einzelpersonen, die das nicht gemacht
haben, dabei ist es strukturell verankert und da musste man jetzt
auch strukturell darauf reagieren, indem man zum Beispiel einen
Workshop organisiert fur die gesamte Maskenabteilung und an-
erkennt, dass es eine Leerstelle gibt in dem, was gelernt wurde,

die jetzt auch gefullt werden muss.

131



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulli Mayer: Ich finde, wortber ihr bisher gesprochen habt, zeigt
auch nochmals deutlich, wie wichtig und zentral ein Wissen Uber
Diskriminierungsrealitaten ist, ein Wissen daruber, wie sich Dis-
kriminierung auswirken kann und dass diskriminierungskritisches
Wissen Teil von Ausbildungsinhalten sein muss. Auf welches Wissen
greift ihr denn zurtick? Welche Rolle spielen Netzwerke, Commu-
nitys, queer-feministische, antirassistische Initiativen und soziale

Bewegungen fur euch?

Ella Steinmann: Ich finde wichtig, mich immer wieder daran zu
erinnern, dass viele der Konzepte, mit denen wir im Kontext von
Diversitat oder Empowerment arbeiten, aus den Kampfen margina-
lisierter Personen kommen, aus der Behindertenrechtsbewegung,
aus der Empowerment- und Burger-innenrechtsbewegung. Viel
von meinem Wissen stutzt sich auf Black Feminism und in der ganz
konkreten Arbeitserfahrung in Bezug auf den Kunst- und Kultur-
bereich auf meine Zusammenarbeit mit Carmen Maérsch und die
von ihr entwickelten Bildungsmaterialien, die sich ja auch wieder-

um auf ebendiese Bewegungen beziehen.

Stefanie Sourial: Ohne Netzwerke und eine Community hatte ich
wahrscheinlich schon langst aufgehort, Theater zu machen. Nach-
dem ich bei der Aufnahmeprifung am Max Reinhardt Seminar
nicht genommen und mir von der Kommission die Ecole Interna-
tionale de Théatre Jacques Lecoq in Paris empfohlen wurde, habe
ich dort meine Ausbildung gemacht und das war wirklich hart.

Ich bin mit groBen Erwartungen, Vorstellungen und viel Vorfreude
hingefahren und musste dann aber schnell feststellen, dass ich

in diese Gruppe einfach nicht hineinpasse und dort auch keine
Unterstitzung erhalte. Ich bin dort wieder auf etwas gestoBen, das
du, Ella, am Anfang schon angesprochen hast — namlich da, wo du

am wenigsten damit rechnest, ist es dann umso Uberraschender,

132

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und dort hat es mich aber zwei Jahre lang permanent Uberrascht.
lch habe danach eigentlich beschlossen, ganz aufzuhéren und war
ein Jahr lang auch nicht auf der Buhne, bis ich dann in Wien Leute
kennengelernt habe, in die richtige WG gezogen bin und gemeinsam
mit Freund-innen begonnen habe, performative Projekte zu machen,
die politisch und von hoher kunstlerischer Qualitat waren. So ging
das dann los mit Club Burlesque Brutal (spater Club Grotesque
Fatal), konzipiert von Katrina Daschner, mit PCCC*, Wiens erstem
Politically Correct Comedy Club, von Denise Bourbon - von dem
ich immer noch Teil bin —, mit einzelnen Projekten und Aktivitaten,
die rund um Punkbands wie SV Damenkraft und Gin Muller ent-
standen sind, und eine dadurch immer gréBer und groBer werdende
Szene, ohne die ich mir nicht mehr vorstellen konnte zu arbeiten.
Auch wenn ich mich manchmal frage, welche Zusatz- und Ver-
mittlungsarbeiten ich da gerade wieder mache, die eigentlich Uber-
haupt nichts mit meiner eigentlichen kiunstlerischen Arbeit zu tun
haben, weiB3 ich gleichzeitig, dass ich ohne diese Community ganz
woanders ware, als ich jetzt bin, und all diese Erfahrungen flieBen far
mich total gut zusammen im Unterricht mit jingeren Menschen.
Das ist fur mich die perfekte Kombination, denn ich weil3 jetzt ganz
sicher, wie ich meinen Unterricht gestalte und wie ich mit einer
Klasse arbeiten will, damit sich Menschen wohlfiihlen kénnen,
gerade wenn sie so exponierende Dinge machen wie performative
Ubungen, die sie vielleicht noch nie in ihrem Leben gemacht haben.
Dass ich das kann und weil3, liegt sicher an den Erfahrungen und
der Arbeit mit all diesen Communitys und ist so unendlich viel wert

und erfullt mich.

Steffen Jiger: Ich habe erst durch die Begegnung mit Schwarzen
Menschen und mit anderen Menschen mit Marginalisierungs-
erfahrungen Uber die Jahre Puzzlesticke zusammensetzen kénnen

und bin eigentlich immer noch im Prozess zu verstehen, wie ganz

133



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

viele Dinge gelaufen sind, immer noch laufen und wie sie laufen
konnten. Deswegen ist fur mich die Frage nach Vernetzung, nach
Community extrem wichtig. Auch innerhalb der Universitat gilt:

Es ist fur eine einzelne Person nicht moglich und auch nicht durch-
haltbar, Gleichstellungskampfe allein zu fihren. Reprasentation
findet schlieBlich erst wirklich statt, wenn eine marginalisierte
Gruppe die Maglichkeit hat, die Diversitat innerhalb ihrer eigenen
Gruppe zu zeigen. Das kann ich nicht als jemand mit einer einzel-
nen Geschichte, einer einzelnen Erfahrung. Deswegen bin ich
darauf angewiesen, dass alle Universitatsangehorigen sich gemein-
sam dafur einsetzen, dass wir mehr Perspektiven, mehr unterschied-
liche Erfahrungen an Bord haben, um fur unsere Studierenden

und auch fur die Kunst eine Zukunft zu bereiten. Naturlich mussen
wir auch schauen, welche Positionen Gberhaupt die Fahigkeit haben,
die Strukturen zu verwalten und wer die Macht und die Kompetenz
hat, auch etwas zu andern. Und was es fur Maoglichkeiten gibt, in
diese Positionen zu kommen. Ich selbst habe seit Kurzem eine Pro-
fessur fur Schauspiel am Max Reinhardt Seminar. Professuren wer-
den zum Beispiel als ganz zentrale Positionen 6ffentlich ausgeschrie-
ben. Nur die Voraussetzung, um in diesen Bewerbungsverfahren
weiterzukommen, ist Lehrerfahrung, und Lehrauftrage, zumindest an
Kunstuniversitaten, werden eher selten offentlich ausgeschrieben.
Lehrauftrage werden vergeben von den Leuten, die schon da sind,
haufig an Menschen, die sie schon kennen. Das heil3t, es entsteht
eine Art Konstanz in dem, wer einbezogen wird. Deswegen ist es
zentral, neue Zugange zu schaffen fur Studierende, aber auch Zu-
giange beim Lehrpersonal und bei den Mitarbeiter-innen, um mehr

unterschiedliche Perspektiven zu Wort kommen zu lassen.

Ulli Mayer: Was bedeutet dies fur die Gestaltung deines Unterrichts
- wie flieBen diskriminierungskritische Ansatze und Aspekte in deine

Unterrichtspraxis ein?

134

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Steffen Jager: Die Gestaltung eines Ensembles ist wie die Gestal-
tung einer Gesellschaft, das heif3t, dass die Art und Weise, wie wir
zusammenarbeiten, und die Struktur, die wir in unserem Unter-
richtsraum schaffen, jene Struktur der Gesellschaft ist, fur die wir
arbeiten. Dazu gehort, die Stoffe kritisch zu hinterfragen, aber auch
den Studierenden die Moglichkeit zu geben, ihre eigene Perspek-
tive auf diesen Stoff, auch auf den Raum, den wir haben, einzubrin-
gen, sie mitgestalten zu lassen. Ich habe fur mich interne, geheime
Quoten gesetzt fur die Materialien, die ich benutze, um nicht
sozusagen nur die Geschichte von toten weiflen Mannern konstant
weiterzutragen, sondern auch anderen Stimmen zu ermdoglichen,
weitergetragen zu werden. Ich fuhre Gesprache tber Diskriminie-
rungsebenen und -geschichten in Texten, bevor wir anfangen zu
proben, und wir diskutieren gemeinsam, auf welche Art und Weise
wir uns damit beschaftigen wollen.

Ich setze mich zudem sehr dafur ein, dass Weiterbildungen so-
wohl fur Kolleg:innen als auch fur Studierende erméglicht werden,
damit sich jene, die sich bereits fur diese Themen interessieren,
gestarkt werden. Es geht nicht immer nur um die Leute, die sich
nicht auskennen. Es geht auch um die Leute, die schon was spuren
und noch Wérter oder den Ruckenwind brauchen, um die Base-
line langsam, aber sicher zu erhéhen. Warum kann eine Institution
nicht ein Ort sein, der sich verandert mit den Menschen, die

kommen?

135

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIOGRAFIEN

Steffen Jager ist Professor fur Ensemble-
arbeit/Rollengestaltung und seit Marz 2024
stellvertretender Leiter am Max Reinhardt
Seminar der mdw - Universitat fur Musik
und darstellende Kunst Wien. Neben der
Theaterarbeit engagiert sich Steffen Jager
in den Bereichen Gleichstellung und rassis-
muskritische Positionierung im Schauspiel.
Er organisiert unter anderem Workshops
fur Stadt-, Landes- und Staatstheater sowie
Empowerment-Meetings fur BIPoC-Schau-
spiel- und Regiestudierende.

Ulli Mayer - Bio auf S. 62

Stefanie Sourial ist Performanceartist, lehrt
an der Akademie der bildenden Kinste
Wien, kreiert eigene Projekte wie »FREAK«
(2014/15), »Colonial Cocktail-Trilogy« (2019),
»City of Diaspora« (2021), »New Endings«
(2023) und arbeitet in zahlreichen Kollabora-
tionen mit in Wien lebenden Kunstschaffen-
den, u. a. als Teil des PCCC* - Political
Correct Comedy Club. Ihre Performances
sind antirassistisch, queer und gesellschafts-
kritisch und verbinden zwei Erzédhlweisen mit-
einander: die historische und die personliche
- stets fokussiert auf das Politische.

Ella Steinmann ist Expertin fur diversitats-
orientierte Veranderungsprozesse. Aktuell
begleitet sie als Diversitatsmanagerin das
Schauspiel Dortmund bei einem diskriminie-
rungskritischen Transformationsvorhaben.
Von 2019 bis 2022 war sie als Agentin fur
Diversitatsentwicklung im Rahmen des Pro-
gramms 360° - Fonds fur Kulturen der
neuen Stadtgesellschaft der Kulturstiftung
des Bundes am Theater Oberhausen tatig.
Sie lebt mit ihrer Familie im Ruhrgebiet.

136

VERWEIS

71 Die Indikatoren fur eine diskriminierungs-
kritische Lesefdhigkeit verweisen auf die von
Carmen Mérsch herausgegebenen Bildungs-
materialien »Diskriminierungskritische Per-
spektiven an der Schnittstelle Bildung/Kunst«.

1402.2026, 06:28:27. o



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erhdhung der kinstlerischen Person

1ps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tabuisierung von Sexismus

1402.2026, 06:28:27.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

