

https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nternationale Ausrichtung und interkultu-
relle Offnung sind vollkommen unter-
schiedliche Dinge. Wer ein internationales
Programm gestaltet, sollte selbstver-
standlich aulRereuropéaische Positionen
mitberiicksichtigen. Gegen die Ausschliisse,
die Kiinstler*innen of Color im Theater oder in an-
deren Kulturinstitutionen erfahren, ist damit allerdings
noch nichts getan. Afrikanische und afroeuropéische
Positionen diirfen jedoch nicht gegeneinander aufgewo-
gen werden. Es muss darum gehen, Verbindungen
herzustellen und in einen produktiven Austausch
zu treten.

2011 startete das Biindnis Bithnenwatch das, was die
,Blackfacing-Debatte“ genannt wurde, jedoch von
Anfang an viel mehr eine Debatte um Rassismus im
Theater war. Blackface und die Reproduktion ras-
sistischer Bilder und rassistischer Sprache wurden von
den Kritiker*innen als Symptome eines Betriebs ver-
standen, der lieber weifle Schauspieler*innen schwarz
anmalt, als Schwarze Schauspieler*innen in den
Ensembles zu beschaftigen, und der sich ein Schwarzes
Publikum wohl gar nicht erst vorstellen kann, sonst
hatte man mit der Kritik sicherlich gerechnet.

Die Debatte brachte das Theater in Zugzwang. Es wurde
Aufmerksambkeit auf die fehlende Prasenz Schwarzer
Menschen auf und hinter der Biihne gelenkt. Der Frage,
fiir wen die Theater eigentlich da sind, welche Per-
spektiven dort eine Bithne bekommen und welche nicht,
mussten sich immer mehr Institutionen stellen.
Seitdem sieht man tatsdchlich mehr Schwarze Schau-
spieler*innen und Schauspieler*innen of Color in

den Ensembles (meist genau eine Person pro Haus) und
in der Freien Szene entstehen seitdem zahlreiche Ar-
beiten aus Schwarzer Perspektive, fiir die die Macher*in-
nen nach wie vor mehr Anerkennung und grofRere
Sichtbarkeit einfordern. Wahrend also den Institutio-
nen ihr Weifisein bewusst wird, wachst bei Schwarzen
Kiinstler*innen das Selbstverstandnis, sich als Teil

des Betriebs zu begreifen, die eigenen Themen und
kiinstlerischen Fragestellungen ernst zu nehmen

und dartiber miteinander in Austausch zu treten —

Simone Dede Ayivi — Internationalitat =
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik /

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kiinstlerische und strukturelle Fragen betreffend.
Vielen Akteur*innen ist nun also klar, dass Schwarze
Perspektiven einen Platz am Theater haben miissen.
Die Frage ist jedoch, welche Schliisse aus dieser Erkennt-
nis gezogen werden und welche Schritte eingeleitet
werden, um eine Verdnderung herbeizufiihren.

Vor einigen Monaten war ich Teil einer Podiumsdiskus-
sion. Ich sal§ dort als Kiinstlerin und einzige Person

of Color neben Kurator*innen und Personen aus der
Kulturférderung. Alle waren sich einig, dass Theater
keine weifien Raume sein sollten und alle waren tiber-
zeugt davon, dass sie es anders und besser machten.
Als ich von meinen Erfahrungen als afrodeutsche Kiinst-
lerin berichtet hatte, konnte jedoch niemand darauf
eingehen. Die Kolleg¥innen hatten schlichtweg keiner-
lei Ahnung von aktuellen Diskussionen um afro-
deutsches oder postmigrantisches Theater. Dieses
Phanomen begegnet mir immer haufiger. Viele
Entscheider*innen im Kulturbetrieb haben Konsequen-
zen aus der Rassismusdebatte gezogen. Leider nut-

zen diese Konsequenzen denjenigen, die die Ausschliisse
anprangerten, nur wenig. Denn die Antwort war
nicht, Zugéinge fiir Kiinstler*innen zu schaffen, die im
deutschen Kulturbetrieb bisher ausgeschlossen wur-
den, sondern ihre Festivals und Hauser internationaler
auszurichten beziehungsweise in ihre international
angelegten Programme mehr Kiinstler*innen vom afri-
kanischen Kontinent miteinzubeziehen. Es ist in
jedem Fall eine positive Entwicklung, dass wir inzwi-
schen mehr afrikanische Arbeiten in Deutschland
sehen konnen. Eine Kollegin aus Kenia meinte einmal:
,International“ heilt in Deutschland meist Oster-
reich, Schweiz und zwei Leute aus Belgien. Ich freue
mich, dass ich diesen Eindruck nicht vollkommen
bestétigen kann. Ich verstehe allerdings, woher er
kommt: Im internationalen Kulturbetrieb sind afrika-
nische Positionen immer noch unterreprasentiert.

Dass diese jetzt ein grofleres Forum bekommen, ist ein
wichtiger Schritt und die zunehmende Sichtbarkeit
afrikanischer Kiinstler*innen empowert auch afrodeut-
sche Kolleg*innen, die zunehmend den deutschen
Kanon, der ihnen auf dem Weg in Theaterberufe mit-
gegeben wurde, hinterfragen und sich sowohl
asthetisch als auch inhaltlich von afrikanischen
Kiinstler*innen und Wissenschaftler*innen

beeinflussen lassen. 77

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es darf jedoch nicht passieren, dass durch die Einladung
afrikanischer Perspektiven der Auftrag zur Offnung
der Radume als ausgefiihrt gilt. Es muss weiterhin daran
gearbeitet werden, auch afrodeutschen oder anderen
marginalisierten Positionen aus dem Inland ein Forum
zu bieten. Denn Schwarze Perspektive ist nicht gleich
Schwarze Perspektive. Schon gar nicht in Bezug auf die
Rassismusdebatte, die diese Verdnderungen angesto-
Ben hat. Denn in dieser Debatte ging es hauptsédchlich
darum, strukturelle Hiirden und Ausschliisse aufzu-
zeigen, mit denen Schwarze Menschen in der sogenann-
ten weiflen Mehrheitsgesellschaft konfrontiert sind.
Die Schwerpunktsetzung auf Perspektiven vom afrika-
nischen Kontinent bietet Theatern die Moglichkeit,

die Kritik an den eigenen Strukturen zu ignorieren und
sich gleichzeitig gegen den Vorwurf zu verwahren,

man sei ein Theater nur fiir Weifle. Kiinstler*innen aus
Afrika einzuladen ist auch attraktiv, weil man seinem
Publikum etwas von weit her bieten kann. Ich meine das
nicht nur negativ im Sinne von Exotismus. Ich bin iber-
zeugt davon, dass es eine Errungenschaft ist, dass auch
hier das Angebot an Theaterarbeiten aus verschiede-
nen afrikanischen Landern grofler wird und so vielfal-
tige Arbeiten einem breiteren Publikum in Deutschland
zuganglich gemacht werden. Diese Tatsache sollte
jedoch nicht mit der vorhergehenden Diskussion ver-
mengt werden, denn sie verfestigt eher das Problem
und die Sehgewohnheit, dass Deutsche weif§ sind und
Schwarze und People of Color von woanders herkom-
men und nicht Teil der eigenen Gemeinschaft sind. Es
sollte auBerdem selbstkritisch hinterfragt werden,

ob es fiir Theater unkomplizierter ist, mit afrikanischen
Gaisten zu arbeiten, weil sie eben geladene Géste sind,
die irgendwann auch wieder gehen. Da sie nicht aus den
eigenen Strukturen, sondern mit einem AuRenblick
kommen, stellen sie diese Strukturen auch nicht so
grundlegend in Frage, wie es Schwarze und People of
Color tun, die im hiesigen Theaterbetrieb bereits
Rassismus erfahren haben und fordern gleichberechtigt
zu weiflen Kiinstler*innen arbeiten zu konnen, die
gleichen Moglichkeiten zu haben und mit ihren Themen,
Erfahrungen und sich daraus ergebenden dsthetischen
Zugriffen ernst genommen zu werden. All das sind
Fragen, die sich Schwarze Menschen, die nicht

Simone Dede Ayivi — Internationalitat =
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik /

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in einer weifSen Mehrheitsgesellschaft sozialisiert
wurden, in diesem Kontext nicht stellen miissen und
deshalb nur selten zur Sprache bringen. Wenn es
nicht nur um (Selbst-)Repréasentation und Sichtbarkeit
Schwarzer Menschen auf der Biihne geht, sondern
auch darum, sich mit Rassismus auseinanderzusetzen,
ist die Fokus-Verschiebung auf den afrikanischen
Kontinent deshalb eher kontraproduktiv.

Dass Schwarze Protagonist*innen im Theater hauptsach-
lich in internationalen Ensembles oder als internatio-
naler Austausch prasent sind, verfestigt wie gesagt das
Bild von weiffen Deutschen und Schwarzen Auslan-
der*innen. Eine Vorstellung, gegen die im postmigran-
tischen Theater seit Jahren angearbeitet wird. So be-
zeichnete Shermin Langhoff schon in ihrer Anfangszeit
am Ballhaus NaunynstraRe Berlin die Geschichten, die
dort erzahlt wurden, als ,,neue deutsche Geschichten“.
Das Ziel sollte also sein, dass sich Schwarze Menschen,
die sich als selbstverstandlicher Teil der Gesellschaft
sehen, auch als solcher anerkannt werden und sich

mit eben diesem Selbstverstdandnis auch im Theater
wiederfinden. Auf der Biihne, hinter den Kulissen

und im Zuschauerraum.

Ein Beispiel dafiir, wie unterschiedlich die Beziige auf
den Themenkomplex Rassismus im Theater sein
konnen, ist eine Diskussion, die ich im Rahmen des
Festivals Afropean Mimicry & Mockery am Kiinstler-
haus Mousonturm Frankfurt mit einem nigerianischen
Kollegen hatte, der mit seiner Gruppe The Footprints
gemeinsam mit Monster Truck die Performance SORRY
realisiert hatte, in der rassistische Bilder auf eine
Weise reproduziert wurden, dass die wohl rassismus-
kritische Absicht des Stiicks fiir ein afrodeutsches
Publikum im Grunde nicht zu entschliisseln war. Unsere
Diskussion entspann sich um Bananen auf der Biihne.
Der Kollege war sichtlich iiberrascht dariiber, dass er in
Deutschland immer wieder auf diese Bananen ange-
sprochen wurde. Er war der Uberzeugung, eine Banane
sei nur eine Banane und kein Theaterzeichen oder

gar rassistisches Symbol. Aus seiner Perspektive ist
das bestimmt richtig. Und eine Banane an sich ist
auch nicht rassistisch, sondern lecker und nahrhaft.
Wer aber damit aufgewachsen ist, von weiffen Men-
schen als Affe beschimpft zu werden, wer ge-

sehen hat, wie Schwarze FulRballspieler mit 7y

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy


https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bananen beworfen werden, und generell immer wieder
im Alltag mit dem rassistischen Stereotyp von Bana-
nen essenden Afrikaner*innen konfrontiert ist, der
kann in einer Schwarzen Person, die auf einer Biihne
eine Banane isst, nicht einfach einen Menschen
sehen, der geniisslich Obst verspeist. Welche Bilder
oder Handlungen in welchem MaRe rassistisch auf-
geladen sind, ist kontextabhédngig. In den USA zum Bei-
spiel ist es die Wassermelone und nicht die Banane,
die Schwarze Menschen in der Offentlichkeit meiden,
weil sie bestimmte Assoziationen hervorruft. Ich
kann die Verwirrung des Kollegen iiber die Emporung
nachvollziehen, denn wer beginnt schon seine Theater-
arbeit mit einer Recherche zu Obst und Rassismus

in verschiedenen Landern. Die Verantwortung, die
nigerianischen Kollegen dariiber zu informieren,

héatte bei den deutschen Beteiligten gelegen.

Es stecken viele Chancen im Austausch mit afrikani-
schen Perspektiven, die meiner Erfahrung nach noch
viel zu wenig genutzt werden. Die oben beschriebene
Diskussion hétte weiter gefiithrt werden konnen. Bei
keiner der Veranstaltungen, an denen ich in den letz-
ten Jahren teilgenommen habe, wurde ein Austausch
zwischen Kiinstler*innen vom Kontinent und aus der
Diaspora explizit gefordert. Sehr gern wiirde ich
mich iiber Gemeinsamkeiten und Unterschiede aus-
tauschen. Dies ist zur Zeit nur auf private Initiati-
ven hin moglich. Ich selbst beschéftige mich in meinen
Arbeiten immer wieder mit Kolonialgeschichte oder
westafrikanischem Wissen, dass zum Teil durch den Ko-
lonialismus verloren ging, zum Teil aufgrund eines
rassistischen Bewertungssystems in Europa nicht ernst
genommen wird und mir deshalb lange Zeit verwehrt
blieb. In meinem Studium spielte Theater aus afrikani-
schen Liandern zum Beispiel iiberhaupt keine Rolle.
Bei einem Besuch in Togo hatte ich interessante Gespré-
che mit Kolleg*innen, die dort zur Geschichte der
deutschen Kolonialherrschaft arbeiteten, wahrend ich
mich in Berlin am Theater mit der Erinnerung an
deutschen Kolonialismus beschéftigte.

Als Teilnehmerin des Afro-Tech Fests in Dortmund bot
sich mir die Gelegenheit, mit Schwarzen Kiinstler*innen,
Wissenschaftler*innen und Unternehmer*innen aus
dem Technologie-Bereich ins Gesprédch zu

kommen, die aus Europa, Afrika und den y ﬂ

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy


https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

USA angereist waren. Dieser Austausch war fiir mich
eine wichtige Erfahrung. Die Moglichkeit, vom Arbeiten
in verschiedenen Kontexten zu erfahren, die unter-
schiedlichen Auspragungen von Rassismus und die
Strategien dagegen in den USA und Europa zu dis-
kutieren und diese Erfahrungen mit Schwarzen Men-
schen zu teilen, die nicht in einer weifSen Mehrheits-
gesellschaft leben und arbeiten, und deren Perspektive
auf unsere Probleme und Fragestellungen in der Dias-
pora gespiegelt zu bekommen, ist eine grolle Bereiche-
rung. Es gibt viel voneinander zu erfahren und zu
lernen. Solche Gespréche fordern nicht nur gegenseitiges
Verstandnis und Solidaritét, sondern inspirieren auch
fiir die kiinstlerische Praxis. Im Afrofuturismus bei-
spielsweise beeinflussen sich Schwarze Kiinstler*innen
aus allen Sparten und Kontinenten.

Wiéhrend ich haufig von Dramaturg*innen und Presse-
abteilungen angeschrieben werde, ob ich nicht diese
oder jene Veranstaltung mit Protagonist*innen aus afri-
kanischen Landern innerhalb der Schwarzen Commu-
nity bewerben konnte, werde ich nie gefragt, ob ich nicht
eine Person aus der Community kenne, die Publikums-
gesprache oder Workshops mit den Gésten moderiert,
da sie ja aus Schwarzer Perspektive sicherlich andere
Fragen stellt als weille Kolleg*innen oder den Gésten
bestimmt interessante Informationen iiber die Arbeit
von Menschen afrikanischer Herkunft in Deutschland
geben konnte. Diese Gesprache konnten Verbindun-
gen zwischen Kiinstler*innen schaffen, die zumindest
eins gemeinsam haben: Sie sind die ,,Anderen im
deutschen Kulturbetrieb.

Auch die Bananen-Diskussion hétte produktiv verlaufen
konnen, hatte es dafiir den richtigen Rahmen gegeben.
Solche Themen sind nichts, was man nebenher diskutiert.
Sie miissen der Schwerpunkt eines Gesprachs sein,

fiir das man sich Zeit und Ruhe nimmt. Ein runder Tisch
oder Workshops, offen nur fiir Schwarze Menschen,

die in verschiedenen Landern leben, zum Thema post-
koloniale Kunst im globalen Kontext wéren eine
Moglichkeit, diese Auseinandersetzungen zu fiihren.

Simone Dede Ayivi — Internationalitat = 7 4
Interkultur. Eine Schwarze deutsche Kritik

13.02.2028, 13:05:15. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [=IITy



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4
13.02.2028, 13:05:15. Inlibra.com/de/agb - Open Access - [«

115. hitps//www.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UG |||||
4
Il



https://doi.org/10.14361/9783839443408-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

