140

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

wert findet) zugestanden, dann aber ist —so der Einwand —die Tiir fiir einen
Paternalismus offen, der unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen

leicht zur Tyrannei entarten kann.”3

Diese Wachsamkeit gegeniiber paternalistischen Tendenzen ist fiir einen Li-
beralismus natiirlich entscheidend. Doch solange es in einem freiheitsfunk-
tionalen Liberalismus um die Selbstbestimmung des Einzelnen geht, ist jegli-
cher tyrannischeren Pervertierung des Liberalismus ein Riegel vorgeschoben.

3.3 Moderne Paradigmen der Freiheit

Im Anschluss an die Erliuterungen zur positiven Freiheit wird es mir im An-
schluss darum gehen die (fiir meine Uberlegung) zentralen liberalen Para-
digmen freiheitstheoretischen Denkens zu erliutern und in Verbindung mit
positiver Freiheit zu setzen. In der Folge werde ich, entsprechend der ideen-
geschichtlichen Reihenfolge, auf (1) das Paradigma der Triade, (2) das Para-
digma der Nicht-Beherrschung und (3) das qualitative Paradigma eingehen.

3.3.1 Das Paradigma der Triade

In einem einflussreichen Artikel aus dem Jahre 1967 hat Gerald MacCalllum
ein Paradigma der Freiheit vorgelegt, welches iiber den freiheitstheoretischen
Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit hinausgeht. MacCallum
konstatiert, dass es nur ein grundlegendes Verstindnis von Freiheit gibt, das
jeweils unterschiedlich philosophisch ausgelegt und interpretiert wird. Fiir
MacCallum geht der Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit in-
sofern fehl, als dass dieser ein umfassenderes Verstindnis von Freiheit ver-
hindert:

Ein Beweis fir dieses Versaumnis —oder noch besser—die Einladung zu eben
diesem, ist die einfache, aber konventionelle Charakterisierung der Unter-
scheidung zwischen den beiden Paradigmen der Freiheit, als die Unterschei-
dung von »Freiheit von« und »Freiheit zu; eine Charakterisierung, die sug-
geriert, dass Freiheit genau ein Teil einer dyadischen Verbindung ist. Diese
Charakterisierung kann jedoch nicht dazu dienen zwei Arten der Freiheit zu
bestimmen; sie kann nur dazu dienen jeweils die eine, oder die andere der

73 Pauer-Studer (2000): 22.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

beiden Eigenschaften der Freiheit zu betonen, die alle Falle von Handlungs-
freiheit betreffen. Jede Aussage, in der behauptet wird, dass Freiheit von die
»einzige« Freiheit sei, oder das Freiheit zu die wahrhaftigste Freiheitist, oder
das eine »wichtiger als«die andere ist, kann weder als eine aufrichtige, noch
als eine vernlnftige Darstellung von zwei Arten der Freiheit gelten. Eine sol-
che Aussage kann allenfalls als eine Betonung von einem der Teile der Frei-
heit, die in jedem Fall von Freiheit immer schon vorhanden sind, verstanden
werden.”*

Ein Dualismus ist fir MacCallum dementsprechend eine unzulingliche Eng-
fithrung der Betrachtung von Freiheit. Alle Theorien wiirden sich, MacCallum
zufolge, vielmehr auf ein grundlegendes Konzept von Freiheit beziehen, wel-
ches iiber eine triadische Verhiltnisbestimmung dargelegt werden kann.

(1) Ein Subjekt, oder ein Handelnder ist (2) frei von bestimmten Hinder-
nissen, oder von verhindernden Bedingungen um (3) bestimmte Dinge zu tun,
oder nicht zu tun, etwas Bestimmtes zu sein, oder nicht zu sein, zu werden,
oder nicht zu werden.”

MacCallum postuliert demzufolge, dass jedes Sprechen tiber Freiheit oder
Unfreiheit in eines der Teile der Triade aufgel6st werden kann:

1) Wer oder was ist frei?
2) Wovon ist der Betreffende frei?

74 MacCallum (1967): 318. Im englischen Original: Evidence of such failure or, alterna-
tively, invitation to it is found in the simple but conventional charactarization of the
difference between the two kinds of freedom as the difference between »freedom
from« and »freedom to«— a charactarization suggesting that freedom could be either
of two dyadic relations. This characterization, however, cannot distinguish two differ-
ent kinds of freedom:; it can serve only to emphasize one or the other of two features
of every case of the freedom of agents. Consequently, anyone who argues that free-
dom from is the »only« freedom, or that freedom to is the »truest« freedom, or that
one is »more important than« the other, cannot be taken as having said anything both
straightforward and sensible about two distinct kinds of freedom. He can, at most,
be said to be attending to, or emphasizing the importance of only one part of what is
always present in any case of freedom. (Ubersetzung durch die Autorin).

75  MacCallum (1967): 314. Im englischen Original: »Whenever the freedom of some agent
oragentsisinquestion, itis always freedom from some constraints or restriction on, in-
terference with, or barrier to doing, not doing, becoming, or not becoming something.
Such freedom is thus always of something (an agent or agents), from something, to do,
not do, become, or not become something; it is a triadic relation. (Ubersetzung durch
die Autorin).

07:37:24.

141


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

3) Wozu ist der Betreffende frei? Ferner: Was kann der Betreffende tun oder
sein?

Uber diese Teile der triadischen Verhiltnisbestimmung kénnen MacCallum
zufolge alle philosophischen freiheitstheoretischen Ansitze erschopfend er-
klart werden. Somit bietet MacCallum eine Metatheorie der Einheit: Durch
die Schaffung eines einzigen Paradigmas wird der Dualismus selbst auf ei-
ne kategorisierende Struktur verwiesen, die ihm vorausgeht. Das triadische
Denken klirt den Dualismus iber sich selbst auf: Er ist eine mogliche, aber
keine hinreichende Bestimmung der Freiheit. Vielmehr gibt es eine Bandbrei-
te an moglichen Hinsichten auf das komplexe Phinomen der menschlichen
Freiheit. Und MacCallum hat Recht den Dualismus aufzukliren: Es kann kei-
ne ausschlieRende, klare Grenzziehung zwischen positiver Freiheit und ne-
gativer Freiheit geben; vielmehr sind beide Konzepte immer schon aufeinan-
der bezogen. Positive und negative Freiheit stehen schliefSlich immer schon
in einem wechselseitigen Bedingungsverhiltnis, das folgendermafen ausfor-
muliert werden kann:

1) Positive Freiheit setzt negative Freiheit voraus, da eine Person von etwas
frei sein muss, um zu etwas frei zu sein.

2) Negative Freiheit hingegen muss — wie bereits gezeigt — in positive Frei-
heit miinden, wenn sie fiir den Menschen sinnvoll erfahrbar sein will.

MacCallum fasst diese wechselseitige Bedingtheit wie folgt zusammen: »In-
dem wir anerkennen, dass Freiheit immer beides ist — Freiheit von etwas und
Freiheit, um etwas zu tun oder zu sein - sind wir mit einem Mittel ausge-
stattet nicht enden wollende, oder unzureichend differenzierte Kontroversen
aufzulsen.«”®

Uber die Darstellung der wechselseitigen Bedingtheit ist es MacCallum
moglich darauf zu verweisen, dass der ausschlieffende Dualismus positiv-
negativ epistemisch engfithrend ist. Der Dualismus zieht artifizielle Grenzen
und blockiert somit die Wissensgenerierung itber das Konzept von Freiheit.

MacCallum postuliert indes, dass es theoretisch fruchtbarer wire, Freiheit

76 ~ MacCallum (1967): 319. Im englischen Original: »In recognizing that freedom is always
both freedom from something and freedom to do or become something, one is pro-
vided with a means of making sense out of interminable and poorly defined contro-
versies.« (Ubersetzung durch die Autorin).

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

von der konzeptuellen Einheit der Triade her zu denken und darauf zu ver-

weisen, dass jeder theoretische Entwurf lediglich unterschiedliche Aspekte

von Freiheit in den Vordergrund riicke:”’

Zuletzt ist es so, dass Diskussionen um die Freiheit von Personen nur dann
vollstindig verstindlich sind, wenn jeder Teil der triadischen Verhaltnisbe-
stimmung dargelegt, oder zumindest verstanden wurde. Die allgemeine Be-
hauptung, die ich aufgestellt habe, bezieht sich darauf, dass das einheitli-
che Konzept der Freiheit uns in eine Position bringt, die interessanten und
wichtigen Variationen von Problemen zu sehen, welche sowohl jene Philo-
sophen, die Giber Freiheit in so unterschiedlichen Weisen schreiben als auch
die Ideologien, die Freiheit in so unterschiedlichen Weisen konzeptualisie-
ren, voneinander unterscheiden. Diese Probleme werden dann verschleiert
— oder sogar versteckt — wenn wir annehmen, dass die Faschisten, Kommu-
nisten und Sozialisten auf der einen Seite auf ein ganz anderes Konzept der
Freiheitrekurrieren, als es beispielsweise die Libertdren auf der anderen Sei-

te tun.”®

Somit macht MacCallum auch darauf aufmerksam, dass viele Denker der

Freiheit nur unzureichend verstanden wurden. Denn indem jeder freiheits-

theoretische Ansatz ausschlieflich auf eine Seite geschoben wurde, blieb die

Komplexitit des jeweiligen Freiheitsbegriffs unerwihnt.”

Das triadische Paradigma erlaubt folglich eine genauere Bestimmung der

Freiheit und ruft dazu auf, vorschnelle Kategorisierungen zu iiberdenken. Das

heif’t nicht, dass wir die Begrifflichkeiten der antiken und der modernen,

77
78

79

Vgl. MacCallum (1967): 320.

MacCallum (1967): 333f. Im englischen Original: »In the end, then, discussions of the
freedom of agents can be fully intelligible and rationally assessed only after the spec-
ification of each term of this triadic relation has been made or at least understood.
The principal claim made here has been that insistence upon this single »concept« of
freedom puts us in a position to see the interesting and important ranges of issues
separating the philosophers who write about freedom in such different ways, and the
ideologies that treat freedom so differently. These issues are obscured, if not hidden,
when we suppose that the important thing is that the fascists, communists, and so-
cialists on the one side, for example, have a different concept of freedom from that of
the»libertarians«on the other. These issues are also hidden, of course, by the facile as-
sumption that the adherents on one side or the other are never sincere.« (Ubersetzung
durch die Autorin).

Vgl. MacCallum (1967): 321.

07:37:24.

143


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

der positiven und der negativen Freiheit aus dem Diskurs verbannen sollten,
sondern es heiflt, bewusster und selbst-reflexiver mit den Kategorisierungen
umzugehen. Wie bereits erwihnt, ist dies auch fiir die Darlegung der Idee po-
sitiver Freiheit relevant, denn natiirlich geht der Verwirklichung von Freiheit
auch die Bedingung voraus, dass der Betreffende iiberhaupt negative Freiheit
besitzt. Vor dem Hintergrund des triadischen Paradigmas der Freiheit kann
jedoch auch die Bestimmung der positiven Freiheit sinnvoll eingeordnet wer-
den: Mein Ansatz entspricht einem freiheitsfunktionalen Verstindnis von Li-
beralismus, d.h. einem freiheitstheoretischen Denken, das einen — nimlich
den positiven Aspekt der Freiheit — in den Mittelpunkt riickt. Daher wird der
dritte Teil der Triade in den Fokus genommen:

3) Wozu ist der Betreffende frei? Ferner: Was kann der Betreffende tun oder
sein?

Damit sage ich nicht, dass iiber das Paradigma der positiven Freiheit schon
alles iiber Freiheit ausgesagt ist. Ich sage nur, dass jede sinnvolle Rede von
Freiheit die Selbstbestimmung des Einzelnen voraussetzt und dass die Selbst-
bestimmung des Einzelnen somit zu einem zentralen liberalen Wert werden
muss. Ein sinnvolles Reden iiber die Freiheit fingt demnach nicht nur bei
der Selbstbestimmung an, sondern hort auch politisch gedacht bei einem
freiheitsfunktionalen Verstindnis des Liberalismus auf, welches die Selbst-
bestimmung des Einzelnen in den Mittelpunkt stellt.

3.3.2 Das Paradigma der Nicht-Beherrschung

Philipp Pettit hat in seinen Monographien ein sehr ambitioniertes Konzept
der Freiheit ausgearbeitet. Er denkt seinen Liberalismus desgleichen frei-
heitsfunktional. Fiir Pettit ist ebenfalls Isaiah Berlins Dualismus der Aus-
gangspunkt dafiir ein drittes Konzept der Freiheit zu entwerfen: Er nennt
es Freiheit als Nicht-Beherrschung.8° Damit setzt er sich explizit von einem
rein negativen liberalen Freiheitsbegriff ab; ein rein negativ bestimmtes Frei-
heitsverstindnis nennt er: Freiheit als Nicht-Beeintrichtigung.®!

Nicht beeintrichtigt zu sein, heifit fiir Pettit, dass eine Person nicht da-
zu gezwungen wird etwas zu tun — oder sich fiir etwas Bestimmtes zu ent-

80 Im englischen Original »freedom as non-domination, Pettit (1999): 21ff.
81 Im englischen Original »freedom as non-interferencex, Pettit (1999): 24f.

07:37:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

scheiden; d.h. eine Person kann eine Entscheidung fillen ohne Androhung
einer Sanktionierung oder ohne Gefahr der Bestrafung.®? Die Bestimmung
der Nicht-Beeintrachtigung ist aber aus gutem Grund nicht ausreichend fiir
eine Freiheitstheorie: Nicht-Beeintrichtigung ist fur ihn eine Situation der
Kontingenz;83 denn wie er richtig argumentiert, ist Freiheit, verstanden als
reine Nicht-Beeintrichtigung, ein momentanes Resultat des Zufalls: In einem
arbitriren Moment a ist eine Person A nicht beeintrichtigt — dies obliegt aber
nicht der Kontrolle von A. Es kénnte nimlich einfach sein, dass Person A in
dem Moment a gerade nicht beeintrichtig ist, weil sie Gliick hat, dass ihr die
machthabenden Personen gewogen sind und sie somit ihrer Freiheit nicht be-
rauben. Doch dies als Freiheit zu bezeichnen entspriche einer arbitriren Be-
stimmung der Freiheit. Um wirklich von Freiheit sprechen zu kénnen fordert
Pettit ganz richtig, dass eine Person die Kontrolle iiber ihre Situation inneha-
ben muss: d.h. die Person A muss sich ihrer Nicht-Beeintrichtigung in allen
moglichen Momenten (a —a’—a’’—a”""... usw.) sicher sein konnen. Freiheit
als Nicht-Beherrschung benétigt daher eine stabilere Grundlage, um dieses
»kontingente Element« — die Méglichkeit des Machtmissbrauchs durch an-
dere Menschen (ob durch Vorgesetzte, oder durch einen Nichsten) in jedem
moglichen Moment auszuschliefen: »Insoweit uns Nicht-Beherrschung in-
teressiert bezeichnet es die Position, die eine Person einnimmt, wenn sie im
Dasein anderer Menschen lebt und wenn das soziale Gefiige so gestaltet ist,
dass niemand iiber den anderen Herrschaft ausiibt.«34

In andere Worte gefasst kénnte man den entscheidenden Unterschied so
ausdriicken: Eine Freiheit als Nicht-Beeintrichtigung (eine rein negative Frei-
heit) ist ein zufilliges Ereignis der natiirlichen Ordnung (und entspricht viel-
leicht eher einer Freiheit der Michtigen in einer sozialdarwinistischen So-
zialstruktur), wohingegen eine Freiheit als Nicht-Beherrschung eine Freiheit
darstellt, welche aus einer Rechtsordnung hervorgeht und durch diese nach-
haltig abgesichert ist.35 Fiir Pettit ergibt sich daraus folgende Frage: »Wie
konnen wir eine Person befihigen, die in Gefahr ist durch eine andere Per-
son beherrscht zu werden den Status der Nicht-Beherrschung zu erreichen?

82  Pettit (1999): 24.

83  Im englischen Original: »a quite precarious contingency«. Pettit (1999): 24.

84  Im englischen Original: »Non-domination in the sense that concerns us, then, is the
position that someone enjoys when they live in the presence of other people and when,
by virtue of social design, none of those others dominates them.« Pettit (1999): 67.

85  Vgl. Pettit (1999): 64.

07:37:24.

145


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Welche sozialen Gefiige konnen dabei helfen Nicht-Beherrschung zu errei-
chen?«® Pettit gibt eine doppelte Antwort auf diese Frage: Auf der horizon-
talen Ebene geht es um eine Idee der Reziprozitit: d.h. eine Gesellschaft, in
der kein Biirger den anderen beherrscht ist eine, in der eine intersubjektive
relative Macht-Gleichheit herrscht. (Und diese Macht-Gleichheit miisste so-
wohl 6konomisch, sozial, kulturell, epistemisch und symbolisch verstanden
werden).87

Und auf der vertikalen Ebene heiflt dies, dass es Institutionen geben
muss, welche zum einen die relative Macht-Gleichheit kontrollieren und
zum anderen auch verhindern, dass es zu einem Machtmissbrauch auf
der Seite des Staates (durch staatliche Institutionen, oder den staatlichen
Machtapparat: Exekutive, Legislative, Judikative) kommt.

Dies vorausgesetzt ist es erstaunlich, dass fiir Pettit die Freiheit als Nicht-
Beherrschung keine positive Freiheit darstellt.%8 Das einzige positive Element,
welches fiir Pettit mit seinem Freiheitsbegriff einhergeht, ist das institutio-
nelle Setting.®® Doch da das institutionelle Setting der staatlichen Institutio-
nen eine Bedingung der Méglichkeit dafiir ist iiberhaupt sinnvoll von Freiheit
im politischen Kontext sprechen zu kdnnen, ist das »Positive« des Freiheitsbe-
griffes von Pettit vielmehr eine stillschweigende Voraussetzung der sinnvollen
Rede von Freiheit.”® Doch ist es nicht so, dass die politische Forderung der

86  Pettit (1999): 67. Im englischen Original: »How might we enable a person who is in
danger of being dominated to achieve non-domination? What social designs might
help to achieve non-domination? (Ubersetzung durch die Autorin).

87  Vgl. Bourdieu (2006): Die feinen Unterschiede. Suhrkamp: Frankfurt a.M. und Bourdieu
(2005): Die minnliche Herrschaft. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

88  Vgl. Pettit (1999): 27.

89  »The conception is positive to the extent that, at least in one respect, it needs some-
thing more than the absence of interference.« Vgl. Pettit (1999): 51. Hier schlief3t er sich
an die Analyse Quentin Skinners an: Dieser hatte ja in seinem ideengeschichtlichen
Buch »Liberty before liberalism« dafiir argumentiert, dass der Liberalismus zuriick zu
den Neo-Romischen Ideen der Freiheit gehen sollte, um zu verstehen, dass sich die
Freiheit nichtin der Nicht-Einmischung erschopft, sondern man erst dann sinnvoll von
der Freiheit sprechen kann, wenn auch der Staat an sich frei ist.« Skinner (1998): 116ff.

90  Auch dieses Argument ist fiir Pettit ideengeschichtlich verankert — und er hat Recht
darauf hinzuweisen. Fiir Pettit gilt, dass ein Biirger nur dann frei ist wenn auch der
Staat frei ist. Das heilt, wenn der Staat auf rechtsstaatlichen Prinzipien basiert. Pet-
tit (1999): 37ff. Pettit argumentiert weiter, dass diese Auffassung in der Neuzeit durch
Thomas Hobbes herausgefordert wurde. Denn Hobbesf Freiheitsbegriff ist per se ra-
dikal und materialistisch! Es gibt keine zivile Voraussetzung fiir die Freiheit— die Frei-

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

relativen Macht-Gleichheit mehr involviert als nur die theoretische Artikulati-

on eines Ideals? Setzt die relative Macht-Gleichheit nicht eine Befihigung der

Biirger und Biirgerinnen zur selbstbestimmten Lebensfithrung voraus? Wenn

wir betrachten, wie sich Pettit die relative Macht-Gleichheit vorstellt, so wird

es einsichtig, dass das Macht-Gleichgewicht, nicht als voraussetzungslos an-

genommen werden kann:

Die Strategie der reziproken Macht entspricht der Idee die Ressourcen der
Herrscher und der Beherrschten anzugleichen, sodass sich idealerweise eine
vormals beherrschte Person gegen die herrschende Person oder irgendeine
andere Interferenz wehren kann, sodass niemand durch den Anderen unter-
miniert wird.”"

Und weiter:

Ob Nicht-Beherrschung nun durch Hoflichkeit, oder konstitutionelle Maf3-
nahmen, oder durch eine ausgeglichenere Verteilung relevanter Ressourcen
erreicht wird; es sollte festgehalten werden, dass Nicht-Beherrschung selbst
eine Form von Macht ist. Sie repradsentiert eine Kontrolle, die eine Person mit
Bezug auf ihr eigenes Schicksal erlebt. Daher ist Kontrolle eine dufierst be-
kannte Form der Macht: Die Macht des Handelnden, der es verhindern kann,
dass ihm viele Ubel widerfahren.®?

91

92

heit ist primordial und umfassend. So kehrt sich das Freiheitsverstindnis um! Nicht
der freie Staat wird zu einer Voraussetzung fiir den freien Blrger, sondern der freie
Biirger muss den Staat dazu erziehen die eigene Freiheit so weit wie moglich zu ge-
wihren. Fiir Hobbes wird somit selbst der Rechtsstaat zu einem notwendigen Ubel.
Pettit jedoch kehrt zur Einsicht Skinner zurlck: Birger sind nur dann frei, wenn der
Staat frei ist. In einem anderen Sinne von Freiheit zu sprechen ist unverniinftig. (Er hat
recht!).

Pettit (1999): 67. Im englischen Original: »The strategy of reciprocal power ist o make
the resources of the dominatorand dominated more equal so that, ideally, a previously
dominated person can come to defend themselves effectively against the interference
thatanother can wield, then none of them is going to be dominated by another.« (Uber-
setzung durch die Autorin).

Pettit (1999): 69. Im englischen Original: Whether it is furthered by courtesy or consti-
tutional provision or in virtue of an equal distribution of relevant resources, it should
be stressed that non-domination is itself a form of power. It represents a control that a
person enjoys in relation to their own destiny and such control constitutes one familiar
type of power: The power of the agent who can prevent variousills happening to them.
(Ubersetzung durch die Autorin).

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Vor dem Hintergrund dieser Darstellung des Macht-Gleichgewichts ist es
merKklich, dass Pettit gegen einen positiven Freiheitsbegrift argumentiert.
Denn die Macht, welche Pettit beschreibt setzt eine Einsicht in die Bedingt-
heit der Freiheit voraus. Ebenso wie Freiheit, ist Macht — die aus Freiheit
hervorgeht - nicht primordial, d.h. eine Person hat erst dann Macht, wenn sie
ein Verstindnis davon hat, was Freiheit fiir sie bedeutet; und dieses Wissen
ist in der Folge auch die Voraussetzung dafiir, die eigene Freiheit verteidigen
zu konnen. Gewodhnt sich beispielsweise eine Person an die Deprivation von
Freiheit, so kann sie weder einen Verlust der Freiheit verspiiren noch wird es
fiir die entsprechende Person eine Grundlage geben Freiheit einzufordern.
Das selbstbestimmte Wissen um mogliche Wirklichkeit der eigenen Freiheit
ist eine Bedingung der Moglichkeit jener Macht, die Pettit beschreibt. Es ist
eine der Bedingtheiten der Freiheit als Nicht-Beherrschung. Und eine weitere
Bedingtheit ist vielleicht sogar noch offensichtlicher: Die Bedingtheit der
Freiheit durch die Befreiung von materieller Not. Denn solange eine Person
materielle Not erleidet, wird es ihr wohl kaum maglich sein auf der relativen
Macht-Gleichheit fiir ihre Rechte einzutreten. Es wird ihr darum gehen,
sich aus der materiellen Not zu befreien und dafiir wiirde sie wahrscheinlich
sogar ihre Freiheitsrechte aufgeben. Dies ist ein menschliches Gesetz und
bedarf wohl kaum tieferer philosophischer Reflexion.

Auch die vertikale Ebene der Freiheit als Nicht-Beherrschung erfordert
mebhr als nur negative Voraussetzungen: Sie erfordert eine tiefe Kenntnis des
politischen Systems und der Biirgerrechte, die einem als Person in einer be-
stimmten politischen Gemeinschaft zukommen. Denn auch dies ist einsich-
tig: Wenn eine Person nichts von ihren Rechten weif3, so kann sie auch nicht
von ihnen Gebrauch machen! Dies sind die Bedingungen auf der politischen
Ebene, (sie umfassen die Freiheit auf der epistemischen, auf der sozialen und
auf der 6konomischen Ebene). Doch selbst wenn wir dies Pettit als ein Teil
des institutionellen Settings zugestehen wollen wiirden und annehmen, dass
diese politischen Bedingungen der Freiheit ein Teil der institutionellen Ge-
rechtigkeit sind und somit nicht explizit eingefordert werden miissen, so ver-
langen beide Bestimmungen der Freiheit als Nicht-Beherrschung, die hori-
zontale wie die vertikale, eine moralphilosophische Voraussetzung, nimlich,
dass Menschen in der Lage sein miissen wirklich frei zu sein: D.h. sie miissen
nicht nur in der Lage sein iiber Griinde des Handelns anhand eines normati-
ven Maf3stabs zu deliberieren, sondern auch aus wohl-iiberlegten Griinden zu
handeln. Interessanterweise weisen Pettits Gedanken sogar sehr grofie Par-

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

allelen zu den Ausfithrungen tiber die Verankerung der Freiheit in Selbstbe-
stimmung auf:

Esistauch moglich Selbstbestimmtheitals ein Ideal der Freiheit zu beschrei-
ben. Dies dhnelt der Voraussetzung, dass jemand zundchst selbstbestimmt
sein muss, um in der Folge frei handeln zu kénnen. Im schwécheren Sinne
setzt dies aber voraus, dass die handelnde Person nicht der Herrschaft einer

anderen Person ausgesetzt ist.”3

Dies vorausgesetzt, liegt die philosophische Schlussfolgerung einen positiven
Freiheitsbegriff auf der Grundlage der Selbstbestimmung des Einzelnen zu
fordern auf der Hand. Wie bereits argumentiert, verlangt eine freiheitliche
politische Kultur mehr als ein gerechtes institutionelles Setting. Erst dort, wo
Menschen selbstbestimmt sein kénnen, von ihrer Freiheit wissen und von ihr
Gebrauch machen kénnen fingt Freiheit an. Und erst dann, wenn es moglich
wird die Freiheit zu artikulieren, kann Freiheit eingefordert und verteidigt
werden, personlich wie politisch.

3.3.3 Qualitatives Paradigma

Wie bereits aufgezeigt wurde, gibt es historisch gewichtige Griinde, warum
die Freiheit des Einzelnen ins Zentrum politischer Theoriebildung geriickt
ist. Doch gerade auf Grund der Wichtigkeit und der Zentralitit der Freiheit,
reicht es eben nicht aus, sie als negativen Wert zu postulieren. Vielmehr kann
iiber Freiheit erst dann sinnvoll gesprochen werden, wenn wir davon ausge-
hen, dass Freiheit mehr erfordert als nur die Abschaffung dufierer Hinder-
nisse fiir den Einzelnen.

Auf diese Gedanken aufbauend hat Claus Dierksmeier in seiner gleich-
namigen Monographie aus dem Jahre 2016 ein qualitatives Paradigma einer
Freiheitstheorie vorgeschlagen:

Fiir den [...] Versuch, sinnvolle von sinnloser Freiheit abzugrenzen, steht die
Idee qualitativer Freiheit. Sie stellt die Frage »Welche Freiheit«? in den Vor-
dergrund und ordnet ihr die Frage »Wie viel Freiheit«? nach. Erst, so der

93  Pettit (1999): 26. Im englischen Original: »It is also possible to describe self-mastery
as an ideal of freedom. It is similar to the claim that in order for someone to be free
in doing something, they must be master of themselves; it requires more weakly, that
at least they must not be subject to anyone else’s mastery.« (Ubersetzung durch die
Autorin).

07:37:24.

149


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Grundgedanke, wenn wir um die Giite und Qualitit einer gewissen Option
wissen, konnen wir beurteilen, wie viel Freiheit wir uns und anderen zuge-

stehen konnen.®*

Mit seinem qualitativen Paradigma rekurriert Dierksmeier auf die Erkennt-
nis, dass Freiheit erst dann sinnvoll gedacht werden kann, wenn sie auf
der Grundlage von Selbstbestimmung gedacht wird. Denn erst iiber interne
Grenzen der Selbstbestimmung konne der wahre Gehalt und die eigentliche
Gestalt der Freiheit zu erkennen sein.” Doch Dierksmeier geht iiber diese
Bestimmung hinaus. Wie dem Begriff zu entnehmen ist, wird im qualita-
tiven Paradigma Freiheit als Wert begriffen, der demjenigen zukommt, der
Freiheit verwirklicht. Dierksmeier gibt hierbei das Beispiel des Versprechens:

Ein Versprechen [..], das ein Freund dem anderen gibt, l4sst sich natirlich —
quantitativ—als drastische Reduzierung der Zahl méglicher zukiinftiger Ver-
haltensoptionen auf nur eine einzige begreifen. [...] Oder man kann — quali-
tativ—in jenem Versprechen, statt einer Reduzierung der eigenen Freiheit,

gerade deren Realisierung erkennen.®®

Das qualitative Paradigma bestimmt Freiheit als Wert, der tiber Selbstbestim-
mung fir jeden Menschen zu erreichen ist. Der Wert der Freiheit ist daher
nicht nur individuell zu verwirklichen, sondern gilt auch als Aufgabe fiir die
Menschheit:

Da Freiheit uns allein aus Griinden zusteht, die sie allen zuschreiben, ist zu
folgern: Solange auch nur ein einziger Mensch sich in Unfreiheit befindet,
ist die Freiheit aller unvollkommen. [...] Qualitative Freiheit ist daher per se
keine lokale oder nationale, sondern eine globale, keine irgendwen ausgren-
zende, sondern eine einbeziehende Idee %’

Mit der Idee eines qualitativen Paradigmas der Freiheit verfolgt Dierksmeier
daher kein exklusives, sondern ein inklusives Anliegen. Besonders vor dem
Hintergrund der historischen und gegenwirtigen Exklusivitit der Freiheit in
der globalen Wirklichkeit (bedingt durch globale Ungleichheit) erscheint die
Forderung danach die Zentralitit der Freiheit ernst zu nehmen und umzuset-
zen wohl von grofier Wichtigkeit. Sobald die Freiheit als zentraler Wert des

94  Dierksmeier (2016): 58.

95  Vgl. Dierksmeier (2016): 61.
96 Dierksmeier (2016): 58.

97  Dierksmeier (2016): 390.

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Politischen betrachtet wird, ist die globale Frage eine logische und ethische
Notwendigkeit — dieses Desiderat ist letztlich die Konsequenz aus der These
zur Zentralitit der Freiheit im Politischen [T].

Wiirde der Liberalismus diesen Anforderungen nicht gerecht, so Claus
Dierksmeier, wiirde er wohl einer verkiimmerten Version seiner selbst glei-
chen.?® Will der Liberalismus nicht verkiimmern, so muss er auch auf glo-
balen Niveau normative Anforderungen formulieren. Oder um es einmal an-
ders zu sagen: Fir Dierksmeier ist ein exklusiver Liberalismus schlicht und
einfach nicht (mehr) iiberzeugend. Und dies ist schade, denn Freiheit soll-
te itberzeugen. Dies gesagt, so fordert Dierksmeier, sollten wir es uns nicht
leisten, unaufrichtig mit der Freiheit umzugehen. Vielmehr miisste doch fol-
gendes gelten:

Wenn ich die Freiheit fiir mich fordere, so muss ich sie uneingeschrinkt fiir alle Men-
schen fordern. Damit wird Freiheit als ein universeller Wert eingefordert.

Wenn ich die Freiheit nur fiir mich einfordere und mich um meiner selbst
willen an ihr erfreue, so ist dies nicht nur unehrenhaft, sondern schadet dem
Wert der Freiheit.”? Ein zukunftsfihiger Liberalismus kann sich keine pri-
vilegierte Perspektive auf die Freiheit leisten, weil er sonst unglaubwiirdig
wiirde. Dierksmeier greift diese Erkenntnis folgendermafien auf:

Die Freiheitderanderen definiert nicht nurdie Grenze der unsrigen, sondern
determiniert auch eines ihrer vornehmsten Ziele. Freiheit ist uns niemals
einfach aufgegeben. Sie ruft zur Befreiung. Sowohl nach innen, zur Emanzi-

pation unserer selbst, wie nach aufien, zur Freisetzung aller anderen.'°

98  Claus Dierksmeier spricht in diesem Kontext von einem »verkiimmerten Liberalis-
mus«. Vgl. Dierksmeier (2016): 263. An dieser Stelle zitiert er Rawls und verweist dar-
auf, dass dieser »angesichts krasser globaler Armutsverhiltnisse nicht viel mehr zu
bieten hatte, als verarmten Nationen die wesentliche Verantwortung fiir ihre missli-
che Lage selbst zuzuschieben.« Vgl. Rawls (2001): 108. Im englischen Original: »| be-
lieve that the causes of the wealth of a people and the focus it takes lie in their political
culture and in the religious, philosophical and moral traditions that support the basic
structure of their political and social institutions as well as in the industriousness and
cooperative talents of its members, all supported by their political virtues.«

99  Dazu Dierksmeier (2016): 391. »Angesichts des stark ramponierten globalen Images
der Freiheitsidee scheint es derzeit mehrals zweifelhaft, dass die Menschen und Vélker
dieser Welt gerade unter dem liberalen Banner zueinander finden.«

100 Dierksmeier (2016): 389.

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ein zukunftsfihiger Liberalismus umfasst daher ein wiirdevolles Umgehen
mit dem politischen Wert der Freiheit und dies fithrt zur Forderung der Frei-
heit fiir alle Menschen.’! Claus Dierksmeiers Vorschlag eines qualitativen
Paradigmas ist insoweit itberzeugend und richtungsweisend, als dass Freiheit
als ein universeller Wert verteidigt wird. Qualitative Freiheit bedeutet danach
zu fragen, welche Optionen, Lebenschancen oder Befihigungen im Namen
der Freiheit tatsichlich maximiert werden.'®* Die paradigmatische Verschie-
bung der Betrachtung der Freiheit ist ein wichtiger Anstof3 Freiheit jenseits
des Dualismus von negativ und positiv, oder antik und modern zu denken.
Jedoch kann das vorgeschlagene qualitative Paradigma auch lediglich in Kom-
bination mit einem Freiheitsbegriff bestehen. Dazu Dierksmeier:

Dass Freiheit iiberhaupt inhaltlich bestimmt werden muss [..] entscheidet
noch nicht, was im Namen dieser Idee gefordert und gefordert werden soll
(sprich: der besondere jeweilige Begriff von Freiheit). Da die Theorie der
qualitativen Freiheit zwischen ihrer einheitlichen Leitvorstellung und deren
vielfiltigen Einlosungsformen differenzieren, kann sie verschiedenste Frei-

heitsbegriffe integrieren.'®3

Und Dierksmeier hat Recht: Die paradigmatische Verschiebung der Freiheits-
theorie hin zu einem qualitativen Verstindnis der Freiheit sagt weder etwas
dariiber aus, wie wir den Wert der Freiheit eigentlich bestimmen sollen, noch
wird dargelegt, welche Voraussetzungen gegeben sein miissen, so dass Frei-
heit als Wert ausgedriickt werden oder auch wachsen kann.

Uber die dargelegte Bestimmung der positiven Freiheit lieSe sich hinge-
gen eine freiheitstheoretische Grundlage fiir ein qualitatives Paradigma der
Freiheit schaffen. Da die positive Freiheit auf der Forderung basiert, dass
wir nur dann von Freiheit sprechen konnen, wenn wir Freiheit als Verwirk-
lichungskonzept ins Zentrum unserer Betrachtungen riicken, so erschliefit
sich der Wert der Freiheit iiber die Selbstbestimmung des Einzelnen, der iiber

101 Dierksmeier greift diese Erkenntnis folgendermafen auf: »Die Freiheit der anderen
definiert nicht nur die Grenze der unsrigen, sondern determiniertauch eines ihrer vor-
nehmsten Ziele. Freiheit ist uns niemals einfach aufgegeben. Sie ruft zur Befreiung.
Sowohl nach innen, zur Emanzipation unserer selbst, wie nach aufen, zur Freisetzung
aller anderen.« Vgl. Dierksmeier (2016): 389.

102 Dierksmeier (2016): 257.

Dies erinnert sehr stark an die Nussbaumsche Konzeption der Freiheit, die ich noch
ansprechen werde.

103 Dierksmeier (2016): 360.

07:37:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

seinen Lebensvollzug mit Bezug auf die fiir ihn wichtigen Ziele, Zwecke und
Werte deliberiert und seine Handlungen an diesen ausrichtet. Der Wert der
Freiheit, so wie ihn Dierksmeier begreift, erschldsse sich damit iiber die Mog-
lichkeit des Einzelnen seine individuellen Fihigkeiten auszuleben, sich als
Subjekt tiber die ausgedriickte Freiheit zu verwirklichen. Ein positiver Frei-
heitsbegriff kann somit dem Wert der Freiheit eine Grundlage geben und eine
qualitative Freiheitstheorie ausfilllen.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

07:37:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

