
1 Einleitung 25

Übergriffe und auch der Vergewaltigung führten zu seiner Kündigung und letztlich sei-

ner Verurteilung)105 und der österreichische Politiker Peter Pilz (für die Zeit eines Ge-

richtsverfahrens wegen Vorwürfen der sexuellen Belästigung zog er sich aus der Politik

zurück)106 eigens erwähnt.Wie bei Pilz war es auch beim österreichischen Bundeskanz-

ler Sebastian Kurz ein trotz geltender Unschuldsvermutung aufgekommener Verdacht

strafrechtlich relevanten Handelns, der ihn zum Rücktritt bewog. Bei Kurz wurde über-

dies dezidiert davon gesprochen, dass er aufgrund der Umstände nicht mehr »amtsfä-

hig« sei.107 Vergleicht man die Folgen von Rodenburgers Fehlverhalten innerhalb des

frühneuzeitlich-ständegesellschaftlichen ›Ehrsystems‹ mit dem vor Kurzem in China

eingeführten Sozialkreditsystem, mit dem das Verhalten der Staatsbürger sanktioniert

wird, zeigen sich erstaunliche Parallelen.108 Auch Ehre lässt sich, erkenntnisfördernd,

als Sozialkredit konzeptualisieren,wie noch dargelegt werdenwird.Während die Volks-

republik China auf staatlichem Weg den Sozialkredit ihrer Bürger reguliert, müssen

Menschen in westlichen Staaten nur den medialen Pranger, etwa des Internets, fürch-

ten.109 Mittlerweile existieren »Shitstorm-Versicherungen« zum Reputationsschutz,110

die Datenschutzgrundverordnung (= DSGVO) der EU kennt ein »Recht auf Vergessen-Wer-

den«111 – ein Vergessen, das, wie noch zu zeigen sein wird, auch in Ehrrestitutionsver-

fahren erbeten wird: »als wäre es nie geschehen.« Die Frage nach der Möglichkeit des

Veränderns von Informationen, die in den ›öffentlichen‹ Speicher gelangten, zugunsten

des eigenen Rufs stellt sich auch bei Ehrrestitutionsverfahren:112 Konnte eine kaiserli-

che Entscheidung die Öffentlichkeit im Sinne der Supplikanten beeinflussen? Konnte

sie den Ruf des Supplikanten restituieren?

1.2 Zugänge zu Konzept und Praxis der Ehrrestitution

Der bedeutende Ehrforscher Martin Dinges spricht, angesichts der zahlreichen inhalt-

lichen Aspekte und methodischen Anknüpfungspunkte, treffend von Ehre als einem

105 Vgl. Spiegel, Weinstein; Standard, Weinstein; Standard, Weinstein-Skandal.

106 Vgl. ORF, Nationalratsmandat.

107 Vgl. ORF, Kogler.

108 Vgl. Benrath/Bartsch/Helfert/Giesel, Punkteabzug; Erling, Big Brother; Prantner, Sozialkreditsys-

tem.

109 Vgl. Vavra, Vergelten, S. 38.

110 Vgl. Kleine Zeitung, Schutz; Welt, Trend.

111 Vgl. Art. 17, »Recht auf Löschung (Recht auf Vergessenwerden)«, DSGVO; damals wie heute sind

es Angaben bzw. Daten zu Personen, welche Interpretationen und Zuschreibungen bedingen; die

Ziele einer einstigen Bitte um ein Ende des Ehrverlusts als Straffolge und des heutigen Daten-

schutzes sind einander ähnlich.

112 David Nash hat auf der einschlägigen Tagung zu Honor and Shame-Dynamics in Western History in

Bielefeld in seinem Vortrag Shame in Western Culture and Post-Modernity vom 16.6.2018 diesbezüg-

lich gefragt: »Does shame come back or is it universal?« Er bezog sich in seinemVortrag unter anderem

auf moderne Massenmedien (Internet und Presse) und die Möglichkeit zum Speichern von Taten

und zu investigativen Tätigkeiten und somit zur langfristigen oder auch zeitverzögerten Beeinflus-

sung der Reputation, wobei er von der »Archeology of Reputation« sprach, vgl. Wettlaufer, Bericht.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Wiederherstellbare Ehre

Knotenpunkt »sozialhistorischer« Forschungsmöglichkeiten.113 Dabei meint er jedoch

eine kulturgeschichtlich erweiterte Sozialgeschichte,114 wie sie im Folgenden beschrie-

ben werden soll, bzw. bezieht sich auf Ehre als soziales Phänomen. Winfried Speit-

kamp nennt in seinem Buch Duell, Ohrfeige, Ehrenmord Teilbereiche der »Neuen Kultur-

geschichte« von der Geschlechtergeschichte bis zur Historischen Anthropologie als For-

schungsrichtungen, die sich mit Ehre beschäftigen.115 Auch die Erforschung von Ehrre-

stitution wird sich angesichts des zahlenmäßig geringen Quellenkorpus eines Bündels

qualitativ-auswertender116 und kulturgeschichtlicher Zugangsweisen bedienen: Delin-

quenten, die den Kaiser umEhrrestitution baten und deren Suppliken vomRHR behan-

delt wurden, ging es um Ehre als rechtliches und soziales Phänomen, das durch kom-

munikatives Handeln hergestellt werden konnte. Zu untersuchen sind daher die Denk-

und Sinnstiftungsweisen historischer Subjekte sowie ihre sprachlichen bzw. symboli-

schen Realitätskonstruktionen im praktischen Handeln.

Kulturgeschichtlicher Zugang

Was für eine Kultur war es, in der Ehre eine derartige Rolle spielte? Die sogenann-

te Neue Kulturgeschichte bezieht sich auf jenen Begriff der Kulturgeschichte, der seit

dem 18. Jahrhundert auf unterschiedliche Weise verwendet wird.117 Wandte sich die Al-

te Kulturgeschichte ursprünglich gegen die geschichtswissenschaftliche Fixierung auf

Politik- und Staatsgeschichte,118 so wendet sich die Neue Kulturgeschichte wiederum

gegen die quantifizierende, strukturbezogene Sozialgeschichte, die sich zwar wie sie

gegen das Primat der Politikgeschichte stellt, die aber nicht auf Individuen als einzelne

Akteure/innen, sondern nur auf Menschenmassen blickt.119 Die Kulturgeschichte dage-

gen plädiert für einen Blick auf historische Subjekte sowie die soziale Symbolprodukti-

on,120 auf handelnde Personen in ihrem jeweiligen kulturellen Umfeld121  – beides kann,

wie gerade Ehrverlust beweist, nicht vollständig voneinander getrennt werden. Sie hat

ein Interesse an historischen Mentalitäten und Wertvorstellungen, an den Wahrneh-

mungs-, Deutungs- und Sinnstiftungsweisen,122 an Praktiken, Ritualen, Vorstellungen

und deren Bedeutungen, d.h. deren »Sinn«.123 Denn Dinge und Ereignisse lassen sich

eben nur durch die Praktiken der Symbolproduktion in deren kulturellen Kontext, in

113 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 438; zur Pluralität kulturgeschichtlicher Ansätze vgl. Dinges, Kul-

turgeschichte, S. 192.

114 Vgl. z.B. Dinges, Anthropologie, S. 29ff.; Dinges, Geschlecht, S. 124ff.

115 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, S. 11; Wolfgang Weber spricht gar von der vorherrschenden historisch-

anthropologischen Konzeptualisierung des Forschungsfeldes Ehre, vgl. Weber, Honor, S. 70.

116 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 21.

117 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 7f.; S. 299.

118 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 200ff.

119 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 455; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 9f.

120 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 8; S. 11f.; S. 455f.; Gries, Kulturgeschichte, S. 51; Kaser, Anthropologie,

S. 458; Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 27; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 11f.

121 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 12.

122 Vgl. Armer, Ulm, S. 30; Daniel, Kompendium, S. 12; S. 19.

123 Vgl. Chartier, New Cultural History, S. 193; S. 198; das Aufeinander-bezogen-Sein von Ausdruck und

Bedeutungsgehalt bzw. Inhalt eines Zeichens bestimmt, so Ferdinand de Saussure, seine Bedeu-

tung, vgl. Genz/Gévaudan, Medialität, S. 35; zu Sinn s. Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 27

dem sie ›Sinn machen‹, begreifen.124 Die Kulturgeschichte ist damit interpretativ und

sozialkonstruktivistisch ausgerichtet.125

In den Kulturwissenschaften wird generell ein weiter Kulturbegriff verwendet, der

sich nicht auf eine willkürlich definierte »Hochkultur« beschränkt.126 Er bezieht sich

auf die grundlegende menschliche Fähigkeit der Symbolproduktion, die menschlichen

Kognitions- und Sprachstrukturen als Kern der Kultur.127 Der weite Kulturbegriff folgt

dem Kulturanthropologen Clifford Geertz – und damit MaxWeber128 –, demzufolge al-

le menschlichen Handlungen symbolische Bedeutung haben, die sich Außenstehenden

ohne bestimmtes Wissen nicht unmittelbar erschließen, denn Kultur ist nichts ›Offen-

sichtliches‹.129 Die Kultur und somit die soziale Symbolwelt ist ein System auslegbarer,

kollektiv geteilter und kontextabhängiger symbolischer Zeichen im Handlungskontext,

ein Prozess bedeutungstragender Handlungen bzw. symbolischer Praktiken.130 Geertz’

grundsätzliche Frage lautet daher: Was wird mit den entsprechenden Handlungen »ge-

sagt«131 bzw. kommuniziert? Symbolische Handlungen dienen dabei der Ausdrucksver-

124 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 12; S. 17; S. 19; S. 21; S. 456.

125 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 19; Reckwitz, Reproduktion, S. 42; Reckwitz/Sievert, Anmerkungen, S. 10.

126 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 213f.; Dinges, Kulturgeschichte, S. 180; Kultur, so Barbara Stoll-

berg-Rilinger, »wird dabei gerade nicht als ein separater Bereich der sozialenWirklichkeit verstanden, der

sich etwa von Wirtschaft, Politik usw. unterscheiden ließe – also »Kultur« im Sinne des Schönen, Wahren,

Guten jenseits der harten ökonomischen und politischen Notwendigkeiten –, sondern in einem umfassen-

den Sinne als Gegenbegriff zu »Natur«, das heißt als Bezeichnung für die Gesamtheit der jeweiligen sozia-

len Handlungsrepertoires und symbolischen Codes einer Gruppe oder Gesellschaft. Dabei wird Kultur über

die fundamentale Fähigkeit des Menschen zur Symbolerzeugung definiert, die Individuum und Kollektiv

miteinander verbindet: Der Einzelne wird immer schon in ein kollektives soziales Symbolsystem hinein-

geboren – wovon die Sprache nur ein Teil ist –, das er durch seine Sozialisation erwirbt, durch das er sich

mit anderen verständigt und das ihm als objektiv, unverfügbar und gleichsam natürlich erscheint. Anderer-

seits erzeugt jeder Einzelne durch seine Kommunikation mit anderen dieses Symbolsystem stets aufs Neue

und verändert es möglicherweise durch seine konkrete Praxis. Kultur ist also nichts Statisches, sondern be-

steht in einem fortwährenden dialektischenWechselverhältnis zwischen kollektivem Code und individuel-

lemVerhalten.«, Stollberg-Rilinger, Rituale, S. 37;MartinDinges beschreibt Kultur daher als »ein lose

gekoppeltes, dynamisches und z.T. fluktuierendes Mehrebenensystem von Symbolen, Werten und Einstel-

lungen, das von einer Personenmehrheit geteilt wird.«, Dinges, Ehrenhändel, S. 388f.; und der Müns-

teraner Sonderforschungsbereich (= SFB) zur symbolischen Kommunikation versteht unter Kultur

»die Gesamtheit der kollektiv geteilten symbolischen Praktiken undDeutungskategorien […], die dieWahr-

nehmungen und das Handeln der Einzelnen in einer Gesellschaft leiten.«, Stollberg-Rilinger, Einleitung

symbolisch, S. 21f.

127 Vgl. Daniel, Kompendum, S. 446; Reckwitz, Praxis, S. 20.

128 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 9.

129 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 214; Dinges, Kulturgeschichte, S. 187; Reckwitz, Praxis, S. 28; Reck-

witz, Transformation, S. 526; Tanner, Anthropologie, S. 15.

130 Vgl. Bachmann-Medick, Einleitung, S. 16; S. 27; Bachmann-Medick, Turns, S. 22ff.; S. 37; S. 65; Char-

tier, New Cultural History, S. 199; Geertz, Beschreibung, S. 9; S. 16; Gries, Kulturgeschichte, S. 52;

Grigore, Ehre, S. 11; S. 25; Kaser, Anthropologie, S. 459; Reckwitz, Praxis, S. 22; S. 25; Reckwitz/

Sievert, Anmerkungen, S. 10; Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 27; Stollberg-Rilinger, Kultur-

geschichte, S. 9ff.; Stollberg-Rilinger, Rituale, S. 37; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 12.

131 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Wiederherstellbare Ehre

mittlung und der Verortung des Menschen in der Gesellschaft,132 die soziale Rezepti-

on von Symbolen setzt Interaktion bzw. Kommunikation zwischen Symbolerzeugen-

dem/r und Symboldeutendem/r voraus:133 Das soziale Phänomen Ehre hängt daher an

symbolischer Kommunikation,134 Ehrkonzepte beruhen dabei auf symbolischen Ord-

nungen.135 Sie können nur verstanden werden, wenn ihre Bedeutungen dekodiert bzw.

interpretiert, also »qualitativ« semantisch untersucht werden.136

Es geht also um symbolische Codes137: »Der Begriff des Symbols (griech. symbolon = Zu-

sammengefügtes […]) umfasst Gegenstände, (Kenn)Zeichen, die auf prägnante Weise einen Be-

deutungsgehalt versinnbildlichen«138, daher tragen Zeichen Bedeutungen. D.h. Symbole

sind Bedeutungsträger bzw. Sinnbilder, die anderes bedeuten. Sie resultieren aus der

kulturellen Praxis, mittels derer Bedeutungen interaktiv ausgetauscht werden, sind im

Alltag vieler Gesellschaften weit verbreitet und erfüllen Erkenntnis-, Gedächtnis-, Ori-

entierungs- und Steuerungsfunktionen. Sie verbinden geistige Inhalte, d.h. Sinn, mit

materiellen Ausdrucksmitteln139 und sie dienen der Deutung und Bewertung von Er-

eignissen.140 Wie Ehrkonzepte so beruht die gesamte soziale Realität auf sprachlich-

symbolischenOrdnungen.141 Eine soziale Realität ohne kulturellen »Schleier« oder, neu-

traler: ohne kulturelle Beleuchtung, ohne sinndeutende Betrachtung und symbolische

Sinnwelten gibt es nicht.142

Ehre an sich ist gar nichts Konkretes, Materielles, sondern ein gedankliches Kon-

strukt in den Köpfen der Menschen, das aus zeitlich bedingten Deutungen, Erwartun-

gen und Zuschreibungen besteht,143 also eine ›Kopfsache‹. Als Abstraktum mit einer

bestimmten Bedeutung, als Symbol, als »weicher Faktor«144 in materiellen Formen wie

132 Vgl. Grigore, Ehre, S. 11; Gesellschaft soll hier im weiten Sinn als schwächere oder stärkere räumli-

che Vereinigung von Personen zur Sicherstellung gemeinsamer Bedürfnisse verstanden werden,

vgl. Schäfers, Gesellschaft, S. 95f.; insofern können auch historische Gesellschaften in den Zeiten

vor der bürgerlichen Gesellschaft als solche bezeichnet werden.

133 Vgl. Genz/Gévaudan, Medialität, S. 11.

134 Vgl. Dinges, Kulturgeschichte, S. 187.

135 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 20.

136 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 22.

137 Niklas Luhmann beschreibt Codes am Beispiel seines Kommunikationsmodells und dessen Tei-

len Information und Mitteilung (s. Kap. 5) wie folgt: Kommunikation »setzt »Codierung« voraus. Die

Mitteilungmuß die Information duplizieren, sie nämlich einerseits draußen lassen und sie andererseits zur

Mitteilung verwenden und ihr dafür eine geeignete Zweitform geben, zum Beispiel eine sprachliche (und

eventuell lautliche, schriftliche etc.) Form. […] Codierte Ereignisse wirken im Kommunikationsprozeß als

Information, nichtcodierte als Störung (Rauschen, noise).«, Luhmann, Systeme, S. 197; Sprache etwa ist

ein Code, vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 113; Codes sind Produkte von und mit Geschichte, vgl. Ba-

teson, Geist, S. 23.

138 Bender, Symbol, S. 524.

139 Vgl. Bender, Symbol, S. 524; Gries, Kulturgeschichte, S. 47.

140 Vgl. Wechsler, Ehre, S. 55.

141 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 34; Endruweit/Hölscher, Kommunikations- und Mediensoziolo-

gie, S. 231; Luckmann, Grundformen, S. 200; Reckwitz, Praxis, S. 40; Reckwitz, Transformation,

S. 347; Scherr, Kommunikation, S. 156.

142 Vgl. Gries, Kulturgeschichte, S. 52; Stollberg-Rilinger, Kulturgeschichte, S. 15ff.

143 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 28.

144 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 29; Daniel, Kompendium, S. 17; S. 21; S. 456.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 29

Texten ist sie ein typischer Gegenstand der Kulturgeschichte. Die allgemeine Kritik an

deren Blick auf das Symbolische behauptet oft, dass der Fokus auf die durch »weiche«,

d.h. immateriell-symbolische Deutungen hergestellte Realität nur zur Verschleierung

der »harten«, d.h. der materiellen Fakten führe,145 dass also Ehre nur Materielles sym-

bolisiere und »verschleiere« – eine Behauptung, auf die am Ende der Einzelfallanalysen

zurückzukommen sein wird. Letztlich, so die Kulturhistorikerin Barbara Stollberg-Ri-

linger, hängen auch die »harten« Fakten historischer Prozesse von »weichen« Konstruk-

tionsleistungen ab.146 Erst die Bedeutung gibt einem konkreten Ding seine Bedeutung,

seinen Wert.

Ausgelöst wurde die kulturgeschichtliche Wende v.a. durch die (amerikanische)

Ethnologie und Kulturanthropologie, deren »ethnologischen Blick«, d.h. deren distan-

zierte Sicht sich die Kulturgeschichte aneignete.147 Sie blickt auf das ›Fremde‹ in der

›eigenen‹ Geschichte, das eben als dieses Fremde und auch nicht als Teil einer zu opti-

mistischen Fortschrittsgeschichte beschrieben wird.148 Auch die Ehrkultur der Frühen

Neuzeit mit all ihren Ausläufern erscheint uns heute – in guten Momenten – zum

großen Teil wie eine fremde Kultur. Die deutschsprachige kulturwissenschaftliche

Tradition fußt dagegen v.a. auf den Arbeiten der Soziologen Ernst Cassirer, Georg

Simmel und Max Weber;149 auch bei der Beschreibung von Ehre als soziokulturellem

Phänomen wird auf diese »Klassiker der Soziologie« zu verweisen sein.

Der die interpretative bzw. kulturtheoretische Wende150 mitsamt ihren einzelnen

»Turns« (konstruktive Wende, performative Wende, praxeologische Wende etc.151) aus-

lösende »Mega-Turn« war der linguistic turn, der von der sprachphilosophischen Er-

kenntnis ausging, dass die Analyse wie auch die Beschreibung der Wirklichkeit sprach-

lich determiniert sei, die Wirklichkeit nur sprachlich beschrieben werden könne.152 Die

narrative Form von Tatsachen-Beschreibungen und -Erfindungen ist gerade in denNar-

rationes in Suppliken von Straftätern über ihre Taten ein Hauptproblem der Quellen-

kritik,153 sie ist es aber auch, welche die erbetene Ehrrestitution überhaupt erst ermög-

licht. Sprache und Symbole erlauben die Verständigung mit anderen, an denen man

sich dabei allerdings zu orientieren hat; die Sprache ist Laufstall und Käfig in einem,154

innerhalb dessen z.B. für Ehrrestitution argumentiert werden konnte. Schon Cassirer

verabschiedete dabei den Begriff Tatsachen, da ihre Konstatierung nur in Urteilszu-

sammenhängen möglich sei.155 Und es waren gerade Entscheidungen, die in Ehrresti-

tutionsverfahren eine neue Realität erzeugen sollten.

145 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 335ff.; Stollberg-Rilinger, Einleitung symbolisch, S. 20.

146 Vgl. Stollberg-Rilinger, Einleitung symbolisch, S. 22.

147 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 28f.

148 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 213; S. 215.

149 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 32.

150 Vgl. Reckwitz/Sievert, Anmerkungen, S. 10.

151 Vgl. Stollberg-Rilinger, Rituale, S. 36f.

152 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 33f.; vgl. Chartier, NewCultural History, S. 203; Schmidt,Wirklich-

keitsbegriff, S. 768.

153 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 430ff.

154 Vgl. Ginzburg, Käse, S. 17.

155 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 385.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Wiederherstellbare Ehre

Interdisziplinäres

Viele der aktuellen Diskussionen beruhen auf Ansätzen anderer Disziplinen, etwa den

philosophischen, sozial- und sprachwissenschaftlichen u.a.Nachbardisziplinen der Ge-

schichtswissenschaft.156 Die vorliegende Studie ist schon aufgrund ihres Forschungs-

gegenstands interdisziplinär und wird Anleihen an der Rechtsgeschichte und -wis-

senschaft (Deliktkategorien, Verfügungsarten), Literatur- und Sprachwissenschaft (Ar-

gumentations- und Erzählstrategien) und der Soziologie (das soziale Phänomen Eh-

re) nehmen.157 Verschiedene Forschungskonzepte (z.B. Niklas Luhmanns soziologische

Systemtheorie) können dabei selektiv verwendet und auf ihre Brauchbarkeit und ihr

Erkenntnispotenzial hin überprüft werden.158 Da der Verfasser lediglich ausgebilde-

ter Germanist und Historiker ist, kann nur von außen kommend auf die genannten

Fachbereiche geblickt werden. Dies ist das grundsätzliche Problem inter- und trans-

disziplinärer Arbeitsweisen, das jedoch keinen Rückzug auf eine einzelne abgegrenzte

Disziplin bedeuten muss.

Mikrogeschichte

Die begrenzte Verfahrenszahl (zweieinhalb Dutzend unterschiedliche Verfahrensakten)

und der Blick auf einzelne Akteure/innen und ihre Ehrvorstellungen (schon aufgrund

ihrer Vieldeutigkeit kann Ehre nur für Einzelfälle genau definiert werden159) bedingen

eine mikrogeschichtlich-akteurszentrierte Zugangsweise. Gerade die Mikrogeschichte,

ein älterer Ansatz der Kulturgeschichte, untersucht keine seriellen Quellen, die in gro-

ßer Zahl vorliegen, betreibt keine Strukturgeschichte, sondern analysiert Einzelfälle,

anhand derer sich die Lebenswelten, die Praktiken, Wahrnehmungsweisen und Welt-

sichten historischer Subjekte erkennen lassen.160 Es geht ihr um eine »Detailgeschich-

te des Ganzen«.161 So betont auch Dinges die große Bedeutung von Einzelfallanalysen

für die kulturgeschichtliche Forschung.162 Prototypisch für diese Arbeitsweise ist Car-

lo Ginzburgs Studie Il formaggio e i vermi über die Gedankenwelt einer Einzelperson,

nämlich des Müllers Menocchio in der Zeit um 1600.163 Ginzburg plädiert darin mit

dem Verweis auf Bertolt Brechts Fragen eines lesenden Arbeiters für eine Geschichte der

›einfachen‹ Menschen, ihrer Weltbilder und Verhaltensweisen,164 um eine sonst nicht

erreichbare Realität einzufangen.165 Auch er verbindet jedoch Mikro und Makro:

156 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 8; S. 13; S. 218.

157 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 46.

158 Nach demMuster von Rudolph, Regierungsart, S. 37.

159 Vgl. z.B. Lidman, Spektakel, S. 70.

160 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 206ff.; S. 213f.; Daniel, Kompendium, S. 285f.; S. 291; Dinges, Kul-

turgeschichte, S. 179f.

161 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 214.

162 Vgl. Dinges, Ehrenhändel, S. 364.

163 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 215; Daniel, Kompendium, S. 285f.; Ginzburg, Käse, S. 9ff.; S. 16;

zur Forschungsgeschichte vgl. Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 17ff.

164 Vgl. Ginzburg, Käse, S. 9f.; auf literarische, aber doch einleuchtende, prägnante Art hat Heinrich

Böll den Begriff des ›Einfachen‹ dekonstruiert: »[…] ein »einfaches Mädchen« (oh, hätte ich je einen

einfachen Menschen kennengelernt, noch kenne ich keinen!)«, Böll, Jahre, S. 140.

165 Vgl. Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 31

»Einige biographische Studien haben gezeigt, daß bei einem Durchschnittsindividu-

um, das für sich selbst genommen ohne jede Relevanz und gerade deswegen reprä-

sentativ ist, die Charakteristika einer ganzen sozialen Schicht in einer bestimmten his-

torischen Periode wie in einemMikrokosmos untersucht werden können […].«166

Susanne Burghartz unterscheidet in ihrem einführenden Aufsatz die Historische An-

thropologie, welche auf Einzelne als Repräsentanten einer Gruppe blickt, von der Mi-

krogeschichte, welche das »außergewöhnliche Normale« bzw. das Nicht-Typische un-

tersucht und vergleicht, indem es einen kleinen Beobachtungsmaßstab wählt und De-

tailaufnahmen des »Ganzen« schafft.167 Wichtig ist letztlich ein Hin-und-her-Zoomen

und somit die Verbindung von Makro- und Mikrogeschichte (»giochi di scala«),168 wel-

ches auch hier vorgenommen werden soll, um induktiv zu allgemeinen Ergebnissen zu

gelangen.169

Die zur Kulturgeschichte zählende und mit der Mikrogeschichte ›verwandte‹ All-

tagsgeschichte170 untersucht dabei den Lebensalltag ›einfacher‹ Menschen. Dabei sei

jedoch ein Warnschild vor dem definitorisch unscharfen Forschungskonstrukt ›Alltag‹

aufgestellt, das nicht klar gegenüber anderen Lebensbereichen abgrenzbar ist. Die Fra-

ge ist: Wo hört der ›Alltag‹ auf?171 Die untersuchten Ehrrestitutionsverfahrensakten be-

ziehen sich bzw. gründen primär auf aus dem ›Alltag‹ erwachsenen Ausnahmesituatio-

nen, zielen aber sehr wohl auf die Herstellung bzw. Wiederherstellung eines ›Alltags‹

ab. Die Supplikanten erzählten von dem Unalltäglichen, das ihnen zugestoßen war und

dessen Folgen ihren ›Alltag‹ beeinträchtigten bzw. verunmöglichten bzw. einen ›neuen

Alltag‹, eine ›neue Normalität‹172 schufen, und baten um etwas teilweise Ritualisiertes,

aber relativ Unalltägliches, um diesem Unalltäglichen zu begegnen. Der Begriff der All-

tagsgeschichte ist daher mittlerweile außer Gebrauch.173

Doch zum Begriff der Lebenswelt: Die »alltägliche Lebenswelt« ist, nach Alfred

Schütz und Thomas Luckmann, der für die Menschen selbstverständliche Wirklich-

keitsbereich, an dem sie regelmäßig teilnehmen (müssen), in den sie eingreifen und

den sie verändern können, der ihre Handlungsmöglichkeiten aber auch beschränkt,174

»den der wache und normale [sic!] Erwachsene in der Einstellung des gesunden Menschenver-

standes als schlicht gegeben vorfindet.«175 Frühere Erfahrungen bestimmen als Erfahrungs-

bzw. Wissensvorrat und Bezugsschema die Deutung der Lebenswelt.176 Sie ist zu-

dem intersubjektiv177 und ein Bereich der Praxis.178 Im Folgenden wird von Amts-,

166 Ginzburg, Käse, S. 17.

167 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 214; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 21.

168 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 216; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 16.

169 Vgl. Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 15f.

170 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 212; Reckwitz, Praxis, S. 24.

171 Vgl. Tanner, Anthropologie, S. 99f.; S. 103f.

172 Eine Anspielung auf die aktuelle Coronapandemie, vgl. Wiener Zeitung, Normalität.

173 Vgl. Daniel, Kompendium, S. 307.

174 Vgl. Schütz/Luckmann, Lebenswelt, S. 23.

175 Schütz/Luckmann, Lebenswelt, S. 23.

176 Vgl. Schütz/Luckmann, Lebenswelt, S. 26; S. 37.

177 Vgl. Schütz/Luckmann, Lebenswelt, S. 33.

178 Vgl. Schütz/Luckmann, Lebenswelt, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Wiederherstellbare Ehre

Kreditwürdigkeits- und Zeugnisfähigkeitsverlust als lebensweltlichen, wenn auch nur

bedingt ›alltäglichen‹ Folgen eines Ehrverlusts gesprochen.

Dichte Beschreibungen

Ehre war an, mitunter situative und subjektive, Deutungen, Erwartungen etc. gebun-

den,weshalb die in den jeweiligen Einzelfällen verwendeten Ehrkonzepte entsprechend

variabel sein konnten.179 Um ihre konkreten Bedeutungen in den komplexen Verfahren

klären zu können, werden hier, ebenso in Anlehnung an Geertz, Verfahren der »dichten

Beschreibung« angewandt:180 Dazu müssen Ereignisse und ihre Kontexte »dicht« be-

schrieben und methodisch sauber interpretiert werden, um zu den konkret geltenden

Bedeutungsstrukturen bzw. Codes zu gelangen.181 Geertz begründet sein ethnografi-

sches Vorgehen mit der

»Vielfalt komplexer, oft übereinandergelagerter oder ineinander verwobener Vorstel-

lungsstrukturen, die fremdartig und zugleich ungeordnet und verborgen sind […]. Eth-

nographie betreiben gleicht demVersuch, einManuskript zu lesen (im Sinne von ›eine

Lesart entwickeln‹), das fremdartig, verblaßt, unvollständig, voll von Widersprüchen

[…] ist, aber nicht in konventionellen Lautzeichen, sondern in vergänglichen Beispielen

geformten Verhaltens geschrieben ist.«182

Dabei soll die entsprechende, notgedrungen von einem Außenstehenden angefertigte,

Interpretation den/die Leser/in nachMöglichkeit in ein Geschehen hineinversetzen, das

Handeln der Akteure/innen erklären. Die beschriebene Kultur muss jedoch, naturge-

mäß, nicht vollkommen kohärent sein.183 Es gilt, den jeweiligen »sozialen Diskurs« nie-

derzuschreiben.184 Die in Einzelfällen jeweils verhandelten Bedeutungen können zuein-

anderpassen, müssen es aber nicht; die Ergebnisse einzelner »dichter Beschreibungen«

alleine erlauben nicht zwangsläufig Prognosen, können aber mitunter denen anderer

Fälle gleich sein und sich somit übertragen lassen.185

Insgesamt werden hier acht Ehrrestitutionsverfahren – die Auswahl sollte nicht

zu selektiv sein, ihre Anzahl aber auch nicht zu groß, um Redundanzen zu vermei-

den – »dicht beschrieben«, welche durch ihre im Vergleich sichtbar werdenden186

Gemeinsamkeiten und Unterschiede das Spektrum von Ehrrestitutionskonzepten und

-praktiken abzubilden vermögen.

179 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 37; Lidman, Spektakel, S. 70.

180 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 66ff.; Geertz, Beschreibung, S. 10ff.; S. 30; zur Bedeutung der

»dichten Beschreibung« für die Praxeologie vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 130; Reckwitz, Transforma-

tion, S. 533.

181 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 14f.; Ulbricht, Mikrogeschichte, S. 15.

182 Geertz, Beschreibung, S. 15.

183 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 26; S. 22f.; S. 29.

184 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 27f.

185 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 37f.

186 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 33

Praxeologie

Kultur besteht nicht nur aus dem Wissen um Bedeutungen, sondern v.a. aus dessen

Anwendung, ihrer Her- und Darstellung im praktischen Handeln:187 Ehre konnte nur

durch praktische Handlungen hergestellt oder wiederhergestellt werden. Ehrrestituti-

onsbitten und -verfügungen sind in aus praktischem Handeln resultierenden Quellen

überliefert, die dahinterliegenden Ehrkonzepte werden nur in Kommunikationsprakti-

ken greifbar. Die untersuchten Ehrrestitutionsverfahrensakten sind daher ›Praxisquel-

len‹, keine Normtexte. Gerade die soziale Praxis des Umgangs mit Ehre wurde von der

Forschung lange Zeit nicht beachtet und steht erst jetzt im Fokus der Aufmerksam-

keit.188 Und es sind diese ›Praxisquellen‹, über die man zu den entsprechenden Ehr-

konzepten, also dem angewendeten Wissen, gelangt.189 Die angesprochenen Konzepte

wurden in der Praxis wirksam, spiegelten sich darin, lassen sich aus den ›Praxisquellen‹

herauslesen. Daher muss zuerst die Analyse der entsprechenden Praktiken vorgenom-

men werden, ehe die dahinterliegenden Konzepte analysiert werden können.

Die kulturwissenschaftliche Praxeologie bzw. Praxistheorie ist eine Reihe von An-

nahmen und Ansätzen mit bestimmten Gemeinsamkeiten um den für die Kulturwis-

senschaften zentralen Begriff der Praxis190 und beschäftigt sich mit der praktischen

Konstruktion der sozialen Realität und der praktischen Produktion von Sinn im Han-

deln einzelner Akteure/innen.191 Das soziale Leben wird darin als materiell, im impli-

ziten Wissen und nicht zwangsläufig rationalistischen Handeln begründet gesehen,192

wie noch ausgeführt wird. Da trotz vorhandener Andockstellen zwischen den Konzep-

tualisierungen von Kultur als Praxis (praktische Anwendung und Hervorbringung von

Deutungsschemata) und Kultur als Text (Bedeutungsgewebe) unterschieden wird,193

sollte Kultur hier auch, der praxeologischen Perspektive folgend, nicht als feststehen-

des, sondern höchstens als sich veränderndes Bedeutungsgewebe im andauernden und

historisch beobachtbaren Prozess des Gewebt-Werdens begriffen werden. Die Praxeo-

logie geht zurück auf den US-amerikanischen Pragmatismus, die Philosophie Ludwig

Wittgensteins (die Bedeutung vonWörtern, die am Sprachgebrauch und somit amKon-

text hängt, praxisorientiertes Wissen als Können), die phänomenologische Analyse le-

bensweltlichen Wissens, den französischen Strukturalismus und Poststrukturalismus,

die Ethnomethodologie und Pierre Bourdieus kulturtheoretisch-soziologische Praxeo-

187 Vgl. Geertz, Beschreibung, S. 17f.; Reckwitz, Grundelemente, S. 289.

188 Vgl. Armer, Ulm, S. 389; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 3; S. 10.

189 Der Gegensatz von Konzept und Praxis ist nicht derselbe wie von Norm und Praxis; Konzepte kön-

nen sich nach Normen, auf- oder ungeschriebenen Regeln richten, müssen es aber nicht; das Ehr-

restitutionskonzept einzelner Akteure/innenmuss nicht dem Konzept und der Praxis der anderen

involvierten Instanzen entsprechen, kann es aber.

190 Vgl. Elias et al., Hinführung, S. 6f.; Reckwitz, Grenzen, S. 97; S. 101f.; Reckwitz, Grundelemente,

S. 289; Reckwitz, Praxis, S. 26; Reckwitz, Reproduktion, S. 40; die Praxeologie geht ebenso von einer

aus symbolischen (Wissens-)Ordnungen und kollektiven Formen des Bedeutens und Verstehens

bestehenden Kultur bzw. einem solchen Sozialen aus, vgl. Reckwitz, Grundelemente, S. 287.

191 Vgl. Elias et al., Hinführung, S. 3.

192 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, S. 289ff.

193 Vgl. Bachmann-Medick, Kultur, S. 10ff.; S. 26ff.; Reckwitz, Praxis, S. 26ff.; S. 36ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Wiederherstellbare Ehre

logie.194 In die Geschichtswissenschaft fand der Begriff Praktik zu Beginn der 1980er

Jahre Eingang und wurde zu einem derart wichtigen Analysebegriff, dass gleichsam

von einem practice turn gesprochen werden kann. Wie viele andere Begriffe wurde er

durch seine breite empirische Nutzung aber zunehmend unschärfer.195 Praxeologische

Ansätze bieten jedoch verschiedene methodische Vorteile: Vor allem wird ›Alltagshan-

deln‹ nicht mehr nur an Normen gemessen, es kann auch den Normen widersprechen,

kann verändernde Kraft entfalten, und Praktiken zu betrachten nützt bei der Erfor-

schung der Frühen Neuzeit als Übergangsepoche des Noch-Nicht oder Noch-Nicht-

Ganz, in der sich Normierung erst vollzog und sich neue Norm und geübte Praxis oft-

mals voneinander unterschieden.196 Kritisiert werden z.B. mangelnde Erklärungskraft

und ein zu deterministisches Verständnis sozialer Praktiken zulasten von kreativem

Verhalten.197

Praktiken werden zwar unterschiedlich, aber mit dem immer gleichen Grundton

definiert: Man versteht sie, mit Theodore Schatzki gesprochen, als typisierte, routini-

sierte und sozial verstehbare Bündel von Aktivitäten, wozu »Doings« und »Sayings«

zählen, d.h. körperliches und sprachliches Handeln (was in manchen Fällen dasselbe

sein kann). Diese Definition sei derart offen, dass alles menschliche Tun als Praktik

fassbar werden kann,198 wenngleich sich weiterhin die Frage stellt, wie routinisiert,

wie unreflektiert und wie unberechenbar Praktiken sind bzw. sein sollen199 (»Hinter

der Repetitivität lauert die Unberechenbarkeit«200, Neuinterpretation trotzWiederholung ist

möglich201). Im Hinblick auf Ehrrestitution sollte dabei nur von einer relativen Routine

ausgegangen werden: Sie folgte je nach Einzelfall manchen Mustern genauso, wie sie

Normen umging, war immer etwas für die Supplikanten, aber womöglich auch für die

Supplikenschreiber ›Unalltägliches‹. Praktiken zur Ehr-Schaffung mussten dabei zu-

mindest sozial verstehbar sein. Individuelle Aktivitäten einzelner Akteure/innen haben

daher sowohl als individuell-subjektiv als auch als überindividuell-sozial zu gelten:202

Akteure/innen handeln, aber sie handelnmithilfe überindividueller Strukturen.203 Auch

der Soziologe Andreas Reckwitz spricht, sich auf Schatzki beziehend, von repetitiven

bzw. routinisierten, zeitlich und räumlich mitunter voneinander entfernten, aber Zeit

und Raum verbindenden Praktiken.204 Die Praxeologie kann dadurch erklären, warum

im Lauf der Zeit auf bestimmte Weise strukturiert-regelmäßig bzw. gleich gehandelt

194 Vgl. Müller/Schmieder, Begriffsgeschichte, S. 168ff.; Reckwitz, Grenzen, S. 98ff.; Reckwitz, Grund-

elemente, S. 282f.; Reckwitz, Praxis, S. 28ff.; Reckwitz, Transformation, S. 522; die daraus entstan-

denen »Kulturtheorien« sind allesamt sozialkonstruktivistisch, vgl. Reckwitz, Grundelemente,

S. 287.

195 Vgl. Elias et al., Hinführung, S. 4; Freist, Praxeologie, S. 64; v.a. Füssel, Perspektiven, S. 9.

196 Vgl. Brendecke, Praktiken, S. 15ff.

197 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 71f.; Füssel, Perspektiven, S. 26f.

198 Vgl. Brendecke, Praktiken, S. 14f.; Reckwitz, Grundelemente, S. 289.

199 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, S. 297; Reckwitz, Reproduktion, S. 41; S. 46.

200 Reckwitz, Reproduktion, S. 41.

201 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 120.

202 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 112; Reckwitz, Transformation, S. 356; Tanner, Anthropologie, S. 109.

203 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 43.

204 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 99; S. 113; S. 118; Reckwitz, Reproduktion, S. 43; Reckwitz, Transformation,

S. 523.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 35

wurde und wird.205 Reckwitz betont außerdem den praxeologischen »Anti-Dualismus

von Mentalem, Körperlichem und Sozialem«,206 denn ohne Körper ließe sich weder

denken noch sprechen,207 und blickt zudem auf Materielles, also den Umgangmit Arte-

fakten, mit deren Hilfe praktisch gehandelt werden kann.208 Symbole und Materialität

sind untrennbar miteinander verbunden:209

»Praktiken sind gleichsam in historisch überlieferten Texten und Dingen ›eingefroren‹

und müssen aus dieser Überlieferung erschlossen werden. […] Soziale und kulturelle

Praktiken zurückliegender Epochen werden in ihren jeweils spezifischen Materialisie-

rungen beobachtbar […].«210

Dieser Teilbereich der Praxeologie ist für die Ehrrestitutionmittels Suppliken, also Tex-

ten auf beschriebenem Papier, noch wichtiger als die Feststellung der Körperlichkeit

aller Praktiken.

Die zentrale Annahme der Praxeologie, so Reckwitz, ist die »Kopplung von regelmäßi-

gen, routinisierten Handlungsformen an bestimmte, diese konstituierende Wissensbestände und

Interpretationsweisen, die mental und inkorporiert verankert erscheinen«211, wobei schon der

Soziologe Talcott Parsons Mitte des 20. Jahrhunderts auf die Wertvorstellungen, auf

die sich Handlungen beziehen, hinwies.212 Soziale Praktiken von kollektivem, mitun-

ter unbewusstem oder gar widersprüchlichem Know-how-Wissen (d.h. von Deutungs-

und Handlungswissen) abhängige und von individuellen Sinnzuschreibungen und Ver-

stehensleistungen zusammengehaltene, situationsbedingte Verhaltensroutinen.213 In

Praktiken ist also bestimmtes Wissen zu erkennen.214 Der kollektiv geteilte, stets kör-

perlich verankerte Wissensvorrat als »Konglomerat von Sinnmustern« ermöglicht re-

gelmäßige soziale Praktiken und wird in ihnen mobilisiert.215 In Suppliken versuchte

man, typischerweise, mit geteiltem Wissen ein Gegenüber dazu zu bringen, dass es

einen ›versteht‹.216

Praktiken setzen handelnde Subjekte voraus,217 sind jedoch kein synonymer Begriff

für Handlungen: Sie können als situierter Vollzug von Handlungen und Sprechakten

im Zusammenspiel mit Dingen (z.B. Suppliken) und Körpern verstanden werden.218

205 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 112; S. 121; Reckwitz, Transformation, S. 347.

206 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 116; Reckwitz, Sinne, S. 446.

207 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 42; Reckwitz, Transformation, S. 354.

208 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 113.

209 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, S. 36; S. 44.

210 Freist, Praxeologie, S. 76.

211 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 31.

212 Vgl. Endruweit, Handeln, S. 167f.

213 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 63; Reckwitz, Grenzen, S. 117; Reckwitz, Grundelemente, S. 289; S. 296;

Reckwitz, Praxis, S. 26; Reckwitz, Reproduktion, S. 40f.; Reckwitz, Transformation, S. 565; S. 578.

214 Vgl. Reckwitz/Sievert, Anmerkungen, S. 12.

215 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 118; Reckwitz, Praxis, S. 26; Reckwitz, Reproduktion, S. 42; Reckwitz,

Transformation, S. 347; S. 356; S. 358; S. 529.

216 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 31.

217 Vgl. Rehse, Gnadenpraxis, S. 215.

218 Vgl. Endruweit, Handeln, S. 168; Füssel, Perspektiven, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Wiederherstellbare Ehre

Die Praxeologie kann dabei System und einzelne Akteure/innen verbinden.219 Handeln

gilt seit Weber als Verhalten mit subjektiv zugeschriebenem Sinn, soziales Handeln als

ein am Verhalten anderer orientiertes Handeln, eine soziale Beziehung als wechselsei-

tig aneinander orientiertes soziales Handeln.220 Für die Praxeologie darf Handeln, also

absichtliches Verhalten, jedoch nicht zu rationalistisch verstanden werden:221 Hand-

lungsverstehen fußt dabei auf der Rekonstruktion des subjektiven Sinnverstehens222

auf Basis bestimmter symbolischer Ordnungen.223 Ehrverlust resultierte aus einem be-

stimmten, in Hinblick auf seine negativen Folgen eher ›unbeabsichtigtes‹ (Fehl-)Verhal-

ten, während Ehrrestitutionsbitten strategisches Handeln bzw. bestimmte Praktiken

mit Know-how und Know-what darstellen.

Erst in der Performanz bzw. demVollzug von Praktiken wird diejenige sozialeWirk-

lichkeit, auf die sie verweisen, erzeugt,224 wird Sinn dar- und zugleich hergestellt:225

Durch praktisches Handeln stellten die Supplikanten/innen die Realität dar und her. Da

einzelne Praktiken, seien sie nun mehr oder weniger routinisiert, nur entstehen kön-

nen, wenn sie in konkreten Kontexten mit praktischem Sinn verbunden sind, müssen

sie interpretiert und ihre Interpretation dokumentiert werden.226 Hierzu werden die

bereits erwähnten Methoden der »dichten Beschreibung« angewandt. Der performati-

ve turn der Kulturwissenschaften fokussiert auf die Ausdrucks- und Inszenierungsdi-

mension bzw. auf die performative Darstellung von Kultur, wobei Alltagsrituale (Erving

Goffman) und soziale Dramen (Victor Turner), letztere als ehrrestitutionstypische Ab-

folge von Bruch–Krise–Bewältigung–Reintegration/Exklusion, in den Blick geraten,227

Momente des Konflikts und des Unerwarteten, der Irritation und Bewältigung, in de-

nen Akteure ihre Praktiken reflektierten.228 Ehre wurde in Alltagsritualen zu- oder ab-

219 Vgl. Gukenbiehl, Systemtheorien, S. 316ff.; Peuckert, Handlungstheorien, S. 327ff.; zu Handlungs-

theorien zählt erstens die Verhaltenssoziologie: sie beobachtet und erklärt menschliches Verhal-

ten unter Verwendung der Lerntheorien, die die Veränderung von Verhalten erklären, vgl. Peu-

ckert, Handlungstheorien, S. 327; zweitens der Symbolische Interaktionismus, der sichmit Prozes-

sen der Interaktion und dem symbolvermittelten Charakter sozialen Handelns beschäftigt (Be-

deutungen entstehen aus der sozialen Interaktion zwischen Menschen, sie werden situationsad-

äquat verwendet und ggf. verändert), vgl. ebd., S. 328f.; drittens die phänomenologische Soziolo-

gie (beim Handeln Rückgriff auf vorhandenes »Wissen«, um Handlungen Sinn zu verleihen), die

nach den Strukturen des geteilten Wissens fragt, vgl. ebd., S. 330ff.; viertens die Ethnomethodo-

logie, die sich mit den Methoden, mit denen Gesellschaftsmitglieder ihren Handlungen Sinn ver-

leihen bzw. sie interpretieren, beschäftigt; praktisches »Wissen« kann unbewusst sein, vgl. ebd.,

S. 332.

220 Vgl. Endruweit, Handeln, S. 167; Gukenbiehl, Handeln, S. 108f.; Gukenbiehl, Verhalten, S. 378ff.;

Reckwitz, Praxis, S. 25.

221 Vgl. Reckwitz, Grenzen, S. 108; Reckwitz, Reproduktion, S. 42.

222 Vgl. Reckwitz, Transformation, S. 524.

223 Vgl. Reckwitz, Praxis, S. 25; Reckwitz, Transformation, S. 522f.

224 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 67f.; Stukenbrock, Interaktion, S. 222.

225 Vgl. Reckwitz, Transformation, S. 529.

226 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, S. 37; Müller/Schmieder, Begriffsgeschichte, S. 177.

227 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 26ff.; S. 104; S. 107; S. 109; S. 111; S. 119f.; Alltagsrituale drücken

Selbst- und Fremdachtung aus und dienen somit dem Situationserhalt, vgl. Bausch, Inszenierung,

S. 212f.

228 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 74ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 37

erkannt, Ehrverlust und Ehrrestitution waren Teile eines sozialen Dramas. Die Frage

dabei ist: Wurde Ehre nur in Handlungen hergestellt?

Praktiken wirken durch Wiederholung strukturbildend, indem sie selbst bis zu ei-

nem gewissen Grad strukturiert sind.229 Das komplexe und problematische Verhältnis

der nicht klar zu trennenden Begriffe Handeln und Strukturen230 bringt der Frühneu-

zeithistoriker Bertram Fink wie folgt auf den Punkt:

»[…] Strukturen [bestimmen] nicht unmittelbar das menschliche Handeln. Objektiv

beschreibbare Strukturen sind nicht in direkterWeise, sondern stets in Form einer kol-

lektiven kulturellenÜbersetzungs- undKonstruktionsleistung imHandelnderAkteure

präsent. In ihremHandeln eignen sich die Akteure die Strukturen an. Den sozialen Ort,

an dem dies geschieht, bilden die jeweiligen Entscheidungsprozesse der handelnden

Akteure. Gerade hierin ist die Freiheit der Akteure und die Individualität des Ereignis-

ses begründet.«231

Geschichte entsteht sowohl aus übersubjektiven strukturellen Gegebenheiten (z.B. den

sozialen, politischen, ökonomischen u.a. Lebensverhältnissen) als auch aus den struk-

turierenden Praktiken einzelner Akteure/innen; kurz: Subjekte reagieren auf Struktu-

ren und wirken auf diese ein. Die Menschen sind zwar einerseits diesen Strukturen

ausgesetzt, aber zugleich deuten bzw. interpretieren und verarbeiten sie diese durch ihr

Handeln, reproduzieren oder verändern sie.232 Dinges etwa betont den Einfluss des/r

Einzelnen auf die, nicht nur auf seine/ihre Geschichte:

»Alle handelten in ihren historischen Kontexten, bestimmten diese aber selbst – wenn

auch noch sominimal – mit. […]Mag auch keiner gemeint haben, ermacheGeschichte,

als er beleidigte [oder supplizierte], […] so haben sie doch alle an demmitgespielt, was

Historiker dann als ›Geschichte‹ konstituierten.«233

Vollzogene Ehrrestitutionsbitten bzw. Ehrrestitutionen wurden zum strukturellen Vor-

bild weiterer Ehrrestitutionsbitten.

Zu unterscheiden sind die in den Plural zu setzenden Praktiken und die Praxis. Letz-

tere ist laut demWörterbuch der Soziologie die »Gesamtheit der menschlichenHandlungen, die

Erhaltung, Umwandlung oder Weiterentwicklung der materiellen und gesellschaftlichen Wirk-

lichkeit bewirken.«234 Praktiken machen also zusammengenommen die Praxis aus, dem-

nach sind Praktiken Praxis konstituierende Aktivitäten, Praxis wiederum ist eine Ver-

kettung von Einzelpraktiken. Als Attraktoren und Effekte der Praxis sind Praktiken stets

Folgepraktiken.235 Mit Dagmar Freist gesprochen geht es bei Praktiken um die ständig

229 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 229; S. 357.

230 Vgl. Müller/Schmieder, Begriffsgeschichte, S. 280; unter Strukturen sind dabei die Bestandteile ei-

nes Systems und deren auf bestimmte Weise geordneter Zusammenhang zu verstehen, vgl. Lüd-

tke, Struktur, S. 660; sie sind statisch, sie erlauben Orientierung, beeinflussen Erwartungen und

somit das Handeln, vgl. Baecker, Struktur, S. 518f.

231 Fink, Bauernrevolte, S. 11.

232 Vgl. Fink, Bauernrevolte, S. 11; Kaser, Anthropologie, S. 461.

233 Dinges, Anthropologie, S. 61.; vgl. Chartier, New Cultural History, S. 203f.

234 Sahner, Praxis, S. 364; vgl. Füssel, Perspektiven, S. 23.

235 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, S. 29; S. 34; S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Wiederherstellbare Ehre

wiederholten Aneignungen bereits bestehender Möglichkeiten, wobei sie, umgekehrt

formuliert, Praktiken als Summe der sie konstituierende(n) Praxis versteht.236 Die Pra-

xis kann den Normen und geschriebenen Regeln widersprechen und dennoch regelhaft

ablaufen, folgt in diesem Fall also nur ungeschriebenen Regeln. ›Praxisregeln‹ und Pra-

xisvollzug sind nicht gleichzusetzen.237 Letztlich ist also zwischen Normen, ›Praxisre-

geln‹238 und Praxisvollzug zu differenzieren: Ehrrestitutionssuppliken folgten teilweise

Mustersuppliken, also der Norm, teilweise gewissen ›Praxisregeln‹, die sie nicht mit

den Mustertexten, aber mit anderen Suppliken verbanden, teilweise waren sie indi-

viduell. Sie konnten rechtliche Argumente anführen, aber auch mit ungeschriebenen

Regeln argumentieren. Die Ehrrestitutionspraxis konnte normativen Ordnungsmus-

tern entsprechen, aber auch widersprechen. Eine weitere Unterscheidung ist zwischen

der Praxis der Supplikanten und jener der RHRäte nötig: Vorstellung und Umsetzung

der Ehrrestitution müssen sich nicht exakt entsprechen, zwischen praktisch vermit-

teltem, untertänigem Ehrrestitutionskonzept, kaiserlichem Konzept und kaiserlicher

Praxis konnte es Differenzen geben.239 Bourdieu zufolge ist Praxis »zugleich regelmäßig

und regelwidrig, sie ist zugleich wiederholend und wiedererzeugend, sie ist zugleich strategisch

und illusorisch.«240

Soziale Praxis und Symbolsysteme bedingen bzw. beeinflussen einander wechsel-

seitig.241 Ehre als kulturelles Konstrukt musste stets ›ausgehandelt‹ bzw. konnte hinter-

fragt und durch Ehr-Handeln verändert werden – wobei das ›Aushandeln‹ der Kultur

nicht direkt mit dem Aushandeln etwa von Strafen vor Gericht gleichgesetzt werden

soll, s. Kap. 4.

Historische Kriminalitätsforschung

Auf die Erforschung von Gnade bezogen macht Karl Härter folgenden methodischen

Vorschlag:

»[…] si possono utilizzare fruttuosamente anche le teorie e i modelli impiegati dalla

storiografia genereale nonché giuridica e criminale per illustrare il mutamento storico

della grazia e della giustizia: differenza tra norma (giuridica) e prassi criminale, rinun-

cia alla sanzione e/onegozione tra devianza epena, imposizionedella norma, controllo

sociale e disciplinamento, ricorso alla giustizia e infragiustizia (infrajudiciere [sic!]) e

sopratutto formazione dello Stato o statalizzazione, giuridicizzazione, professionaliz-

zazione e secolarizzazione […].«242

236 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 62.

237 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, S. 37.

238 »Es steht außer Frage, daßmannigfache Zwischenstufen vorhanden sind zwischen einerseits […] den »prak-

tischen Theorien«, die […] gemäß den in der Praxis selbst vorherrschenden Schemata organisiert sein kön-

nen, und andrerseits dem Corpus juristischer Normen […].«, Bourdieu, Entwurf, S. 212; zur Praxis als

»geregelter Improvisation« vgl. ebd., S. 225.

239 Vgl. Dinges, Geschlecht, S. 145.

240 Pierre Bourdieu zit.n. Füssel, Perspektiven, S. 25.

241 Vgl. Göhler/Speth, Macht, S. 27.

242 Härter, Grazia, S. 51; vgl. Ludwig, Herz, S. 17; Rudolph, Regierungsart, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 39

Mit Delinquenten, die um kaiserliche Gnade baten, lässt sich somit auf die Historische

Kriminalitätsforschung verweisen, die im deutschsprachigen Raum ebenfalls kultur-

geschichtlich ausgerichtet ist und sich, anders als die von ihr kritisierte traditionelle

Normengeschichte des Rechts – und teilweise in Unkenntnis der Praxisgeschichte des

Rechts –, eben mit der Praxis beschäftigt.243 Gerade in der Frühen Neuzeit war die

Diskrepanz zwischen Normen und praktischem Handeln oft sehr groß,244 der Krimi-

nalitätshistoriker Wolfgang Behringer etwa betont die große Differenz zwischen den

Normen und ihrer Anwendung bzw. Befolgung im strafrechtlichen Bereich.245 Die His-

torische Kriminalitätsforschung untersucht daher, wo und wie einzelne Menschen von

der Norm abwichen,mit der gewünschten Ordnung kollidierten und wie sehr jene Nor-

men innerhalb der Gesellschaft verankert waren:246 »Untersucht werden alle Formen devi-

anten Verhaltens, deren gesellschaftliche Wahrnehmung, normative Bewertung und gerichtliche

Behandlung«247, so Peter Schuster. Plakativer gesprochen sind die Themen Verbrechen

und Strafen und deren oft übersehene Geschichtlichkeit.248 Denn, wie der bedeutende

Kriminalitätshistoriker Gerd Schwerhoff schreibt, »Fragen nach der Alltagswirklichkeit der

Rechtsverletzungen, nach Erfahrungen und kognitiven Orientierungen der Akteure rückten immer

mehr ins Zentrumdes Interesses.«249 Dies ist gerade für dieWiederherstellung von Ehre von

Bedeutung, die einem Ehrverlust nach Straftaten folgt. Teils mit quantifizierendenMe-

thoden, aber stetsmit Blick auf die Praxis arbeitend kann dieHistorische Kriminalitäts-

forschung daher an der Schnittstelle der (älteren) Sozialgeschichte und der (neueren)

Kulturgeschichte verortet werden.250 Es geht um die soziale Bedeutung von Krimina-

lität und den sozialen Kontext des Rechts, um Konflikt und Kontrolle.251 Praxeologisch

untersucht wurden etwa die praktische Implementation von Normen, öffentliche Ri-

tuale, Herrschaftspraktiken sowie Praktiken des Verhandelns.252 Gerichtsakten, die aus

der Justizpraxis stammen und als Spiegel der Handlungsstrategien, Normen und Wer-

te historischer Akteure/innen gelten können, sind ihre wichtigsten Quellen.253 Zu den

Ergebnissen der Historischen Kriminalitätsforschung gehören, so Rebekka Habermas,

unter anderem Aussagen über das Funktionieren von Ehrsystemen als Normsystemen

teils im Verbund mit dem, teils im Gegensatz zum Rechtssystem.254 Der Zusammen-

243 Vgl. Burghartz, Anthropologie, S. 211; Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 9; S. 13; Härter,

Strafverfahren, S. 459; Ludwig, Herz, S. 14; Rudolph, Regierungsart, S. 18; S. 120; Schuster, Krimi-

nalitätsforschung; Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 23; S. 29.

244 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 14.

245 Vgl. Behringer, Mörder, S. 87.

246 Vgl. Emich, Geschichte, S. 205; Schennach, Supplik, Sp.148.

247 Vgl. Schuster, Kriminalitätsforschung.

248 Vgl. Behringer, Mörder, S. 85; van Dülmen, Vorbemerkung, S. 7.

249 Schwerhoff, Kriminalitätsforschung, S. 55.

250 Vgl. Blauert/Schwerhoff, Einleitung, S. 13; Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 9.

251 Vgl. Gatrell/Lenman/Parker, Introduction, S. 1f.; Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 9; Lid-

man, Spektakel, S. 14; Ludwig, Herz, S. 12.

252 Vgl. Füssel, Perspektiven, S. 29.

253 Vgl. Blauert/Schwerhoff, Einleitung, S. 12; Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 9; Schuster,

Kriminalitätsforschung; Schwerhoff, Kriminalitätsforschung, S. 48; Schwerhoff, Kriminalitätsge-

schichte, S. 29f.

254 Vgl. Habermas, Kriminalitätsgeschichte, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Wiederherstellbare Ehre

hang der sozialen Konstrukte Geschlecht und Kriminalität ist dabei zentral;255 in den

behandelten Fällen wird nach den Gründen für die fast ausschließlich männlichen Sup-

plikanten zu fragen sein. Zudem können,wie vonHärter vorgeschlagen, die für die His-

torische Kriminalitätsforschung zentralen Begriffe Norm, Devianz, Sanktion sowie das

in die Kriminalitätsgeschichte importierte Konzept der Sozialkontrolle, die Labeling-

Theorie, das Konzept der Justiznutzung und des Infrajudiciaire wie auch das Konzept

des Aushandelns von Strafen für die Erforschung der Praxis der Ehrrestitution aus kai-

serlicher Gnade genützt werden.

255 Vgl. Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 10; Rehse, Gnadenpraxis, S. 25f.; Schwerhoff, Krimi-

nalitätsgeschichte, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

