
Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Roberto Nigro

In der europäischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gibt es zwei entschei-
dende Momente einer philosophischen Kritik der Anthropologie. Der erste 
bezieht sich auf den deutschsprachigen Raum in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts und kann mit den Werken von Max Scheler, Helmuth Plessner, 
Arnold Gehlen, Ernst Cassirer und mit ihren phänomenologischen oder exis-
tenzphilosphischen Kritikern wie Martin Heidegger u.a. assoziiert werden. 
Der zweite Moment ist Teil der strukturalistischen Wende und kann mit den 
Debatten um die Humanwissenschaften und die theoretischen Humanismen 
verknüpft werden, welche sich in Frankreich in den 1960er Jahren abspielten. 
Die Kritik der philosophischen Anthropologie verbindet sich mit der Dekonst-
ruktion humanistischer Vorstellungen und beides trägt dazu bei, die Theorie 
des Subjekts in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang wird der Weg der 
Entwurzelung des als arché (Grund, Ursprung, Prinzip) konzipierten Subjekts 
gebahnt und die Frage nach seiner Rekonstruierbarkeit als Effekt oder Produkt 
von historischen Prozessen gestellt.1 

Wenn die Kritiken der humanistischen Figuren und des Subjekts im zeit-
genössischen Denken interferieren, so liegt der Grund darin, dass das moder-
ne postkantische Denken den Menschen mit dem Subjekt gleichgestellt hat.

Allerdings haben solche und ähnliche Themen die europäische Kultur 
schon früher in verschiedenen Formen beschäftigt. Seit der Renaissance exis-

1  |  Etienne Balibar, »Le structuralisme: une destitution du sujet?« in: Revue de Méta-

physique et de Morale 1, Januar 2005: Repenser les structures. Ich erlaube mir, auf zwei 

Aufsätze hinzuweisen, in denen ich diese Themen eingehend diskutier t habe: Roberto 

Nigro, »The Question of the Subject in the Trajectory of the Death of God as Veritable 

Critique of the Anthropological Illusion«, in: Coincidentia. Zeitschrif t für europäische 

Geistesgeschichte: Kulturphilosophie, Diskursanalyse und Alterität bei Foucault und 

Certeau, Aschendorff Verlag Münster 2013, 393-414 und R. Nigro, »Le grondement de 

la critique du sujet fondateur dans le réveil du sommeil anthropologique«, in: Diogo 

Sardinha (Hg.), Kant-Foucault et l’Anthropologie, »Rue Descartes« Collège International 

de Philosophie, Paris 2012, 17-28.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro52

tierten eine Vielzahl unterschiedlicher Vorstellungen vom Menschen, die jedes 
Mal verschiedene Formen von Humanismus hervorgebracht haben.2

Ausgehend von der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zeichnet sich je-
doch eine Fragestellung ab, die bis in die gegenwärtigen Debatten hinein ihren 
ganzen Einfluss geltend macht. Es handelt sich um das Auftauchen empirisch 
orientierter Forschungen, die beanspruchen, eine neue Wissenschaft zu grün-
den: die Anthropologie.3 Die Besonderheit dieser neu entstehenden Wissen-
schaft liegt darin, dass sie nicht nur Wissenschaft des Menschen zu sein bean-
sprucht, sondern auch Wissenschaft dessen, was seine Erkenntnis begründet 
und begrenzt. In diesem Zusammenhang erscheint die philosophische Anth-
ropologie als Theoriegrundlage der Humanwissenschaften. Sie erhebt den An-
spruch, fundamentale Bedingung der Möglichkeit der Humanwissenschaften 
zu sein. 

Mit diesem Anspruch bewegt sich das moderne Denken in eine Sackgasse. 
Leicht wird vergessen, wie problematisch in Kants Philosophie das Verhältnis 
zwischen kritischem Projekt und anthropologischer Frage war. Mehr als 25 
Jahre lang hat Kant Vorlesungen über Anthropologie gehalten – und während-
dessen hat er sich ständig zwischen den beiden Polen bewegt. Aber er hat sich 
nie dazu entschlossen, die Anthropologie aus dem Rahmen der Kritik zu lösen.

Foucault erklärt es, wenn er schreibt: 

»That Kant taught anthropology for twenty-five years stems from something more than 

the demands of university life; this persistence is linked to the very structure of the Kan-

tian problem: How to think, analyze, justify and ground finitude in a thinking which does 

not take the path of an ontology of the infinite and does not find its justification in a 

philosophy of the absolute? The question is effectively at work in the Anthropology but, 

because it cannot be thought for itself in the context of an empirical enquiry, it cannot 

assume its true dimensions there. Hence the marginal character of anthropology with 

regard to the Kantian enterprise: it is at once essential and inessential – a border that 

is peripheral to the center, but which never stops referring to and interrogating it. One 

could say that the critical movement broke away from the anthropological structure, 

both because the latter gives it its outline, and because the critical movement acquires 

2  |  Michel Foucault, »Was ist Aufklärung?«, übers. v. Hans-Dieter Gondek, in: Dits et 

Ecrits. Schrif ten in vier Bänden, Bd. IV, Frankfur t a.M. 2005, 687-707.

3  |  Es handelt sich um eine ganze Reihe von Werken, die im gleichen Zeitraum der Aus-

arbeitung der kantischen Philosophie auftauchen. Um nur einige zu nennen: Johannes 

N. Tetens, Philosophische Versuche über die menschliche Natur und Ihre Entwicklung, 

Leipzig, 1772; Ernst Platner, Anthropologie für Ärzte und Weltweise, Leipzig, 1772; Carl 

C.E. Schmid, Empirische Psychologie, Jena, 1791; Christian D. Voss, Grundriss einer 

vorbereitenden Anthropologie, Halle, 1791; Justus C. Loder, Anfangsgründe der medici-

nischen Anthropologie, Weimar 1793.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 53

its value only by breaking free of anthropology, by turning against it, and, in so doing, by 

grounding it. […] We see what web of confusion and illusion anthropology and contem-

porary philosophy are tangled up in. One aim has been to make the anthropology count 

as a Critique, as a critique liberated from the prejudices and the dead weight of the a 

priori, overlooking the fact that it can give access to the realm of the fundamental only if 

[it] remains under the sway of the Critique. Another (which is just another version of the 

same oversight) has been to turn anthropology into a positive field which would serve 

as the basis for and the possibility of all the human sciences, whereas in fact it can only 

speak the language of the limit and of negativity.«4

Die auf der Basis von empirischen Forschungen entstandene Anthropologie 
bezieht sich auf die Endlichkeit des Menschen; sie beschäftigt sich mit ihren 
Grenzen und ihrer Negativität. Daher entsteht hier die Frage danach, wie das 
Feld der endlichen Erkenntnis eine theoretische Grundlage für alle Human-
wissenschaften geltend machen kann[.]? Wird aber vergessen, dass die Anth-
ropologie die Sprache der Endlichkeit spricht, dann fällt man allzu leicht in 
einen anthropologischen Schlaf. In ihm verwandelt sich die Endlichkeit des 
Menschen in ein Wesen; die menschliche Essenz wird die Wahrheit der Wahr-
heit, d.h. die Basis, worauf alle Humanwissenschaften ruhen können. Ein 
Netz falscher Vorstellungen und Missverständnisse breitet sich im Herzen des 
modernen Denkens aus. Seine Struktur macht sich noch im zeitgenössischen 
Denken bemerkbar. Dabei handelt es sich um Folgeerscheinungen einer von 
Gott beraubten klassischen Philosophie, die noch immer ihre Schatten über 
die Philosophie unserer Zeit wirft. 

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts hat Nietzsche ein letztes Wort über die 
Monster gesprochen, die den anthropologischen Schlaf bevölkern: seine Ab-
lehnung der Idee einer ursprünglichen menschlichen Natur, zeigt die Unmög-
lichkeit auf, das Wesen des Menschen vom Prozess seiner Konstitution zu tren-
nen. Nietzsche artikuliert damit eine wichtige Einsicht, die in anderer Form 
schon im Mittelpunkt der Philosophie Marx’ stand.

Auf den folgenden Seiten wende ich mich Marx und seiner philosophischen 
Behandlung dieser Themen zu. Sein philosophischer Ansatz realisiert eine 
vollständige Kritik der oben erwähnten Sackgassen und Strukturen, in denen 
sich das postkantische Denken verfängt. Wenn das postkantische Denken 
in diesem Sinne in Engpässe mündet, welche Foucault später durch den Be-

4  |  Michel Foucault, Introduction to Kant’s Anthropology [2008], edited, with an Af-

terword and Critical Notes, by Roberto Nigro; übers. v. Roberto Nigro und Kate Briggs, 

Semiotext(e), Los Angeles, 2008, 120-121.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro54

griff der empirisch-transzendentalen Dublette klärt,5 zielt die marxsche Kritik 
genau darauf, ein solches Gewirr zu lösen. Im Kern seiner Kritik steht die 
gleichzeitige Ablehnung von Empirismus und Transzendentalismus. Marx’ 
Materialismus schließt nicht nur den Empirismus des Subjekts aus, sondern 
auch seine transzendentalen Figuren.6 In der Einleitung zu den Grundrissen 
schreibt er dazu: 

»Der einzelne und vereinzelte Jäger und Fischer, womit Smith und Ricardo beginnen, 

gehört zu den phantasielosen Einbildungen des 18. Jahrhunderts. Robinsonaden, die 

keineswegs, wie Kulturhistoriker sich einbilden, bloß einen Rückschlag gegen Überver-

feinerung und Rückkehr zu einem mißverstandnen Naturleben ausdrücken. Sowenig wie 

Rousseaus Contrat social, der die von Natur independenten Subjekte durch Vertrag in 

Verhältnis und Verbindung bringt, auf solchem Naturalismus beruht. Dies Schein und 

nur der ästhetische Schein der kleinen und großen Robinsonaden. Es ist vielmehr die 

Vorwegnahme der ›bürgerlichen Gesellschaft‹, die seit dem 16. Jahrhundert sich vor-

bereitete und im 18. Riesenschritte zu ihrer Reife machte. In dieser Gesellschaft der 

freien Konkurrenz erscheint der einzelne losgelöst von den Naturbanden usw., die ihn in 

frühren Geschichtsepochen zum Zubehör eines bestimmten, begrenzten menschlichen 

Konglomerats machen. Den Propheten des 18. Jahrhunderts, auf deren Schultern Smith 

und Ricardo noch ganz stehn, schwebt dieses Individuum des 18. Jahrhunderts – das 

Produkt einerseits der Auflösung der feudalen Gesellschaftsformen, andrerseits der 

seit dem 16. Jahrhundert neuentwickelten Produktivkräfte – als Ideal vor, dessen Exis-

tenz eine vergangne sei. Nicht als ein historisches Resultat, sondern als Ausgangspunkt 

der Geschichte. Weil als das naturgemäße Individuum, angemessen ihrer Vorstellung 

von der menschlichen Natur, nicht als ein geschichtlich entstehendes, sondern von der 

Natur gesetztes. Diese Täuschung ist jeder neuen Epoche bisher eigen gewesen.«7 

Mit den Grundrissen sind wir in einer Phase des Marx’schen Denkens, in der 
die Begriffe von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen im Vorder-
grund stehen. Marxsche Anthropologiekritik schließt bereits hier alle Dimen-
sionen des Menschenwesens oder der menschlichen Essenz als Horizont und 
Ausgangspunkt der Analyse aus.8 In den Vordergrund treten gesellschaftliche 

5  |  Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften 

[1966], übers. v. Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 2003, 384.

6  |  Etienne Balibar, The Philosophy of Marx [1993], übers. v. Chris Turner, London 

1995, 23-30, 65.

7  |  Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (1857-58), in: Karl Marx/

Friedrich Engels, Werke (MEW) Bd. 42, Dietz, Berlin 1983, 19.

8  |  In seinem zu diesen Themen entscheidenden Kommentar schreibt Althusser: »Über 

die Menschen etwas erkennen kann man nur unter der absoluten Bedingung, zuvor den 

philosophischen (theoretischen) Mythos vom Menschen zu Asche reduzier t zu haben.« 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 55

Verhältnisse als individuelle Existenzbedingungen. Thematisch werden das 
gesellschaftliche Individuum als Resultat der Entwicklung der Produktivkräfte 
und seine scheinbare Unabhängigkeit von seinesgleichen.

»[D]ie Individuen scheinen unabhängig (diese Unabhängigkeit, die überhaupt bloß eine 

Illusion ist und richtiger Gleichgültigkeit – im Sinn der Indif ferenz – hieße), frei aufeinan-

der zu stoßen und in dieser Freiheit auszutauschen; sie scheinen so aber nur für den, der 

von den Bedingungen, den Existenzbedingungen (und diese sind wieder von Individu-

en unabhängige und erscheinen, obgleich von der Gesellschaft erzeugt, gleichsam als 

Naturbedingungen, d.h. von den Individuen unkontrollierbare) abstrahier t, unter denen 

diese Individuen in Berührung treten.«9

Das gesellschaftliche Individuum resultiert aus historischen Prozessen der 
Entwicklung der Produktivkräfte. Die gesellschaftlichen Beziehungen und die 
Produktivkräfte sind gleichzeitig verschiedene Seiten der Entwicklung des ge-
sellschaftlichen Individuums. In dieser Weise revolutioniert Marx den Begriff 
vom Subjekt, weil er die Beziehungen zwischen Subjektivierung, Unterwer-
fung und Subjektivität auf einer neuen Grundlage denkt. Mit ihr korrespon-
diert eine neue Theorie der Konstitution der sozialen Wirklichkeit. 

Die Besonderheit der marx’schen Analyse besteht aber darin, dass sie sich 
immer auf eine antagonistische Dimension bezieht. Die Revolution kann nicht 
länger als Wiederaneignung eines im kapitalistischen Prozess verlorenen 
Menschenwesens gedacht werden. Die materiellen Produktionsbedingungen 
und die historische Konstitution des gesellschaftlichen Individuums sind Vor-
aussetzungen dafür, das Kapital »in die Luft zu sprengen«: 

»Die Produktivkräfte und gesellschaftlichen Bedingungen […] erscheinen dem Kapital 

nur als Mittel und sind für es nur Mittel, um von seiner bornier ten Grundlage aus zu 

produzieren. In fact aber sind sie die materiellen Bedingungen, um sie in die Luft zu 

sprengen«.10

L. Althusser, Für Marx [1965], übers. v. Gabriele Sprigath, Frankfur t a.M. 2011, 292). 

Vgl. ebd. den ganzen Teil Marxismus und Humanismus, 280-318; Warren Montag, Alt-

husser and His Contemporaries, Duke UP 2013, insbesondere Kap. 6: Marxism and Hu-

manism, 103-117; Roberto Nigro, »La question de l’Anthropologie dans l’interprétation 

althussérienne de Marx«, in: Jean-Claude Bourdin (Hg.), Althusser, une lecture de Marx, 

Presses Universitaires de France, Paris 2008, 87-112.

9  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 97.

10  |  Ebd, 602. In der Tradition des italienischen Operaismus und Post-Operaismus 

standen diese Seiten der Grundrisse (die auch als »Maschinenfragment« bekannt 

sind; vgl. ebd., 590-608) oft im Mittelpunkt der Analyse. Über die Implikationen des 

Marx’schen Textes existieren zahlreiche Arbeiten. Siehe u.a. Antonio Negri, Marx Beyond 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro56

Auf diesen Seiten erscheint der Kommunismus weder als eine ideale Gesell-
schaft noch als die wahre Auflösung des Streits zwischen Existenz und Wesen11, 
sondern als die wirkliche Bewegung12, die die Aneignung des produzierten ge-
sellschaftlichen Reichtums realisiert.13 In den Grundrissen heißt es dazu: 

»Die Natur baut keine Maschinen, keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs 

self-acting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natürliches Mate-

rial, verwandelt in Organe des menschlichen Willens über die Natur oder seiner Betäti-

gung in der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand geschaffne Organe des mensch-

lichen Hirns; vergegenständlichte Wissenskraft. Die Entwicklung des capital fixe zeigt 

an, bis zu welchem Grade das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge zur un-

mittelbaren Produktivkraft geworden ist und daher die Bedingungen des gesellschaft-

lichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general intellect gekommen und 

ihm gemäß umgeschaffen sind. Bis zu welchem Grade die gesellschaftlichen Produk-

tivkräfte produzier t sind, nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare 

Organe der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses.«14 

Einerseits findet hier ein objektiver Prozess statt: Die gesellschaftliche Produk-
tivkraft misst sich an dem Capital fixe, sie existiert in ihm in gegenständlicher 
Form. Mit diesem allgemeinen Fortschritt entwickelt sich die Produktivkraft 
des Kapitals, die sich das Kapital gratis aneignet. Die Assoziation der Arbeiter, 
die in der Fabrik generiert wird, ist daher nicht von ihnen, sondern vom Kapi-
tal gesetzt. Marx schreibt: »Ihre Vereinigung ist nicht ihr Dasein, sondern das 
Dasein des Kapitals. Dem einzelnen Arbeiter gegenüber erscheint sie zufällig. 
Er bezieht sich auf seine eigne Vereinigung mit andren Arbeitern und Koope-
ration mit ihnen als fremde, als Wirkungsweisen des Kapitals.«15 Aber auch 
hier erscheint die antagonistische Duplizität der Arbeitsform, d.h. die Tatsa-

Marx. Lessons on the Grundrisse [1979], übers. v. Harry Cleaver, Pluto Press, London 

1991, hier v.a. Lesson 8; Paolo Virno, Exodus, übers. v. Klaus Neundlinger und Gerald 

Raunig, Wien 2010.

11  |  So definier t Marx selbst den Kommunismus in den Ökonomisch-philosophischen 

Manuskripten aus dem Jahre 1844, MEW, Bd. 40, 536.

12  |  »Wir nennen Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand 

aufhebt.« Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3, 35.

13  |  Sandro Mezzadra, »Kräfte und Formen. Gouvernamentalität und ›Bios‹ in der Zeit 

des globalen Kapitals«, in: Isabell Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig (Hg.), Inventio-

nen 2, Zürich, Berlin 2012, 205-217. 

14  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 602. Vgl. Christian Marazzi, »Socialismo del capitale«, 

in: Lessico Marxiano, Manifestolibri, Rom 2008, 155-167 und im selben Band: Paolo 

Virno, »Cooperazione«, 105-116.

15  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 505. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 57

che, dass »die Arbeit einerseits die absolute Armut als Gegenstand, andrerseits 
die allgemeine Möglichkeit des Reichtums als Subjekt und als Tätigkeit ist.«16 

Wenn der Kommunismus die wirkliche Bewegung ist, welche den jetzigen 
Zustand aufhebt, dann könnte er mit dem Wesen der großen Industrie identi-
fiziert werden. Wir wären noch in der Form der objektiven Entwicklung, weil 
diese wirkliche Bewegung nicht nur eine Möglichkeit ist, sondern auch die 
innere Kraft der Produktionsverhältnisse darstellt, die in Richtung des Kom-
munismus drängt. Aber Marx bricht auch mit der traditionellen Geschichts-
auffassung, die mit dem Anspruch auftritt, Geschichte nach einem »außer ihr 
liegenden Maßstab« zu schreiben: 

»Die ganze bisherige Geschichtsauffassung hat diese wirkliche Basis der Geschichte 

entweder ganz und gar unberücksichtigt gelassen oder sie nur als eine Nebensache be-

trachtet, die mit dem geschichtlichen Verlauf außer allem Zusammenhang steht. Die 

Geschichte muß daher immer nach einem außer ihr liegenden Maßstab geschrieben 

werden; die wirkliche Lebensproduktion erscheint als Urgeschichtlich, während das Ge-

schichtliche als das vom gemeinen Leben Getrennte, Extra Überweltliche erscheint.«17

Dann ist der Kommunismus weder ein Ideal noch eine ökonomische, in der 
Entwicklung der Produktivkräfte eingeschriebene Notwendigkeit. Er ist die 
Möglichkeit des Reichtums als Entwicklung von Lebensprozessen, die nicht 
unter der Aufsicht des Kapitals stehen.18 

Mit dem Hinweis auf die »wirkliche Basis der Geschichte« und die »wirk-
liche Lebensproduktion« wird auch deutlicher, inwiefern Marx die Beziehung 

16  |  Ebd., 218.

17  |  Marx, Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.O., 39

18  |  In diesem Zusammenhang geben Michael Hardt und Antonio Negri die stärkste 

Interpretation des Marx’schen Textes. Die Lebensprozesse, die nicht unter der Kontrolle 

des Kapitals subsumiert werden können und gleichzeitig Teile eines kontinuierlichen 

Antagonismus sind, werden anhand des Begrif fs der »biopolitischen« Produktion 

interpretier t. Die neuen Formen des Klassenkampfes wären biopolitische Kämpfe. So 

erweitern sie einen Begrif f von Michel Foucault (und Gilles Deleuze) und gebrauchen ihn 

in einem neuen Kontext. Siehe Hardt, Negri, Common Wealth. Das Ende des Eigentums, 

übers. v. Thomas Atzer t, New York, Frankfur t a.M. 2009. Für eine detaillier te Diskussion 

dieser Fragen vgl. Pierre Dardot, Christian Laval et El Mouhoub Mouhoud, Sauver Marx? 

Empire, multitude, travail immatériel, Paris 2007, v.a. Teil II, »De la ›limite‹ du Capital 

au ›seuil‹ du Communisme«, 99-183. Siehe auch Roberto Nigro, »Quelques remarques 

sur les enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx«, in: Cahier de l’Herne, Michel 

Foucault, Paris 2011, 143-148 und Sandro Mezzadra, »The Topicality of Prehistory. A 

New Reading of Marx’s Analysis of ›so called Primitive Accumulation‹«, in: Rethinking 

Marxism 3, 2011, 302-321. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro58

zwischen Praxis und Theorie revolutioniert. Dabei geht es nicht zuletzt um 
Methodenfragen, die sich mit dem Verhältnis von sinnlicher Anschauung und 
begrifflicher Repräsentation stellen. Auf den ersten Blick könnte es so ausse-
hen, als ob Marx das Reale und Konkrete beiseite stellen würde:

»Es scheint das richtige zu sein, mit dem Realen und Konkreten, der wirklichen Voraus-

setzung zu beginnen, also z.B. in der Ökonomie mit der Bevölkerung, die die Grundlage 

und das Subjekt des ganzen gesellschaftlichen Produktionsakts ist. Indes zeigt sich 

dies bei näherer Betrachtung [als] falsch. […] Das Konkrete ist konkret, weil es die Zu-

sammenfassung vieler Bestimmungen ist, also Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken 

erscheint es daher als Prozeß der Zusammenfassung, als Resultat, nicht als Ausgangs-

punkt, obgleich es der wirkliche Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der 

Anschauung und der Vorstellung ist.«19

Aber es geht hier um den Akt der Konstitution der Begriffe in einer besonderen 
Wissenschaft. Der Verzicht auf das Konkrete als Ausgangspunkt der Analyse 
bedeutet nicht, dass Marx seine Analyse in idealistische Richtungen lenkt.20 
Im Gegenteil zeigt er, dass sich die einfachsten Begriffe der politischen Ökono-
mie im Ausgang von Anschaung und Repräsentation bilden. Aber das Konkre-
te der Repräsentation ist eine Abstraktion, die sich im Konkreten des Denkens 
wiederholen muss. Es gibt quasi zwei Sorten der Konkretion: das Konkrete der 
Repräsentation und das Konkrete des Denkens, wie es ebenso zwei Sorten von 
Abstraktionen gibt: eine am Anfang und eine am Ende der Analyse.21 Das ›ers-
te‹ Konkrete der Repräsentation wäre eine chaotische Vorstellung des Ganzen, 
während das ›zweite‹ Konkrete eine reiche Totalität von vielen Bestimmungen 
und Beziehungen ist.

Antonio Negri erklärt die Bedeutung der Marx’schen Methode als einen 
kollektiven Prozess, der ein kollektives Wissen entstehen lässt: 

»The process of determinate abstraction, of the approximation and of the abstract con-

quest of the concrete is a collective process, of collective knowledge. The process of 

determinate abstraction is entirely given inside this collective proletarian illumination: 

it is therefore an element of critique and a form of struggle.«22 

Die Thesen von der abstrakten Repräsentation und Begrifflichkeit sind wichtig, 
da mit ihnen die Kritik der philosophischen Anthropologie und der Philosophie 

19  |  Marx, Einleitung zu den Grundrissen, a.a.O., 14.

20  |  Paolo Vinci, »Astrazione determinata«, in Lessico Marxiano, a.a.O., 53.

21  |  Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, nrf essais, Gallimard, Paris 

2012, 333.

22  |  Antonio Negri, Marx Beyond Marx, a.a.O., 47.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 59

selbst realisierbar werden. Nach Marx ist die Philosophie keine Suche nach We-
senheiten oder nach universalen Begriffen. Das von Marx gestellte Problem ist 
ein ganz anderes, vergleicht man es mit der von Kant in der Kritik der reinen 
Vernunft ausgearbeiteten Frage. Im Gebrauch reiner Verstandsbegriffe unter-
nahm es Kant, die Möglichkeitsbedingungen wissenschaftlicher Erkenntnis 
zu bestimmen. Diese Begriffe sind reine, sofern sie vor aller Erfahrung gegeben 
sind. Sie sind von ihr unabhängig oder a priori gegeben. Marx bricht nicht nur 
mit dieser Transzendentalphilosophie, sondern er kann zudem demonstrieren, 
dass Philosophen eine falsche Vorstellung von dem, was eine Essenz oder ein 
Wesen ist, gebildet haben. Auf diese Weise revolutioniert er das ganze Feld des 
philosophischen Diskurses. Bei Etienne Balibar heißt es dazu: 

»[Philosophers] have thought, firstly, that the essence is an idea or an abstraction (one 

would say today, in a dif ferent terminology, a universal concept), under which may be 

ranged, in a declining order of generality, specific dif ferences and, finally, individual 

dif ferences; and, secondly, that this generic abstraction is somehow ›inherent‹ (inne-

wohnend) in individuals of the same genus, either as a quality they possess, by which 

they may be classified, or even as a form or a force which causes them to exist as so 

many copies of the same model.«23 

Den realistischen Grundgedanken weist Marx ebenso zurück wie den nomina-
listischen. Anders gesagt, lehnt er idealistische und empiristische Ansätze ab. 
Er misstraut der Idee, dass vor der individuellen Existenz ein Wesen gegeben 
ist; aber er geht auch davon aus, dass Individuen nicht die ursprüngliche Reali-
tät sind, von welcher universelle Begriffe abgeleitet werden können. Marx ist 
der Denker der Beziehung, der Kooperation, des Verhältnisses; er interessiert 
sich für die vielfältigen Beziehungen, die Individuen miteinander eingehen. 
Solche Beziehungen bestimmen das Gemeinsame, d.h. dasjenige, was die In-
dividuen miteinander verbindet. Das Gemeinsame ist weder eine Vorausset-
zung noch eine Vorstufe der Beziehung. Es ist vielmehr eine transindividuelle 
Realität, wie Balibar hervorhebt:

»Not what is ideally ›in‹ each individual (as a form or a substance), or what would serve, 

from outside, to classify that individual, but what exists between individuals by dint of 

their multiple interactions.«24

Um die Kraft des Marx’schen Arguments richtig einzuschätzen gilt es, den 
Hiatus zwischen dem Gemeinsamen und dem Universalen gut zu verstehen. 
Das Gemeinsame ist kein Prädikat der Individuen, sondern die Möglichkeits-

23  |  Etienne Balibar, The Philosophy of Marx, a.a.O., 29. 

24  |  Ebd., 32.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro60

bedingung ihrer Individuation; das Universale wohnt den Individuen inne, im 
Sinne eines Prädikats, das schon von den individualisierten Individuen ange-
eignet wurde. Wenn das Gemeinsame in re ist, ist das Universale de re.25 Der 
Ausgangspunkt der Marx’schen Analyse liegt nicht in universellen Begriffen, 
mit welchen die Realität deduziert werden könnte, sondern in Begriffen, die 
Ergebnisse von Praktiken sind. 

Marx revolutioniert die Theorie, sofern er die alten Begriffe der klassischen 
Philosophie durch neue Begriffe ersetzt. In diesem Zusammenhang wird das 
traditionelle Begriffspaar (menschliches) Individuum/Wesen durch die neuen 
Begriffe von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen ersetzt.

Philosophische Anthropologiekritik macht es in diesem Sinne notwendig, 
die klassischen Postulate der Philosophie abzulehnen. Die Kritik nimmt dabei 
auch die Form der kritischen Selbstreflexion an, sofern selbst bei Marx in man-
chen seiner Arbeiten philosophische Theoreme überdauern, die in der syste-
matischen Konsequenz der geschilderten Kritik abgelehnt werden müssen. 

Sichtbar wird der weite Weg, den Marx durchlaufen hat, bis er die radika-
le Form seiner Anthropologiekritik erreichte, in seinen ersten Schriften. Die 
theoretische Konzeption der ökonomisch-politischen Manuskripte aus dem Jahre 
1844 gründet auf einer anthropologischen Idee des Menschen, die der Philo-
sophie Feuerbachs viel verdankt. Im Bereich der Politik und der Ökonomie 
benutzt Marx mit dem Begriff der Entäußerung eine zentrale Kategorie der 
Theologie.

»Worin besteht nun die Entäußerung der Arbeit? Erstens, daß die Arbeit dem Arbeiter 

äußerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört, daß er sich daher in seiner Arbeit nicht 

bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglücklich fühlt, keine freie physische 

und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis abkasteit und seinen Geist rui-

nier t. Der Arbeiter fühlt sich daher erst außer der Arbeit bei sich und in der Arbeit außer 

sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist er nicht zu Haus. 

Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsarbeit. Sie ist daher 

nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, um Bedürf-

nisse außer ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, daß, sobald kein 

physischer oder sonstiger Zwang existier t, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die 

äußerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entäußert, ist eine Arbeit der 

Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die Äußerlichkeit der Arbeit für den 

Arbeiter darin, daß sie nicht sein eigen, sondern eines andern ist, daß sie ihm nicht 

gehört, daß er in ihr nicht sich selbst, sondern einem andern angehört. Wie in der Reli-

gion die Selbsttätigkeit der menschlichen Phantasie, des menschlichen Hirns und des 

menschlichen Herzens unabhängig vom Individuum, d.h. als eine fremde, göttliche oder 

25  |  Paolo Virno, E così via all’infinito. Logica e antropologia, Torino 2010, 206.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 61

teuflische Tätigkeit, auf es wirkt, so ist die Tätigkeit des Arbeiters nicht seine Selbst-

tätigkeit. Sie gehört einem andren, sie ist der Verlust seiner selbst.«26

Im kapitalistischen Prozess verliert der Mensch sein eigenes Selbst. Es handelt 
sich um einen historischen Prozess, der aber auch umgekehrt werden kann. 
Wenn sich Marx in den Manuskripten auf den Kommunismus als Lösung des 
Konflikts zwischen Existenz und Wesen bezieht, so schwebt ihm eine Form 
von Kommunismus als Reichtum der Liebe unter Menschen vor. Die Men-
schen können sich miteinander versöhnen, weil sie sich mit ihrem eigenen 
Wesen aussöhnen können.27 

Wenn der historische Prozess Entfremdung produziert und die Arbeit in 
ihrer kapitalistischen Form eine Entäußerung herstellt, liegt erst in der kom-
munistischen Revolution eine Lösung: 

»Der Kommunismus als positive Aufhebung des Privateigentums als menschlicher 

Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen Wesens 

durch und für den Menschen; darum als vollständige, bewußt und innerhalb des ganzen 

Reichtums der bisherigen Entwicklung gewordne Rückkehr des Menschen für sich als 

eines gesellschaftlichen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als 

vollendeter Naturalismus Humanismus, als vollendeter Humanismus Naturalismus, er 

ist die wahrhafte Auflösung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der Natur 

und mit dem Menschen, die wahre Auflösung des Streits zwischen Existenz und Wesen, 

zwischen Vergegenständlichung und Selbstbestätigung, zwischen Freiheit und Notwen-

digkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das aufgelöste Rätsel der Geschichte 

und weiß sich als diese Lösung.«28

Kommunismus bedeutet Auflösung der Widersprüche, die der historische Pro-
zess produziert. Er erlaubt die Überwindung der Entfremdung. Der Kommu-
nismus verspricht, dass sich der Mensch seine wirkliche Ganzheit eines Tages 
aneignen wird. Der entfremdete Mensch ist auch der Akteur seiner eigenen 
Befreiung. 

In den Manuskripten bezieht sich Marx auf eine Dimension der Geschichte 
als Prozess der Entfremdung des Menschen und ihrer Aufhebung. Seine an-
thropologische Konzeption ist eine humanistische Konzeption der Geschichte, 

26  |  Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.O., 514.

27  |  Louis Althusser, »Die Philosophischen Manifeste Feuerbachs« und »Über den jun-

gen Marx. Fragen der Theorie«, in: Ders., Für Marx, a.a.O., 46-104. Vgl. Pierre Dardot, 

Christian Laval, »Feuerbach et la ›substance‹«, in: Dies., Marx, Prénom: Karl, a.a.O., 

176-186.

28  |  Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.O., 536.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro62

in der die Essenz des Menschen als Arbeit gedacht wird. Der Mensch ist das 
Subjekt der Geschichte und seine Essenz besteht in der Arbeit. 

Entfremdung, Subjekt, Mensch sind aber problematische Begriffe und epis-
temologische Hindernisse auf dem Weg zu einem Materialismus der Praxis. 
Um die Begriffe von sozialen Formationen, Produktivkräften, Produktions-
verhältnissen, Ideologie zu entwickeln, muss Marx auf jede Konzeption der 
menschlichen Natur und der universellen Essenz des Menschen verzichten. 
Der Verzicht beginnt mit den Thesen über Feuerbach und mit der Deutschen 
Ideologie. Sie sind die ersten Momente, in denen Marx mit jeder Form von An-
thropologie und Humanismus bricht. In der sechsten These über Feuerbach 
steht zu lesen:

»Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschli-

che Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes Abstraktum. In seiner Wirk-

lichkeit ist es das ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse.«29

Diese These führt den Begriff der historischen Praxis ein. Das menschliche 
Wesen wird auf der Basis der gesellschaftlichen Verhältnisse gedacht. In die-
sem Zusammenhang bringt die These eine Wende mit sich, weil sie gleich-
zeitig den Realismus und den Nominalismus ablehnt. Realistisch wäre der 
Gedanke, dass das Wesen vor der Existenz der Individuen kommt. Der Nomi-
nalismus würde betonen, dass die Individuen die Ur-Realität sind, woraus die 
universellen Begriffe abstrahiert werden können. Marx lehnt beide Varianten 
ab, um die vielfältigen Beziehungen zu denken, welche die Individuen mitein-
ander eingehen. Solche vielfältigen und gegenständlichen Beziehungen konsti- 
tuieren gleichsam die ›Essenz‹ der Individuen. Diese ›Essenz‹ wäre das, was 
durch die gesellschaftlichen Verhältnisse existiert. Dieses Ergebnis zeichnete 
sich bereits mit der fünften Feuerbach-These ab: »Feuerbach, mit dem abs-
trakten Denken nicht zufrieden, will die Anschauung; aber er faßt die Sinnlich-
keit nicht als praktische menschlich-sinnliche Tätigkeit.«30 Feuerbach ersetzt 
den wirklichen historischen Menschen mit dem (abstrakten) Menschen. Er 
erreicht nicht den wirklichen, existierenden, tätigen Menschen, sondern nur 
ein Abstraktum, wie Marx und Engels in der Deutschen Ideologie erklären.31

Aber das ist nicht alles. An die Stelle Gottes tritt einfach der Mensch. Feu-
erbach tauscht sie lediglich aus und ersetzt jenen mit diesem. Wie Gilles De-
leuze unterstreicht:

29  |  Marx, »Thesen über Feuerbach«, in MEW 3, a.a.O., 6.

30  |  Ebd.

31  |  Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, a.a.O., 165-166. Vgl. auch 

Pierre Macherey, Marx 1845: Les thèses sur Feuerbach, Paris 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 63

»Feuerbach erklärt, dass der Mensch sich gewandelt habe, Gott geworden 
sei; dass Gott sich gewandelt habe, das Wesen Gottes zum Wesen des Men-
schen geworden sei.«32 Nach Feuerbach verdrängt der Mensch Gott von seinem 
Thron – und nimmt so gewissermaßen seinen Platz ein. Ohne Mühe machte 
bereits Max Stirner deutlich, wie Deleuze betont, »dass die Idee, das Bewusst-
sein oder die Gattung nicht minder Entfremdungsphänomene sind wie die 
traditionelle Theologie. Die relativen Wiederaneignungen bilden absolute Ent-
fremdungen. Mit der Theologie rivalisierend, schlägt die Anthropologie das 
Ich dem Menschen als dessen Eigentum zu. Aber die Dialektik wird solange 
nicht haltmachen, bis nicht auch am Ende das Ich selbst Eigentümer ist […].«33

Wenn sich Marx von Feuerbachs Humanismus distanziert, so kann er sich 
dabei auf Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum berufen. Dieses Buch 
lässt den Begriff vom Menschen explodieren. Es zeigt, dass der humanistische 
Atheismus von Feuerbach nur eine religiöse Ideologie ist. Stirners Kritik übt 
auf Marx einen gewissen Einfluss aus. Sie zwingt ihn dazu, über drei Probleme 
genauer nachzudenken: Individuum, Gesellschaft (das Problem einer Theorie 
der Gesellschaft) und Ideologie. Der Einzige und sein Eigentum zeigt nicht nur, 
dass universelle Begriffe Abstraktionen sind. Das Buch macht auch deutlich, 
dass solche Abstraktionen Fiktionen sind und als solche ebenso perverse Herr-
schaftsformen. Stirners Kritik zeigt, dass der Tod Gottes mit dem Ende der 
Metaphysik verknüpft ist. Ausgehend von dieser Kritik kann Marx eine Theorie 
entwickeln, die zeigt, worin die Macht der Abstraktionen genau liegt und wie 
Ideen Herrschaftsformen annehmen. Es handelt sich dabei um die Theorie der 
Ideologieproduktion, die einen weiteren Schritt auf dem Weg zu einer konse-
quenten philosophischen Anthropologiekritik ist. 

Der von Marx befestigte Weg zur Anthropologiekritik beeinflusst so ent-
scheidend die ganze zeitgenössische Kultur, dass man sagen kann, dass es eine 
Philosophie vor und nach Marx gibt. Im zeitgenössischen Denken bahnt Marx 
einen Weg von entscheidender Bedeutung für die Entstehung sog. poststruk-
turalistischer Theorien. Mit ihm ändert sich die Frage nach der Subjektivität 
von einer Frage nach der transzendentalen Stellung zu einer Position als Effekt 
oder Resultat sozialer Prozesse. In diesem Zusammenhang ist seine Theorie 
die Bedingung der Möglichkeit poststrukturalistischer Analysen.

32  |  Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie [1962], übers. v. Bernd Schwibs, 

Hamburg 2008, 172; Roberto Nigro, »Un épisode du débat contemporain autour de 

l’anthropologie philosophique«, in: Kant eprints Journal Série 2, vol. 6, International 

Journal of the Brazilian Kant Society, State University of Campinas 2011, 14-31. 

33  |  Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., 175.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

