Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Roberto Nigro

In der europiischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gibt es zwei entschei-
dende Momente einer philosophischen Kritik der Anthropologie. Der erste
bezieht sich auf den deutschsprachigen Raum in der ersten Hilfte des 2o0.
Jahrhunderts und kann mit den Werken von Max Scheler, Helmuth Plessner,
Arnold Gehlen, Ernst Cassirer und mit ihren phinomenologischen oder exis-
tenzphilosphischen Kritikern wie Martin Heidegger u.a. assoziiert werden.
Der zweite Moment ist Teil der strukturalistischen Wende und kann mit den
Debatten um die Humanwissenschaften und die theoretischen Humanismen
verkniipft werden, welche sich in Frankreich in den 1960er Jahren abspielten.
Die Kritik der philosophischen Anthropologie verbindet sich mit der Dekonst-
ruktion humanistischer Vorstellungen und beides trigt dazu bei, die Theorie
des Subjekts in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang wird der Weg der
Entwurzelung des als arché (Grund, Ursprung, Prinzip) konzipierten Subjekts
gebahnt und die Frage nach seiner Rekonstruierbarkeit als Effekt oder Produkt
von historischen Prozessen gestellt.!

Wenn die Kritiken der humanistischen Figuren und des Subjekts im zeit-
genossischen Denken interferieren, so liegt der Grund darin, dass das moder-
ne postkantische Denken den Menschen mit dem Subjekt gleichgestellt hat.

Allerdings haben solche und dhnliche Themen die europdische Kultur
schon frither in verschiedenen Formen beschiftigt. Seit der Renaissance exis-

1 | Etienne Balibar, »Le structuralisme: une destitution du sujet?« in: Revue de Méta-
physique et de Morale 1, Januar 2005: Repenser les structures. Ich erlaube mir, aufzwei
Aufsatze hinzuweisen, in denen ich diese Themen eingehend diskutiert habe: Roberto
Nigro, »The Question of the Subject in the Trajectory of the Death of God as Veritable
Critique of the Anthropological Illusion«, in: Coincidentia. Zeitschrift flir europdische
Geistesgeschichte: Kulturphilosophie, Diskursanalyse und Alteritat bei Foucault und
Certeau, Aschendorff Verlag Miinster 2013, 393-414 und R. Nigro, »Le grondement de
la critique du sujet fondateur dans le réveil du sommeil anthropologiques, in: Diogo
Sardinha (Hg.), Kant-Foucault et ’Anthropologie, »Rue Descartes« Collége International
de Philosophie, Paris 2012, 17-28.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Roberto Nigro

tierten eine Vielzahl unterschiedlicher Vorstellungen vom Menschen, die jedes
Mal verschiedene Formen von Humanismus hervorgebracht haben.?

Ausgehend von der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts zeichnet sich je-
doch eine Fragestellung ab, die bis in die gegenwirtigen Debatten hinein ihren
ganzen Einfluss geltend macht. Es handelt sich um das Auftauchen empirisch
orientierter Forschungen, die beanspruchen, eine neue Wissenschaft zu griin-
den: die Anthropologie.®* Die Besonderheit dieser neu entstehenden Wissen-
schaft liegt darin, dass sie nicht nur Wissenschaft des Menschen zu sein bean-
sprucht, sondern auch Wissenschaft dessen, was seine Erkenntnis begriindet
und begrenzt. In diesem Zusammenhang erscheint die philosophische Anth-
ropologie als Theoriegrundlage der Humanwissenschaften. Sie erhebt den An-
spruch, fundamentale Bedingung der Moglichkeit der Humanwissenschaften
zu sein.

Mit diesem Anspruch bewegt sich das moderne Denken in eine Sackgasse.
Leicht wird vergessen, wie problematisch in Kants Philosophie das Verhiltnis
zwischen kritischem Projekt und anthropologischer Frage war. Mehr als 25
Jahre lang hat Kant Vorlesungen iiber Anthropologie gehalten — und wihrend-
dessen hat er sich stindig zwischen den beiden Polen bewegt. Aber er hat sich
nie dazu entschlossen, die Anthropologie aus dem Rahmen der Kritik zu 16sen.

Foucault erklirt es, wenn er schreibt:

»That Kant taught anthropology for twenty-five years stems from something more than
the demands of university life; this persistence is linked to the very structure of the Kan-
tian problem: How to think, analyze, justify and ground finitude in a thinking which does
not take the path of an ontology of the infinite and does not find its justification in a
philosophy of the absolute? The question is effectively at work in the Anthropology but,
because it cannot be thought for itself in the context of an empirical enquiry, it cannot
assume its true dimensions there. Hence the marginal character of anthropology with
regard to the Kantian enterprise: it is at once essential and inessential - a border that
is peripheral to the center, but which never stops referring to and interrogating it. One
could say that the critical movement broke away from the anthropological structure,
both because the latter gives it its outline, and because the critical movement acquires

2 | Michel Foucault, »Was ist Aufklarung?«, lbers. v. Hans-Dieter Gondek, in: Dits et
Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV, Frankfurt a.M. 2005, 687-707.

3 | Eshandeltsich um eine ganze Reihe von Werken, die im gleichen Zeitraum der Aus-
arbeitung der kantischen Philosophie auftauchen. Um nur einige zu nennen: Johannes
N. Tetens, Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur und Ihre Entwicklung,
Leipzig, 1772; Ernst Platner, Anthropologie fir Arzte und Weltweise, Leipzig, 1772; Carl
C.E. Schmid, Empirische Psychologie, Jena, 1791; Christian D. Voss, Grundriss einer
vorbereitenden Anthropologie, Halle, 1791; Justus C. Loder, Anfangsgriinde der medici-
nischen Anthropologie, Weimar 1793.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

its value only by breaking free of anthropology, by turning against it, and, in so doing, by
grounding it. [...] We see what web of confusion and illusion anthropology and contem-
porary philosophy are tangled up in. One aim has been to make the anthropology count
as a Critique, as a critique liberated from the prejudices and the dead weight of the a
priori, overlooking the fact that it can give access to the realm of the fundamental only if
[it] remains under the sway of the Critique. Another (which is just another version of the
same oversight) has been to turn anthropology into a positive field which would serve
as the basis for and the possibility of all the human sciences, whereas in fact it can only
speak the language of the limit and of negativity.«*

Die auf der Basis von empirischen Forschungen entstandene Anthropologie
bezieht sich auf die Endlichkeit des Menschen; sie beschiftigt sich mit ihren
Grenzen und ihrer Negativitit. Daher entsteht hier die Frage danach, wie das
Feld der endlichen Erkenntnis eine theoretische Grundlage fiir alle Human-
wissenschaften geltend machen kann[.]? Wird aber vergessen, dass die Anth-
ropologie die Sprache der Endlichkeit spricht, dann fillt man allzu leicht in
einen anthropologischen Schlaf. In ihm verwandelt sich die Endlichkeit des
Menschen in ein Wesen; die menschliche Essenz wird die Wahrheit der Wahr-
heit, d.h. die Basis, worauf alle Humanwissenschaften ruhen koénnen. Ein
Netz falscher Vorstellungen und Missverstindnisse breitet sich im Herzen des
modernen Denkens aus. Seine Struktur macht sich noch im zeitgenéssischen
Denken bemerkbar. Dabei handelt es sich um Folgeerscheinungen einer von
Gott beraubten klassischen Philosophie, die noch immer ihre Schatten iiber
die Philosophie unserer Zeit wirft.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts hat Nietzsche ein letztes Wort iiber die
Monster gesprochen, die den anthropologischen Schlaf bevolkern: seine Ab-
lehnung der Idee einer urspriinglichen menschlichen Natur, zeigt die Unmog-
lichkeit auf, das Wesen des Menschen vom Prozess seiner Konstitution zu tren-
nen. Nietzsche artikuliert damit eine wichtige Einsicht, die in anderer Form
schon im Mittelpunkt der Philosophie Marx’ stand.

Auf den folgenden Seiten wende ich mich Marx und seiner philosophischen
Behandlung dieser Themen zu. Sein philosophischer Ansatz realisiert eine
vollstindige Kritik der oben erwihnten Sackgassen und Strukturen, in denen
sich das postkantische Denken verfingt. Wenn das postkantische Denken
in diesem Sinne in Engpisse miindet, welche Foucault spiter durch den Be-

4 | Michel Foucault, Introduction to Kant’s Anthropology [2008], edited, with an Af-
terword and Critical Notes, by Roberto Nigro; libers. v. Roberto Nigro und Kate Briggs,
Semiotext(e), Los Angeles, 2008, 120-121.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

53


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Roberto Nigro

griff der empirisch-transzendentalen Dublette klirt,’ zielt die marxsche Kritik
genau darauf, ein solches Gewirr zu losen. Im Kern seiner Kritik steht die
gleichzeitige Ablehnung von Empirismus und Transzendentalismus. Marx’
Materialismus schliefit nicht nur den Empirismus des Subjekts aus, sondern
auch seine transzendentalen Figuren.® In der Einleitung zu den Grundrissen
schreibt er dazu:

»Der einzelne und vereinzelte Jager und Fischer, womit Smith und Ricardo beginnen,
gehort zu den phantasielosen Einbildungen des 18. Jahrhunderts. Robinsonaden, die
keineswegs, wie Kulturhistoriker sich einbilden, bloR einen Riickschlag gegen Uberver-
feinerung und Riickkehr zu einem miflverstandnen Naturleben ausdriicken. Sowenig wie
Rousseaus Contrat social, der die von Natur independenten Subjekte durch Vertrag in
Verhéltnis und Verbindung bringt, auf solchem Naturalismus beruht. Dies Schein und
nur der dsthetische Schein der kleinen und grofen Robinsonaden. Es ist vielmehr die
Vorwegnahme der »birgerlichen Gesellschaft,, die seit dem 16. Jahrhundert sich vor-
bereitete und im 18. Riesenschritte zu ihrer Reife machte. In dieser Gesellschaft der
freien Konkurrenz erscheint der einzelne losgeldst von den Naturbanden usw., die ihn in
frihren Geschichtsepochen zum Zubehdr eines bestimmten, begrenzten menschlichen
Konglomerats machen. Den Propheten des 18. Jahrhunderts, auf deren Schultern Smith
und Ricardo noch ganz stehn, schwebt dieses Individuum des 18. Jahrhunderts - das
Produkt einerseits der Auflosung der feudalen Gesellschaftsformen, andrerseits der
seit dem 16. Jahrhundert neuentwickelten Produktivkréfte - als Ideal vor, dessen Exis-
tenz eine vergangne sei. Nicht als ein historisches Resultat, sondern als Ausgangspunkt
der Geschichte. Weil als das naturgemafie Individuum, angemessen ihrer Vorstellung
von der menschlichen Natur, nicht als ein geschichtlich entstehendes, sondern von der
Natur gesetztes. Diese Tauschung ist jeder neuen Epoche bisher eigen gewesen.«’

Mit den Grundrissen sind wir in einer Phase des Marx’schen Denkens, in der
die Begriffe von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen im Vorder-
grund stehen. Marxsche Anthropologiekritik schlieft bereits hier alle Dimen-
sionen des Menschenwesens oder der menschlichen Essenz als Horizont und
Ausgangspunkt der Analyse aus.? In den Vordergrund treten gesellschaftliche

5 | MichelFoucault,DieOrdnungderDinge.Eine Archdologie derHumanwissenschaften
[1966], libers. v. Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 2003, 384.

6 | Etienne Balibar, The Philosophy of Marx [1993], iibers. v. Chris Turner, London
1995, 23-30, 65.

7 | Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (1857-58), in: Karl Marx/
Friedrich Engels, Werke (MEW) Bd. 42, Dietz, Berlin 1983, 19.

8 | Inseinem zu diesen Themen entscheidenden Kommentar schreibt Althusser: »(ber
die Menschen etwas erkennen kann man nur unter der absoluten Bedingung, zuvor den
philosophischen (theoretischen) Mythos vom Menschen zu Asche reduziert zu haben.«

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Verhiltnisse als individuelle Existenzbedingungen. Thematisch werden das
gesellschaftliche Individuum als Resultat der Entwicklung der Produktivkrifte
und seine scheinbare Unabhingigkeit von seinesgleichen.

»[D]ie Individuen scheinen unabhéngig (diese Unabhéangigkeit, die iiberhaupt blof eine
lllusion ist und richtiger Gleichgiiltigkeit - im Sinn der Indifferenz - hiefRe), frei aufeinan-
derzu stoRen und in dieser Freiheit auszutauschen; sie scheinen so aber nur fiirden, der
von den Bedingungen, den Existenzbedingungen (und diese sind wieder von Individu-
en unabhéngige und erscheinen, obgleich von der Gesellschaft erzeugt, gleichsam als
Naturbedingungen, d.h. von den Individuen unkontrollierbare) abstrahiert, unter denen
diese Individuen in Beriihrung treten.«’

Das gesellschaftliche Individuum resultiert aus historischen Prozessen der
Entwicklung der Produktivkrifte. Die gesellschaftlichen Beziehungen und die
Produktivkrifte sind gleichzeitig verschiedene Seiten der Entwicklung des ge-
sellschaftlichen Individuums. In dieser Weise revolutioniert Marx den Begriff
vom Subjekt, weil er die Beziehungen zwischen Subjektivierung, Unterwer-
fung und Subjektivitit auf einer neuen Grundlage denkt. Mit ihr korrespon-
diert eine neue Theorie der Konstitution der sozialen Wirklichkeit.

Die Besonderheit der marx’schen Analyse besteht aber darin, dass sie sich
immer auf eine antagonistische Dimension bezieht. Die Revolution kann nicht
linger als Wiederaneignung eines im kapitalistischen Prozess verlorenen
Menschenwesens gedacht werden. Die materiellen Produktionsbedingungen
und die historische Konstitution des gesellschaftlichen Individuums sind Vor-
aussetzungen dafiir, das Kapital »in die Luft zu sprengen«:

»Die Produktivkrafte und gesellschaftlichen Bedingungen [...] erscheinen dem Kapital
nur als Mittel und sind fiir es nur Mittel, um von seiner bornierten Grundlage aus zu
produzieren. In fact aber sind sie die materiellen Bedingungen, um sie in die Luft zu
sprengen«,1°

L. Althusser, Fiir Marx [1965], lbers. v. Gabriele Sprigath, Frankfurt a.M. 2011, 292).
Vgl. ebd. den ganzen Teil Marxismus und Humanismus, 280-318; Warren Montag, Alt-
husser and His Contemporaries, Duke UP 2013, insbesondere Kap. 6: Marxism and Hu-
manism, 103-117; Roberto Nigro, »La question de I’Anthropologie dans I'interprétation
althussérienne de Marxe, in: Jean-Claude Bourdin (Hg.), Althusser, une lecture de Marx,
Presses Universitaires de France, Paris 2008, 87-112.

9 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 97.

10 | Ebd, 602. In der Tradition des italienischen Operaismus und Post-Operaismus
standen diese Seiten der Grundrisse (die auch als »Maschinenfragment« bekannt
sind; vgl. ebd., 590-608) oft im Mittelpunkt der Analyse. Uber die Implikationen des
Marx’schen Textes existieren zahlreiche Arbeiten. Siehe u.a. Antonio Negri, Marx Beyond

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

55


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Roberto Nigro

Auf diesen Seiten erscheint der Kommunismus weder als eine ideale Gesell-
schaft noch als die wahre Auflésung des Streits zwischen Existenz und Wesen',
sondern als die wirkliche Bewegung'?, die die Aneignung des produzierten ge-
sellschaftlichen Reichtums realisiert.”® In den Grundrissen heiflt es dazu:

»Die Natur baut keine Maschinen, keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs
self-acting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natiirliches Mate-
rial, verwandelt in Organe des menschlichen Willens iber die Natur oder seiner Betati-
gungin der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand geschaffne Organe des mensch-
lichen Hirns; vergegenstandlichte Wissenskraft. Die Entwicklung des capital fixe zeigt
an, bis zu welchem Grade das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge zur un-
mittelbaren Produktivkraft geworden ist und daher die Bedingungen des gesellschaft-
lichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general intellect gekommen und
ihm gemdaf umgeschaffen sind. Bis zu welchem Grade die gesellschaftlichen Produk-
tivkrafte produziert sind, nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare
Organe der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses.«'

Einerseits findet hier ein objektiver Prozess statt: Die gesellschaftliche Produk-
tivkraft misst sich an dem Capital fixe, sie existiert in ihm in gegenstdndlicher
Form. Mit diesem allgemeinen Fortschritt entwickelt sich die Produktivkraft
des Kapitals, die sich das Kapital gratis aneignet. Die Assoziation der Arbeiter,
die in der Fabrik generiert wird, ist daher nicht von ihnen, sondern vom Kapi-
tal gesetzt. Marx schreibt: »Ihre Vereinigung ist nicht ihr Dasein, sondern das
Dasein des Kapitals. Dem einzelnen Arbeiter gegentiber erscheint sie zufillig.
Er bezieht sich auf seine eigne Vereinigung mit andren Arbeitern und Koope-
ration mit ihnen als fremde, als Wirkungsweisen des Kapitals.«!® Aber auch
hier erscheint die antagonistische Duplizitit der Arbeitsform, d.h. die Tatsa-

Marx. Lessons on the Grundrisse [1979], Ubers. v. Harry Cleaver, Pluto Press, London
1991, hier v.a. Lesson 8; Paolo Virno, Exodus, libers. v. Klaus Neundlinger und Gerald
Raunig, Wien 2010.

11 | So definiert Marx selbst den Kommunismus in den Okonomisch-philosophischen
Manuskripten aus dem Jahre 1844, MEW, Bd. 40, 536.

12 | »Wirnennen Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand
aufhebt.« Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3, 35.

13 | Sandro Mezzadra, »Krafte und Formen. Gouvernamentalitdt und »Bios«in der Zeit
des globalen Kapitals«, in: Isabell Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig (Hg.), Inventio-
nen 2, Ziirich, Berlin 2012, 205-217.

14 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 602. Vgl. Christian Marazzi, »Socialismo del capitale,
in: Lessico Marxiano, Manifestolibri, Rom 2008, 155-167 und im selben Band: Paolo
Virno, »Cooperazione«, 105-116.

15 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 505.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

che, dass »die Arbeit einerseits die absolute Armut als Gegenstand, andrerseits
die allgemeine Mdoglichkeit des Reichtums als Subjekt und als Titigkeit ist.«'®

Wenn der Kommunismus die wirkliche Bewegung ist, welche den jetzigen
Zustand aufhebt, dann kénnte er mit dem Wesen der groflen Industrie identi-
fiziert werden. Wir wiren noch in der Form der objektiven Entwicklung, weil
diese wirkliche Bewegung nicht nur eine Mdoglichkeit ist, sondern auch die
innere Kraft der Produktionsverhiltnisse darstellt, die in Richtung des Kom-
munismus dringt. Aber Marx bricht auch mit der traditionellen Geschichts-
auffassung, die mit dem Anspruch auftritt, Geschichte nach einem »aufier ihr
liegenden Maf3stab« zu schreiben:

»Die ganze bisherige Geschichtsauffassung hat diese wirkliche Basis der Geschichte
entweder ganz und gar unberticksichtigt gelassen oder sie nur als eine Nebensache be-
trachtet, die mit dem geschichtlichen Verlauf aufier allem Zusammenhang steht. Die
Geschichte mu daher immer nach einem aufer ihr liegenden Mafistab geschrieben
werden; die wirkliche Lebensproduktion erscheint als Urgeschichtlich, whrend das Ge-
schichtliche als das vom gemeinen Leben Getrennte, Extra Uberweltliche erscheint.«!’

Dann ist der Kommunismus weder ein Ideal noch eine 6konomische, in der
Entwicklung der Produktivkrifte eingeschriebene Notwendigkeit. Er ist die
Moglichkeit des Reichtums als Entwicklung von Lebensprozessen, die nicht
unter der Aufsicht des Kapitals stehen.!®

Mit dem Hinweis auf die »wirkliche Basis der Geschichte« und die »wirk-
liche Lebensproduktion« wird auch deutlicher, inwiefern Marx die Beziehung

16 | Ebd., 218.

17 | Marx, Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.0., 39

18 | In diesem Zusammenhang geben Michael Hardt und Antonio Negri die stérkste
Interpretation des Marx’schen Textes. Die Lebensprozesse, die nicht unter der Kontrolle
des Kapitals subsumiert werden kdnnen und gleichzeitig Teile eines kontinuierlichen
Antagonismus sind, werden anhand des Begriffs der »biopolitischen« Produktion
interpretiert. Die neuen Formen des Klassenkampfes waren biopolitische Kampfe. So
erweitern sie einen Begriff von Michel Foucault (und Gilles Deleuze) und gebrauchen ihn
in einem neuen Kontext. Siehe Hardt, Negri, Common Wealth. Das Ende des Eigentums,
ibers. v. Thomas Atzert, New York, Frankfurt a.M. 2009. Fiir eine detaillierte Diskussion
dieser Fragen vgl. Pierre Dardot, Christian Laval et El Mouhoub Mouhoud, Sauver Marx?
Empire, multitude, travail immatériel, Paris 2007, v.a. Teil Il, »De la limite« du Capital
auseuilcdu Communisme«, 99-183. Siehe auch Roberto Nigro, »Quelques remarques
surles enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx«, in: Cahier de I’Herne, Michel
Foucault, Paris 2011, 143-148 und Sandro Mezzadra, »The Topicality of Prehistory. A
New Reading of Marx’s Analysis of »so called Primitive Accumulation«, in: Rethinking
Marxism 3,2011, 302-321.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

57


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Roberto Nigro

zwischen Praxis und Theorie revolutioniert. Dabei geht es nicht zuletzt um
Methodenfragen, die sich mit dem Verhiltnis von sinnlicher Anschauung und
begrifflicher Reprisentation stellen. Auf den ersten Blick konnte es so ausse-
hen, als ob Marx das Reale und Konkrete beiseite stellen wiirde:

»Es scheint das richtige zu sein, mit dem Realen und Konkreten, der wirklichen Voraus-
setzung zu beginnen, also z.B. in der Okonomie mit der Bevélkerung, die die Grundlage
und das Subjekt des ganzen gesellschaftlichen Produktionsakts ist. Indes zeigt sich
dies bei ndherer Betrachtung [als] falsch. [...] Das Konkrete ist konkret, weil es die Zu-
sammenfassung vieler Bestimmungen ist, also Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken
erscheint es daher als Prozefl der Zusammenfassung, als Resultat, nicht als Ausgangs-
punkt, obgleich es der wirkliche Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der
Anschauung und der Vorstellung ist.«!

Aber es geht hier um den Akt der Konstitution der Begriffe in einer besonderen
Wissenschaft. Der Verzicht auf das Konkrete als Ausgangspunkt der Analyse
bedeutet nicht, dass Marx seine Analyse in idealistische Richtungen lenkt.?
Im Gegenteil zeigt er, dass sich die einfachsten Begriffe der politischen Okono-
mie im Ausgang von Anschaung und Reprisentation bilden. Aber das Konkre-
te der Reprisentation ist eine Abstraktion, die sich im Konkreten des Denkens
wiederholen muss. Es gibt quasi zwei Sorten der Konkretion: das Konkrete der
Reprisentation und das Konkrete des Denkens, wie es ebenso zwei Sorten von
Abstraktionen gibt: eine am Anfang und eine am Ende der Analyse.?! Das »ers-
te« Konkrete der Reprisentation wire eine chaotische Vorstellung des Ganzen,
wihrend das >zweite« Konkrete eine reiche Totalitit von vielen Bestimmungen
und Beziehungen ist.

Antonio Negri erklirt die Bedeutung der Marx’schen Methode als einen
kollektiven Prozess, der ein kollektives Wissen entstehen ldsst:

»The process of determinate abstraction, of the approximation and of the abstract con-
quest of the concrete is a collective process, of collective knowledge. The process of
determinate abstraction is entirely given inside this collective proletarian illumination:
it is therefore an element of critique and a form of struggle.«??

Die Thesen von der abstrakten Reprisentation und Begrifflichkeit sind wichtig,
da mitihnen die Kritik der philosophischen Anthropologie und der Philosophie

19 | Marx, Einleitung zu den Grundrissen, a.a.0., 14.

20 | Paolo Vinci, »Astrazione determinatac, in Lessico Marxiano, a.a.0., 53.

21 | Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, nrf essais, Gallimard, Paris
2012, 333.

22 | Antonio Negri, Marx Beyond Marx, a.a.0., 47.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

selbst realisierbar werden. Nach Marx ist die Philosophie keine Suche nach We-
senheiten oder nach universalen Begriffen. Das von Marx gestellte Problem ist
ein ganz anderes, vergleicht man es mit der von Kant in der Kritik der reinen
Vernunft ausgearbeiteten Frage. Im Gebrauch reiner Verstandsbegriffe unter-
nahm es Kant, die Moglichkeitsbedingungen wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bestimmen. Diese Begriffe sind reine, sofern sie vor aller Erfahrung gegeben
sind. Sie sind von ihr unabhingig oder a priori gegeben. Marx bricht nicht nur
mit dieser Transzendentalphilosophie, sondern er kann zudem demonstrieren,
dass Philosophen eine falsche Vorstellung von dem, was eine Essenz oder ein
Wesen ist, gebildet haben. Auf diese Weise revolutioniert er das ganze Feld des
philosophischen Diskurses. Bei Etienne Balibar heifdt es dazu:

»[Philosophers] have thought, firstly, that the essence is an idea or an abstraction (one
would say today, in a different terminology, a universal concept), under which may be
ranged, in a declining order of generality, specific differences and, finally, individual
differences; and, secondly, that this generic abstraction is somehow »inherent« (inne-
wohnend) in individuals of the same genus, either as a quality they possess, by which
they may be classified, or even as a form or a force which causes them to exist as so
many copies of the same model.«?3

Den realistischen Grundgedanken weist Marx ebenso zuriick wie den nomina-
listischen. Anders gesagt, lehnt er idealistische und empiristische Ansétze ab.
Er misstraut der Idee, dass vor der individuellen Existenz ein Wesen gegeben
ist; aber er geht auch davon aus, dass Individuen nicht die urspriingliche Reali-
tit sind, von welcher universelle Begriffe abgeleitet werden kénnen. Marx ist
der Denker der Beziehung, der Kooperation, des Verhiltnisses; er interessiert
sich fuir die vielfiltigen Beziehungen, die Individuen miteinander eingehen.
Solche Beziehungen bestimmen das Gemeinsame, d.h. dasjenige, was die In-
dividuen miteinander verbindet. Das Gemeinsame ist weder eine Vorausset-
zung noch eine Vorstufe der Beziehung. Es ist vielmehr eine transindividuelle
Realitit, wie Balibar hervorhebt:

»Not what is ideally »inc each individual (as a form or a substance), or what would serve,
from outside, to classify that individual, but what exists between individuals by dint of
their multiple interactions.«**

Um die Kraft des Marx’schen Arguments richtig einzuschitzen gilt es, den
Hiatus zwischen dem Gemeinsamen und dem Universalen gut zu verstehen.
Das Gemeinsame ist kein Pradikat der Individuen, sondern die Méglichkeits-

23 | Etienne Balibar, The Philosophy of Marx, a.a.0., 29.
24 | Ebd., 32.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

59


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Roberto Nigro

bedingung ihrer Individuation; das Universale wohnt den Individuen inne, im
Sinne eines Pridikats, das schon von den individualisierten Individuen ange-
eignet wurde. Wenn das Gemeinsame in re ist, ist das Universale de re.”> Der
Ausgangspunkt der Marx’schen Analyse liegt nicht in universellen Begriffen,
mit welchen die Realitit deduziert werden konnte, sondern in Begriffen, die
Ergebnisse von Praktiken sind.

Marx revolutioniert die Theorie, sofern er die alten Begriffe der klassischen
Philosophie durch neue Begriffe ersetzt. In diesem Zusammenhang wird das
traditionelle Begriffspaar (menschliches) Individuum/Wesen durch die neuen
Begriffe von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen ersetzt.

Philosophische Anthropologiekritik macht es in diesem Sinne notwendig,
die klassischen Postulate der Philosophie abzulehnen. Die Kritik nimmt dabei
auch die Form der kritischen Selbstreflexion an, sofern selbst bei Marx in man-
chen seiner Arbeiten philosophische Theoreme iiberdauern, die in der syste-
matischen Konsequenz der geschilderten Kritik abgelehnt werden miissen.

Sichtbar wird der weite Weg, den Marx durchlaufen hat, bis er die radika-
le Form seiner Anthropologiekritik erreichte, in seinen ersten Schriften. Die
theoretische Konzeption der 6konomisch-politischen Manuskripte aus dem Jahre
1844 griindet auf einer anthropologischen Idee des Menschen, die der Philo-
sophie Feuerbachs viel verdankt. Im Bereich der Politik und der Okonomie
benutzt Marx mit dem Begriff der Entduflerung eine zentrale Kategorie der
Theologie.

»Worin besteht nun die Entauerung der Arbeit? Erstens, dafl die Arbeit dem Arbeiter
duBerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehdrt, dafd er sich daher in seiner Arbeit nicht
bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglicklich fihlt, keine freie physische
und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis abkasteit und seinen Geist rui-
niert. Der Arbeiter fiihlt sich daher erst auBer der Arbeit bei sich und in der Arbeit aufRer
sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist er nicht zu Haus.
Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsarbeit. Sie ist daher
nicht die Befriedigung eines Bedirfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, um Bediirf-
nisse aufder ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, dafl, sobald kein
physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die
duBerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entaufert, ist eine Arbeit der
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die AuBerlichkeit der Arbeit fiir den
Arbeiter darin, dafd sie nicht sein eigen, sondern eines andern ist, daf} sie ihm nicht
gehdrt, dafd er in ihr nicht sich selbst, sondern einem andern angehért. Wie in der Reli-
gion die Selbsttatigkeit der menschlichen Phantasie, des menschlichen Hirns und des
menschlichen Herzens unabhéngig vom Individuum, d.h. als eine fremde, gottliche oder

25 | Paolo Virno, E cosi via all’infinito. Logica e antropologia, Torino 2010, 206.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

teuflische Tatigkeit, auf es wirkt, so ist die Tatigkeit des Arbeiters nicht seine Selbst-
tatigkeit. Sie gehort einem andren, sie ist der Verlust seiner selbst.«?¢

Im kapitalistischen Prozess verliert der Mensch sein eigenes Selbst. Es handelt
sich um einen historischen Prozess, der aber auch umgekehrt werden kann.
Wenn sich Marx in den Manuskripten auf den Kommunismus als Lésung des
Konflikts zwischen Existenz und Wesen bezieht, so schwebt ihm eine Form
von Kommunismus als Reichtum der Liebe unter Menschen vor. Die Men-
schen kénnen sich miteinander verséhnen, weil sie sich mit ihrem eigenen
Wesen auss6hnen kénnen.?’

Wenn der historische Prozess Entfremdung produziert und die Arbeit in
ihrer kapitalistischen Form eine Entduflerung herstellt, liegt erst in der kom-

munistischen Revolution eine Lsung:

»Der Kommunismus als positive Aufhebung des Privateigentums als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen Wesens
durch und fiir den Menschen; darum als vollstandige, bewuft und innerhalb des ganzen
Reichtums der bisherigen Entwicklung gewordne Rickkehr des Menschen fir sich als
eines gesellschaftlichen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als
vollendeter Naturalismus Humanismus, als vollendeter Humanismus Naturalismus, er
ist die wahrhafte Auflosung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der Natur
und mit dem Menschen, die wahre Auflésung des Streits zwischen Existenz und Wesen,
zwischen Vergegenstandlichung und Selbstbestatigung, zwischen Freiheit und Notwen-
digkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das aufgeldste Ratsel der Geschichte
und weif sich als diese Lésung.«?®

Kommunismus bedeutet Auflssung der Widerspriiche, die der historische Pro-
zess produziert. Er erlaubt die Uberwindung der Entfremdung. Der Kommu-
nismus verspricht, dass sich der Mensch seine wirkliche Ganzheit eines Tages
aneignen wird. Der entfremdete Mensch ist auch der Akteur seiner eigenen
Befreiung.

In den Manuskripten bezieht sich Marx auf eine Dimension der Geschichte
als Prozess der Entfremdung des Menschen und ihrer Aufhebung. Seine an-
thropologische Konzeption ist eine humanistische Konzeption der Geschichte,

26 | Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.0., 514.

27 | Louis Althusser, »Die Philosophischen Manifeste Feuerbachs« und »Uber den jun-
gen Marx. Fragen der Theorie«, in: Ders., Fir Marx, a.a.0., 46-104. Vgl. Pierre Dardot,
Christian Laval, »Feuerbach et la »substance«, in: Dies., Marx, Prénom: Karl, a.a.0.,
176-186.

28 | Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.0., 536.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

61


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Roberto Nigro

in der die Essenz des Menschen als Arbeit gedacht wird. Der Mensch ist das
Subjekt der Geschichte und seine Essenz besteht in der Arbeit.

Entfremdung, Subjekt, Mensch sind aber problematische Begriffe und epis-
temologische Hindernisse auf dem Weg zu einem Materialismus der Praxis.
Um die Begriffe von sozialen Formationen, Produktivkriften, Produktions-
verhiltnissen, Ideologie zu entwickeln, muss Marx auf jede Konzeption der
menschlichen Natur und der universellen Essenz des Menschen verzichten.
Der Verzicht beginnt mit den Thesen iiber Feuerbach und mit der Deutschen
Ideologie. Sie sind die ersten Momente, in denen Marx mit jeder Form von An-
thropologie und Humanismus bricht. In der sechsten These tiber Feuerbach
steht zu lesen:

»Feuerbach l6st das religiose Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschli-
che Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes Abstraktum. In seiner Wirk-
lichkeit ist es das ensemble der gesellschaftlichen Verhaltnisse.«?®

Diese These fithrt den Begriff der historischen Praxis ein. Das menschliche
Wesen wird auf der Basis der gesellschaftlichen Verhiltnisse gedacht. In die-
sem Zusammenhang bringt die These eine Wende mit sich, weil sie gleich-
zeitig den Realismus und den Nominalismus ablehnt. Realistisch wire der
Gedanke, dass das Wesen vor der Existenz der Individuen kommt. Der Nomi-
nalismus wiirde betonen, dass die Individuen die Ur-Realitit sind, woraus die
universellen Begriffe abstrahiert werden kénnen. Marx lehnt beide Varianten
ab, um die vielfiltigen Beziehungen zu denken, welche die Individuen mitein-
ander eingehen. Solche vielfiltigen und gegenstindlichen Beziehungen konsti-
tuieren gleichsam die >Essenz« der Individuen. Diese >Essenz« wire das, was
durch die gesellschaftlichen Verhiltnisse existiert. Dieses Ergebnis zeichnete
sich bereits mit der fiinften Feuerbach-These ab: »Feuerbach, mit dem abs-
trakten Denken nicht zufrieden, will die Anschauung; aber er fafit die Sinnlich-
keit nicht als praktische menschlich-sinnliche Titigkeit.«*® Feuerbach ersetzt
den wirklichen historischen Menschen mit dem (abstrakten) Menschen. Er
erreicht nicht den wirklichen, existierenden, titigen Menschen, sondern nur
ein Abstraktum, wie Marx und Engels in der Deutschen Ideologie erkliren.*!

Aber das ist nicht alles. An die Stelle Gottes tritt einfach der Mensch. Feu-
erbach tauscht sie lediglich aus und ersetzt jenen mit diesem. Wie Gilles De-
leuze unterstreicht:

29 | Marx, »Thesen iiber Feuerbache, in MEW 3, a.a.0., 6.

30 | Ebd.

31 | Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, a.a.0., 165-166. Vgl. auch
Pierre Macherey, Marx 1845: Les théses sur Feuerbach, Paris 2008.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

»Feuerbach erklirt, dass der Mensch sich gewandelt habe, Gott geworden
sei; dass Gott sich gewandelt habe, das Wesen Gottes zum Wesen des Men-
schen geworden sei.«* Nach Feuerbach verdringt der Mensch Gott von seinem
Thron — und nimmt so gewissermaflen seinen Platz ein. Ohne Miithe machte
bereits Max Stirner deutlich, wie Deleuze betont, »dass die Idee, das Bewusst-
sein oder die Gattung nicht minder Entfremdungsphinomene sind wie die
traditionelle Theologie. Die relativen Wiederaneignungen bilden absolute Ent-
fremdungen. Mit der Theologie rivalisierend, schligt die Anthropologie das
Ich dem Menschen als dessen Eigentum zu. Aber die Dialektik wird solange
nicht haltmachen, bis nicht auch am Ende das Ich selbst Eigentiimer ist [...].«**

Wenn sich Marx von Feuerbachs Humanismus distanziert, so kann er sich
dabei auf Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum berufen. Dieses Buch
lisst den Begriff vom Menschen explodieren. Es zeigt, dass der humanistische
Atheismus von Feuerbach nur eine religiose Ideologie ist. Stirners Kritik iibt
auf Marx einen gewissen Einfluss aus. Sie zwingt ihn dazu, tiber drei Probleme
genauer nachzudenken: Individuum, Gesellschaft (das Problem einer Theorie
der Gesellschaft) und Ideologie. Der Einzige und sein Eigentum zeigt nicht nur,
dass universelle Begriffe Abstraktionen sind. Das Buch macht auch deutlich,
dass solche Abstraktionen Fiktionen sind und als solche ebenso perverse Herr-
schaftsformen. Stirners Kritik zeigt, dass der Tod Gottes mit dem Ende der
Metaphysik verkniipft ist. Ausgehend von dieser Kritik kann Marx eine Theorie
entwickeln, die zeigt, worin die Macht der Abstraktionen genau liegt und wie
Ideen Herrschaftsformen annehmen. Es handelt sich dabei um die Theorie der
Ideologieproduktion, die einen weiteren Schritt auf dem Weg zu einer konse-
quenten philosophischen Anthropologiekritik ist.

Der von Marx befestigte Weg zur Anthropologiekritik beeinflusst so ent-
scheidend die ganze zeitgenossische Kultur, dass man sagen kann, dass es eine
Philosophie vor und nach Marx gibt. Im zeitgenéssischen Denken bahnt Marx
einen Weg von entscheidender Bedeutung fiir die Entstehung sog. poststruk-
turalistischer Theorien. Mit ihm 4ndert sich die Frage nach der Subjektivitit
von einer Frage nach der transzendentalen Stellung zu einer Position als Effekt
oder Resultat sozialer Prozesse. In diesem Zusammenhang ist seine Theorie
die Bedingung der Mdéglichkeit poststrukturalistischer Analysen.

32 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie [1962], libers. v. Bernd Schwibs,
Hamburg 2008, 172; Roberto Nigro, »Un épisode du débat contemporain autour de
I'anthropologie philosophiques, in: Kant eprints Journal Série 2, vol. 6, International
Journal of the Brazilian Kant Society, State University of Campinas 2011, 14-31.

33 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., 175.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51. - Open Acce

63


https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839428563-004 - am 14.02.2026, 07:59:51.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

