
https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Myriam Bienenstock / Pierre Bühler (Hg.)

Religiöse Toleranz heute – und gestern

VERLAG KARL ALBER A

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im 18. Jahrhundert als aufklärerischer Kampfbegriff gegen Religions-
verfolgungen entwickelt, wird neuerdings die Idee der Toleranz bis in
die Feuilletons der Tageszeitungen hinein wieder auffällig häufig und
kontrovers diskutiert. Oft wird bei solchen öffentlichen Diskussionen
unterstellt, dass die Religion überhaupt, insbesondere aber monotheis-
tische Religionsformen (Judentum, Christentum, Islam) mit »Tole-
ranz« inkompatibel wären. Nicht nur der »eifersüchtige« Gott des Al-
ten Testaments oder der »wahre Gott« des Neuen, sondern selbst die
(mit dem Monotheismus assoziierte) Unterscheidung von »wahr« und
»falsch« werden als Ursachen für Intoleranz verurteilt. In Absetzung
von solchen vereinfachenden Zuschreibungen wird gefragt, wie inner-
halb eines liberalen Rechtstaates die Grenzen der Toleranz gegenüber
bestimmten kulturell-religiösen Erscheinungsformen zu bestimmen
sind.

Erhellend sind in diesem Zusammenhang einige Denker der Auf-
klärung und des deutschen Idealismus, die einen philosophisch sehr
differenzierten Toleranzbegriff erarbeitet haben und damit, weit ins
19. und 20. Jahrhundert hineinwirkend, eine bedeutende, heute aber
oft verkannte Rolle in den religiösen und politischen Toleranz-Debat-
ten gespielt haben. Außerdem greifen die Autoren des Bandes gegen-
wärtige Fragestellungen auf, die sowohl in den Wissenschaften als auch
in einer breiteren Öffentlichkeit thematisiert werden, zum Beispiel zu
Antisemitismus und Islamophobie.

Die Herausgeber:

Myriam Bienenstock ist Professorin für Philosophie an der Universität
François Rabelais in Tours.

Pierre Bühler ist Professor für Systematische Theologie an der Univer-
sität Zürich.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Myriam Bienenstock
Pierre Bühler (Hg.)

Religiöse Toleranz
heute – und gestern

Verlag Karl Alber Freiburg/München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2011
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Föhren
Herstellung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48492-0 (Print)

ISBN 978-3-495-86029-8 (E-Book)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einführung der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Teil 1: »gestern«
Was haben wir den Toleranzauffassungen des 18. und
19. Jahrhunderts zu verdanken?

Myriam Bienenstock (Tours/Paris)
Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza 19

Norbert Waszek (Paris)
Deutungslinien der Toleranz bei Lessing . . . . . . . . . . . . . 35

Jean Mondot (Bordeaux)
Zivilreligion und Toleranz. Konvergenzen der Ideen Rousseaus
und Johann Erich Biesters . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Ludwig Siep (Münster)
Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus – und heute . 80

Teil 2: von »gestern« nach »heute«

Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)
Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Überlegungen zur
Toleranzdebatte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

Andreas Hunziker (Zürich)
Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz? –
Eine Antwort auf Jan Assmanns »Leitkultur und doppelte
Mitgliedschaft« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128

5

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Picard (Basel)
»Der Ungrund des Widerspruchs«. Zur Aktualität von
Moses Mendelssohn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

Teil 3: »heute«

Micha Brumlik (Frankfurt)
Antisemitismus und Islamophobie –
eine Diskussionsbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Katajun Amirpur (Zürich)
Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz:
das Beispiel Iran . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Sonja Weinberg (Zürich)
Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten.
Paul Guggenheim und die europäische Minderheitenfrage
1918–1946 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192

Brigitta Rotach (Zürich)
Trialog mit wechselnden Hauptrollen. Über die Arbeit an
einer medialen Gesprächsform . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

Autoren dieses Bandes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

6

Inhalt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung der Herausgeber

Hat man vielleicht vor einigen Jahrzehnten noch das Gefühl hegen
können, dass in unseren westlichen Gesellschaften in den meisten Be-
reichen religiöse Toleranz gewährt sei, so hat der zunehmend multi-
kulturelle und multireligiöse Charakter dieser Gesellschaften in den
letzten Jahren religiöse Toleranz arg auf die Probe gestellt. Um nur
einige Beispiele von nah und fern etwas lose aufzulisten: heftige Re-
aktion gegen Mohammad-Karikaturen in Dänemark und dann fast
weltweit; leidenschaftliche Burka-Diskussionen, etwa in Frankreich;
Diskussion um die Präsenz von Kruzifixen in Schulräumen, in Italien,
in Deutschland, aber auch in der Schweiz, und hier sogar auch um die
Präsenz von Kreuzen auf Bergspitzen; Auseinandersetzung um den
Bau einer Moschee in der Nähe von Ground Zero, und das Projekt,
das Gedenken an den 11. September 2001 durch die Verbrennung des
Korans zu markieren; Zustimmung des Schweizer Volkes zur Initiative
für ein Verbot von Minaretten. An solchen Beispielen zeigt sich, dass
heute Säkularitäts- oder Laizitätsprinzipien mit religiösen Leiden-
schaften plötzlich in neuer Manier kollidieren, so dass das, was in Hin-
sicht auf gegenseitigen Respekt als bewährt erachtet wurde, neu reflek-
tiert und begründet werden muss.

Dabei kann uns ein Blick in das »gestern« der religiösen Toleranz
helfen. Die Beschäftigung mit Autoren wie Spinoza, Mendelssohn,
Lessing und anderen kann uns zeigen, wie hier mit drohender Intole-
ranz umgegangen und um Toleranz gerungen wurde. Und ein Ringen
war es in der Tat. Bei der Festlegung des Artikels 10 der französischen
Menschenrechtserklärung von 1789 zur Meinungsfreiheit hat die
Assemblée nationale wochenlang debattiert, und auch mehrere Tage
darüber, ob das auch für religiöse Meinungen gelte, so dass es nun
heißt: »Niemand soll wegen seiner Meinungen, selbst religiöser Art,
beunruhigt werden, solange ihre Äußerung nicht die durch das Gesetz

7

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festgelegte öffentliche Ordnung stört.«1 Diesem Artikel waren in
Frankreich Jahrzehnte, ja Jahrhunderte von Verfolgungen voran ge-
gangen, unter anderem auch andauernde Hugenottenverfolgungen,
im Namen des Prinzips »Un roi, une loi, une foi« (»ein König, ein
Gesetz, ein Glaube«)2 .

Dass das im 18. Jahrhundert hart Erkämpfte sich noch längere Zeit
nur mit Mühe durchsetzte, zeigt etwa der berühmt gewordene Aus-
spruch des französischen Schriftstellers Paul Claudel im Jahre 1900.
Um ihn zu verstehen, muss man wissen, dass im damaligen Frankreich
die Freudenhäuser »maisons de tolérance«, also Toleranzhäuser hie-
ßen. Als man ihn ermahnte, sich im Rahmen der Dreyfus-Affäre (Al-
fred Dreyfus, 1859–1935) etwas toleranter zu zeigen, antwortete er
lapidar: »Toleranz? Dafür gibt es Häuser!« Er wies damit die Toleranz
in den Kontext der geistigen Prostitution, und war damit bei weitem
nicht der einzige.3

Philosophische und theologische Reflexion hat im Laufe der Jahr-
zehnte dazu beigetragen, sozusagen Toleranz dem Toleranzgedanken
gegenüber zu fördern. Das ist bereits im 18. Jahrhundert der Fall, bei
den Autoren, die in der Folge untersucht werden. Das gilt aber auch für
spätere Autoren, die sich für Toleranz eingesetzt haben, auf die geistige
Toleranztradition Bezug nehmend, sie in je neuen Kontexten aus-
legend. Als Zeuge dafür sei jetzt nur ein Schweizer Autor zitiert, Fried-
rich Dürrenmatt, der sich dabei auf den alten Sokrates bezieht, mit
einer Subtilität, die mit Claudels lapidarem Satz stark kontrastiert:
»Ich bin mit Sokrates der Meinung, die Größe eines Menschen liege
darin, das Unrecht, das ihm widerfährt, ertragen zu können, es braucht
jedoch soviel Größe dazu, dass ich es für meine politische Pflicht halte,
alles zu versuchen, was einen Menschen hindert, in die Lage zu kom-
men, die Größe aufzubringen, ein solches Unrecht ertragen zu müs-
sen.«4 Das könnte auch in heutigen Debatten eine Anleitung dazu sein,

8

Einführung der Herausgeber

1 Les Constitutions de la France depuis 1789, hg. von Jacques Godechot, Paris, GF-Flam-
marion, 1986, S. 34: »Art. 10. – Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même
religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas l’ordre public établi par la loi.«
2 Vgl. dazu: Elisabeth Labrousse: »Une foi, un roi, une loi«? Essai sur la Révocation de
l’édit de Nantes, Genf, Labor et Fides, 1985.
3 Für den Ausspruch von Claudel, vgl. Jules Renard: Journal 1887–1910, Paris, Galli-
mard (Pléiade), 1965, S. 570.
4 Vgl. Friedrich Dürrenmatt: Werkausgabe in siebenunddreissig Bänden, Zürich, Dio-
genes, 1998, Bd. 33, S. 95.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toleranz nicht mit Prostitution, sondern mit menschlicher Größe in
Berührung zu bringen.

Im 18. Jahrhundert als Kampfbegriff aufklärerischen Schrifttums ge-
gen religiöse Verfolgungen entwickelt, wird die Idee der Toleranz neu-
erdings wieder häufig von der Publizistik aufgenommen: bis in den
Feuilletons von Tageszeitungen kann man lesen, dass Religion und ins-
besondere monotheistische Religion, mitsamt den drei abrahami-
tischen Religionen (Judentum, Christentum, Islam), mit ›Toleranz‹ in-
kompatibel wären. Nicht nur der ›eifersüchtige‹ Gott des Alten
Testaments, auch der ›wahre Gott‹ des Neuen, selbst die begriffliche
Unterscheidung von ›wahr‹ und ›falsch‹ werden als Ursachen für In-
toleranz verurteilt – als würde die Verteidigung einer pluralistischen
Vielfalt von Göttern ein friedliches Zusammenleben besser garan-
tieren …

Im Gegenzug zu solchen Debatten möchten die folgenden Aufsät-
ze den Blick auf einige Verteidiger des Monotheismus lenken, welche
schon während des 18. Jahrhunderts einen philosophisch viel differen-
zierteren Toleranzbegriff erarbeitet haben und damit, weit ins 19. und
20. Jahrhundert hineinwirkend, eine bedeutende, heute aber oft ver-
kannte Rolle in den religiösen und politischen Toleranz-Debatten ge-
spielt haben. Mag Kant selber in seinem Aufsatz »Was ist Aufklä-
rung?« den Begriff ›Toleranz‹ mit Hochmut verknüpft haben5 , so tat
er dies doch gewiss nicht, um zur religiösen Intoleranz aufzurufen,
sondern lediglich um auf die Grenzen der Toleranz hinzuweisen. Hat-
ten Mendelssohn und Lessing die einflussreichste Verteidigung der
Toleranz geboten, so waren sie doch keineswegs dazu gekommen, sie
in einen Gegensatz zum Monotheismus zu stellen. Von ihnen und an-
deren ihrer Zeitgenossen gibt es noch heute viel zu lernen. Als Beispiel
möge hier der Hinweis des Heidelberger Ägyptologen Jan Assmann
auf die Hebräischen Mysterien des Aufklärers und Kantianers der ers-
ten Stunde Karl Leonhard Reinhold (1751–1825) genügen6 : Schon lan-

9

Einführung der Herausgeber

5 Immanuel Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?« (1783), Akademie-
Ausgabe 8, S. 40.
6 Carl Leonhard Reinhold: Die Hebräischen Mysterien oder die älteste religiöse Frey-
maurerey [1788], hg. und kommentiert von Jan Assmann, Neckargemünd, Edition
Mnemosyne, 2001. Vgl. auch Jan Assmann: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Ge-
dächtnisspur [1998], Frankfurt, Fischer, 2 2000, S. 269; ders.: Die Mosaische Unterschei-
dung oder der Preis des Monotheismus, München, Hanser, 2003. Zu Reinhold vgl. Mar-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge vor Sigmund Freud behauptete Reinhold in dieser Schrift, dass
Moses seinen philosophischen Gottesbegriff aus den ägyptischen Mys-
terien übernommen habe. Reinhold zufolge hätte Moses schon ›spino-
zistische‹, d. h. pantheistische Überzeugungen entwickelt, und diese
wären sowohl mit älteren, ägyptischen Glaubenssätzen wie auch mit
der deutschen idealistischen Lehre des »All-Einen«7 vereinbar.

Diesen ersten Schwerpunkt einer Diskussion, welche das ganze
19. Jahrhundert, bis Freud – aber z. B. auch Hermann Cohen – durch-
zieht, und heute noch bemerkenswerte Echos behält, gilt es, hier
gründlich aufzunehmen.

Das geschieht im ersten Teil der Beiträge dieses Sammelbandes.
Diese Aufsätze sind der Aufgabe gewidmet, das Erbe der Toleranzauf-
fassungen des 18. und 19. Jahrhunderts aufzuarbeiten.

Den ersten Aufsatz widmet Myriam Bienenstock (Tours/Paris)
dem »Fall Spinoza«, in der Sicht des deutsch-jüdischen Philosophen
Hermann Cohen (1842–1918). Sie bemerkt, dass weder Spinoza noch
Hermann Cohen tolerante Denker gewesen sind. In der Philosophie
beider Denker gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Vernunft, und
ihnen zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und »falsch«
nicht herunter gespielt oder abgeschwächt werden: rein theoretisch ist
also »Toleranz« gegenüber »falschen« Ansichten schlicht unannehm-
bar. Dennoch gilt Spinoza mit seinem Theologisch-politischen Traktat
als einer der Ahnherrn des frühaufklärerischen Kampfes für Freiheit
des Urteils und des Denkens, und Anfang des 20. Jahrhunderts hat
Cohen, der von dem Geist des Zeitalters der Aufklärung wie nur we-
nige seiner Zeitgenossen erfüllt war, »Aufklärung« und »Toleranz«
stets in einem Atem ausgesprochen. Es gilt also anzuerkennen, dass
die Suche nach Wahrheit mit dem Anspruch der religiösen Toleranz
nicht nur kompatibel, sondern sogar eng verbunden bleibt, und es gilt
zu klären, in welchem positiven Sinne der Anspruch einer religiösen
Toleranz anerkannt wurde. In ihrem Aufsatz geht Myriam Bienen-
stock der scharfen, bedeutungsträchtigen Auseinandersetzung Cohens
mit Spinoza nach und zeigt, wie hartnäckig Cohen an dem Unterneh-

10

Einführung der Herausgeber

tin Bondeli und Wolfgang H. Schrader (Hg.): Die Philosophie Karl Leonhard Reinholds,
Amsterdam, Rodopi, 2003; George di Giovanni (Hg.): Karl Leonhard Reinhold and the
Enlightenment, Dordrecht, Springer, 2010.
7 Zur idealistischen Lehre des »All-Einen« vgl. Dieter Henrich (Hg.): All-Einheit. Wege
eines Gedankens in Ost und West, Stuttgart, Klett-Cotta, 1985.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men festhielt, Aufklärung in das Judentum selbst hineinbringen zu
wollen.

Dass Lessing mit seinem Nathan »fast das ganze 19. Jahrhundert
hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein als der große Fechter für
Toleranz und Religionsfreiheit« gesehen wurde, war lange unbestrit-
ten. Wie dies Norbert Waszek (Paris) in seinem Aufsatz »Deutungs-
linien der Toleranz bei Lessing« betont, wurde der Beitrag von Lessing
im 20. Jahrhundert aber auch anders bewertet: Manche Leser und In-
terpreten glaubten sogar »eine fast perfide intolerante Strategie« wie-
derzufinden, welche der Anerkennung religiöser Unterschiede keinen
Platz einräumen würde. Gegen die letztgenannte Deutungslinie argu-
mentiert dieser Beitrag mit einem Rückgriff auf eine nicht ausreichend
gewürdigte, aber für Lessing zentrale Quelle, die (englischen) Deisten.
Abschließend gelte es also, Lessings Beitrag neu zu bewerten – viel-
leicht dadurch, wie dies Norbert Waszek vorschlägt, dass Lessings
Toleranzbegriff als ein »dynamischer« betrachtet wird, also als einer,
der unter den damaligen Bedingungen zwar für Toleranz kämpft, dabei
aber nicht stehen bleibt, sondern gleichzeitig auch weitergehende Per-
spektiven eröffnet.

In seinem dem Thema »Zivilreligion und Toleranz« gewidmeten
Aufsatz, hebt Jean Mondot (Bordeaux) hervor, dass für Autoren wie
Jean-Jacques Rousseau oder auch Johann Erich Biester, ein Mitheraus-
geber der im 18. Jahrhundert verbreiteten »Berlinischen Monats-
schrift«, die Religion noch eine unentbehrliche »Rückversicherung«
der sozialen kollektiven Sittlichkeit blieb: wenige waren bereit, so weit
wie Bayle am Anfang des Jahrhunderts zu gehen, und den Atheisten
ein moralisches Verhalten zuzutrauen. Eher glaubten sie an die Mög-
lichkeit einer aufgeklärten, toleranten, natürlichen, staatskompatiblen
Religion, und sie strebten einen historischen Kompromiss zwischen
den Religionen und den aufgeklärten Gesellschaften an; allerdings ei-
nen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft förderte. Ihnen zufol-
ge brauchte aber Religion keineswegs identitätsstiftend zu sein oder zu
werden. Dazu war die Nation da, dies allerdings auch mit Grenzen.
Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich also
zur staatsreligiösen Ausschließlichkeit oder zum Fanatismus ent-
wickeln. Mondot betont, dass die geschichtliche Erfahrung des vergan-
genen Jahrhunderts eine solche Position eher bekräftigt hat – und dass
die sogenannten säkularen Religionen des 20. Jahrhunderts um keinen
Deut toleranter als die Religionen der alten Zeit waren. Sie erinnerten

11

Einführung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher an die denunzierte Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte
Toleranz der anvisierten Zivilreligion.

In seinem grundsätzlichen, ausführlich erarbeiteten Aufsatz
schlägt Ludwig Siep (Münster) die Brücke zu den zeitgenössischen
Debatten, indem er zeigt, dass der anspruchsvollere Begriff und die
höhere Form von Toleranz schon bei den deutschen Idealisten »Aner-
kennung« hieß, und dass dieser Begriff der Anerkennung, zu deren
moderner Würdigung Ludwig Siep selber bedeutend beitrug, noch
heute mit Gewinn benutzt werden könnte. Überzeugend zeigt er aber
auch, dass es Stufen der Anerkennung gibt, auf welche nicht verzichtet
werden kann, von der Gewaltlosigkeit, also vom bloßen Ertragen und
Respekt vor der Integrität des anderen, über die Nicht-Diskriminie-
rung, bis zu unterschiedlichen Formen der Solidarität, Freundschaft
und schließlich Verbindung verschiedener Horizonte bei einem
gemeinsamen Werk, wofür es gemeinsame Wertungen und Überzeu-
gungen geben muss. Ohne Anerkennung würde auch gegenseitiger
Respekt der Kulturen nicht genügen, denn dann würde das Zusam-
menleben in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung von
»Andersheiten« nicht gelingen.

Den unmittelbaren Impuls zur gegenwärtigen Diskussion gibt Jan
Assmann (Heidelberg/Konstanz) glänzend in einem Aufsatz, der am
Übergang vom »gestern« ins »heute« steht, also auch die Bedeutung
der aufklärerischen Debatten keineswegs vergisst, sondern sie für un-
ser eigenes Nachdenken fruchtbar macht. Ihm zufolge relativieren so-
wohl die Ringparabel von Lessing, die als Leitfaden und Illustration
unseres ganzen Unternehmens dienen kann, als auch die Schrift »Jeru-
salem« von Mendelssohn – für den es im Judentum nicht um die Un-
terscheidung zwischen ›wahr‹ und ›falsch‹ im absoluten Sinne ginge,
und daher auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Hei-
dentum, denn das Judentum wäre frei, sich alle möglichen Gedanken
über Gott zu machen, solange es das ›Gesetz‹ (die göttlichen Gebote
und Vorschriften) befolgen würde – den Wahrheitsanspruch der drei
monotheistischen Religionen, weil sich alle drei auf eine absolute
Wahrheit berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus göttlicher Of-
fenbarung zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Men-
schen betreffender Bedeutung sei. Das Modell des späten 18. Jahrhun-
derts, so Assmann, würde uns näher stehen als das 19. und 20. und sich
als ungeahnt aktuell erweisen, denn in seiner allgemeinen und säkula-
ren Reformulierung würde dieses Modell den Weg nicht nur zu gegen-

12

Einführung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seitiger Toleranz, sondern zur Anerkennung weisen. Hierin will Jan
Assmann ein Leitprinzip erkennen: Das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, welches Lessing als Freimaurergeheimnis verstünde, und
welches bei Mendelssohn auf eine allgemeine anthropologische
Grundlage gestellt würde. »Sowohl – als auch«: Das sei die Formel der
doppelten Mitgliedschaft, und Kosmopolitismus sei die Forderung Les-
sings, Mendelssohns und der freimaurerischen Aufklärung.

In seiner Reaktion auf den Beitrag von Jan Assmann stellt
Andreas Hunziker (Zürich) die wichtige Frage nach dem Verhältnis
von Toleranz und Monotheismus: ob Kritik an der Intoleranz Mono-
theismus-Kritik – konkret: Kritik am eifernden Gott des Alten Testa-
ments – bedeuten würde. Die Frage ist umso angemessener, als Jan
Assmann die eigentliche Geburtsstunde einer »Weltreligion«, also
einer diesen Namen wirklich verdienenden Religion, gerade nicht mit
jenem Prozess identifiziert, in welchem sich das Judentum und das
Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu bloß vermeint-
lichen Weltreligionen formierten, sondern eher dort ansiedelt, wo die
weltbürgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt. Assmann scheint gerade anzunehmen, dass, wenn Gott im
Unterschied zu den partikularen Religionen universal ist, dieser Gott
eben gerade nicht zugleich der partikulare Gott der Bibel sein kann. –
Ist aber das Gebot »Liebe den Anderen wie dich selbst« nicht doch in
der Bibel verankert? Vielleicht besteht die zentrale Frage darum gerade
darin, wo wir am ehesten die Ressourcen finden für das Verständnis
positiver Anerkennung von Alterität, nämlich in der partikularen bib-
lischen Tradition.

Im Hinblick auf das 18. Jahrhundert hatte schon Moses Mendels-
sohn (1728–1786) in seiner Schrift Jerusalem, oder über religiöse
Macht und Judenthum (1783) klar behauptet: »Glaubensvereinigung
ist nicht Toleranz, ist der wahren Duldung grade entgegen!«8 Die aller-
letzte Zeile seiner Schrift schloss auch mit einem eloquenten »Liebet
die Wahrheit! Liebet den Frieden!«9 – einem Satz, der also zeigt, dass
die Liebe zur Wahrheit keineswegs in Widerspruch zur Liebe zum Frie-
den steht. In seinem Aufsatz betont dies Jacques Picard (Basel) zu

13

Einführung der Herausgeber

8 Vgl. Moses Mendelssohn: Schriften über Religion und Aufklärung, Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1989, S. 457.
9 Ibid., S. 458.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht. Auch hebt er ganz richtig hervor, dass das Gespräch, das Men-
delssohn zufolge auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung beruht,
keineswegs nach einer verborgenen Einheit jenseits des Widerspruchs
strebt, sondern mit dem Gesprächspartner sucht, den »Ungrund des
Widerspruchs« zu entdecken: dass es also der Sache beider dient, bei
aller Nichtauflösbarkeit ihrer Differenz.

Der letzte Teil des Bandes ist explizit zeitgenössischen Proble-
matiken gewidmet.

In seinem kurzen Beitrag behandelt Micha Brumlik (Frankfurt
am Main) ein hochumstrittenes Thema: ob nämlich die heute vielfältig
geäußerte Furcht vor dem oder die Feindschaft gegen den Islam nicht
strukturelle Gemeinsamkeiten mit einer bestimmten Form der Juden-
feindschaft aufweist – genauer, mit der Haltung eines großen Teils der
nationalliberalen Intelligenz des 1871 neu gegründeten deutschen Kai-
serreichs. Ihm zufolge könnte man zudem darauf hinweisen, dass diese
Judenfeindschaft des 19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts
geäußerte judenfeindliche Furcht vor einem »Staat im Staate« über-
nommen hat und weiterhin übernimmt: Anregungen zu einer wei-
teren Auseinandersetzung mit solchen Themen wird jeder Leser in
diesem Beitrag zweifellos finden.

In ihrem umfangreich dokumentierten Aufsatz bietet Katajun
Amirpur (Zürich) eine Fülle von Informationen, nicht nur über die im
Iran herrschende Intoleranz, sondern auch über einige Denker, im
Westen noch weitgehend unbekannt, welche trotz alledem im Iran die
Toleranz propagieren – oder eher propagierten, denn Amirpur zufolge
wäre das Erscheinen der betreffenden Schriften, welches im Jahre 2000
noch möglich war, heute nicht mehr denkbar. Doch notiert Katajun
Amirpur, dass vieles über Internet erreichbar sei – über 30 Prozent der
iranischen Bevölkerung würden über einen Internet-Anschluss ver-
fügen – und dass es nur darauf ankäme, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fußt. In diesem spannenden Aufsatz fin-
den wir wie Vorahnungen von zukünftigen Ereignissen.

In ihrem Aufsatz über »Religiöse und politische Toleranz gegen-
über Minderheiten« lenkt Sonja Weinberg (Zürich) unseren Blick auf
die jüdische Frage, mit besonderer Berücksichtigung der politischen
und juristischen Aspekte. Genauer behandelt sie die europäische Min-
derheitenfrage in der Sicht eines der bedeutendsten Schweizer Völker-
rechtler des 20. Jahrhunderts, Paul Guggenheim, der u. a. am »Ständi-

14

Einführung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Schiedshof« in Den Haag und am »Institut universitaire des hautes
études« in Genf gewirkt hat. Unter Anlehnung an Guggenheim zeigt
sie überzeugend, dass ein rechtlicher Minderheitengruppenschutz noch
heute weitgehend fehlt – dies gilt besonders für die Kernthematik des
Minderheitenrechts, nämlich im Hinblick auf die Frage, nach welchen
Kriterien Minderheitenangehörige überhaupt zu definieren seien.

Besonders spannend wird schließlich noch der informations- und
erfahrungsreiche Aufsatz von Brigitta Rotach (Zürich), der langjäh-
rigen Diskussionsleiterin der »Sternstunden«, der sonntäglichen Fern-
sehsendungen auf SF1. Zweifellos wird sich mancher Zuschauer an die
Sendungen zu Themen wie »Du bist, was Du isst!«, »Konversionen«
oder »Religion und Frauenrechte« erinnern, und sich demnach freuen,
hier die Überlegungen wiederzufinden, welche zu jener erfolgreichen
Form eines interreligiösen Trialogs unter den sogenannten abrahami-
tischen Religionen führten. Dass diese Form nicht nur für Fernsehsen-
dungen benutzt werden konnte, sondern auch allgemeiner als Modell
für religiöse Toleranz dienen mag, dürfte sich von selbst verstehen.

Abschließend kommt uns noch die angenehme Aufgabe des Dankes zu.
Zunächst bedanken wir uns bei den Institutionen, welche die Tagung,
auf welcher dieser Band beruht, finanziert haben: Es handelt sich hier,
neben dem Institut für Hermeneutik und Religionsphilosophie der
Universität Zürich, um den Schweizerischen Nationalfonds zur För-
derung der wissenschaftlichen Forschung, der den größten Teil der Fi-
nanzierung übernommen hat, den Zürcher Universitätsverein, der für
die hier vorliegende Publikation einen Druckkostenzuschuss gewährt
hat, das Dekanat der Theologischen Fakultät und das Theologische Se-
minar der Universität Zürich, welche Empfänge und sonstige Verpfle-
gungskosten übernahmen. Die Stifter der »Sigi Feigel-Gastprofessur
für Jüdische Studien an der Universität Zürich« haben die Tätigkeit
von Myriam Bienenstock als erster Inhaberin dieser Professur und
damit auch die Zusammenarbeit mit Pierre Bühler ermöglicht, auf der
die Tagung und die Publikation der Tagungsakten beruhen. Besondere
Verdienste hat sich dabei Professor em. Dr. Werner Kramer, Ehren-
präsident der Gesellschaft Minderheiten in der Schweiz (GMS), als
tragende Kraft aller Bemühungen um die Gastprofessur erworben.

Nicht zuletzt sei auch den Personen gedankt, die bei Planung und
Organisation aktiv mitgewirkt haben. Insbesondere sind das Brigitta
Rotach, Koordinatorin der Sigi Feigel-Gastprofessur, Andreas Hunzi-

15

Einführung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ker, der Geschäftsführer des Instituts für Hermeneutik und Religions-
philosophie, sowie Gaby Staub, die umsichtige Sekretärin des Instituts.

Paris und Zürich im Juni 2011

Myriam Bienenstock
Pierre Bühler

16

Einführung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil 1
»gestern«
Was haben wir den Toleranzauffassungen
des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Myriam Bienenstock (Tours/Paris)

Versprechen und Grenzen der religiösen
Toleranz: der Fall Spinoza

Im Jahre 1915, drei Jahre vor seinem Tode, veröffentlichte der deutsch-
jüdische Philosoph Hermann Cohen im Jahrbuch für jüdische Ge-
schichte und Literatur eine lange Abhandlung, die den Titel »Spinoza
über Staat und Religion, Judentum und Christentum« trägt.1 Diese
Abhandlung begründete seinen Ruf als hartnäckiger, man darf wohl
sagen erbitterter Feind von Spinoza. Sie löste auch unzählige Reaktio-
nen aus, unter welchen die gelehrteste und berühmteste zweifellos die-
jenige von Leo Strauss war. Von dem Eifer, mit welchem Cohen gegen
Spinoza wetterte, scheint Leo Strauss fasziniert gewesen zu sein: zwei
Jahre nach der Veröffentlichung seines ersten Aufsatzes im Jahre
19242 , also im Jahre 1926, schrieb er schon, dass der Aufsatz von Cohen
»hinsichtlich der Radikalität des Fragens und der Eindringlichkeit des
Zur-Rede-Stellens schlechthin vorbildlich ist und in eben dieser Hin-
sicht in der neueren Spinoza-Literatur seinesgleichen nicht hat«.3 Da-
nach verfasste Strauss andere Vorträge und sogar ein ganzes Buch über
Spinoza4 , und sowohl in diesen Werken als auch in seiner berühmten

19

1 Hermann Cohen, Spinoza über Staat und Religion, Judentum und Christentum, Jahr-
buch für jüdische Geschichte und Literatur, Nr 18, 1915, S. 56–150; heute in Hermann
Cohen, Werke. Hrsg. von Helmut Holzhey im Auftrag des Hermann-Cohen-Archivs,
Hildesheim/New York, 1978 sq. (Sigle Cohen: Werke), hier Band 16, S. 319–426.
2 Leo Strauss, Cohens Analyse der Bibelwissenschaft Spinozas, in: Der Jude, Band VIII
(1924), S. 295–314, heute wieder abgedruckt in Leo Strauss, Gesammelte Schriften [Si-
gle: Strauss, GS], hrsg. von H. Meier, Band I, Stuttgart/Weimar, 1996, S. 363–387.
3 Leo Strauss, »Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorläufer«, in: Korrespon-
denzblatt des Vereins zur Gründung und Erhaltung einer Akademie für die Wissen-
schaft des Judentums, 7 (1926), S. 1–22. Heute in Strauss, GS, I, S. 389–414, hier S. 389.
4 Vgl. Leo Strauss, Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibelwissenschaft.
Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat (1930). Gedruckt mit
dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968) in Strauss, GS I, S. 2–330. Vgl.
auch »Das Testament Spinozas«, in: Bayerische Israelitische Gemeindezeitung, Novem-
ber 1932, S. 322–326, heute in GS I, S. 415–422.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sammlung Persecution and the Art of Writing (»Verfolgung und die
Kunst des Schreibens«), die einen Aufsatz über Spinoza enthält5 , bleibt
die Frage von Cohens Verhältnis zu Spinoza gegenwärtig.

Es ist auch die Frage von Cohens Verhältnis zur Aufklärung, die
Strauss in all diesen Schriften stellt. Schon in seinem Aufsatz vom
Jahre 1926 betont er, dass Hermann Cohen »von dem Geist des großen
Zeitalters der Aufklärung wie nur wenige seiner Zeitgenossen erfüllt
war, und diesen Geist an zahlreichen und wichtigen Stellen seiner
Schriften voll Eifers bezeugte«; dass aber Cohen »in seiner Kritik an
Spinoza […] das eigentliche Anliegen Spinozas, das eben mit dem An-
liegen der Aufklärung wesentlich identisch ist […] verkannt« hätte.

Dieses Anliegen ist das der Toleranz.6 In seinen Schriften spricht
Cohen beides – »Aufklärung« und »Toleranz« – regelmäßig in einem
Atem aus.7 So z. B. in dem bekannten aber auch berüchtigten Aufsatz
»Deutschtum und Judentum«, in welchem er schreibt, dass »die ganze
deutsche Aufklärung den Geist der Toleranz atmet« (S. 506); oder
schon im Jahre 1910, als er behauptet, dass »die Grundlagen des mo-
dernen Deutschland im 18. Jahrhundert gelegt worden sind, im Zeit-
alter der Aufklärung und der Toleranz«.8 Und im Jahre 1911: »Nicht
allein der politischen Einsicht, noch auch der religiösen Toleranz des
18. Jahrhunderts haben wir unsere Emanzipation zu verdanken, son-
dern nicht minder auch der Anerkennung, welche die Kulturkraft un-
serer Religion sich abgezwungen hat …«9 Oder noch im Jahre 1914:
»Religiöse Aufklärung und Toleranz bedeutet Anerkennung einer
fremden religiösen Wahrheit.«10 Bis zum Ende seines Lebens hat
Cohen solche Erklärungen wiederholt.

20

Myriam Bienenstock

5 Vgl. »How to Study Spinoza’s Theological-Political Treatise« (1948), in: Persecution
and the Art of Writing (1952), auf Deutsch scheint nur der Aufsatz vorzuliegen, der
dem Band auch den Titel gab, in: Kunst des Schreibens. Mit Beiträgen von Leo Strauss,
Alexandre Kojève und Friedrich Kittler, hrsg. von Andreas Hiepko. Berlin, Merve, 2009,
S. 23–50.
6 – und keineswegs, wie dies Strauss behauptete, »der Kampf gegen die Offenbarungs-
Religion in allen ihren Formen«: Vgl. Strauss, GS I, S. 390.
7 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 74, oder im Aufsatz von 1915 über Spinoza S. 409.
8 »Gesinnung« (1910), in: Werke, vol. 15, S. 412. Vgl. Strauss, Werke, Bd. I, S. 390,
S. 412.
9 S. 562; auch S. 617. – Vgl. auch Werke, vol. 17, S. 474 (über die Feindeslehre); auch
467–471. (im Jahre 1917: »Was einigt die Konfessionen?«); Toleranz als positives Prin-
zip, 475, 491.
10 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 162 (»Die religiösen Bewegungen der Gegenwart«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch hat er bis zu seinen letzten Schriften anerkannt, dass der
politisch-theologische Traktat Spinozas »eine Grundschrift des poli-
tisch-religiösen Liberalismus« gewesen sei (ibid., S. 324), und dass sie
»in religiöser, wie in politischer Hinsicht die allgemeine Aufklärung
gefördert« hätte (Cohen: Werke, 16, S. 321). In seiner Abhandlung
von 1915 fügt er ganz eindeutig hinzu, dass man dieses Verdienst Spi-
noza »ungeschmälert lassen« solle.

Dem zum Trotz hat er sich aber voller Groll gegen Spinoza ge-
wandt; so sehr, dass sich der Leser des Textes von Cohen über Spinoza
»erschreckt« – wie dies Franz Rosenzweig einmal formulierte:

mit einem plötzlichen Erschrecken, einem Erschrecken aus dem innersten
Geheimnis des Judentums: der preußische Geheimrat aus Marburg sieht sich
leibhaft in der Amsterdamer portugiesischen Synagoge, ein paar Sitze weit
von dem Marranenspross des siebzehnten Jahrhunderts [und seine Problem-
stellung ist es, die] es wagt, der Amsterdamer Gemeinde »alles Recht« zur
Ausstoßung des Gottesverlästerers und Gottesverleugners zuzuerkennen.11

Wie kommt es, dass Cohen, der sein Leben lang für die Aufklärung,
d.h. für religiöse Toleranz, gekämpft hat, sich in diesem Text in einen
der hartnäckigsten, nicht zu sagen fanatischsten, Anklägern von Spi-
noza verwandelte?

Explizit schreiben sowohl Rosenzweig als auch Strauss dass die
Verurteilung von Spinoza, die Cohen verlangt, zu extrem, also von
einer »tiefen Ungerechtigkeit«12 bewegt worden wäre. Doch kommt
man nicht umhin zu denken, dass beide implizit diese Verurteilung
doch berechtigt fanden, und zwar nicht so sehr, weil sie Spinoza das
Anliegen der religiösen Toleranz entgegenhielten, sondern wegen des
grundsätzlichen Ansatzes des Philosophen. Insbesondere die Partei-
nahme für die Aufklärung hat Strauss abgelehnt: für ihn, wie dies Mi-
cha Brumlik neuerdings noch einmal schön zugespitzt gezeigt hat, gal-
ten sowohl Spinoza als auch Cohen »als allgemeine Aufklärer«, »aber
eben auch als spezifische Aufklärer des Judentums«. Da »Aufklärung«
und »Judentum« Strauss zufolge einander grundsätzlich fremd seien13 ,

21

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

11 F. Rosenzweig, Über den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhältnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S. 165–187, hier
S. 166.
12 So z.B. Rosenzweig, ibid.
13 Vgl. M. Brumlik, »… ein Funke des römischen Gedankens«: Leo Strauss’ Kritik an
Hermann Cohen und die Identität des US-amerikanischen Judentums, in: M. Bienen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre es nicht nur Cohen, sondern auch Spinoza, der in dem Streben,
Aufklärung in das Judentum hineinzubringen, in die Irre gegangen
wäre.

Indessen hat Strauss ganz richtig betont, dass beide, Cohen und
Spinoza, in theoretischer, philosophischer Hinsicht einander nahe stan-
den. Philosophisch sind sie noch viel näher verwandt gewesen, als er es
zugab: in diesem Aufsatz möchte ich zuerst einige Sätze über diese
Nähe, diese Verwandtschaft von Cohen mit Spinoza schreiben – denn
wir werden die Entfremdung erst dann verstehen, wenn wir die Nähe,
die Verwandtschaft des Ansatzes, einmal voll begriffen haben. Danach
müsste die Verstoßung Spinozas durch Cohen erklärt werden – worü-
ber ich hier nicht ausführlich referieren kann, aber doch darauf hin-
weisen werde, dass mir Leo Strauss keineswegs als der geeignetste Füh-
rer erscheint, um auf diese Frage eine Antwort zu finden: sein Leben
lang war Cohen bestrebt, seine Leser davon zu überzeugen, dass die
Fremdheit des Judentums gegenüber der Aufklärung keineswegs
grundsätzlich sei, und dass Juden doch »aufgeklärt« sein können – dass
es auch tolerante Juden geben kann. Dies wollte Cohen aber auf der
Basis des Judentums zeigen, keineswegs – wie Spinoza – gegen das
Judentum. Religiöse Toleranz hat Cohen ganz anders als Spinoza ver-
standen und es ist dieser Unterschied zwischen beiden Denkern, den ich
hier herausstellen möchte, weil er mir für die Grundfragen dieses Ban-
des sehr erhellend erscheint – und weil ich noch heute glauben möchte,
wie dies Hermann Cohen glaubte und trotz all demjenigen, das wir
heute beobachten, dass es auch tolerante Juden geben kann.

22

Myriam Bienenstock

stock (Hrsg.), Der Geschichtsbegriff: eine theologische Erfindung? S. 199–212, hier
S. 202. ›Aufklärung‹ hätte Strauss verstanden als etwas, das »zum Judentum hin-
zukommt, das zwar aus jüdischen Notwendigkeiten ergriffen, im Interesse des Juden-
tums zu Hilfe gerufen wird, das aber damit in sich selbst, von sich aus nicht jüdisch ist«.
– Cohen habe Recht, wenn er als oberste Instanz für die Beurteilung dieser Wissenschaft
das Interesse des Judentums aufrichte, jedoch Unrecht, »wenn er dieses Interesse des
Judentums nicht durch die innere Notwendigkeit unseres Volksgeistes, sondern durch
die äußerliche Rücksicht auf die Zwecke theologisch-politischer Apologetik bestimmt«
(L. Strauss, »Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas« (1924), in: id., Gesam-
melte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 2001, 386.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Insbesondere als Kantianer ist Cohen berühmt, und es ist wohl richtig,
dass er in vielen seiner Schriften Kant mit großer Vorliebe erwähnt,
gerade wenn es sich darum handelt, die Nähe dieses Philosophen zum
Judentum hervorzuheben. In dem Nachruf, den sein Schüler Ernst Cas-
sirer direkt nach seinem Tode an seinem Grabe sprach, bevorzugte er
es, eine besondere Stelle aus Kant hervorzuheben, die diese Nähe gut
zeigen würde: die Stelle in der Kritik der Urteilskraft, in welcher Kant
die Erhabenheit des alttestamentlichen Gebots, »Du sollst Dir kein
Bildnis machen …«, erwähnt hatte. Cohen – so Cassirer – »fühlte die
Erhabenheit dieses Wortes ganz – denn auch seine Lehre ruht auf
einem völlig unsinnlichen und unbildlichen Grunde«.14 Dasselbe Wort
gilt aber auch – eigentlich zuvorderst – für die Lehre von Spinoza. Ganz
bedeutend ist es also, dass Cohen, schon einige Jahre bevor er sich in
Kants Werke vertiefen konnte, von Spinozas Annahme des biblischen
Verbots begeistert war. Damals, in den sechziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts, las Cohen Heine, Heinrich Heine über Spinoza, und es ist
bei Heine, dass er zu entdecken glaubte, dass Spinoza nicht nur Jude
gewesen sei, sondern auch Jude geblieben wäre; und dass die Ideen von
Spinoza dem jüdischen Monotheismus keineswegs widersprechen,
denn Spinoza hätte doch mit dem Polytheismus, und mit dem Anthro-
pomorphismus, brechen wollen, um seinen strikt kausalen, quasi-ma-
thematischen Monotheismus zu entfalten. Dem jungen Cohen zufolge
ist also die ganze Philosophie Spinozas ein Ausdruck des biblischen
Verbots gewesen: »Jahve hat geredet, zu wohnen im Dunkel«: »alle
Plastik kann den großen Gottesgedanken nicht anschaulich machen,
weil er seiner Natur nach nicht anschaulich ist.«15 – »Die Vorstellung
›Gott‹ ist im Dunkel des Bewusstseins geboren, darum ist sie wie alles
Erhabene dunkel.«16 Dies war der »springende Punkt« der Lektüre, die
der junge Cohen im Jahre 1867 von Spinoza angeboten hatte.

Dem Polytheismus und dem Anthropomorphismus gegenüber ist
Cohen sein Leben lang sehr intolerant geblieben. Bis zu seiner Religion

23

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

14 E. Cassirer, »Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918«,
heute in: H. Holzhey, Hermann Cohen (1994), S. 70.
15 Cohen, Jüdische Schriften, II, S. 7.
16 Ibid., S. 8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vernunft, erst nach seinem Tod veröffentlicht, hat er behauptet,
dass sie geradezu »ausgerottet« werden sollten:

Der Monotheismus kann keine Toleranz anerkennen gegenüber dem Poly-
theismus. Der Götzendienst muss schlechterdings ausgerottet werden. Diese
Entschließung ist die Vorbedingung des wahren Monotheismus, des Mono-
theismus der Liebe zu Gott, des Gottesdienstes der Liebe.

Man hat das Verständnis dieses wahrhaften Monotheismus, der Theo-
rie und Praxis vereinigt, nicht gewonnen, wenn man die Ausrottung des
Götzendienstes nicht in ihrer unerlässlichen Notwendigkeit begreift; wenn
man auch nur eine Spur von Intoleranz, von Fanatismus und Menschenhass
in diesem heiligen Eifer gegen die falschen Götter erkennen zu dürfen
glaubt. […]

Die Toleranz, welche alle Ansichten zu verstehen und zu billigen als
Pflicht erkennt, können wir bei diesem theoretischen Problem der Geistes-
geschichte nicht mitsprechen lassen … [sie kann nur für die ethische Frage
der Weltgeschichte in der praktischen Anwendung auf die Menschen und die
Völker, aus dem Gesichtspunkte der Erziehung des Menschengeschlechts zur
Geltung kommen.]17

Hier scheint es mir ganz wichtig zu betonen, dass Spinoza, der mit
seinem Theologisch-politischen Traktat als einer der Ahnherrn des auf-
klärerischen Kampfes für Freiheit des Urteils und des Denkens gilt –
das letzte Kapitel des Traktats (Kap. 20) erklärt, »dass es in einem freien
Staat jedem erlaubt ist« – oder erlaubt sein sollte – »zu denken, was er
will, und zu sagen, was er denkt« – dass Spinoza selber keiner anderen
Meinung als Cohen gewesen ist. Wie dies noch unlängst nachdrücklich
bemerkt wurde18 , ist Spinoza überhaupt kein toleranter Denker gewe-
sen: in seiner Philosophie gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Ver-
nunft, und ihm zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und
»falsch« nicht hinunter gespielt oder abgeschwächt werden: rein theo-
retisch ist ›Toleranz‹ für falsche Ansichten schlicht unannehmbar. Dass

24

Myriam Bienenstock

17 Vgl. auch RV, S. 272. »Es war«, so schreibt er auch in einem seiner Aufsätze aus dem
Jahre 1914, »das schlimmste Vorurteil des Zeitalters der Aufklärung, dass eine jede
Religion ihre Wahrheit haben könne, sofern sie ihren ungeschmälerten Anteil an den
sittlichen Grundwahrheiten habe. Damit war zwar die Toleranz gerettet, aber im Grun-
de die Religion abgesetzt und an ihre Stelle die Sittlichkeit eingesetzt …« (Cohen: Wer-
ke, 16, S. 203)
18 Vgl. hier J. Lagrée, »Théologie et tolérance«, in: Revue de Théologie et de philoso-
phie, Bd. 134:1 (2002), S. 15–28, hier S. 16: »Spinoza n’est pas un penseur tolérant,
même s’il s’est montré un ardent défenseur de la liberté de penser«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Spinoza für Freiheit des Urteils und des Denkens geäußert und
eingesetzt hat, bedeutet nicht, dass er in seinem theoretischen Denken
selbst, und in seinem Urteilen, »tolerant« gewesen ist; und es ist sicher-
lich kein Zufall, dass er das Wort tolerantia in seinem Theologisch-
politischen Traktat nicht benutzt, außer an einer Stelle, wo es eine eher
altertümliche Bedeutung erhält, also die einer »Ausdauer« oder »Be-
ständigkeit« der Seele, den vielen Irrtümern und Lastern Anderer,
irrigen Menschen gegenüber:

Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht und
Ähnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. [Umso mehr muss man die
Freiheit des Urteils gewähren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu
unterdrücken ist unmöglich.]19

Sind aber andere Religionen als der Monotheismus genauso wie solche
Übel zu dulden, d.h. zu ertragen – oder gibt es einen anderen, positi-
veren Sinn, in welchem die religiöse Toleranz anerkannt sein sollte? –
Bevor ich mich dieser wichtigen Frage zuwende, möchte ich noch einige
Worte über Cohens Abkehr von Spinoza sagen.

II.

Im Jahre 1908 erschien in Deutschland eine neue Edition des Theo-
logisch-politischen Traktats von Spinoza, herausgegeben von Carl
Gebhardt, mit einer langen Einleitung und Anmerkungen.20 Mit dieser
Edition wollte Gebhardt viele verbreitete Spinoza-Legenden zerstören,
unter anderen auch diejenige, der zufolge Spinoza seine Bücher sub
quadam specie aeternitatis, also »unter dem Gesichtspunkt der Ewig-

25

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

19 Erhellend ist auch der Satz, in der Gebhardt’schen Übersetzung S. 356: »Wer alles
durch Gesetze bestimmen will, wird zu Lastern eher reizen als Laster bessern. Was
man nicht hindern kann, muss man eben notgedrungen zulassen, wenn auch oft Scha-
den daraus folgt. Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht
und Ähnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. Um so mehr muss man die Freiheit
des Urteils gewähren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu unterdrücken ist
unmöglich.« Vgl. auch J. Lagrée, loc.cit., S. 16: »le seul emploi du mot tolerantia dans le
TTP (chap. XX, § 13) correspond au sens ancien de ›supporter‹ et peut se traduire par
›constance‹, ›force d’âme‹, ›endurance‹, mais sûrement pas par tolérance.«
20 Sigle: Spinoza, TTP. Leipzig: Dürr, 1908 (Philosophische Bibliothek; 93).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit«21 , geschrieben hätte. »Nicht alle seine Bücher hat Spinoza sub
quadam specie aeternitatis [unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit]
geschrieben [betonte Gebhardt]. Man muss wissen, für wen und gegen
wen er geschrieben hat, um seine Worte zu verstehen.«22 – Die Erklä-
rungen, die Gebhardt damals gab, um die Entstehung des Traktats zu
erklären, sind wohl nicht alle gültig geblieben, doch darf man wohl
sagen, dass er sein Ziel glänzend erreicht hat: seine Ausgaben und seine
Übersetzungen gelten noch heute als maßgebend. Für unser heutiges
Anliegen stellt aber sein interpretatorischer Ansatz eine ganz wichtige
Grundfrage: ist denn religiöse Toleranz »unter dem Gesichtspunkt der
Ewigkeit«, oder eher als vollständig Zeit- und Ortbedingt zu betrach-
ten? Was bedeuten diese beiden Optionen, praktisch?

Welche Antwort wir auf diese Grundfragen auch geben möchten,
scheint es mir zweifellos, dass Cohen – um mich hier einer Formulie-
rung von Franz Rosenzweig zu bedienen – Spinoza »ernst genommen«
hat.23 Vor 1908 hatte er vermutlich nur Bruchstücke seiner Schriften,
und einige Kommentare, gelesen.24 Nach 1908 scheint er sich aber in
die Lektüre der Theologisch-politischen Abhandlung vertieft zu haben,
und bald danach, also im Jahre 1910, hielt er einen langen Vortrag, über
»Das Verhältnis Spinozas zum Judentum«.25 Am Auffallendsten an
diesem Vortrag sind nicht so sehr die negativen Äußerungen über Spi-
noza, als die Zahl der Fragezeichen:

Warum sollte Spinoza bei seiner geistigen Klarheit und sittlichen Tiefe Vor-
urteile haben gegen die Religion, in der er nicht nur geboren, sondern auch in
der vorzüglichsten Weise nach der damaligen Lehrverfassung der Gemeinde
Amsterdam unterrichtet worden ist, so dass er zur Rabbinerwürde auser-
sehen würde? (Cohen: Werke, Band 15, S. 353)

26

Myriam Bienenstock

21 Vgl. z.B. Spinoza, TTP, Kap. 6, S. 118.
22 Vgl. Spinoza, TTP, S. XII.
23 F. Rosenzweig, Über den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhältnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S. 165–187, hier
S. 166.
24 Im Jahre 1904 verfasste er eine Rezension über J. Freudenthal, Spinoza. Sein Leben
und seine Lehre. Erster Band. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Frommann Verlag, 1904.
Die Besprechung erschien im Literarischen Zentralblatt, wieder veröffentlicht in SPZ
S. 501–3. In der Bibliothek von Cohen fanden sich sowohl frühere als auch spätere Aus-
gaben der Werke Spinozas, und diverse Kommentare, vgl. hier H. Wiedebach, Die Her-
mann-Cohen-Bibliothek, in: Cohen: Werke Supplementa 2, S. 189f.
25 Heute in Cohen: Werke, Bd. 15, S. 347–388.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie ist es zu verstehen, dass er am Mosaismus, der zu allen Zeiten die
Bewunderung des Menschengeschlechts erwecken wird, so irre werden konn-
te? (ibid.)

Wie besonders kann es uns begreiflich werden, dass er Moses gegen
Christus, an dessen Göttlichkeit er doch nicht glauben wollte, religiös und
philosophisch herabsetzte? (S. 354)

Wie konnte es ihm entgehen, dass der mosaische Staat, welche Nachtei-
le er sonst immer haben mag, in seiner theokratischen Anlage wenigstens
methodisch auf einem gesunden, rationalen Fundamente ruht, auf der Ver-
bindung von Gott und Mensch in der Religion? (S. 356)

Enthält denn die Lehre Christi die Philosophie und ihre Freiheit? (S. 357)
Wie konnte er […] den Hauptunterschied übersehen, der zwischen My-

thos und Sage einerseits und Geschichte andererseits, endlich aber zwischen
allen diesen Bestandteilen und der Lehrverfassung selbst bestehen mag!
(S. 358)

An der jüdischen Philosophie hat er d[ies]en Zug zum Pantheismus
doch zugestehen müssen: woher sollte er aber gekommen sein, wenn ihm
nicht die rationalistische Auffassung des biblischen Wortsinns und vor allem
der Kampf gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben hätte? (S. 361)

Die zehn Worte am Sinai sind ja doch die Grundlage aller zivilisierten
Menschheit geworden. Indessen die jüdische Religion beruht doch nicht aus-
schließlich auf dem Pentateuch. Was macht Spinoza nun mit den Propheten
und den Psalmen und mit Hiob und mit den Sprüchen und mit Kohelet? Ken-
nen auch diese alle nur den Israeliten und nicht den Menschen? Angenom-
men, der Pentateuch beziehe sich nicht nur vorzugsweise, sondern aus-
schließlich, auf Israel, fordert nicht die geschichtliche Auffassung der Bibel
die homogene Fortentwicklung des Monotheismus über den ganzen Lauf
der Geschichte des Volkes und seiner Schrifttums? (S. 362)

Warum hat er vor dem Neuen Testament Halt gemacht? […] Gibt es
etwa da keine Widersprüche? Und lassen sich nicht seine Regeln der Exegese
vom Alten Testament auf das Neue Testament übertragen? (S. 362 f.)

Wie steht es nun bei Christus? […] hat er […] keine Gestalt? Oder
könnte er gestaltlos gesehen werden? (S. 368)

Worin unterscheidet sich der Geist [der Geist Christi] von der Gestalt?
[…] Und wenn er nun gar sagt: »Die Stimme Christi kann daher Gottes Stim-
me genannt werden«, fällt er da nicht wieder in den Bilderdienst herab, den er
durch den Geist überwunden haben wollte? (S. 369)

Gibt es denn keine Zeremonialgesetze im Christentum? Und wie hat
Spinoza über diese geurteilt? (S. 377) […] Und das Abendmahl soll nur ein
äußeres Zeichen sein? (S. 378)

Einer der allerersten, wichtigsten Gründe für Cohens nach 1908 voll-
zogenen, entschiedenen Abkehr von Spinoza muss in seiner damaligen

27

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lektüre des Traktats gelegen haben.26 Dass sich Cohen von Spinoza
abkehrt, bedeutet aber keineswegs, dass er auch seine früheren Optio-
nen revidiert. Den »springenden Punkt« seiner früheren Spinoza-Lek-
türe widerruft er keineswegs: er weiß ganz genau dass Spinoza seine
Motivation, gegen den Anthropomorphismus zu kämpfen, aus bib-
lischen, alttestamentlichen Quellen geerbt hat: ausdrücklich notiert er
noch im Jahre 1910 (und auch später) dass der sogenannte Pantheismus
eine Ethik enthält, und zwar eine »rationalistische«, die den »Kampf
gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben« hat.27 Er bemerkt
aber auch, dass Spinoza diesen Kampf nirgendwo in seinem Traktatus
erwähnt, und stattdessen eine Fülle von Zitaten gibt, um zu beweisen,
dass das Alte Testament und auch die Propheten Gott vollständig ver-
körpert hätten. In dem Spinoza-Aufsatz aus dem Jahre 1915 wird
Cohen dieser angeblichen »Verkörperung« Gottes im Alten Testament
viele Seiten widmen: also hätten die Propheten, und auch Moses, »eine
wirkliche Stimme gehört«, und Gott auch wirklich gesehen? Hätte
Gott, da die Schrift sagt: »von Angesicht zu Angesicht hat Gott mit
euch geredet«, ein Angesicht, und auch einen Körper, und wäre es als
Körper, dass er mit uns Menschen verkehren würde28 ?

Schon im 12. Jahrhundert hatte Abraham Ibn Esra aus Toledo
(1192/93–1167) zu diesen Fragen erklärt, dass die Schrift »gemäß der
Ausdrucksweise der Menschen« gesprochen habe. Spinoza berief sich
auf ihn in seinem Traktat29 , und schon in den ersten Zeilen seines Auf-
satzes von 1910 notiert dies Cohen30 : sollte nicht Ibn Esra, eher als
Spinoza, wegen solcher Erklärungen als erster Urheber der Bibelkritik
betrachtet werden? In seiner »Philologie der Buchstäblichkeit«31 , wie
Cohen sagt, scheint aber Spinoza nichts von dieser Erklärung wissen zu
wollen, und auch nichts von der »treffenden Erklärung«, die Ibn Esra

28

Myriam Bienenstock

26 Vgl. zu diesem Punkt Franz Nauen, »Hermann Cohen’s Perceptions of Spinoza: A
Reappraisal«, in: AJS Review, 4 (1979), S. 111–124, insbes. S. 123.
27 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 355, S. 361, und meinen Beitrag »Hermann Cohen
sur le panthéisme. Sens et usages du terme dans sa réception de Spinoza«, in: Revue de
métaphysique et de morale, (2011) S. 29–46.
28 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 353–360.
29 Vgl. Spinoza, TTP, Kap. 1, S. 15 und Anm. S. 364, insbes. Kap. 8, S. 163–167.
30 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 350.
31 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 354.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Mose gegeben hat: »von Angesicht zu Angesicht«, d. h. »ohne einen
Mittler« (belo emtsa’i).32

»Ohne einen Mittler«: immer wieder wird dieser Punkt hervor-
gehoben. Schon Maimuni – so schreibt Cohen z. B. im Jahre 1908: »eig-
net sich den Satz Ibn Esras an, den man den Folgesatz zum »Höre Isra-
el« nennen möchte: »der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die
Vernunft«.33 Dieser Punkt – »ohne einen Mittler« – ist für Cohen ganz
wichtig, und dies nicht so sehr wegen seiner Kritik des Pantheismus,
welcher mit dem Vermittlungsbegriff eng verbunden ist: im Pantheis-
mus fehlt zwar die Auffassung eines Gottes, der »nur von außen stie-
ße«, wie dies Goethe einmal ausdrückte, und stets wiederholt Cohen
diese Worte34 . Im Pantheismus fehlt die Transzendenz, auch er enthält
aber eine Ethik, und sogar eine, die in ihrem Rationalismus Cohen ganz
nahe lag und auch ganz nahe blieb, selbst wenn sich die Bedeutung des
Worts in seinem Wortschatz erheblich änderte35 . »Ohne einen Mittler
[… denn] der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft«:
dieser Punkt ist für Cohen umso wichtiger, weil er das Verhältnis des
Judentums zum Christentums betrifft, und es ist über diese ganz wich-
tige Frage des Verhältnisses zwischen Judentum und Christentum dass
er bei Spinoza keine »Toleranz«, und keinen »aufgeklärten« Geist aner-
kannte, und dass er ihn deshalb anklagte – so komme ich beim dritten,
letzten Teil dieses Aufsatzes an, und also bei der Frage, ob Juden Her-
mann Cohen zufolge das Christentum, genauer den Protestantismus,
genauso wie andere »Übel« – z. B. Üppigkeit, Neid, Habgier, Trunk-

29

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

32 Ibid.
33 Vgl. schon Cohen: Werke, Band 15, S. 224. Auch noch Cohen: Werke, Band 17,
S. 641f., und RV, S. 87.
34 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 149. Goethes Gedicht lautet:
»Was wär’ ein Gott, der nur von außen stieße,
Im Kreis das All am Finger laufen ließe!
Ihm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in sich, sich in Natur zu hegen,
So dass, was in ihm lebt und webt und ist,
Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermisst.«
Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bänden, hrsg. von Erich Trunz. München,
Beck, 1998, Bd. I: Gedichte und Epen I, hier S. 357.
35 S. zu diesem Punkt meinen Aufsatz »Hermann Cohen sur le panthéisme. Sens et
usages du terme dans sa réception de Spinoza«, in: Revue de métaphysique et de morale,
(2011) S. 37–45. – Noch im Jahre 1915 behauptete er auf jeden Fall, dass der Pantheis-
mus an sich nicht im Widerspruch steht zum Monotheismus (Cohen: Werke, I6, S. 425).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht – »dulden«, d. h. ertragen müssen, oder ob es einen anderen, po-
sitiveren Sinn gäbe, in welchem die religiöse Toleranz anerkannt sein
sollte.

III.

Hans Liebeschütz, welcher in Berlin bei einigen Seminaren von Her-
mann Cohen über den Traktatus an der Lehranstalt für die Wissen-
schaft des Judentums anwesend war, weiß zu berichten, dass damals
die Mehrzahl der Hörer »fast erschrocken« waren, als sie verstanden,
dass Cohen eine Anklageschrift gegen Spinoza vorbereitete. Er sagt
auch dass die Leidenschaft, die bei Cohen hervorbrach, wenn jemand
die Kühnheit hatte, den Angegriffenen [also Spinoza] zu verteidigen,
etwas Rätselhaftes behielt:

Die Formel: »in der Verbindung von Natur und Sittlichkeit liegt das Unpro-
testantische von Spinoza«, die Cohen [einmal …] hineinwarf, konnte das Ge-
fühl für das Paradoxe in seiner Haltung nur steigern. Man hörte Max Weyl,
der damals in den Vorbereitungsklassen der Lehranstalt unterrichtete und
später Berliner Gemeinderabbiner wurde, flüstern: »Nun hätte der arme
Mann auch noch protestantisch sein sollen.«36

»Der arme Mann«, dies ist Spinoza, den Cohen also beschuldigte, nicht
»protestantisch« genug gewesen zu sein … Diese Anekdote erzähle ich,
um zu zeigen, dass Cohen, auch wenn er theoretisch genau so intole-
rant wie Spinoza, doch überzeugt gewesen ist, dass die Kraft der Tole-
ranz die Schranken der eigenen Konfession durchbrechen sollte. Der
Vortrag, den er im Jahre 1914 über »Die religiösen Bewegungen der
Gegenwart« hielt, und welcher einer für die damaligen Verhältnisse
ungewöhnlich breite Rezeption genoss37 , schließt mit der Erklärung,
dass »Religiöse Aufklärung und Toleranz Anerkennung einer fremden
religiösen Wahrheit bedeutet« – weil wir »nach dem alten talmu-
dischen Spruche ›die Wahrheit annehmen [müssen] von jedem, der sie
ausgesprochen‹, [also] selbst religiöse Wahrheiten aus der fremden Re-

30

Myriam Bienenstock

36 H. Liebeschütz, »Hermann Cohen und Spinoza«, in: Bulletin of the Leo Baeck Insti-
tute, 12 (Dezember 1960), S. 225–238, hier S. 225.
37 Vgl. Cohen: Werke, Band XVI, S. 123–162 und die Einleitung von H. Wiedebach,
S. XXVI f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligion dürfen wir erwarten«.38 Hier wird also Toleranz keineswegs als
»Duldung einer Irrlehre, sondern als Anerkennung einer Grund-
lage«39 , welche für so unterschiedliche Religionen wie das Judentum
und das Christentum, wohl aber auch für den Islam, als wahr anzuer-
kennen wäre. In dem Aufsatz, den er in Berlin im Jahre 1917 unter dem
beredten Titel »Was einigt die Konfessionen?« vorgetragen hat, er-
klärte Cohen:

Man missversteht die Toleranz, wie nicht minder auch die Aufklärung, wenn
man sie nur als ein negatives, nur prohibierendes Prinzip auffasst. So kann sie
nicht gemeint sein, wenn anders sie das Kriterium der Aufklärung ist, wel-
ches selbst hinwiederum die individuelle Selbständigkeit der gesamten Geis-
teskultur vertritt. Die Toleranz muss demzufolge ein positives Prinzip sein,
welches sie nur als ein Prinzip der Gerechtigkeit, allenfalls der Billigkeit sein
kann. Ihr kann es nicht obliegen, den Irrtum gewähren zu lassen; denn als
Triebkraft der Aufklärung muss sie ja die persönliche Wahrhaftigkeit fördern;
diese aber kann doch nicht zusammenbestehen mit einer Gleichgültigkeit ge-
gen die Wahrheit, und daher etwa auch einem Gefühl der Überlegenheit über
die Fragen der Religion.

Die Toleranz bildet daher ein schwieriges Problem, eine scheinbare An-
tinomie gegen die Alternative: wahr oder falsch. Wie ist der Schein dieser
Antinomie zu widerlegen? Wie ist das positive Moment in der Toleranz zu
entdecken? [Es kann nur in Gemäßheit mit dem positiven Moment in der
Aufklärung gelegen sein.]40

Da dieses »schwierige Problem«, oder wie dies Hermann Cohen formu-
liert, die »scheinbare Antinomie gegen die Alternative: wahr oder
falsch« in diesem Band noch vielfach erörtert wird, kann ich mich hier
damit begnügen, anzumerken, dass Hermann Cohen unter den großen
Beispielen, in denen »Aufklärung und Toleranz zu einem weithin tra-
genden literarischen Einfluss gekommen sind«, Nikolaus von Cues und
Jean Bodin erwähnt, keineswegs aber Spinoza. – Warum? Warum hat
er sich gegen Spinoza gewandt, dies sogar so leidenschaftlich, man
möchte fast sagen fanatisch, dass er selber als intolerant erscheint?

Erklärungen wie diejenige von Leo Strauss und seinen Nachfol-
gern, denen zufolge Cohen gegen Ende seines Lebens eine »apologeti-
sche«, oder wie man dies heutzutage formulieren würde, »kommuni-
taristische« Haltung dem Judentum gegenüber eingenommen hätte,

31

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

38 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 162.
39 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 475.
40 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 467f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinen mir nicht überzeugend zu sein41 : die Anekdote von Hans Lie-
beschütz, die ich gerade erzählt habe, zeigt doch, wie offen Cohen dem
Protestantismus gegenüber gewesen ist – manchmal wird er sogar we-
gen seines »Protestantischen Judentums«42 getadelt. In seinem Vortrag
des Jahres 1917 »Was einigt die Konfessionen« erhob er sich auch ein-
deutig »gegen den Anspruch der Religionen [also sowohl des Juden-
tums als auch des Christentums, und auch des Islams] auf isolierte
Absolutheit«, und für eine »Wechselwirkung« zwischen den Religio-
nen, denn – dies behauptet er ausdrücklich: »erst durch diese Erkennt-
nis der Wechselwirkung, als des geschichtlichen Bandes der Religio-
nen, wird die Aufklärung zu einer geschichtlichen Grunderkenntnis,
und ihr Produkt, die Toleranz, zu einer ethischen Grundkraft.«43

Die Toleranz, das Produkt der Aufklärung, würde also ihm zufolge
eine geschichtliche, bzw. weltgeschichtliche Dimension besitzen: der
Gesichtspunkt einer »Erziehung des Menschengeschlechts« wäre es,
welcher in Toleranzfragen als entscheidend betrachtet werden sollte.44

Dass Spinoza diese weltgeschichtliche und erzieherische Dimension
keineswegs anerkannte, darf ihm umso weniger zum Vorwurf gemacht
werden, als er im 17. Jahrhundert, also lange vor dem Zeitalter der
Aufklärung – und vor Lessing – lebte. Auch scheint es mir in Anbe-
tracht der späteren weltgeschichtlichen Entwicklungen, die uns allen
bekannt sind, keineswegs sicher, dass man Hermann Cohen in diesem

32

Myriam Bienenstock

41 Genau so wenig überzeugend scheint mir Ernst Simon zu sein, welcher einmal das
»religiös-messianische Judentum« von Cohen anklagte: ein Judentum, das nicht »poli-
tisch« genug gewesen wäre. In seiner rein politischen Auffassung des Judentums wäre
Spinoza »beinahe – Zionist« gewesen, so dass »die nach 1910 immer noch zunehmende
Schärfe der Äußerungen gegen Spinoza« sich für Simon »aus dem immer aktueller
werdenden Kampfe gegen den Zionismus [erklärte]: beiden gegenüber fühlte er sich in
seinem heiligen Recht als echter Glaubensstreiter« (E. Simon, »Zu Hermann Cohens
Spinoza-Auffassung«, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Juden-
tums, 1935, S. 181–194, hier S. 193.) Auch wenn es stimmt, dass Cohen kein »Zionist«
gewesen ist, scheint mir diese Erklärungslinie nicht überzeugend zu sein. Im Jahre 1915
stand Deutschland im Ersten Weltkrieg: sollten überhaupt zeitlich-historische Über-
legungen für Cohens Abkehr von Spinoza wichtig geworden sein, dann wäre dieser
Zusammenhang, der Weltkrieg also, sicher eher als der zionistische Kontext zu berück-
sichtigen.
42 Vgl. z.B. David Myers, »Hermann Cohen and the Quest for Protestant Judaism«, in:
Leo Baeck Yearbook 46, 2001, S. 195–214.
43 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 476f.
44 Vgl. noch einmal RV, S. 272.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Punkt recht geben müsste. Weiser mag doch Spinoza gewesen sein, in
seiner Behutsamkeit, oder Vorsicht … (caute!).

Doch war es wohl der Toleranz wegen, und auf Grund der Auf-
klärung, genauer einer religiösen Aufklärung, dass sich Cohen gegen
Spinoza gewandt hat. Schon ziemlich früh, z. B. in seinem Werk über
Kants Begründung der Ethik (1. Ausgabe, 1877), hatte er behauptet, es
wäre kein Wunder, dass der Einfluss von Spinoza »im Naturrecht der
deutschen Aufklärung« »nicht bemerkbar« wäre, und dies wegen der
»innerlichsten Unklarheit« seiner Position.45 Auch in seiner Ethik des
reinen Willens46 hatte Cohen geschrieben, dass man »die Verdienste,
welche dem göttlichen Naturalismus Spinozas für die religiöse Aufklä-
rung und damit für die allgemeine geistige Kultur andauernd beiwoh-
nen«, nicht »unterschätzen«, aber auch nicht überschätzen darf: dort
sind es die Unterschiede zwischen dem »pantheistischen« Ansatzpunkt
Spinozas und seinem eigenen, später gewonnenen Kantischen, kriti-
schen Ansatz, die er hervorhebt. Meiner Meinung nach kann dieser
Punkt alleine aber nicht seine Grundmotivation gegen Spinoza enthal-
ten: es ist doch etwas ganz Anderes zu behaupten, dass ein Philosoph
über einen gewissen Punkt »innerlich unklar« gewesen ist, oder ihn als
»Fälscher und Verleumder des Judentums«47 zu beschimpfen. Die Vor-
würfe, die er mehrmals wiederholt, denen zufolge Spinoza der Lehre
Christi den Vorzug vor dem jüdischen Monotheismus gegeben hätte48 ,
müssen aber in ihrem geschichtlichen Zusammenhang betrachtet wer-
den: Cohen hat sie in einer Zeit formuliert, in welcher das Judentum
ignoriert bzw. verworfen wurde, und es ist in diesem Kontext, dem
Kontext eines sich intensivierenden Antisemitismus, dass er sich als
Sprecher für das Judentum profiliert, und dass er für das Judentum
ein »religiöses Lebensrecht« verlangt.49 Wie ich schon daran erinnert
habe, hatte er sich in den sechziger Jahren anders ausgedrückt, dies aber

33

Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza

45 Vgl. Cohen: Werke, Band 2, S. 387.
46 Ethik des reinen Willens, 1. Ausgabe, 1904, 2. Ausgabe, 1907. Vgl. Cohen: Werke,
Band 7, S. 459f.
47 Vgl. z. B. Cohen: Werke, Band 16, S. 149, insbes. aber S. 409f.
48 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 409f.
49 Vgl. z. B. Cohen: Werke, Band 16, S. 532 (in Deutschtum und Judentum, 1915); oder
schon im Jahre 1907, in Religion und Sittlichkeit: »Es gibt keine Gesundheit in einer
Zeit, welche den Menschenhass duldet; in welcher Abweisung und Zurückstoßung als
berechtigte Mittel für einen höheren Zweck gelten. Es gibt keine wahrhafte Sittlichkeit
für ein Volk, in welchem Staat und Gesellschaft Entfremdung und Ausschließung einer
religiösen Gemeinschaft innerhalb desselben Staates politisch und sozial organisieren.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht so sehr weil er anderer Meinung gewesen wäre, sondern weil die
Zeit selber eine ganz andere war, und weil es nun ganz andere Proble-
me auf der Tagesordnung gab, sowohl philosophische, als auch politi-
sche. In unseren Tagen sind nun die Probleme wiederum ganz andere:
meiner Meinung nach würde Cohen heute andere Fragen stellen – z. B.
diejenige, wie man orthodoxe Juden anderen Völkern, und anderen
Religionen wie dem Islam gegenüber, toleranter machen könnte.

Die Hauptüberzeugung aber, die er Spinoza nicht verzeihen konn-
te – sobald er sie zur Kenntnis genommen hat, und dies ziemlich spät in
seinem Leben – war die, der zufolge die Juden, diese »Pharisäer«50 , als
solche nicht und nie, »aufgeklärt« sein können: nie hat Cohen, wie
Strauss, gedacht, dass »Aufklärung« und »Judentum« grundsätzlich
entgegengesetzt wären – er selber ist überzeugt gewesen, dass eine
»Aufklärung« in das Judentum, so wie auch in andere Religionen, hi-
neingebracht werden könnte. Noch heute möchte ich hoffen, dass er –
und nicht Spinoza – über diesen Punkt recht behält.

34

Myriam Bienenstock

Und es ist keine wahrhafte Religiosität, welche die Absage an die Humanität gutheißt.«
(Cohen: Werke, Band 15, S. 5).
50 F. Niewöhner, »Spinoza und die Pharisäer. Eine begriffsgeschichtliche Miszelle zu
einem antisemitischen Slogan«, in: Studia Spinozana 1 (1985) 347–355; D. Novak, The
Election of Israel: The idea of the chosen people, Cambridge, U.P., 1995.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Norbert Waszek (Paris)

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Für H. B. »Barry« Nisbet – in dankbarer Erinnerung an
fruchtbare Gespräche in Cambridge

Der Begriff der Toleranz genießt heute nicht mehr den ausgezeichne-
ten Ruf, der ihn lange schmückte. Zwar gibt es immer noch Preise und
Auszeichnungen, die den Begriff stolz im Titel tragen, so verleiht zum
Beispiel das Land Berlin den Moses-Mendelssohn-Preis »zur För-
derung der Toleranz gegenüber Andersdenkenden und zwischen den
Völkern und Religionen« und zeichnet damit »jeweils eine Persönlich-
keit, Gruppe oder Institution [aus], die sich durch ihr Wirken auf geis-
tig-literarischem oder religiös-philosophischem Gebiet um die Ver-
wirklichung der Toleranz verdient gemacht«. Doch geht der Preis, der
alle zwei Jahre ausgeschrieben wird und 2010 zum 16. Male verliehen
wurde, schon auf die späten 1970er Jahre, genauer auf einen Senats-
beschluss vom 6. September 1979 [dem 250. Geburtstag von Moses
Mendelssohn] und damit sicher auf noch frühere Überlegungen zu-
rück. Heute wird der Toleranzbegriff nicht mehr so selbstverständlich
akzeptiert, sondern oft kritisch in Frage gestellt. Einer der Vordenker
der 68-Bewegung, Herbert Marcuse, hatte schon vor langer Zeit von
»repressiver Toleranz«1 gesprochen und er ist von vielen der damali-
gen Studenten so verstanden worden, um den Sprachgebrauch dieser
Epoche zu imitieren, dass er damit die scheinliberale Duldung ihrer
Proteste durch die Universität als Institution brandmarken wollte, hin-
ter der sich in Wirklichkeit die repressive Politik eines spätkapitalisti-
schen Systems verbarg. In einem gewandelten Kontext wird dem Tole-

35

1 So der Titel von Marcuses Beitrag zu einer Sammlung von Aufsätzen, die 1965 unter
dem Titel A critique of pure tolerance zuerst auf Englisch (Boston, Beacon Press), wenig
später auch auf Deutsch erschien: Kritik der reinen Toleranz, übersetzt von Alfred
Schmidt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1966.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ranzbegriff heute vorgeworfen – um es kurz zu sagen –, dass Toleranz
immer ein Besserwissen und damit die fehlende Achtung Andersden-
kender impliziert. Weiß man auch, wie es in Wirklichkeit mit einer
Frage steht, »toleriert« man den vermeintlichen Irrtum der Anderen,
sei es aus Gleichgültigkeit, aus Schwäche oder aus Nützlichkeitserwä-
gungen. Es ist wohl bezeichnend, dass Minderheiten heute seltener
mehr »Toleranz« verlangen, sondern eher um einen Minderheiten-
schutz auf rechtlicher Basis kämpfen. Wenn ein Körperbehinderter kei-
nen Sitzplatz in der Straßenbahn findet, kann er natürlich auf die
Menschlichkeit oder Höflichkeit seiner Mitreisenden hoffen bzw. zur
Not daran appellieren, doch vermutlich ist es ihm lieber, wenn ihm das
Unternehmen, welches das Verkehrsmittel betreibt, die Priorität auf
einen Sitzplatz in den Beförderungsbedingungen festschreibt, weil sein
Anspruch dann durchsetzbar wird. Um die fehlende Achtung gegen-
über Minderheiten einzufordern, ist im philosophischen Diskurs ein
vermeintlich neuer Begriff an die Stelle des alten Kampfbegriffs der
Toleranz getreten, der Begriff der »Anerkennung«, der sich langsam
aber sicher durchzusetzen scheint. Ludwig Siep hat schon vor über
30 Jahren einen wirkungsreichen Beitrag zu dieser Konjunktur des An-
erkennungsbegriffs geleistet. Was sich in seinem Buch Anerkennung
als Prinzip der praktischen Philosophie (1979) noch aus den Quellen
des Deutschen Idealismus speiste, er bezieht sich in erster Linie auf
Fichte und auf Hegel, wurde wenig später, durch eine der Zentral-
gestalten der dritten Generation der Frankfurter Schule, Axel Hon-
neth, rasch zu einem Trendsetter. Honneths 1990 verteidigte Habili-
tationsschrift erschien zwei Jahre später unter dem Titel Kampf um
Anerkennung. Seitdem sind die Publikationen zum Begriff der An-
erkennung nicht mehr abgerissen und so vielfältig geworden, dass sie
kaum mehr alle zu nennen sind.2

So berechtigt der Begriff der Anerkennung, und die vielen Bemü-
hungen ihn zu erhellen, sicher sind, sei doch ketzerisch angemerkt,
dass dies alles nicht so ganz neu ist, wie es den Anschein hat. Davon
abgesehen, dass die Anerkennung schon für Fichte und Hegel ein zen-
traler Begriff war, wie es in dem genannten Buch von Ludwig Siep gut

36

Norbert Waszek

2 Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie: Untersuchungen
zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg/München, Alber, 1979; Axel Hon-
neth: Kampf um Anerkennung: zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1992 (erweiterte Neuausgabe: 2007).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dokumentiert wird, schrieb bereits Goethe in seinen Maximen und Re-
flexionen: »Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesin-
nung sein: sie muss zur Anerkennung führen. Dulden heißt beleidi-
gen.«3 Stellt schon Goethe so die beiden Begriffe, Toleranz und
Anerkennung, explizit zusammen und gegeneinander, gibt es auch bei
Lessing und bei Kant bereits Überlegungen, die in dieselbe Richtung
gehen. In seinem berühmten Aufsatz aus dem Jahre 1784, »Was ist
Aufklärung?«, schreibt Kant, zwar knapp, doch in der Stoßrichtung
eindeutig, von dem »hochmütigen Namen der Toleranz«4 , eine Bemer-
kung, die in ihrem kritischen Impetus nicht weit von Goethes »Dulden
heißt beleidigen« entfernt ist. Im Hinblick auf Lessing selbst ist oft
richtig angemerkt worden, dass in seinem Nathan der Weise, ein Werk,
das vielen Generationen als das »Toleranzstück« schlechthin erschien,
das Wort »Toleranz« nur ein einziges Mal vorkommt, und selbst dort
nur als Adjektiv und unter so negativen Vorzeichen, dass man sich fast
an Marcuses »repressive Toleranz« erinnert fühlt. Da ihm Nathan Re-
chas Hand nicht sofort geben will, beklagt sich der Templer heftig bei
Saladin und stößt hervor:

Woll’ oder wolle nicht! Er ist entdeckt
Der tolerante Schwätzer ist entdeckt!
Ich werde hinter diesen jüd’schen Wolf
Im philosoph’schen Schafpelz, Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!5

Dies kann kein Zufall sein, vielmehr dürften darin ebenfalls die Vor-
behalte stecken, die Kant und Goethe dem Begriff der Toleranz und
seinen Implikationen gegenüber geäußert haben. Bedeutet dies aber
schon, dass Lessing den Begriff der Toleranz überhaupt über Bord ge-
worfen hätte oder dass wir, am Anfang des 21. Jahrhunderts, ihn jeden-
falls aufgeben müssten?

Dies ist die zentrale Frage, der im Folgenden in drei Schritten
nachgegangen werden soll. Zunächst sei die Frage aus der Perspektive

37

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

3 Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bänden, hrsg. von Erich Trunz. Mün-
chen, Beck, 1998, Bd. XII, S. 385.
4 Kants Gesammelte Schriften. Hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der
Wissenschaften [Sigle: AA = Akademie-Ausgabe]. Bd. 8, Berlin, Reimer, [1912] 2 1923,
S. 40.
5 Gotthold Ephraim Lessing: Werke [Sigle: Lessing: Werke], in 8 Bänden. Hrsg. von
Herbert G. Göpfert, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, Bd. II, S. 307
(IV.4, Z. 2779–2782).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wirkungsgeschichte erhellt und präzisiert. Ein ganzes Heer von
Interpreten – Juden, Christen und Ungläubige, fast das ganze 19. Jahr-
hundert hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein, ja, bis heute –,
hat Lessing als den großen Fechter für Toleranz und Religionsfreiheit
gesehen, ob die Interpreten selbst nun für oder gegen diese Ausrich-
tung gewesen sind. Können sich alle diese Autoren, aus deren Schriften
im ersten Teil der folgenden Ausführungen bedeutungsträchtige Bei-
spiele zitiert und erläutert werden, so grundlegend geirrt haben? In-
zwischen gibt es aber auch schon eine nicht unbeträchtliche Gruppe
von kenntnisreichen Lesern, die Lessing keineswegs als den großen
Kämpfer für Toleranz akzeptieren wollen, sondern darin nur eine Mas-
ke sehen, hinter der sich eine ganz andere Haltung verbirgt: für man-
che eine kritische Aufhebung der Toleranz, die den traditionellen Rah-
men dieses Begriffes weit zurücklässt, für andere, wie für Hans Mayer
oder den Oxforder Germanisten Ritchie Robertson, sogar eine fast per-
fide intolerante Strategie.6 Haben solche Interpretationen Recht mit
ihren Versuchen, die traditionelle Lektüre Lessing so drastisch umzu-
kehren? Ein erster Teil widmet sich also der Wirkungsgeschichte, weil
deren Würdigung es erlaubt, die eigentliche Frage präziser zu stellen.
Gerade bei einem Autor wie Lessing, dessen eigentliche Gestalt von
einem dichten Wald von Lessingbildern und Lessinglegenden7 so über-
lagert ist, dass der unmittelbare Zugriff auf die Texte nahezu unmög-
lich ist, scheint ein solcher Zugang über die Wirkungsgeschichte ohne-
hin unverzichtbar.8

Ein zweiter Teil soll den Quellen des Toleranzbegriffs für Lessing
und sein 18. Jahrhundert nachgehen. Diese Frage hat nicht nur ein ge-
lehrtes, begriffsgeschichtliches Interesse, sondern berührt auch die ak-

38

Norbert Waszek

6 Hans Mayer: »Der weise Nathan und der Räuber Spiegelberg. Antinomien der jüdi-
schen Emanzipation in Deutschland« (1973), in: Klaus Bohnen (Hg.): Lessings ›Nathan
der Weise‹. Darmstadt, WBG, 1984, S. 350–373, hier besonders S. 366f.; Ritchie Robert-
son: »›Dies hohe Lied der Duldung‹? The Ambiguities of Toleration in Lessing’s Die
Juden und Nathan der Weise«, in: Modern Language Review. 93 (1998), S. 105–120.
7 Schon das alte Standardwerk der sozialistischen Lessingdeutung gibt sich bereits im
Titel als Ideologiekritik früherer Interpretationen: Franz Mehring: Die Lessing-Legende
[1893]. Neuausgabe: Berlin, Dietz, 1963.
8 Ganz in diesem Sinne beginnt auch das nützliche Lessing-Handbuch von Monika Fick,
Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, S. 23–32, mit einem Überblick über die »Lessing-Bil-
der«; vgl. auch etwa das umfangreiche Kapitel »Stationen der Wirkungsgeschichte: Zwi-
schen Nachfolge und Vereinnahmung«. In: W. Barner, G. Grimm, H. Kiesel, M. Kra-
mer: Lessing. Epoche – Werk – Wirkung, München, Beck (1975) 6 1998, S. 344–427.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tuelle Deutung. Der Toleranzbegriff kann nämlich bis auf Augustinus
zurückverfolgt werden.9 Wenn aber dessen Konzeption zugrunde ge-
legt wird, erhält der Begriff gerade die negativen Konturen, welche
heute nicht mehr akzeptabel erscheinen. Doch war Augustinus die vor-
zügliche und einzige Quelle aus welcher im Deutschland des 18. Jahr-
hundert geschöpft wurde? Oder gab es dafür andere Vorbilder, die auch
den Begriff in einem günstigeren Licht erscheinen lassen? Die Spur, die
in diesem Kontext verfolgt werden soll, sind die englischen Deisten10 ,
mit denen Lessing über seine Ausgaben von Hermann Samuel Reima-
rus (1694–1768), »Aus den Papieren eines Ungenannten«, aber auch
durch eigene Studien der 1750er Jahre gut vertraut war.11

Ein dritter Teil versucht zu zeigen, dass der Toleranzbegriff Les-
sings letztlich ein dynamischer Begriff ist. Toleranz ist so kein Selbst-
zweck, sondern Teil einer weitergehenden Aufklärungsstrategie: Nur
ein Schritt, aber ein angemessener und unverzichtbarer Schritt auf
dem notwendig unabgeschlossen, immer noch offenen Weg der Auf-
klärung. Schon Kant hat das Ziel, ein »aufgeklärtes Zeitalter«, von
Weg und Methode, ein »Zeitalter der Aufklärung«, unterschieden:
»Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt schon in einem auf-
geklärten Zeitalter? So ist die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeit-
alter der Aufklärung.«12 Damit wollte er seinen Lesern sicher Mut ma-
chen, »Zeitalter der Aufklärung« heißt für ihn auch, der Weg ist schon
eingeschlagen, angetreten. So nennt er zwei wichtige Beispiele, die ihn
für seine Zeit, »das Jahrhundert Friedrichs« [des Großen], wie er sagt,

39

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

9 Vgl. etwa die gediegenen Darstellungen zur Begriffsgeschichte: Klaus Schreiner &
Gerhard Besier: »Toleranz«, in: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.):
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland. 8 Bände. Bd. VI. Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, S. 445–605; G. Schlüter &
R. Grötker: »Toleranz«, in: Joachim Ritter & Karlfried Gründer (Hg.): Historisches
Wörterbuch der Philosophie. 13 Bände. Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, S. 1251–1262.
10 Der Deismus kann eingangs als eine religionsphilosophische Lehre definiert werden,
nach welcher es eine natürliche Religion gibt, die für das Heil der Menschen ausreichend
ist. Vgl. etwa Günter Gawlick: »Deismus«, in: Werner Schneiders (Hg.): Lexikon der
Aufklärung. München, Beck, 1995, S. 81f. Vgl. Gotthard Victor Lechler: Geschichte
des englischen Deismus, Tübingen, Cotta, 1841 [Nachdruck mit einem Vorwort von
G. Gawlick], Hildesheim, Olms, 1965. Speziellere Literaturangaben im zweiten Ab-
schnitt des vorliegenden Beitrags.
11 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 311–604, 865–918 (Editorischer Bericht und Anmerkun-
gen).
12 Kant: AA, Bd. 8, S. 40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und für die Zukunft optimistisch stimmen: erstens schien es ihm posi-
tive Entwicklungen in Richtung auf die Gewissens- und Religionsfrei-
heit zu geben; zweitens hebt er hervor, dass Friedrich II. in Fragen der
Gesetzgebung, eine Anspielung auf das »Allgemeine Landrecht« Preu-
ßens, zumindest eine Befragung, noch keine volle Partizipation, der
Bevölkerung durchgeführt habe, »wodurch noch kein Monarch dem-
jenigen vorging, welchen wir verehren«.13 Natürlich war er nicht naiv,
sondern wusste, dass weitere Schritte auf dem Weg der grundsätzlich
unvollendbaren Aufklärung noch errungen worden mussten. Ebenso
betont auch die moderne Forschung zu Recht und immer wieder den
Prozesscharakter der Aufklärung, siehe z. B. den Band Aufklärung als
Prozeß.14

I.

Für die meisten Leser waren Lessing und ganz besonders sein Nathan
zweifellos Meilensteine im Kampf für mehr Aufklärung und religiöse
Toleranz. Es scheint beinahe überflüssig, die vielen einschlägigen
Kommentare und Würdigungen alle anzuführen. Doch zumindest die
jüdischen Reaktionen, besonders in Deutschland und in Osteuropa,15

die zunächst fast alle enthusiastisch waren, sollten kurz belegt werden.
Schon die Tatsache, dass der Titelheld ein als weiser Mann bewerteter
Jude war, schien ihnen eine bedeutende Stellungnahme und Hilfe bei
der Suche nach Gleichberechtigung zu sein. Die Freundschaft von Les-
sing und Mendelssohn,16 schien ihnen, wenn nicht schon das erreichte
Resultat, so doch zumindest die Verheißung der deutsch-jüdischen
Symbiose zu sein. So waren es unter den deutschen Juden ganz beson-
ders diejenigen, die sich für die Assimilation und Integration der Juden

40

Norbert Waszek

13 Ibid., S. 41.
14 Rudolf Vierhaus (Hg.): Aufklärung als Prozeß. Hamburg, Meiner, 1988.
15 Für die jüdische Rezeption in Osteuropa siehe Chaim Schoham: »Nathan der Weise
unter seinesgleichen. Zur Rezeption Lessings in der hebräischen Literatur des 19. Jahr-
hunderts in Osteuropa«, in: Lessing Yearbook. 12 (1980), S. 1–30.
16 Vgl. hierzu den Vortrag, den ich am 26. April 2010 im Rahmen der gemeinsamen
(ETH und Universität) Ringvorlesung »Das Judentum und die Wissenschaften« in Zü-
rich gehalten habe. Unter dem Titel »Moses Mendelssohn und die Haskala in zwei
innerjüdischen Rückblicken des 19. Jahrhunderts: Moritz Daniel Oppenheim und Hein-
rich Heine« wird der Beitrag erscheinen in dem Tagungsband Kunst-Religion-Politik,
hrsg. von Elisabeth Weisser-Lohmann.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Deutschland einsetzten, die in Lessings Nathan fast ein »heiliges
Buch« sahen, wie dies Hugh B. Nisbet, der Cambridger Germanist,
der unlängst die wohl umfangreichste Lessingbiographie vorgelegt hat,
treffend ausdrückte.17 Der jüdische Philosoph und Publizist Theodor
Lessing (1872–1933 [in Marienbad von Nationalsozialisten erschos-
sen]18 ), heute vor allem durch sein Buch Der jüdische Selbsthaß be-
kannt19 , hat in seiner posthumen Autobiographie berichtet, dass sein
Großvater den Familiennamen Lessing aus Dankbarkeit für G. E. Les-
sings »hohes Lied der Duldung« angenommen habe20 – ein eindrucks-
volles Beispiel für die Bewunderung, die Lessing im 19. Jahrhundert
von jüdischer Seite entgegengebracht wurde. Der berühmteste jüdische
Bewunderer Lessings aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts dürfte
indessen Heinrich Heine gewesen sein,21 der in Lessing durchaus einen
»Champion der Geistesfreyheit und Bekämpfer der klerikalen Intole-
ranz« gesehen hat.22 Allerdings darf man nicht vergessen, dass Heine
diese Worte im französischen Exil schrieb. In Deutschland selbst war
Gabriel Riesser (1806–1863)23 sicher ein weiteres prominentes Beispiel
aus der jüdischen Rezeption Lessings im 19. Jahrhundert. Zeitweise

41

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

17 Hugh Barr Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tole-
rance«, in: Peter Hutchinson (Hg.): Landmarks in German drama. Oxford, Bern, Berlin,
Lang, 2002, S. 11–29, hier S. 14. Ders., Lessing – Eine Biographie. Aus dem Engl. übers.
von Karl S. Guthke. München, Beck, 2008.
18 Vgl. Julius H. Schoeps: »Der ungeliebte Außenseiter: zum Leben und Werk des Phi-
losophen und Schriftstellers Theodor Lessing«, in: Walter Grab und J. H. Schoeps (Hg.):
Juden in der Weimarer Republik. Stuttgart, Burg Verlag, 1986, S. 200–217.
19 Theodor Lessing: Der jüdische Selbsthaß, Berlin, Jüdischer Verlag, 1930 [Nachdruck:
München, Matthes & Seitz, 1984, 2 2004].
20 Theodor Lessing: Einmal und nie wieder [1935]. Gütersloh, Bertelsmann, 1969, S. 34.
21 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1835),
zitiert nach: Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke [Sigle: DHA = Düs-
seldorfer Heine-Ausgabe], hrsg. von Manfred Windfuhr, hier Bd. 8/1, Hamburg, Hoff-
mann & Campe, 1979, S. 73: »seit Luther hat Deutschland keinen größeren und bes-
seren Mann hervorgebracht, als Gotthold Ephraim Lessing. Diese beiden sind unser
Stolz und unsere Wonne.«
22 Heinrich Heine: Die romantische Schule (1836), zitiert nach: DHA, Bd. 8/1, S. 135.
Das vollständige Zitat lautet: »Mehr als man ahnte war Lessing auch politisch bewegt,
eine Eigenschaft die wir bey seinen Zeitgenossen gar nicht finden; wir merken jetzt erst
was er mit der Schilderung des Duodezdespotismus in Emilia Galotti gemeint hat. Man
hielt ihn damals nur für einen Champion der Geistesfreyheit und Bekämpfer der kleri-
kalen Intoleranz; denn seine theologischen Schriften verstand man schon besser.«
23 Vgl. Arno Herzig: Gabriel Riesser [Schriftenreihe: Hamburger Köpfe], mit einem
Nachwort von Helmut Schmidt, Hamburg, Ellert & Richter, 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vizepräsident des Frankfurter Paulskircheparlaments (1848/49) und
als Obergerichtsrat (ab 1859) wohl der erste jüdische Richter in
Deutschland, führte Riesser schon 1838 aus, dass Lessings Nathan für
ihn »erhabenste Dichtung« und Lessing insgesamt eine Leitfigur für
»Aufklärung, Gewissensfreiheit, Kampf gegen Unduldsamkeit [und]
Religionshass« sei.24 Kein Geringerer als Hermann Cohen (1842–
1918), sicher einer der bedeutendsten jüdischen Denker seiner Zeit
und als Haupt des Marburger Neukantianismus auch im nichtjüdi-
schen Umfeld hoch geschätzt,25 äußerte sich verschiedentlich ebenso
begeistert über Lessing, so schrieb er noch 1917, kurz vor seinem Tode,
von der »großen Lehre, welche Lessing seinen Nathan für alle Zukunft
verkünden lässt«.26 Statt die Beispiele, die zur Verfügung stünden,27 zu
häufen, sei die lange Liste der positiven jüdischen Würdigungen Les-
sings mit einem relativ späten Zeugen geschlossen, dem aus Ungarn
stammenden israelischen Sozialhistoriker Jacob Katz (1904–1998, der
von 1948 bis zu seiner Emeritierung 1974 an der Hebräischen Univer-
sität von Jerusalem lehrte, deren Rektor er auch von 1969 bis 1972
war). In seiner 1961 in Oxford erschienen Studie Exclusiveness and
Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval and Mo-
dern Times findet auch Katz sehr wohlwollende Worte für Lessing
und seine Freundschaft mit Mendelssohn, deren Ideal auch seine, wie
er sagt »desillusionierte Generation« nicht mit Geringschätzung be-
trachten kann.28 Auch für ihn gibt es keinen Zweifel daran, dass die
Schlussfolgerung, die Lessing seine Leser zu ziehen wünscht, darin
liegt, dass die religiösen Unterschiede unwichtig seien und dass die

42

Norbert Waszek

24 Gabriel Riesser: Einige Worte über Lessing’s Denkmal an die Israeliten Deutschlands
gerichtet. Frankfurt, Stockmar & Wagner, 1838, S. 3 und 24.
25 Zu Cohen siehe den Beitrag von Myriam Bienenstock zu diesem Band, S. 19–34, und
ihre grundlegende Studie: Cohen face à Rosenzweig: Débat sur la pensée allemande,
Paris, Vrin, 2009.
26 H. Cohen: Werke, hrsg. von Helmut Holzhey, Bd. 17: Kleinere Schriften VI, bearbei-
tet und eingeleitet von Hartwig Wiedebach. Hildesheim, Zürich, New York, Olms, 2002,
S. 406.
27 Für weitere Belege aus der jüdischen Rezeption Lessings, siehe Karl S. Guthke: »Les-
sing und das Judentum«, in: Wolfenbütteler Studien zur Aufklärung. Bd. 4 (1977),
S. 229–271, besonders S. 230–237.
28 Jacob Katz: Exclusiveness and Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Me-
dieval and Modern Times, Oxford, Oxford University Press, 1961, S. 181: »[this noble
dream] even our own disillusioned generation cannot, with propriety, treat […] with
disdain.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angehörigen der verschiedenen Religionen gute Gründe hätten, den
anderen gegenüber tolerant zu sein.29

Zwar erhoben sich schon im früheren 19. Jahrhundert vereinzelt
jüdische Gegenstimmen gegen diesen Konsens von Bewunderung und
Verehrung. In ihrem Roman Jenny aus dem Jahre 1843 bemängelte
etwa Fanny Lewald (ursprünglich Fanny Marcus: 1811–1889)30 , dass
den Vertretern der verschiedenen Religionen (Judentum, Christentum,
Islam) in Lessings Nathan die spezifischen Merkmale ihrer Religionen
»genommen« und sie stattdessen »eine Art von protestantischer Fami-
lienähnlichkeit bekommen« hätten.31 Doch erst im Zuge der zionisti-
schen Bewegung, ab den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, kam
es im Gegenzug zu den Integrations- und Assimilationsbemühungen
früherer Generationen, zu so etwas wie einem organisierten Wider-
stand. So konnte Lessing als falscher Prophet illusorischer Hoffnungen
auf Integration erscheinen. Ein Beispiel mag hier der aus Ostpreußen
stammende Kurt Blumenfeld (1884–1963) sein, der später als führende
Persönlichkeit der zionistischen Bewegung32 und als Freund und Kor-
respondent Hannah Arendts (1906–1975)33 bekannt wurde: In seiner
Autobiographie berichtet er, dass er Lessings Nathan schon als Schüler
mit einer gewissen Skepsis gelesen habe. Misstrauisch hätte ihn vor
allem die Tatsache gemacht, dass Lessing in seinem Stück eine Misch-
ehe dadurch verhindert hätte, dass sich am Ende herausstellt, dass der

43

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

29 Ibid. S. 178: »The conclusion which Lessing obviously wishes his audience to draw
was that religious differences were unimportant, and that there was every reason for the
adherents of the various religions to be tolerant towards each other.«
30 Vgl. Christina Ujma (Hg.): Fanny Lewald (1811–1889): Studien zu einer großen eu-
ropäischen Schriftstellerin und Intellketuellen. Bielefeld, Aisthesis, 2011.
31 Fanny Lewald: Jenny (Erstausgabe 1843), hrsg. von Ulrike Helmer [Schriftenreihe:
Edition Klassikerinnen], Frankfurt am Main, Helmer, 1988, S. 233.
32 Blumenfeld wandte sich noch als Student, bald nach der Jahrhundertwende, dem Zio-
nismus zu. Später war er Generalsekretär des zionistischen Weltverbandes und bis zu
seiner eigenen Flucht aus Deutschland (1933) Präsident der Zionistischen Vereinigung
für Deutschland. Vgl. seine Autobiographie (siehe unten Anm. 33).
33 Hannah Arendt – Kurt Blumenfeld, »… in keinem Besitz verwurzelt«: die Korres-
pondenz, hrsg. von Ingeborg Nordmann und Iris Pilling. Hamburg, Rotbuch, 1995.
Hannah Arendts eigene Stellungnahme zu Lessing würde, gerade weil sie von der Ger-
manistik oft vernachlässigt wird, eine besondere Würdigung verdienen, die hier zu weit
führen würde. Vgl. die Rede, die sie 1959 hielt, als ihr der Lessing-Preis verliehen wur-
de: Hannah Arendt: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede über Lessing,
München, Piper, 1960.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tempelherr und Recha Geschwister sind.34 Grundsätzlicher bewegt ihn
und andere zionistisch geprägten Leser die Sorge, ob sich Lessings Na-
than der Weise nicht als eine Art Falle erweisen könnte: die Juden wür-
den mittels der Verheißung einer universellen Humanität dazu ge-
bracht, ihr spezifisches religiöses und kulturelles Erbe aufzugeben,
ohne dass sie im Gegenzug wirklich Anerkennung und Gleichberechti-
gung erhalten hätten.

Nicht unter zionistischen Vorzeichen – lange stand er vielmehr
dem Marxismus nahe – kam Hans Mayer (1907–2001)35 zu ganz ähn-
lichen Ergebnissen. In seinem bereits genannten Aufsatz (1973/1984;
s. o. Anm. 6, besonders S. 366 f) spricht er von dem »vergeblichen« Ver-
such, »Nathan mit Hilfe von Wohlstand und gebildeter Humanität aus
dem Sonderdasein zu befreien und zum Jedermann zu wandeln«. Der
Versuch sei allerdings gescheitert, denn – offenbart sich darin die mar-
xistische Option von Mayers Analyse? – die Geschichte, wörtlich sagt
er »die Entwicklung«, hätte »Lessing widerlegt«. Hinter der vermeint-
lichen Toleranz verberge sich »ein Postulat der Intoleranz, indem […]
die Gleichstellung nur denkbar sein sollte um den Preis einer Aufgabe
der Nationalität: im Grunde der existentiellen Besonderheit in der
europäischen Gesellschaft seit Beginn der christlichen Ära.« Wird so
nicht anachronistisch von der Schoah ausgehend das Denken des
18. Jahrhunderts zu undifferenziert verurteilt und die von Adorno
und Horkheimer analysierte »Dialektik der Aufklärung«36 auf eine
einseitige Ablehnung der Aufklärung reduziert?

Vor ein paar Jahren hat der Oxforder Germanist Ritchie Robertson
an diese Art der Kritik an Lessing wieder angeknüpft (1998; s. o.
Anm. 6). Die Botschaft von Lessings Nathan der Weise wäre letztlich
nicht Toleranz der religiösen Unterschiede, sondern eine Indifferenz
den drei monotheistischen Religionen gegenüber, die einem ethischen
Humanismus37 entspringen würde. Dieser Humanismus würde bei Les-
sing zu einem neuen Dogma (»an unchallengeable master doctrine«)

44

Norbert Waszek

34 Kurt Blumenfeld: Erlebte Judenfrage: ein Vierteljahrhundert deutscher Zionismus,
hrsg. von Hans Tramer [Schriftenreihe: Veröffentlichung des Leo Baeck Instituts].
Stuttgart, Deutsche Verlags-Anstalt, 1962, S. 30.
35 Vgl. seine Erinnerungen: Hans Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen.
2 Bde. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1982–1984.
36 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung: philosophische
Fragmente. Amsterdam, Querido, 1947 (zahlreiche Neuauflagen).
37 An einer Stelle spricht Robertson (1998, S. 106), unter Berufung auf Nicholas Boyle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstarren, vom welchem der große Aufklärer gleichermaßen auf Juden-
tum, Christentum und Islam herabschauen würde (1998, S. 114 f).

Gegen diese Deutungslinie lassen sich indessen verschiedene Ein-
wände vorbringen. Ganz strikt vom Stück ausgehend, lässt sich zu-
nächst dagegen sagen, dass dort nirgendwo eine Abkehr von irgend-
einer Religion gefordert oder empfohlen wird. Vielmehr wird in der
zentralen Ringparabel jeder der drei Söhne, welche doch für die drei
Religionen stehen, dazu angehalten, langfristig Wert und Wahrheit sei-
ner Religion durch Handlungen zu beweisen, durch eine Praxis, die als
vorurteilsfreie Liebe, »herzliche Verträglichkeit«, »Sanftmut«, »Wohl-
tun« und »Ergebenheit in Gott« bestimmt wird.38 Lessings Haltung
scheint also nicht nur kein reiner Humanismus zu sein, sondern sogar
der jüdisch-christlichen Empfehlung »an ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen«39 ziemlich nahe zu kommen.40 Grundlegender scheint der
von Robertson erhobene Vorwurf, dass Lessing in seinem Nathan ein
neues Dogma durchsetzen wollte, ein Grundelement von Lessings Cha-
rakter zu verkennen. Lessing war ein »Fechter«, wie dies Klaus Briegleb
einmal in Anlehnung an Heine formuliert;41 seine »großen Leiden-
schaften waren Widerspruchsgeist, Streitlust und Polemik«, wie Berg-

45

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

(Goethe: The Poet and the Age. Bd. I: The Poetry of Desire. Oxford, Oxford University
Press, 1991, S. 33), auch von einem »agnostischen Humanismus«.
38 Lessing: Werke, Bd. II, S. 280 (III.7, Z. 2041–2048):

Es eifre jeder seiner unbestochnen
Von Vorurteilen freien Liebe nach!
Es strebe von euch jeder um die Wette,
Die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag
Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,
Mit herzlicher Verträglichkeit, mit Wohltun,
Mit innigster Ergebenheit in Gott
Zu Hülf’!

39 Bibel, NT, Math. 7,20. Auch die eben zitierte Liste von Handlungsanweisungen, die
Lessing Nathan bzw. dem Richter in den Mund legt, entspricht weitgehend den Früch-
ten, welche die Bibel erwartet; vgl. etwa »Die Frucht aber des Geistes ist Liebe, Freude,
Friede, Geduld, Freundlichkeit, Gütigkeit, Glaube, Sanftmut, Keuschheit.« (Galater,
5,22).
40 Vgl. hierzu H. B. Nisbet (2002), S. 19.
41 Klaus Briegleb: »›Sterbender Fechter‹ Lessing?«, in: Ders.: Unmittelbar zur Epoche
des NS-Faschismus: Arbeiten zur politischen Philologie 1978–1988. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1990, S. 191–315. Den Bezug zu Heines Vers (aus der »Heimkehr«, DHA,
Bd. 1/1, S. 258):

Ach Gott, ich hab’ ja unbewußt
Gesprochen was ich gefühlet;

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hahn sagt;42 sein bemerkenswertester Zug war ein durchgängiger Non-
konformismus, wie Ernst Gombrich ausführte.43 Ein solcher Mann hät-
te nie ein Dogma aufgestellt44 und wenn er es doch getan hätte, dann
nur um es selber wieder einzureißen. Genau dies schrieb er, fast ver-
batim, an seinen Freund, den Sohn von Reimarus.45 Auch wenn sich
Lessing (dies wird im zweiten Teil thematisiert) vielfach an die Deisten
anlehnt, wehrte er sich in seiner Auseinandersetzung mit H. S. Reima-
rus ausdrücklich dagegen, den Deismus in ein neues Dogma zu verwan-
deln, welches sich anmaßen wollte, in vermeintlicher Überlegenheit auf
die drei monotheistischen Religionen herabzublicken.46

Als Übergang zum zweiten Teil der vorliegenden Ausführungen
bietet es sich an, auf Thesen des in Toronto lehrenden aber aus Zürich
stammenden Willi Goetschel einzugehen.47 Aus seinem Buch, Spino-
za’s Modernity, lässt sich nicht nur über Spinoza, Mendelssohn und

46

Norbert Waszek

Ich hab’ mit dem Tod in der eignen Brust
Den sterbenden Fechter gespielet.

stellt Briegleb besonders auf S. 263 heraus.
42 Klaus L. Berghahn: »›Zermalmende Beredsamkeit‹ : Lessings Literaturkritik als Pole-
mik; ein Essay«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 24 (1992), S. 25–43, hier S. 39.
43 E. H. Gombrich: »Lessing: lecture on a master mind«, in: Proceedings of the British
Academy. 43 (1957), S. 133–156, hier S. 134: »persistent non-conformism«.
44 Vgl. hierzu auch den ideenreichen Vortrag von Manfred Lauermann: »Lessing – ein
erster ›weißer Jude‹? Eine Rede«, in: Ingrid Lohmann und Wolfram Weiße (Hg.): Dialog
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische und religionspädagogische Gesichts-
punkte interkultureller Bildung. Münster, Waxmann, 1994, S. 109–116, hier besonders
S. 110f.
45 Er charakterisiert sich dort als einen Autor, »der sich gern Hypothesen und Systeme
macht, um das Vergnügen zu haben, sie wieder einzureißen«. Lessing: »Brief an Johann
Albrecht Heinrich Reimarus, vom 6. April 1778«, in: Herbert Greiner-Mai (Hg.): Les-
sings Briefe. Berlin & Weimar, Aufbau, 1967, S. 418–420, hier S. 419; vgl. hierzu H. B.
Nisbet (2002), S. 21 f.
46 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329: »unsere [!] Deisten […] wollen die Freiheit haben,
die christliche Religion zu bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit
haben, den Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich ein
wenig viel […]«.
47 Als Meisterschüler von Hermann Levin Goldschmidt (er leitet nicht nur die Werk-
ausgabe von H. L. Goldschmidt, die seit 1993 im Passagen Verlag in Wien erscheint und
von der bislang sieben Bände vorliegen, sondern präsidiert auch die durch eine Schen-
kung von Mary und Hermann Levin Goldschmidt-Bollag ermöglichte »Stiftung Dia-
logik«) nimmt Goetschel auch einen Platz innerhalb der jüdischen Rezeption Lessings
in der Schweiz ein. Auf Goldschmidt (1914–1998) selber wird im dritten Teil dieser
Ausführungen noch eingegangen werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heine vieles lernen, sondern auch über Lessing.48 Von besonderem
Interesse für die Deutung von Nathan der Weise ist das 16. Kapitel,
»Negotiating Truth: On Nathan’s Business«, welches z.B. überzeugen-
de Ausführungen über Nathan als Juden enthält,49 bis hin zu dessen
ökonomischer Aktivität als Kaufmann.50 Doch im Hinblick auf die To-
leranz enthält Goetschels Buch Ausführungen, die Zweifel erregen.
Für Goetschel, wie er an zentraler Stelle schreibt, ist das Stück, Nathan
der Weise, eine bewusste Kritik der Toleranz, die auch nur ein Mecha-
nismus der Exklusion sei.51 Diese These wird abgestützt durch den
Rückgriff auf Augustinus, der den Begriff der Toleranz entscheidend
bestimme.52 Bei Augustinus hätte der Begriff nämlich den negativen
Sinn, dass man demjenigen, der irrt bzw. sündigt, verzeiht, ohne da-
durch natürlich dessen Ansichten oder Handlungen zu akzeptieren, die
sanktionswürdige Fehler blieben. Bekannt dürfte auch sein, wenngleich
Goetschel dies nicht ausdrücklich hervorhebt, dass Augustinus in sei-
nen späteren Briefen auch Gewaltanwendung gegen Schismatiker und
Häretiker legitimieren sollte.53 Ob die Kritik – schon Voltaire machte
sich in diesem Sinne beiläufig über den Bischof von Hippo lustig54 –,
Augustinus zu Recht trifft, kann im Folgenden nicht untersucht wer-

47

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

48 Willi Goetschel: Spinoza’s modernity: Mendelssohn, Lessing, and Heine. Madison,
Univ. of Wisconsin Press, 2004. Speziell zu Lessing siehe die Kapitel 12–16, S. 183–250.
49 Ibid., S. 235, 313f.
50 Ibid., S. 237f., 315; vgl. hierzu Paul Hernadi: »Nathan der Bürger: Lessings Mythos
vom aufgeklärten Kaufmann«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 3 (1971), S. 151–159;
jetzt auch in: Bohnen (Hg.): Lessings ›Nathan der Weise‹ (1984, s.o. Anm. 6), S. 341–
349.
51 Goetschel (2004), S. 232: »the play expresses a deliberate critique of tolerance as just
another exclusionary mechanism.« Zum Begriff der Exklusion vgl. Heinz Bude und
Andreas Willisch (Hg.): Das Problem der Exklusion: Ausgegrenzte, Entbehrliche, Über-
flüssige. Hamburg, Hamburger Edition, 2006.
52 Goetschel (2004), S. 232: »religious tolerance is, after all, an Augustinian concept«.
53 Die Wende von »friedensstiftenden Erörterungen« (pacificae conlationes) zur Straf-
gewalt gegen Andersdenkende bzw. Andersgläubige scheint Augustinus in Auseinan-
dersetzung mit den Donatisten um 404 vollzogen zu haben; vgl. etwa Augustinus: Epis-
tel 185. Eine gelungene Darstellung der Ambivalenz von Augustinus’ Haltung bietet
Klaus Schreiner: »›Duldsamkeit‹ (tolerantia) oder ›Schrecken‹ (terror)«, in: Dieter Si-
mon (Hg.): Religiöse Devianz: Untersuchungen zu sozialen, rechtlichen und theologi-
schen Reaktionen auf religiöse Abweichung im westlichen und östlichen Mittelalter.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990, S. 159–210, darin besonders der Abschnitt ›Die
zwiespältige Rolle des Kirchenvaters Augustinus: Verteidiger der Toleranz und Anwalt
der Gewalt‹, S. 165–175.
54 Voltaire: Traité sur la tolérance (1763), Kapitel XXIV – eine deutsche Übersetzung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den.55 Stattdessen soll gezeigt werden, dass Lessing seine Auffassun-
gen von der Toleranz nicht so sehr Augustinus verdankt, sondern mo-
derneren Quellen, unter denen der Deismus besonders hervorragt.
Dass ein so guter Kenner des Jahrhunderts Lessings, wie Günter Gaw-
lick, in dem Artikel, den er der Toleranz im Lexikon der Aufklärung
widmet, Augustinus überhaupt nicht erwähnt, ist schon ein augenfäl-
liges Indiz gegen die Vermutung, dass Augustinus den Toleranz-Dis-
kurs der Aufklärungszeit entscheidend beeinflusst hätte.56 Der Spur
des Deismus in Lessings Denken soll nun aber etwas genauer nach-
gegangen werden.

II.

»alle seine [d. h. Lessings; N. W.] Schriften, haben eine
sociale Bedeutung, und Nathan der Weise ist im Grunde
nicht bloß eine gute Comödie, sondern auch eine phi-
losophisch theologische Abhandlung zu Gunsten des rei-
nen Deismus.«

Heinrich Heine57

Heine, dessen Urteil als Motto dieses Abschnitts dienen mag, war, wie
bereits erwähnt, ein guter Kenner und ein großer Bewunderer Les-
sings; auch spielte er in der Wahrnehmung und Rezeption Lessings
im späteren 19. Jahrhundert und bis heute eine nicht zu unterschätzen-
de Rolle. Seine These, dass Lessings Nathan ein Plädoyer für den Deis-
mus gewesen sei, ist also durchaus ernst zu nehmen.

Um klären zu können, was Lessing von den (englischen) Deisten
gelernt hat, hier speziell im Hinblick auf die Frage nach religiöser To-
leranz, stellt sich zunächst die schwierige Definitionsfrage. Die Etymo-

48

Norbert Waszek

findet sich in Voltaire: Recht und Politik [Schriften I]. Hrsg. von Günther Mensching.
Frankfurt am Main, Syndikat, 1978, S. 240.
55 In dem gelungenen Band: Rainer Forst (Hg.): Toleranz – philosophische Grundlagen
und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt am Main, Campus,
2000, bieten mehrere Autoren (Otfried Höffe, Paul Ricœur, Perry Schmidt-Leukel) eine
einschlägige Beurteilung von Augustinus (dort weitere Literaturangaben).
56 Günter Gawlick: »Toleranz«, in: Lexikon der Aufklärung (1995, s. o. Anm. 10),
S. 412–414.
57 H. Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834) –
DHA, Bd. 8/1, S. 76.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie des Wortes gibt keine Rätsel auf. Der Terminus »Deist/ déiste«
(die Substantivierung »Deismus/déisme« ist erst später nachgewiesen)
ist ein zuerst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in Frankreich
aufgetretener Neologismus: aus dem Lateinischen deus, Genitiv dei
wurde das Wort in Analogie zum Begriff athéiste/Atheist gebildet.58

Doch schon der Korpus der einschlägigen Texte der (bzw. über die) Deis-
ten erstreckt sich über einen sehr langen Zeitraum: im französischen
Sprachraum scheint die erste schriftliche Nachricht über »Deisten« von
einem Mitarbeiter Calvins, dem Theologen Pierre Viret (1511–1571) zu
stammen, der in seiner Schrift Instruction Chrestienne aus dem Jahre
1564 ausdrücklich von »einem ganz neuen Wort« (un mot tout nou-
veau) spricht und sich dann sehr kritisch mit dieser Gruppe (wörtlich
spricht er von »bande«) auseinandersetzt.59 Im Hinblick auf Großbri-
tannien, dem späteren Kernland des Deismus, wird der Beginn der Be-
wegung meist mit dem Wirken und den Schriften von Edward Herbert
(Edward Lord Herbert von Cherbury; 1581–1648) in Verbindung ge-
bracht, deren Ende oft in David Humes (1711–1776) posthumen Dia-
logen über natürliche Religion (Dialogues Concerning Natural Reli-
gion, 1779) gesehen. Auch handelt es sich bei den englischen Deisten
nicht so sehr um eine institutionell gefestigte »Schule«, in welcher Lehr-
meinungen überliefert und weiterentfaltet wurden, sondern eher um
eine lose Gruppe von Individuen mit oft unterschiedlichen Auffassun-
gen. Schließlich mag der Begriff »Deisten« zwar ursprünglich eine Be-
zeichnung gewesen sein, welche die einschlägigen Denker auf sich selbst
anwandten, um sich von Atheisten einerseits, von orthodoxen Christen
andererseits abzusetzen, doch wurde der Begriff dann rasch, so schon
bei Viret, ein negatives Etikett, das der Gruppe von außen angehängt
wurde. Diese Konstellationen erschweren eine eindeutige Definition.

Dennoch hat es an mehr oder weniger erfolgreichen Definitions-
versuchen natürlich nicht gefehlt. Kein Geringerer als der berühmte
Religionsphilosoph und Religionshistoriker Ernst Troeltsch (1865–
1923) charakterisierte den Deismus am Anfang seiner eigenen Würdi-
gung der Gruppe ganz einfach als die »Religionsphilosophie der Auf-

49

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

58 G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (s. o. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 44 f.
59 Der entscheidende Abschnitt aus Virets Text wird in Gawlicks Vorwort zum Nach-
druck von Lechlers Geschichte des englischen Deismus zitiert (1965, s. o. Anm. 10),
S. VIII–X. Den Lesern des 18. Jahrhunderts waren diese Ausführungen durch den Arti-
kel »Viret« in Pierre Bayles Dictionnaire Historique et Critique bekannt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärung«.60 Mag dies auch zu kurz und pauschal ausgedrückt sein, hat
Günter Gawlick, heute sicher einer der besten Kenner des Deismus,
doch an die Formel von Troeltsch angeknüpft: »In der Tat ging es den
Vertretern des Deismus von Anfang an um Aufklärung: Sie wollten die
Menschen in Religionsdingen aus ihrer ›selbstverschuldeten Unmün-
digkeit‹ herausführen, d. h. aus einem Zustand, in dem ihnen nicht
allein die Freiheit, sondern auch der Friede im Glauben vorenthalten
war.«61

Nicht alle Deisten lehnten die Idee einer übernatürlichen Offen-
barung grundsätzlich ab. Nicht alle Deisten suchten die Offenbarung
durch eine natürliche Religion zu ersetzen: eine Religion, die von allen
offenbarten Elementen befreit wäre und als eine Religion der Vernunft
charakterisiert werden könnte, in welcher die »ewigen Wahrheiten
über die Schöpfung, über die Vorsehung und über die Unsterblichkeit
der Seele« a priori entfaltet würden.62 Dennoch scheint es einen ge-
meinsamen Nenner zu geben, ein Mindestmaß der Übereinstimmung
unter den Deisten: sie bestritten nämlich alle die Notwendigkeit einer
geoffenbarten Religion, die natürliche Religion erschien ihnen ausrei-
chend. Als Minimaldefinition könnte man also alle diejenigen als Deis-
ten charakterisieren, die sich zur Existenz Gottes bekannten und sich
sonst an die Suffizienz der natürlichen Religion hielten. Auf dieser
gemeinsamen Grundlage gingen einzelne Deisten weiter und fügten
etwa den Glauben an bestimmte Attribute Gottes hinzu (wie z. B. Gott
als perfekter Konstrukteur der großen »Weltmaschine«) oder auch, wie
etwa Lord Herbert, grundlegende Glaubensartikel, die sich in jeder Re-
ligion wiederfinden ließen (z. B. Gott in einem so oder so bestimmten
Kult zu verehren, wobei die Moralität den bedeutendsten Teil dieses
Kults ausmache). Im Hinblick auf solche Attribute und Glaubensartikel
herrschte indessen unter den Deisten keine Einheit – oder mit Gawlick
anders ausgedrückt, »der positiv-dogmatische Kern des Deismus konn-
te schwanken«.63 Ohne hier ausführlicher auf die Fragen einer Defini-

50

Norbert Waszek

60 Ernst Troeltsch: »Der Deismus« [1898], in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Tü-
bingen, Mohr, 1925, S. 429–487, hier S. 429.
61 G. Gawlick: »Vorwort« zum Nachdruck von Lechlers Geschichte des englischen Deis-
mus (1965, s.o. Anm. 10), S. V.
62 Willi Oelmüller: Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer Theorie der Mo-
derne von Lessing, Kant und Hegel. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979, S. 58.
63 G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (s.o. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion des »Deismus« und dessen Entwicklung einzugehen, sei festgehal-
ten, dass er sich nach den Ursprüngen im 16. Jahrhundert in der Folge
so sehr verbreitete, dass sich im 17. und 18. Jahrhundert fast überall in
Europa zumindest einige Vertreter dieser Strömung finden ließen.
Doch war es im Großbritannien des ausgehenden 17. und beginnenden
18. Jahrhundert, dass die Bewegung ihre größte Blüte erlebte: Eine
ganze Folge von bedeutenden Denkern entfaltete dort eine intensive
Diskussion über den Deismus. Zu nennen wären ganz besonders John
Toland (1670–1722) und Matthews Tindal (1653–1733), aber auch
John Locke (1632–1704) und Lord Shaftesbury (1671–1713), die ge-
wichtige und eigenständige Beiträge zu der Debatte lieferten.

Hermann Samuel Reimarus, »der Ungenannte«, aus dessen nach-
gelassenen »Fragmenten« Lessing ab 1774 diverse Auszüge veröffent-
lichte und kommentierte,64 kennt diese Debatten aus erster Hand: ver-
mutlich wurde er mit den Auffassungen der Deisten schon auf seiner
Studienreise (1720/21) nach Holland und England bekannt, in späteren
Jahren besaß er jedenfalls die wichtigsten Schriften, wie der Katalog
seiner Bibliothek belegt.65 Seine eigenen, nachgelassenen Schriften,
darunter besonders sein Lebenswerk, Apologie oder Schutzschrift für
die vernünftigen Verehrer Gottes,66 dokumentieren seine intensive
und beständige Auseinandersetzung mit den Schriften der Deisten.67

Stimmte er auch nicht immer mit seinen deistischen Quellen überein,
sondern setzte sich stets selbständig mit den dort behandelten Themen
auseinander, kann es keinen Zweifel daran geben, dass er »der bedeu-
tendste deutsche Deist, ja der größte Systematiker des Deismus in Eu-
ropa« wurde.68

51

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

64 Zu den Quellen, s. o. Anm. 11; vgl. zu dem »Fragmentenstreit« das einschlägige Ka-
pitel (XVIII) in Nisbets Lessing – Eine Biographie (2008; s.o. Anm. 17), S. 701–744.
65 Reimarus-Kommission der Joachim-Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften […]
und der Lessing-Akademie [zu] Wolfenbüttel (Hg.): Auktionskatalog der Bibliothek
von Hermann Samuel Reimarus [1769–1770]. Nachdruck in einem Band: Hamburg,
1978.
66 H. S. Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes.
Erste vollständige Ausgabe, hg. von Gerhard Alexander. Frankfurt am Main, Insel, 1972.
67 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus«, in: Karlfried Grün-
der und Karl Heinrich Rengstorf (Hg.): Religionskritik und Religiosität in der deutschen
Aufklärung. Heidelberg, Lambert Schneider, 1989, S. 43–54.
68 G. Gawlick: »›Von Duldung der Deisten‹. Zu einem Thema der Lessing-Zeit«, in:
Eva J. Engel und Claus Ritterhoff (Hg.): Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Stroh-
schneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. Tübingen, Niemeyer, 1998, 153–167,

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wäre es auch nur durch seine gründliche Beschäftigung mit den
Texten von Reimarus in den 1770er Jahren gewesen, als er Auszüge
davon veröffentlichte, hätte sich Lessing daraus notwendig eine gedie-
gene Kenntnis der englischen Deisten aneignen müssen. Es gibt aber
auch Belege dafür, dass sich Lessing schon viel früher und unabhängig
von seinen Editionen des Reimarus mit deistischem Gedankengut be-
schäftigt hat. Schon im November des Jahres 1754 rezensierte Lessing
nämlich einen Schlüsseltext dieses Kontextes in der Berlinischen privi-
legierten Zeitung.69 Bei dem besprochenen Buch handelte es sich um
die gewichtige Studie – Lessing spricht von einem »vortrefflichen
Werk«70 – von John Leland (1691–1766), die eben ins Deutsche über-
setzt worden war.71 War der presbyterianische Geistliche, der dieses
umfangreiche Werk in fiktiven Briefen vorlegte, auch ein Gegner der
Deisten, wie es bereits der Untertitel zum Ausdruck bringt, und waren
seine Intentionen also polemisch (gegen die Deisten) und apologetisch
(zugunsten des Christentums), schilderte er die Schriften der Haupt-
vertreter der Bewegung, in chronologischer Folge, doch mit so viel

52

Norbert Waszek

hier S. 153 und vgl. G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989; s. o.
Anm. 67), S. 43.
69 Diese Ausgabe der Zeitung trägt das Datum 7. November 1754. Der Text seiner Re-
zension ist heute leichter zugänglich in: Karl Lachmann und Franz Muncker (Hg.):
Gotthold Ephraim Lessings sämtliche Schriften. Bd. 5. Stuttgart, Göschen, 1890 [Unver-
änderter Nachdruck: Berlin, De Gruyter, 1968], S. 443–445; vgl. hierzu: Arnold Heid-
sieck: »Lessing, Locke und die anglikanische Theologie«, in: Peter Freimark, Franklin
Kopitzsch und Helga Slessarev (Hg.): Lessing und die Toleranz, München, Edition
Text + Kritik, 1986, S. 71–79, hier besonders S. 72 und 78 (dort auch weitere Belege
für Lessings Kenntnis der einschlägigen Quellen).
70 In seiner in der vorigen Anmerkung genannten Rezension, hier S. 445.
71 John Leland: A View Of the Principal Deistical Writers That Have Appeared in Eng-
land in the last and present Century: With Observations upon them, And Some Ac-
count of the Answers that have been published against them; In several Letters to a
Friend. 2 Bde. London, B. Dod, 1754–1755. Trägt die deutsche Ausgabe – Abriß der
vornehmsten Deistischen Schriften, die in dem vorigen und gegenwärtigen Jahrhunder-
te in England bekandt geworden sind: nebst Anmerkungen über dieselben und Nach-
richten von den gegen sie herausgekommenen Antworten: in verschiedenen Briefen an
einen guten Freund. 2 Bde. in drei Teilen. Aus dem Englischen übersetzt von Henrich
Gottlieb Schmid und Johann Heinrichen Meyenberg. Hannover, Schmid, 1755–1756 –
auch das Jahr 1755, muss sie, wie damals üblich, schon Ende 1754 erschienen und auf das
folgende Jahr vordatiert gewesen sein, denn es war der erste Band dieser Ausgabe, wel-
cher Lessing für die Rezension vorlag.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufmerksamkeit und ausreichender Unparteilichkeit,72 dass das Werk
nicht nur eines der frühesten einschlägigen Kompendien ist, sondern
»noch jetzt«, wie G. V. Lechler 1841 schrieb, »als das eigentliche Reper-
torium und das Hauptwerk angesehen werden muss«.73 Es drängt sich
also die Schlussfolgerung auf, dass ihm seine Jahre als Bibliothekar in
Wolfenbüttel zwar die Gelegenheit boten, seine Kenntnisse mit Hilfe
von Reimarus’ Texten zu vertiefen, doch dass er sein erstes Studium
der deistischen Texte viel früher, nämlich bereits in den 1750er Jahren
leistete.

Gewiss beschäftigte sich Lessing nicht nur im Hinblick auf die
Toleranz mit den Auffassungen der englischen Deisten – Willi Oel-
müller erwähnt zwei weitere, verwandte aber doch verschiedene The-
mengebiete, auf denen sie für ihn wichtig wurden: die Offenbarung
und die Wunder bzw. den Wunderglauben.74 Das Toleranzproblem ist
allerdings die große, bestimmende Frage, für Lessing ebenso sehr, wie
für die Deisten selbst, denn sie stand im Mittelpunkt »der ungelösten
Probleme der neuen gesellschaftlich-politischen Welt«.75

Obwohl, darauf wurde schon eingangs hingewiesen, das Adjektiv
»tolerant« in Lessings Nathan nur ein einziges Mal vorkommt, ist die
Toleranz in den Deutungen des Stückes fast allgegenwärtig. Dies
scheint legitim, denn fehlt auch das Wort, wird die Sache doch ausführ-
lich behandelt: so wird mit den häufig benutzten Begriffen Schwärme-
rei76 und fromme Raserei letztlich die Intoleranz bekämpft. Die
Schwärmerei, die bereits am Anfang des Nathan erscheint – noch be-
vor Recha selbst auftritt, sagt Nathan zu Daja »sie schwärmt« und als
Daja erwidert: »Allein so fromm, so liebenswürdig!«, bekräftigt Na-
than noch einmal »Ist doch auch geschwärmt!«77 –, kann als das über-

53

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

72 In seiner in Anm. 68 genannten Rezension (hier S. 443) nennt Lessing Leland einen
»scharfsinnigen und unpartheyischen Vertheidiger der christlichen Religion«.
73 G. V. Lechler (1841/1965; s.o. Anm. 10), S. 4; vgl. hierzu die neueste Würdigung
Lelands, in: Christopher Voigt: Der englische Deismus in Deutschland: eine Studie zur
Rezeption englisch-deistischer Literatur in deutschen Zeitschriften und Kompendien
des 18. Jahrhunderts. Tübingen, Mohr Siebeck, 2003 [Beiträge zur historischen Theo-
logie; Bd. 121], besonders S. 130–138.
74 W. Oelmüller: Die unbefriedigte Aufklärung (1979; s.o. Anm. 62), S. 59–63.
75 Ibid., S. 63 f.
76 Als erste Orientierung mag mein Lexikonartikel dienen, N. Waszek: »Schwärmerei«,
in: Elisabeth Décultot, Michel Espagne und Jacques Le Rider (Hg.): Dictionnaire du
monde germanique. Paris, Bayard, 2007, S. 1041f.
77 Lessing: Werke, Bd. II, S. 211 (I.1, Z. 139–142).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steigerte Gefühl einer Person, Rechas, beschrieben werden, deren Ver-
standes- und Urteilskräfte nicht mehr die nötigen Kontrollfunktionen
wahrnehmen: eine aufmerksamere Beobachtung der Ereignisse, eine
kritische Untersuchung hätte sie zu der Einsicht führen müssen, dass
ihr Retter aus der Feuersbrunst kein Engel mit »weißem Fittiche« war,
sondern ein Tempelherr mit seinem weißen »vorgespreizten Man-
tel«.78 Bei Lessings Zeitgenossen finden wird den Terminus der
Schwärmerei in ganz ähnlichem Sinne gebraucht – als prominente Bei-
spiele dafür ließen sich C. M. Wieland und J. H. Zedler anführen.79

Lessing verleiht diesem damals geläufigen Sinn des Ausdrucks Schwär-
merei aber eine besondere Konnotation und eine weiterreichende Im-
plikation: die Idee nämlich, dass solche in ihrer Urteilskraft gestörte
Individuen sich ihren Mitmenschen gegenüber als gewalttätig erwei-
sen und damit auch die öffentliche Ordnung stören könnten. Auf diese
gefährliche Perspektive wird in dem Gespräch zwischen Saladin und
dem Tempelherrn (IV.4) deutlich angespielt. Auf die bereits zitierte
Drohung des Tempelherrn

Der tolerante Schwätzer ist entdeckt!
Ich werde hinter diesen jüdischen Wolf
Im philosophischen Schafpelz Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!

gibt Saladin wenig später die warnende Antwort:

Laß Dich weisen! Geh behutsam! Gib ihn [Nathan] nicht,
Sofort den Schwärmern deines Pöbels preis!
Verschweig, was Deine Geistlichkeit [der Patriarch], an ihm
Zu rächen, mir so nahe legen würde!80

54

Norbert Waszek

78 Ibid., S. 213 (I.2, Z. 191–194).
79 Christoph Martin Wieland: Musarion, oder die Philosophie der Grazien. Ein Gedicht,
in drey Büchern. Leipzig, Weidmanns Erben und Reich, 1768, Vers 310ff.:

Schwärmerey […]
Man fühlt ich weiß nicht was, und eh’ man wehren kann
Ist unser Kopf des Herzens nicht mehr mächtig.

Vgl. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon, Bd. 35, Leipzig/
Halle, Zedler, 1743, S. 1795: »Schwärmer, werden diejenigen Fanatici genennt, welche
aus Mangel der Beurtheilungskraft allerley der Christlichen Religion und bisweilen der
Vernunfft selbst, widersprechende Meynungen hegen«; vgl. hierzu und zu den folgen-
den Ausführungen: Norbert Hinske: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Die Aufklärung und
die Schwärmer. Hamburg, Meiner, 1988 [Themenheft (III.1) der Zeitschrift Aufklä-
rung], S. 3–6.
80 Lessing: Werke, Bd. II, S. 307 (IV.4, Z. Z. 2779–2782 und 2797–2801).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tatsächlich hatte der Patriarch keinen Zweifel an seinen Intentionen
gelassen: kurz vorher hatte er dreimal bekräftigt: »der Jude wird ver-
brannt«.81 Noch im selben Akt wird der Theaterbesucher oder Leser
erneut damit konfrontiert, wozu der christliche Pöbel fähig ist – wenn
Nathan dem Klosterbruder berichtet, auf welche Weise seine ganze
Familie zu Gath (Ortschaft nordwestlich von Jerusalem) Opfer eines
Pogroms wurde:

Ihr traft mich mit dem Kinde zu Darun [befestigter Hafen nördlich von Gaza;
N. W.].
Ihr wisst wohl aber nicht, dass wenig Tage
Zuvor, in Gath die Christen alle Juden
Mit Weib und Kind ermordet hatten; wisst
Wohl nicht, dass unter diesen meine Frau
Mit sieben hoffnungsvollen Söhnen sich
Befunden, die in meines Bruders Hause,
Zu dem ich sie geflüchtet, insgesamt
Verbrennen müssen.82

Solche Verfolgungen und Verbrechen, ob sie erst vorbereitet (wie in
der Ankündigung des Patriarchen) oder schon ausgeführt (wie die Mor-
de in Gath), sind der greifbare, extreme Ausdruck einer latenten Ge-
walt, wie sie die »fromme Raserei« alltäglich ausübt, wenn sie, davon
überzeugt, »den bessern Gott zu haben«, »diesen bessern / Der ganzen
Welt als besten« aufdrängt.83 Oder wenn sie, um das Wort aufzugrei-
fen, mit welchem Recha ihr einstiges Kindermädchen und spätere Ge-
sellschafterin Daja charakterisiert, ihre Mitmenschen »quälen«, weil
sie sich einbilden, »den einzig wahren Weg / Nach Gott zu wissen«.84

Diesen Prätentionen der »frommen Raserei« tritt Nathan selber mit
einer ersten Antwort entgegen, welche den Überzeugungen der Deis-
ten recht genau entspricht: Als rhetorische Frage formuliert, läuft Na-
thans Reaktion auf die Behauptung hinaus, dass »Christ und Jude«
eher Menschen sind als Christ und Jude, dass die natürliche Religion
also vor den geoffenbarten Religionen stehe.85

Bevor die weitere Antwort, diejenige, welche Lessing am Ende der

55

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

81 Ibid., S. 299 (IV.2, Z. 2546, 2553 et 2559).
82 Ibid., S. 316 (IV.7, Z. 3037–3045).
83 Ibid., S. 253 (II.5, Z. 1298f).
84 Ibid., S. 337 (V.6, Z. 3587f).
85 Ibid., S. 253 (II.5, Z. 1310f). Ob die Priorität der natürlichen Religion vor der offen-
barten Religion zeitlich (wie die englischen Deisten annahmen) oder logisch (wie Rei-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ringparabel dem Richter in den Mund legt, gewürdigt werden soll,
drängt es sich auf, die Parallele mit den Deisten etwas näher zu erläu-
tern. Der Deismus war »nicht zuletzt, vielleicht sogar in erster Linie,
ein Vorschlag zur Lösung des Toleranzproblems, das den Menschen im
Zeitalter der Reformation und der Gegenreformation unter den Nä-
geln brannte«.86 Jede der konkurrierenden Konfessionen, die sich da-
mals vervielfältigten, beanspruchte den alleinseligmachenden Glauben
für sich und musste vergleichbare Ansprüche notwendig bestreiten
oder gar bekämpfen, wodurch die Menschen in religiös motivierte Bür-
gerkriege gestürzt wurden. Die Deisten, entsetzt über die Greuel, die
von allen Seiten im Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen be-
gangen wurden – entsetzt also über Zustände, wie sie Lessing in seinem
Nathan der Weise beschrieb, suchten mit ihrer Konzeption von Tole-
ranz eine Lösung zu finden, mit einer Konzeption, die stark genug war,
um der konkurrierenden Auffassung, welche religiöse Verfolgung im
Namen der Religion legitimierte, stand zu halten. Die deistische Be-
gründung der Toleranz lehnte sich zwar an das Sendschreiben von der
Toleranz an, welches John Locke (1632–1704) zuerst auf Lateinisch in
Holland veröffentlicht hatte,87 doch geht sie in bestimmter Hinsicht
weiter und ist origineller, denn sie zog eine der Grundüberzeugung
derjenigen in Zweifel, welche die Verfolgung Andersgläubiger forder-
ten: die Notwendigkeit des Glaubens an einen geoffenbarten Gott. Die
These der Deisten, nach welcher eine natürliche Religion genüge, er-
laubte es, einen solchen ausschließlichen Glauben aufzugeben. Wenn,
wie es die Deisten behaupteten, die natürliche Vernunft ausreiche, um
die moralischen Gebote zu erkennen und zu befolgen, und wenn es
wahr ist, dass das Seelenheil in erster Linie von der praktischen Lebens-
führung abhängt, dann wären die verschiedenen Offenbarungsglauben
überflüssig. Oder, um es anders auszudrücken, wenn die Fragen nach
der jeweiligen Konfession und ihrem Kult für das Seelenheil sekundär
sind, ist es möglich, Toleranz zu gewähren. Das Erziehungsprogramm,
das Nathan bei Recha befolgt hat, entspricht genau dieser Überzeu-

56

Norbert Waszek

marus dachte) zu verstehen ist – vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische
Deismus« (1989, s. o. Anm. 67), S. 50 –, kann hier außer Acht bleiben.
86 G. Gawlick: »›Von Duldung der Deisten‹« (1998, s. o. Anm. 68), S. 154.
87 [John Locke]: Epistola de Tolerantia ad Clarissimum Virum. Goudæ, Apud Justum Ab
Hoeve, 1689. Die erste deutschsprachige Ausgabe ist 1710 erschienen, vgl. die moderne,
englisch-deutsche Ausgabe: Ein Brief über Toleranz: englisch-deutsch, hg. von Julius
Ebbinghaus. Hamburg, Meiner, 1957, 2 1975, 3 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung, wie es zum Beispiel aus der folgenden Schilderung des Tempel-
herrn hervorgeht:

man sagt, er habe
Das Mädchen nicht sowohl in seinem [jüdischen], als
Vielmehr in keinem Glauben auferzogen,
Und sie von Gott nicht mehr nicht weniger
Gelehrt, als der Vernunft genügt.88

Auch findet sich die Bedeutung, welche die Deisten der moralischen
Lebensführung, also den Handlungen oder Taten beimaß, in der Lekti-
on wieder, die Nathan den Schwärmerinnen, Daja und Recha, schon am
Anfang seines Textes erteilt:

Begreifst Du aber,
Wieviel andächtig schwärmen leichter, als
Gut handeln ist?89

Gewiss stand auch der Deismus in Gefahr, sich in ein Dogma zu ver-
wandeln, sich also den Offenbarungsreligionen gegenüber für über-
legen zu halten, die nicht mehr toleriert zu werden bräuchten. Abge-
sehen davon, dass er selbst seine Hauptschrift nicht veröffentlichte,90

mag Reimarus insgeheim diesen radikalen Weg beschritten haben und
weder Wunder noch Offenbarung mehr zulassen zu wollen91 ; die Eng-
länder waren diesbezüglich »viel vorsichtiger und gaben der Offen-
barung eine pädagogische Funktion«92 – und Lessing scheint darin
ihnen (und nicht Reimarus) gefolgt zu sein, wie seine Parallelführung
von Offenbarung und Erziehung in der Erziehung des Menschen-
geschlechts belegt.93 Lessing hat die Gefahr gesehen, dass Reimarus
die Position der Deisten radikalisiert und dogmatisch versteinert, und
er hat sich davon distanziert: in dem berühmten Geleitwort, das er dem

57

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

88 Lessing: Werke, Bd. II, S. 299 (IV.2, Z. 2553–2557).
89 Ibid., S. 218 (I.2, Z. 359–361).
90 Auch für die Zeit nach seinem Tode bestimmte Reimarus, vermutlich um seine Frau
und Kinder nicht Verfolgungen auszusetzen, dass seine Apologie (s. o. Anm. 66) solange
unveröffentlicht bleiben sollte, bis sich die Zeiten stärker aufgeklärt hätten; vgl. Nisbet:
Lessing – Eine Biographie (2008; s. o. Anm. 17), S. 704.
91 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s. o. Anm. 67),
S. 49 f.
92 Ibid., S. 50.
93 Lessing: Werke, Bd. VIII, § 2, S. 490: »Offenbarung ist Erziehung, die dem Men-
schengeschlechte geschehen ist, und noch geschieht.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ersten von ihm publizierten Fragment von Reimarus mitgab, äußert er
seine Zweifel deutlich: »unsere Deisten wollen ohne alle Bedingungen
geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, die christliche Religion zu
bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, den
Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich
ein wenig viel …«.94 Grundsätzlicher gesagt wollte Lessing nicht des-
halb Auszüge von Reimarus veröffentlichen, weil er diesem inhaltlich
vollkommen zustimmte, sondern weil er dessen Stellungnahme zu den
Deisten zumindest für diskussions- und damit auch für publikations-
würdig hielt. Die Möglichkeit einer Dogmatisierung des Deismus sollte
nicht notwendig gegen den Deismus selber sprechen.

Die Perspektive des moralischen Handelns, welches die Deisten
höher einstuften als den Glauben, begegnet uns auch am Ende der
Ringparabel wieder, in der Antwort, die dort der »frommen Raserei«
erteilt wird: jeder der drei streitenden Brüder wird angewiesen, die
»Kraft des Steins in seinem Ringe« selber an den »Tag zu legen«, durch
»Sanftmut«, »herzliche Verträglichkeit« und »Wohltun« – also durch
die aktive Ausübung der Tugend, nicht etwa durch die bloße Über-
einstimmung mit irgendwelchen abstrakten Glaubensartikeln –, damit
ein »weisrer Mann« auf dem Richterstuhl in »über tausend tausend
Jahren« entscheiden könne. So wird die Ausgangsfrage des Sultans Sa-
ladin, welche der drei monotheistischen Religionen die »wahre« sei,95

in die entfernteste Zukunft vertagt und Nathan rettet, wie bekannt,
seinen Kopf aus der Schlinge.96 Hinter der bloßen Strategie oder Le-
bensklugheit Nathans steckt indessen ein zentraler Punkt: mit der Ver-
tagung der Entscheidung ändert sich die Aufgabenstellung der konkur-
rierenden Religionen grundsätzlich; es geht für sie nicht länger um den
Beweis, dass ihre jeweilige Religion die absolute und ausschließliche
Wahrheit besitzt, sondern vielmehr darum, den relativen Wert ihrer
Religion durch die moralische Lebensführung ihrer Anhänger zu er-
weisen. Dass ein solcher friedlicher Wettstreit stattfinden kann, setzt
aber auch voraus, dass es alle drei Religionen, wie den Mannschaften
bei einem Sportturnier erlaubt sein muss, überhaupt antreten zu dür-

58

Norbert Waszek

94 Lessing: »Von Duldung der Deisten« [1774], in: Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329.
95 Lessing: Werke, Bd. II, S. 274 (III.5, Z. 1843–1845).
96 Ibid., S. 275 (III.6, Z. 1888–1890): »Das kann mich retten! – Nicht die Kinder bloß,
speist man mit Märchen ab.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen. Modern ausgedrückt könnte man also sagen, dass Lessings Ring-
parabel über einen konstitutiven Pluralismus verfügt.97

Die Lehre der Ringparabel enthält freilich nicht nur ein Anknüp-
fen an Überzeugungen der Deisten, sondern darin liegt zugleich auch
eine Entgegnung auf deren Thesen. Zwar hatten die Deisten großen
Nachdruck auf die Tatsache gelegt, dass die natürliche Vernunft sehr
wohl die Regeln moralischer Lebensführung ohne die Hilfe der Offen-
barung zu entdecken vermag. Doch vielfach blieben sie dann bei pro-
grammatischen Erklärungen stehen, ohne diese Absichten auch aus-
zuführen. Die destruktive Seite des Deismus – die Kritik, welche die
Deisten an den Prätentionen der angeblich alleinseligmachenden Kon-
fessionen übten –, war oft stärker entwickelt, als die konstruktive Per-
spektive98 – die natürliche Religion zu einer philosophischen Theologie
zu entfalten, die z. B. auch in der Lage sein müsste, die Unsterblichkeit
des Menschen ohne Offenbarung zu begründen. Ganz besonders hatten
es viele Deisten aber versäumt, den praktischen Zweig der natürlichen
Religion zu einer vollständigen Moralphilosophie auszubauen. Natür-
lich können auch die bereits zitierten praktischen Ratschläge, die Les-
sing an das Ende der Ringparabel stellt, nicht den Anspruch erheben,
eine vollständige Morallehre zu bieten, doch mögen sie bereits helfen,
die von den Deisten hinterlassene Lücke zu schließen. Zudem dürfte es
Lessing gelungen sein, seinen Lesern, die überwiegend aus evangeli-
schen Christen bestanden, die deistischen Lehren dadurch als akzepta-
bel und vertraut darzubieten, dass er deren Handlungsempfehlungen
nahe an neutestamentliche Formulierungen heranrückte (vgl. hierzu
die Anm. 38 und 39).

59

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

97 Vgl. H. B. Nisbet: »On the Rise of Toleration in Europe: Lessing and the German
Contribution«, in: The Modern Language Review. Bd. 105:4 (2010), S. XXVIII–XLIV,
hier S. XXX: »In short, Lessing’s parable has an inbuilt pluralism which […] is charac-
teristic of a distinctive German tradition. Unlike British pragmatism and French secula-
rism, this pluralistic tradition holds, since we have no means of knowing whether or not
one of the rival religions has an exclusive claim to truth, they should all be tolerated and
respected.«
98 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s. o. Anm. 67),
S. 43, 49f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Dass Nathan der Held des Stückes ist und dass sich Lessing mit dieser
Gestalt weitgehend identifizierte, kann wohl kaum bezweifelt wer-
den.99 Mit seinem Nathan der Weise wollte Lessing den polemischen
Widerspruchsgeist, den er nicht mehr in ausdrücklich theologiekriti-
schen Schriften äußern durfte (die Zensurfreiheit war ihm kurz zuvor
entzogen worden und der Herzog von Braunschweig hatte ihm explizit
verboten, weiterhin gegen die orthodoxen Theologen um den Pastor
Goeze zu publizieren), wieder auf seiner »alten Kanzel, dem Theater«
ausleben.100 Nicht zuletzt dieser Widerspruchsgeist führte Lessing in
seinem Nathan dazu, den religiös verfolgten Minderheiten, insbeson-
dere den Juden, beizuspringen, so wie er auch sonst spontan die Partei
der Verlierer und Außenseiter zu ergreifen pflegte101 : Schauspieler,
Soldaten und Juden (lauter Außenseiter der »guten Gesellschaft« sei-
ner Zeit) gehörten zu seinem Freundeskreis, sogar für entlassene Sträf-
linge und Prostituierte soll er sich eingesetzt oder wenigstens gespro-
chen haben.102 So wirft sich Lessing auch in seinem Nathan ohne zu
zögern in den Kampf für die Opfer von Schwärmerei und frommer
Raserei, wie er sagt oder, moderner ausgedrückt, die Opfer von Intole-
ranz, Diskriminierung und Verfolgung.

Diejenigen Interpreten und Kritiker, die Lessings tolerante und
aufklärerische Haltung nicht ernst nehmen wollen, führen häufig an,
dass Lessing es sich zu leicht gemacht habe: da er die Differenzen der

60

Norbert Waszek

99 Die Lessing-Ausgabe von Lachmann und Muncker (s. o. Anm. 69, hier Bd. XVI,
S. 444) bringt den Entwurf eines Vorworts für Nathan der Weise zum Abdruck, in
welchem Lessing ganz deutlich sagt: »Nathans Gesinnung […] ist von jeher die meinige
gewesen.« Vgl. Hermann Levin Goldschmidt: »Von der Toleranz zur Dialogik. Lessings
und Mendelssohns Herausforderung zum christlich-jüdischen Gespräch« in: Ders.: Aus
den Quellen des Judentums. Aufsätze zur Philosophie [Werke 5], hg. von Willi Goet-
schel. Wien, Passagen, 2000, S. 145–156, hier S. 147: »Lessing [hat] sich im Nathan
mitvergegenwärtigt.«
100 Lessing: »Brief an Elise Reimarus, vom 6. September 1778«, in: Lessings Briefe (s.o.
Anm. 45), S. 434. Hiermit wird der Bezug des Nathan zum »Fragmentenstreit« aus-
drücklich hergestellt, doch wäre dies ein anderes Thema.
101 Vgl. Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tolerance«
(s. o. Anm. 17), S. 27.
102 Ibid., S. 28; für Einzelbelege siehe Richard Daunicht: Lessing im Gespräch: Berichte
und Urteile von Freunden und Zeitgenossen. München, Fink, 1971, hier S. 615 und
439f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drei vertretenen Religionen nicht genug herausstelle – schon im Jahre
1843 sprach Fanny Lewald von einer »Familienähnlichkeit« der Pro-
tagonisten in Lessings Nathan (s. o. Anm. 31) –, sei es für ihn sehr ein-
fach gewesen, schließlich die Gegensätze zu versöhnen. Es mag wohl
sein, dass Lessing die Unterschiede zwischen den Religionen herunter-
spielt. So sind Hinweise auf spezifische Glaubensartikel oder kultische
Handlungen der Vertreter des Judentums (Nathan selbst) oder des Is-
lams (Sultan Saladin, seine Schwester Sittah …) vermisst worden. Les-
sing scheint diesen Vorwurf schon geahnt zu haben und er tritt ihm wie
folgt entgegen:

Saladin: […] Ich dächte,
Dass die Religionen, die ich dir
Genannt, doch wohl zu unterscheiden wären.
Bis auf die Kleidung, bis auf Speis’ und Trank!
Nathan: Und nur von seiten ihrer Gründe nicht. –
Denn gründen alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder überliefert! – Und
Geschichte muss doch wohl allein auf Treu
Und Glauben angenommen werden? – Nicht?103

Vielleicht sollte aber schon der gegen Lessing erhobene Vorwurf nicht
so einfach hingenommen werden. Wenn Nathans Bericht vom Verlust
seiner Frau und Söhne zu Gath und von seinem anschließenden Ringen
mit Gott (»mit Gott auch wohl gerechtet, / Gezürnt, getobt […]«104 )
genauer angesehen wird, wie Ingrid Strohschneider-Kohrs dies getan
hat, zeigt sich, wie viele Anspielungen Lessings Text auf die hebräische
Bibel, insbesondere das Buch Hiob enthält.105

Grundsätzlicher lässt sich aber einwenden, dass Lessings Strate-
gie, zunächst gegen Intoleranz zu kämpfen, sobald man sich in den
Kontext seiner Zeit versetzt, als die angemessene Haltung erscheinen
muss. Hätte er die Unterschiede religiöser Minderheiten stärker her-
vorgehoben, hätte er womöglich die Vorurteile derjenigen bestätigt

61

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

103 Lessing: Werke. Bd. II, S. 278 (III.7, Z. 1970–1978).
104 Ibid., S. 316f. (IV.7, Z. 3037–3066).
105 Ingrid Strohschneider-Kohrs: Vernunft als Weisheit: Studien zum späten Lessing.
Tübingen, Niemeyer, 1991, S. 68–79; zu den älteren Stellungnahmen zu der Frage nach
Nathans Judentum, vgl. Arnold Bodek, »Warum ist Nathan ein Jude?«, in: Deutsch-Is-
raelitischer Gemeindebund (Hg.): Lessing-Mendelssohn-Gedenkbuch: zur 150 jährigen
Geburtsfeier von Gotthold Ephraim Lessing und Moses Mendelssohn. Leipzig, Baum-
gärtner, 1879, S. 350–376.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und verstärkt, welche die Minderheiten verfolgten. Toleranz als End-
ziel ist natürlich nicht ausreichend – dies war Lessing sicher bewusst:
vermutlich verwendet er diesen Terminus deshalb nicht (oder nur ein-
mal) in seinem Stück. Toleranz bleibt aber ein notwendiger Schritt106 :
sie war im 18. Jahrhundert noch lange nicht selbstverständlich, son-
dern musste noch erkämpft werden oder war bestenfalls eine noch
neue, ständig bedrohte Errungenschaft. Wenn eine Minderheit benach-
teiligt und unterdrückt wird, gilt es zunächst einmal, gemeinsame
Grundlagen zu finden, um Voraussetzungen dafür zu schaffen, dass
sich gegenseitiger Respekt und ein echter Dialog entwickeln kann. Dass
Lessing selbst entschlossen war, nicht bei bloßer Toleranz stehen zu
bleiben, lässt sich auch bereits in seinem Nathan nachlesen. Am Ende
des Dramas haben sich die Gestalten des Stückes nämlich schon über
dieses Stadium hinaus entwickelt: Sie sind durch (auf)klärende Gesprä-
che zu gegenseitiger Achtung und Anerkennung gelangt, sie haben
Gemeinsamkeiten entdeckt, auf welchen so etwas wie Freundschaft
entstehen konnte. Um mit einem (leicht abgewandelten) Wort des jahr-
zehntelang in Zürich wirkenden H. L. Goldschmidt zu schließen:

Nicht zurück zu Lessing, sondern vielmehr vorwärts mit ihm!107

62

Norbert Waszek

106 Vgl. Bernd F. W. Springer: »›So glaube jeder sicher seinen Ring den echten‹ – die
Verbindung von absolutem Wahrheitsanspruch und Toleranzforderung in Lessings ›Na-
than der Weise‹«, in: B. F. W. Springer und Alexander Fidora (Hg.): Religiöse Toleranz
im Spiegel der Literatur: eine Idee und ihre ästhetische Gestaltung. Münster, LIT-Ver-
lag, 2009, S. 209–231, hier S. 231: »Wenn Toleranz also essenziell etwas zu tun hat mit
der Anerkennung mehrerer möglicher Wege zur Wahrheit, dann ist deren sprachliche
Eliminierung ein schwerwiegender Akt weltanschaulicher Intoleranz.«
107 H. L. Goldschmidt (2000, s. o. Anm. 99), hier S. 149. Goldschmidt (1914–1998)
konnte aus Hitlers Deutschland flüchten und kam 1938 zunächst als Philosophiestudent
nach Zürich, wo er 1941 auch promovierte. Nach dem Krieg gründete und leitete er dort
das »Freie Jüdische Lehrhaus« und entfaltete eine reiche Publikationstätigkeit.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Mondot (Bordeaux)

Zivilreligion und Toleranz

Konvergenzen der Ideen Rousseaus und
Johann Erich Biesters1

Johann Erich Biester, Mitherausgeber der Berlinischen Monatsschrift2 ,
ist vor allem deswegen bekannt, weil ein von ihm verfasster Artikel
eine wichtige Debatte um die Definition der Aufklärung3 in den 1780er
Jahren auslöste, an der Kant bekanntermaßen mit seinem berühmten
Bekenntnis zur Aufklärung teilnahm. Biesters Artikel trug einen zu-
gleich merkwürdigen und zeittypischen Titel: »Vorschlag die Geist-
lichen nicht mehr bei Vollziehung der Ehen zu bemühen«.4 Er wurde
von der Forschung bisher wenig beachtet, obgleich er über seinen prag-
matischen Ausgangspunkt hinaus Ideen über Rolle und Auftrag der
Religion in der Gesellschaft vertritt, die beim genauen Hinsehen den
unverkennbaren Transfer von Rousseau’schem Gedankengut verraten.
Wir werden zu untersuchen haben, wie weit diese Übernahme geht,
welche Schlüsse daraus zu ziehen sind, wie Zivilreligion und Toleranz
einander bedingen.

63

1 Es handelt sich um eine erweiterte und gründlich umgearbeitete Fassung meines Ar-
tikels »Vom Nutzen und Nachteil der Religion für das soziale Leben, über zwei Artikel
der Berlinischen Monatsschrift«, in: Aufklärung, Bd. 21, Jg. 2009, S. 183–197.
2 Der Artikel war mit E. v. K unterzeichnet. Und wie die Herausgeber der benutzten
Ausgabe (siehe folgende Anmerkung) bemerken, hat sich Biester dieses Pseudonyms
mehrmals bedient. Dass er seine Autorschaft leicht verheimlicht hatte, erklärt sich viel-
leicht aus dem für die damalige Zeit als leicht provokant betrachteten Inhalt.
3 Dazu W. Schneiders, Die wahre Aufklärung. Zum Selbstverständnis der deutschen
Aufklärung, München 1974.
4 Biesters Artikel, in der Berliner Monatsschrift des Jahres 1783 (S. 265–275) erschie-
nen, zitieren wir nach folgender Ausgabe: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Auf-
klärung? Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt 3 1981. Biesters Arti-
kel, S. 95–106. Im Text werden die Seitenangaben der zitierten Stellen zwischen
Klammern gesetzt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Wer war Johann Erich Biester? Geboren wurde er in Lübeck 1749. Er
war also ein Angehöriger der Goethe-Generation, starb allerdings frü-
her (1816) als sein großer Zeitgenosse. Er stammte aus wohlhabenden
Verhältnissen. Er hat zunächst in der Aufklärungsuniversität Göttin-
gen Jura, Literaturgeschichte und Sprachen studiert. Nach einer kurzen
Lehrtätigkeit an der Bützower Friedrichs-Universität, wo er zum Dok-
tor der Rechte wurde, kehrte er 1777 nach Berlin zurück. Nicolai ver-
mittelte ihm eine Privatsekretärstelle bei dem Minister Zedlitz, der
u. a. für den Bereich Unterricht und Erziehung verantwortlich war. Er
wurde dann zum 2. Bibliothekar an der königlichen Bibliothek in Ber-
lin von Friedrich II. höchstselbst ernannt. Er gehört also wohl zum
preußischen hohen Beamtentum an, wie Christian Wilhelm Dohm
oder Ernst Ferdinand Klein. Interessant und symptomatisch in unse-
rem Zusammenhang ist, dass Biester Mitglied von Freimaurerlogen
gewesen ist und da eine wichtige Rolle gespielt hat. Er war in der Na-
tionalloge »Zu den drei Weltkugeln« und soll später Großmeister der
Loge St. Johannis geworden sein.5 Er dürfte auch Mitglied des Illumi-
natenordens gewesen sein6 . Er hat die Berliner Mittwochsgesellschaft
mit begründet und sie lange Zeit als Sekretär geleitet. Für die Einge-
weihten firmierte sie bekenntnishafter unter dem Titel Gesellschaft
der Freunde der Aufklärung. Er hat auch dem Montagsclub angehört.7

Aber bekannt hat sich Biester gemacht vor allem, wie schon angedeu-
tet, durch seine Tätigkeit als Mitbegründer und Mitherausgeber der
Berlinischen Monatsschrift ab 1783. Diese Zeitschrift hat sich schnell
zum Organ der Berliner und norddeutschen Aufklärung entwickelt.
Biester ist also eine der wichtigen Persönlichkeiten der geistigen Szene
Berlins gewesen. Im Zentrum des Berliner Aufklärungsnetzwerkes ist
er stets mit anderen Aufklärern verbunden und vernetzt worden. Er

64

Jean Mondot

5 Siehe die kurze biographische Notiz in: Ernst Haberkern, Limitierte Aufklärung, die
protestantische Spätaufklärung in Preußen am Beispiel der Berliner Mittwochsgesell-
schaft, Marburg 2005, S. 200.
6 Hermann Schüttler zählt ihn zu den Berliner Illuminaten mit Nicolai, Gedike, Dohm.
Er weist allerdings nicht auf dieselbe Logenzugehörigkeit hin, siehe H. Schüttler (Hg.),
Johann Joachim Christoph Bode, Journal von einer Reise von Weimar nach Frankreich
im Jahr 1787, München: ars una 1994, S. 66.
7 Er wurde häufig mit der Mittwochsgesellschaft verwechselt, obgleich er schon 1749
gegründet worden war.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war u.a. auch mit Kant befreundet, der der Berlinischen Monatsschrift
bekanntlich wichtige Artikel beisteuerte. Biesters Meinung ist also re-
präsentativ für eine größere Gruppe. Sie wurde, ob geheim oder publik,
andauernd mit den Meinungen anderer konfrontiert und wohl kor-
rigiert. Dem Titel der Gesellschaft gemäß bekannte sich diese Gruppe
klar zur Aufklärung. Die Gruppenbildung auf der Basis der Aufklä-
rungsphilosophie zeigt auch, dass Aufklärung für diese Bekenner mehr
als eine bloß philosophisch-geistige Einstellung war. Sie entsprach
einem sozial-politischen Engagement. Auf etwas Zeitbedingtes weist
auch der Titel der Gesellschaft hin, die notwendig defensive Solidarität
der Aufklärer. Die Bildung dieses geheimen Kreises war in der Tat Re-
aktion auf Bedrohungen, die von Vertretern anderer philosophischer
religiöser Richtungen herkamen oder herzukommen schienen. Das
hat eindeutig etwas zu tun mit dem politisch-philosophischen Klima
der Mitte der 80er Jahre in Berlin und gar in Deutschland. Man be-
fürchtete eine Rückkehr der sogenannten Schwärmerei.8 Trotz der
Aufhebung des Jesuitenordens im Jahr 1773 wollte man überall Spuren
einer geheimen jesuitischen Aktivität, ja Verschwörung ausmachen.
Das war die Zeit des Krypto-Katholizismus.9 Auch hatte man Angst
vor dem Nachfolger Friedrichs II., seinem Neffen Friedrich-Wilhelm
und vor allem vor dessen rosenkreuzerischer Umgebung. Außerdem
war die »Unaufklärung« noch sehr verbreitet in Deutschland.10 Mit
dieser »Gesellschaft der Freunde der Aufklärung« wollte man den Da-
seinskampf der Aufklärung gegen die konspirierenden Mächte der
Finsternis, die Umtriebe der Obskuranten siegreich bestehen.

Bezeichnend ist die Selbstdefinition des Autors gleich am Anfang
des Artikels. Er stellt sich nämlich als »menschenliebenden Weltbür-
ger« vor. Diese Kennzeichnung ist für jeden damaligen Leser durch-
sichtig. Im sozial-politischen Diskurs der Zeit kommt sie einem klaren
politisch-philosophischen Bekenntnis gleich. So bezeichneten sich bei-
spielsweise die bayrischen Illuminaten. Sich als Weltbürger zu definie-

65

Zivilreligion und Toleranz

8 Man lese den im Rahmen der Mittwochsgesellschaft gehaltenen Vortrag seines Mit-
herausgebers Friedrich Gedike in: Ernst Haberkern, wie Anm. 3, S. 367ff.
9 Dazu Horst Möller, Aufklärung in Preußen. Der Verleger, Publizist und Geschichsts-
schreiber Freidrich Nicolai, Berlin 1974, (Einzelveröffentlichung der Historischen Kom-
mission zu Berlin, 15), S. 113ff.
10 Der Ausdruck Biesters befindet sich in einem späteren Artikel in der Berlinischen
Monatsschrift, Antwort auf Herrn Professor Garve über vorstehenden Aufsatz, zitiert
in: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Aufklärung?, wie Anmerkung 3, 238.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren (als »Bürger dieser Welt«, stellte sich Posa Philipp II. in Don Carlos
vor11 ) bedeutet, sich unter das Zeichen einer objektiven und universel-
len Vernunft zu stellen, die den nationalen und hier besonders den
konfessionellen Besonderheiten und Erfordernissen überlegen oder
gleichgültig ist.

Die nicht zu überhörende antiklerikale Ironie des Titels bestätigt
diese Annahme. Es ist nämlich nicht von der Schließung der Ehe die
Rede, sondern von deren Vollziehung. Und die absichtlich zweideutige
Wortwahl unterstreicht die Evidenz des Widerspruchs zwischen der
Anwesenheit des Priesters und dem höchst privaten Charakter der An-
gelegenheit. Plakativ wird auf das Unnatürliche, Überflüssige der
kirchlichen Präsenz hingewiesen. Der Autor wird darauf im Laufe des
Artikels zurückkommen. Aber die Frage der Zivilehe ist nur ein Vor-
spiel zur einer viel breiteren Problematik.

Diese Eheproblematik wird jedoch nicht zufällig aufgegriffen.
Zum selben Zeitpunkt hatte Joseph II. im Ehepatent vom 16. Januar
178312 die Ehe als einen »bürgerlichen Vertrag« definiert, und die Auf-
lösung der Ehebande (also die Scheidung) dadurch juristisch möglich
gemacht. Darauf bezieht sich der Einführungssatz des Artikels: »Man
ist jetzt in mehreren Ländern beschäftigt, so wie andere Gesetze, so
auch diejenigen welche die Ehe selbst oder deren Vollziehung und
Trennung angehen, zu ändern, zu bessern oder gar neu anzurichten«
(95). Aber die Problematik der Zivilehe war auch anderswo aufgewor-
fen worden und zwar von keinem Geringeren als Rousseau selbst im
letzten Kapitel seines Gesellschaftsvertrags. Wir werden auf seinen
Standpunkt in unserem III. Teil zurückkommen. Aber der politisch
umittelbare Kontext der Schrift war der 1782 erfolgte Papstbesuch in
der österreichischen Hauptstadt. Er hatte eine Welle polemischer
Schriften (die berühmte ›Broschürenflut‹) ausgelöst, die bis nach
Deutschland übergegriffen war.13 Und diese Broschüren stellten mehr-

66

Jean Mondot

11 Don Carlos, 3. Akt, 10. Auftritt, V. 3007.
12 Man lese den Text des Patents in: Harm Klueting (Hrsg.), Der Josephinismus, Darm-
stadt 1995, 321 u. ff.
13 Man denke an Lorenz Leopold Haschkas antipäpstliches Gedicht, das in der Zeit-
schrift Deutsches Museum (Juli 1782) von Dohm und Boie veröffentlicht wurde. Zitiert
in: J. Mondot, »L’année 1782 ou la fin de l’état de grâce, le désenchantement du monar-
que et le commencement de la politique«, in: W. Schmale et al. (Hg.), Josephinismus –
eine Bilanz, Bochum 2008 (Jahrbuch der österreichischen Gesellschaft zur Erforschung
des 18. Jahrhunderts; 22), 133–34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fach die sozial-politische Rolle der Kirche in Frage. In diesem Zusam-
menhang bot die Ehezeremonie eine gute Angriffsfläche. Eine sozial-
religiöse Praxis mit hoch symbolischem Wert wurde auf ihren Nutzen
hin geprüft, der Kritik unterworfen, ganz im Sinne der allgemeinen
geistigen Haltung der Zeit. In seinem Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft hatte Kant zwei Jahre früher nichts anderes gefordert.

Zunächst wird die Institution Kirche massiv angegriffen. Heute
wird der Antiklerikalismus der Aufklärung häufig mit einer gewissen
intellektuellen Herablassung betrachtet, als wäre er wegen seiner ver-
alteten als starr empfundenen Systematik der diskutabelste Teil der
Aufklärung. Nun darf man die historische Perspektive und den sozial-
politischen Kontext nicht vergessen. Die Bedeutung der Kirche oder
eher der Kirchen im 18. Jahrhundert kann nicht mit der unserer Zeit
verglichen werden. Die geistige und institutionelle Allgegenwart der
damaligen Kirchen hat nichts mit der eher diskreten Präsenz der heu-
tigen zu tun. Daher waren die Stellungnahmen gegen die Institution
Kirche ein viel brisanteres Thema als dies heute der Fall sein kann,
zumindest unter unseren wohltemperierten Breiten. Interessant ist
auch hier, dass dieser Angriff gegen die Kirche in einem protestanti-
schen Kontext geschieht, selbst wenn das Berlin Friedrichs II. für diese
Kühnheiten oder Frechheiten nachsichtsvoller gestimmt war als andere
protestantische Gegenden. Der antiklerikale Kampf war außerdem die
andere Seite des Kampfes um Toleranz. Anhand der Ehefeier will der
Autor nun beweisen, welche ungeeignete Rolle die Kirche in der Ge-
sellschaft noch spielt. Der Autor bestreitet nicht das Prinzip der Ehe-
feier und deren sozialen Nutzen; es will ihm aber nicht einleuchten,
warum die Geistlichkeit dabei sein soll. Die einzige Erklärung, die er
dafür angibt, ist Teil des antiklerikalen Diskurses: die Kirche wolle
überall herrschen, regieren, disziplinieren. Er spricht von der »allent-
halben sich zudrängenden regiersüchtigen Geistlichkeit« (96). Nichts
dürfe sich ihrer Kontrolle entziehen, schon gar nicht »dies wichtige,
wenn nicht das wichtigste Geschäft des Menschengeschlechts« (96).
Um seine Beweisführung zu bekräftigen und zu zeigen, dass dieser
Hang zur Kontrolle der menschlichen Angelegenheiten bis in die In-
timsphäre, in den sexuellen Bereich, nicht der katholischen Kirche al-
lein, sondern allen Konfessionen, ja allen Kirchen gemein ist, so zitiert
Biester zunächst den Grafen Zinzendorf, den Chef der Herrnhuter, der
behauptet haben soll »[…] dass er nicht bloß die Ehen bestimmen müs-
se, sondern selbst die Zeit der ehelichen Liebeswerke, damit seine Jün-

67

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger völlig abhängig würden, weder Wahl noch Trieb frei behielten«
(96–97). Die Disziplinierung der Seele ging also über die des Körpers.
Dann wendet Biester den antiklerikalen Spieß gegen seine traditionelle
Zielscheibe, den Katholizismus14 und den Papst um: »Der Papst erfand,
dass keine Ehe gültig sei, welche die Geistlichkeit nicht einsegne, dass
sie aber dann auch ein Sakrament werde und ein unauflösliches Band
habe« (97). Diese Einsegnung der Ehe ist auf einen päpstlichen, d. h.
historisch-menschlichen Entschluss zurückzuführen, und nicht auf ir-
gendeine göttliche Eingebung. Was Sakrament ist, das bestimmt der
Papst. Dass es ein inkonsequenter Entschluss ist, wird in Biesters Au-
gen dadurch bestätigt, dass die Priester nicht heiraten dürfen, weil dies
das Sakrament ihres Standes verhindert. Daher der vielsagende Seuf-
zer des Autors: »Und die Menschen waren gutherzig genug sich solcher
Tyranneien, wenigstens eine Zeitlang gefallen zu lassen(97).« Man be-
achte die zeitliche Begrenzung: »eine Zeitlang«. Die Zeiten haben sich
geändert. Die Geister sind freier geworden. Weil diese Tyrannei
Anspruch auf Totalität erhebt, wehrten sich die Aufklärer mit allen
Kräften dagegen. Biester gibt dann einen letzten Beleg des Kontroll-
anspruchs der Kirchen. Diesmal muss die protestantische Kirche her-
halten: »In vielen protestantischen Ländern gehören streitige Ehesa-
chen noch immer vors geistliche Gericht; und die geistliche Macht
scheidet die Ehen, wie sie sie knüpft (97)«. So weit konnte das Kontroll-
prinzip der geistlichen Institutionen ob katholischer, protestantischer
oder pietistischer Provenienz gehen. Die katholische Kirche war zwar
die bevorzugte Zielscheibe der Berliner Aufklärer geblieben. Aber wie
die Beispiele hier zeigen, war der antiklerikale Kampf allseitig gewor-
den, richtete sich nunmehr gegen alle Kirchen. Das war auch das No-
vum der Zeit.15 Die Schonzeit für Protestanten und Pietisten war in
Berlin auch zu Ende. Zu bemerken ist, dass Biester mit keinem Wort
die etwaige Vermittlung des Sakralen oder gar des Göttlichen durch die
geistliche Präsenz erwähnte. Die Religion ist auf das Institutionelle
reduziert, auf ihre soziale Funktion und Macht. Ihr Umgang mit der
Eheschließung spricht der menschlichen Vernunft Hohn, grenzt an

68

Jean Mondot

14 Biesters Antikatholizismus lässt sich überzeugend feststellen in der Artikelserie, in
welcher er Garves seiner Ansicht nach zu konziliante Auffassung des Katholizismus
bestreitet: Antwort auf Herrn Professor Garve, wie Anmerkung 8, S. 231 u.ff.
15 Siehe die Schrift Andreas Riems, Über Aufklärung: ob sie dem Staate, der Religion
oder überhaupt gefährlich sey und seyn könne?; ein Wort zur Beherzigung für Regen-
ten, Staatsmänner und Priester, Berlin 2 1788.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Machtmissbrauch, ist unerträgliche »Tyrannei«. Man muss diese Prä-
senz los werden. Denn – zusätzliche und bedeutsame Provokation des
Autors –, sie bewirke bei den meisten Menschen sogar einen solchen
»lächerlichen oder anstößigen« Eindruck, dass manche »lieber gar
nicht in den Ehestand (98)»eintreten. Die religiöse Eheschließung ent-
spricht nicht mehr dem Zeitgeist. Oder, wie er es etwas später formu-
liert, ein aufgeklärter Mensch kann sie entbehren (»Und für aufgeklär-
te bedarf es doch wohl all der Zeremonien nicht! [98]«). Diese
Formulierung vor allem sorgte für Aufsehen unter den »gemäßigten«
Aufklärern. Sie rief die entrüstete Gegenfrage des Pfarrers Zöllner her-
vor: »Was ist Aufklärung? (115)«. Die Frage nach der religiöse Ehe-
schließung war aber, wie oben angedeutet, nur der Anfang einer weiter
gefassten Überlegung über den Platz der Religion in der Gesellschaft
überhaupt.

Der Autor, nachdem er auf die Ungeheuerlichkeit, fast Obszönität
der kirchlichen Anwesenheit hingewiesen hat, wagt sich nun zu der
umfassenderen Frage des Nutzens der Religion in der Gesellschaft. Er
geht zunächst von der Feststellung aus, dass von allen vertraglichen
Gebräuchen die Ehe die einzige sei, die sich im Genuss der Einsegnung
befindet. Er bezeichnet das als maßlosen Vorteil, der in keinem Ver-
hältnis zu einem privaten Brauch steht, mit dem die Kirche grundsätz-
lich nichts zu tun hat. Aus der Historizität und Singularität der religiö-
sen Ehe schließt er aber nicht, wie man erwarten könnte, dass das
Religiöse von der privaten und öffentlichen Sphäre zu verbannen ist,
dass es definitiv verabschiedet werden muss. Er hat mit dem Religiösen
etwas anderes vor.

II.

Biester untersucht nun, wozu das Religiöse gut sein könnte. Wie es
verwendet werden könnte, damit die Bürger harmonischer miteinan-
der leben und vor allem damit sie den Entschlüssen der Herrschenden
zustimmen würden, was die effektvolle praktische Umsetzung der Ge-
setze und daher die Stabilität der Gesellschaften sichern könnte. Seiner
Ansicht nach war das von der Kirche in der damaligen Gesellschaft
verteilte Sakrale schlecht angewendet, weil eben ungleich verteilt. Die
religiöse Sanzierung des Ehekontraktes war nicht nur fehl am Platz.
Ihre Überproportionalität entwertete alle anderen Zivilkontrakte. Nun

69

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgte Biester das rousseausche Ideal einer auf dem Kontrakt zwi-
schen Regierenden und Regierten beruhenden politischen Gesellschaft.
Und das Sakrale sollte nicht auf einen privaten Kontrakt konzentriert
werden und ihn allein unterstützen und garantieren, sondern sich auf
alle Beziehungen des Staates mit den Bürgern ausdehnen.

Biester versucht also, das Funktionieren der Gesellschaft neu zu
definieren und neu zu gründen. Die Beziehungen des Politischen zum
Religiösen, des Staates zur Kirche, müssten überdacht werden. In Bies-
ters Augen dürfen Staat und Kirche nicht auseinander gehen, nicht
getrennt werden, was wohl einer gängigen Auffassung der Aufklä-
rungspolitik zu widersprechen scheint. Er erinnert übrigens an das
paulinisch-lutherische Prinzip: »alle Obrigkeit ist von Gott« (101).
Die Bindung Staat/Kirche müsse erhalten werden bzw. die Kirche müs-
se sich in den Dienst des Staates stellen, vom Staat kontrolliert werden.
Aber wenn er Kirche sagt, meint er hier nicht mehr die Institution,
sondern das Religiöse, das sie trägt. Das Sakrale/Religiöse darf nicht
abgeschafft werden. Es muss aber unter Kontrolle gebracht und auf
sozial-politische Ziele ausgerichtet werden. Biesters Anthropologie
setzt in jedem Menschen oder Bürger ein gewisses Glaubenspotential
voraus, das nun im Sinne des aufgeklärten Staates betätigt, »manipu-
liert« (?) werden muss. Gefragt waren das Religiöse16 und Sakrale an
sich. Diese Einsicht erinnert sehr stark an die Auffassungen mancher
Freimaurer und Illuminaten und, wie wir sehen werden, auch an Rous-
seaus Zivilreligion. Übereinstimmend waren sie der Meinung, dass das
Glaubensgefühl unverzichtbarer Bestandteil der menschlichen Psyche
sei. Es durfte nicht brachliegen. Gemäß dem Nützlichkeitsdenken der
Zeit galt es dieses Element »richtig« zu orientieren. Und das ließe sich
machen, davon waren sie überzeugt. Dem grundsätzlichen Konstrukti-
vismus der Aufklärung war nichts unmöglich.

Wie rechtfertigte Biester diesen Vorschlag einer Resakralisierung
des Politischen, des Staates? Er bezog, wie häufig die damalige politi-
sche Philosophie, seine Beispiele aus der Zeit der Antike und vielleicht
noch weiter zurück aus protohistorischen Zeiten, also einem goldenen
Zeitalter des Ursprungs. Damals lebten die Menschen im Einklang mit
ihren politisch-religiösen Institutionen, im Unterschied zum per-

70

Jean Mondot

16 Zu diesem Fragenkomplex, siehe u.a.: Karlfried Gründer, Karl Heinrich Rengstorf,
Religionskritik und Religiosität in der deutschen Aufklärung, Heidelberg 1989, (Wol-
fenbütteler Studien zur Aufklärung, hrsg. von der Lessing-Akademie, 11).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manent gespaltenen modernen Menschen, der zwischen verschiedenen
»Pflichten und Trieben« hin und hergerissen sei. Wie anders war der
Mensch der Ursprungs-und Anfangszeiten:

Die weisesten und besten unter den Menschen ersannen um ihre Brüder zu
beglücken, die bürgerliche Gesellschaft: sie gründeten kleine Staaten, ord-
neten Hausstand, Zucht, Ruhe, Sicherheit, setzten Recht und Sitte fest; und
hießen Väter des Volkes und Gesetzgeber. Die weisesten und besten unter
den Menschen ersannen um ihre Brüder zu beglücken, tiefe Weisheit, abge-
zogene Wissenschaft: dachten über Natur und Schöpfer und Bestimmung des
Menschen und sein Verhältnis zu Gott nach, lehrten Tugend und Gottes-
furcht und Gottesliebe und Glück; und hießen Lehrer des Volkes und Reli-
gionsstifter (100).

So malte sich Biester die goldene Anfangszeit der Menschheit aus. Die
»bürgerliche Gesellschaft« war keine göttliche Schöpfung, sondern
eine menschliche »Konstruktion«, nicht aus der Defensive gebildet,
um einen hobbesschen Naturzustand des Krieges aller gegen alle zu
überwinden, sondern eher um das menschliche Glück zu steigern, das
der Endzustand der Menschheit sein sollte. Diese Darstellung vor-
historischer, ja mythischer Zeiten bündelt mythologische und alt-
testamentarische Elemente zusammen. Diese »Lehrer des Volkes und
Gesetzgeber« haben sowohl Züge des Lykurg, Solon17 als auch der bib-
lischen Patriarchen.18 Aber sie waren irdischer Herkunft, weder Götter
noch Halbgötter, auch keine Verkörperung des Göttlichen: es waren
Menschen, nur besser und weiser als die anderen. Indirekt wurde ein
alter Topos der radikalen Religionskritik wieder bemüht. Jesus, Moses,
Mahomet war der göttliche Status seit der Zeit Spinozas und seiner
Jünger bestritten. Man denke ans anonyme Pamphlet De tribus impos-

71

Zivilreligion und Toleranz

17 So beschreibt Herder die Anfangszeiten Griechenlands: »Bald also taten sich in vielen
freigewordenen Stämmen und Kolonien weise Männer hervor, die Vormünder des Vol-
kes wurden. Sie sahen, unter welchen Übeln ihr Stamm litt und sannen auf eine Ein-
richtung desselben, die auf Gesetze und Sitten des Ganzen erbauet wäre.« Johann Gott-
fried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, hg. von Martin
Bollacher, in: Johann Gottfried Herder, Werke in 10 Bänden, Deutscher Klassiker Ver-
lag, Frankfurt/M. 1989, Bd. 6, S. 542.
18 Entferntes Echo der Weishaupt-Prosa? In seiner Anrede an die neu aufzunehmenden
Illuminatos Dirigentes vom Jahr 1782 schrieb Weishaupt: »Jeder Hausvater wird der-
einst, wie vordem Abraham und die Patriarchen, der Priester und der unumschränkte
Herr seiner Familie und die Vernunft das allgemeine Gesetzbuch der Menschen seyn«.
Zitiert in Richard van Dülmen, Der Geheimbund der Illuminaten. Darstellung, Ana-
lyse, Dokumentation, Stuttgart 1975, S. 179.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


toribus oder an Voltaires Mahomet. Dies wird hier als unanfechtbares
aufklärerisches Gedankengut vorausgesetzt. An der mythischen Zeit
des gemeinsamen Bemühens um Religion und weise Politik weidet sich
der träumende Blick des Utopisten. Er ist sich des utopischen Charak-
ters seines Projektes bewusst, schreibt er doch: »Die Zeit, die diese Ro-
sen tragen wird, ist freilich fern; wahrscheinlich erleben unsre Enkel sie
noch nicht(103).« Auf den Weg zu dieser Harmonie der Anfangszeiten,
der Morgenstunden der Menschheit, will er sich jedoch machen. Wie?
Indem man wie damals das Religiöse und das Politische wieder verbin-
det bzw., indem das Religiöse das Politische unterstützt oder besser sich
im Politischen auflöst oder darin aufgeht. Das bedeutet aber das Ver-
schwinden der Kirchen, das Ende der konkurrierenden Reiche des Staa-
tes und der Kirche. Die moderne Gesellschaft mit ihren getrennten
Welten der Religion und der Politik hat jeden Sinn für Begeisterung,
Gemeinsinn, Patriotismus verloren. Dem sozial-politischen Band feh-
len Kraft und Selbstverständlichkeit. Die Parzellierung der Gesellschaft
ist von allen beobachtet und beklagt worden. Man denke an Schiller in
seiner Mannheimer Rede an die Kurpfälzische deutsche Gesellschaf.
Die Bühne hatte für ihn die Fähigkeit und den Auftrag die Menschen
zu vereinen. Man erinnert sich an die Schlussworte:

»[…] Und dann endlich welch ein Triumph für dich Natur (…) wenn Men-
schen aus allen Kreisen und Zonen und Ständen, abgeworfen jede Fessel der
Künstelei und der Mode, herausgerissen aus jedem Drang des Schicksals
durch eine allwebende Sympathie verbrüdert in ein Geschlecht wieder auf-
gelöst ihrer selbst und der Welt vergessen und ihrem himmlischen Ursprung
sich nähern«.19

In seinen Gesprächen für Freimaurer beauftragte Lessing die Freimau-
rerei mit der Vereinigung der Menschen: »Wie wenn es die Freimäurer
wären, die sich mit zu ihrem Geschäft gemacht hätten, jene Trennun-
gen, wodurch die Menschen einander so fremd werden, so eng als mög-
lich wieder zusammen zu ziehen.«20 Verbreitet war also diese Sehn-
sucht nach einer verloren gegangenen harmonischen Einheit der

72

Jean Mondot

19 Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken? in: Friedrich Schiller:
Sämtliche Werke in 5 Bänden, hg. von Gerard Fricke u.a, München 6 1980, Bd. V,
S. 818–831, hier S. 831.
20 Lessing, Ernst und Falk, Gespräche für Freimäurer, in: Gotthold Ephraim Lessing,
Werke, Theologisch-kritische Schriften III, Philosophische Schriften, hg. von Herbert G.
Göpfert, München 1979, Bd. VIII, S. 465–66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Gesellschaft. Biester teilte sie und versprach sich Einheit
und Harmonie von einem Staat, wo das Religiöse sich nicht außerhalb
der bürgerlichen Gesellschaft, getrennt von hier aufhalten würde, um
sie zu lenken und zu gestalten, sondern innerhalb der Gesellschaft mit-
wirken würde, indem sie die Menschen enger miteinander verbinden
würde. Von dieser »rekonstruierten«, regenerierten Gesellschaft er-
wartete er, vielmehr prophezeite er folgende Fortschritte und Verbes-
serungen:

Dann haben die Gesetzgeber wieder Gotteskraft; dann scheuen sich die Väter
des Volkes, Eigennutz und kleine niedere Absichten in ihren Gesetzen reden
zu lassen, da sie an Gottes statt reden; dann scheuen sich die Bürger, heilsame
Landesverordnungen zu brechen, da sie überirdische Heiligkeit haben! Dann
haben wir wieder Staat, Bürger, Patrioten: lauter jetzt entartete Namen.
Dann fühlt der Untertan Anhänglichkeit an sein Land, Liebe für seine Ge-
setzgeber, Achtung für ihre Verordnungen (101).

Im Hintergrund lassen sich unschwer die Konturen einer antiken Re-
publik vielleicht griechischen Musters erahnen, wo der Gemeinnutz
höher eingeschätzt wurde als der Eigennutz, wo Patriotismus, Staats-
und Stadttreue eins waren mit dem Glauben an die Götter der Stadt.
Das war das Geheimnis der Antike in den nostalgischen Augen der
modernen Bewunderer, sie hießen Winkelmann oder Herder. Das Pu-
blikum des Theaters, der Agora, des Tempels war dasselbe. Es teilte
dieselben Interessen, Werte, denselben Stolz. Diese allgegenwärtige
Religiosität sorgte sowohl für die Güte der Gesetze als auch für deren
Akzeptanz beim Volk. Sie war für die einen und die anderen zwingend.
Und der Verfasser zweifelte nicht an der Wiederholbarkeit dieser Wir-
kungen, daher der Ausruf: »Dann haben wir wieder Staat, Bürger, Pa-
trioten« (101). Der Traum einer republikanischen Gemeinschaft wurde
skizziert, wo jeder Bürger Anteil an den Staatsgeschäften haben würde.
Heute hingegen konnte er nur den Verfall dieser Begriffe feststellen
(»lauter jetzt entartete Namen« [101] notiert er). Dieses Gefühl des
politischen Verfalls der Gegenwart war ziemlich weit verbreitet. Das
Image der Monarchen und der Monarchien war durch verschiedene
Skandale stark lädiert worden.21 Außer der jugendhaften Jahrhundert-

73

Zivilreligion und Toleranz

21 Dazu Jean Mondot: »Le crépuscule des idoles. L’image des princes dans la littérature
allemande de la fin du XVIIIe siècle«, in: Images européennes du pouvoir (Actes du
colloque international organisé par le LAPRIL), ss. la direction de J. L. Cabanès und
Cl.-G. Dubois (Collection Etudes littéraires), Toulouse 1995, S. 201–214.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schelte, die man bei Schiller in Die Räuber lesen konnte (»das tinten-
klecksende Saeculum!«), so mehrten sich die kritischen Stimmen, die
die Korruption der Höfe und, genereller, der Gesellschaft denunzierten.
Jeder sehnte sich nach einem besseren, moralischeren Regime. Suchte
man doch in den Geheimbünden die Tugend und Moral, die anderswo
nicht mehr anzutreffen seien. Man brauchte den Schutz ihrer exklusi-
ven Geselligkeit. Zu bemerken ist, dass der Verfasser eine absichtlich
abstrakte Formulierung gebraucht, um die Adressaten seiner Anhäng-
lichkeit, Liebe und Achtung zu bezeichnen: es sind das Land und seine
Gesetzgeber. Die plurale Legislative deutet eben auf Republik oder De-
mokratie. Von Königen, Fürsten, Herrschern irgendwelcher Spielart
wollte man nicht mehr hören. Keine dynastische Anhänglichkeit wur-
de erwähnt.

Aber das Glaubensproblem der modernen Gesellschaft war somit
nicht gelöst. Diese Krisendiagnose, die man bereits stellen konnte zu
dem Zeitpunkt, wo die alten Herrscher zwar kritisch betrachtet wur-
den, jedoch immer noch im Besitz der Macht waren, wurde noch aku-
ter, als die alten Herrschaftsformen infolge der französischen Revolu-
tion definitiv dem überholten Ancien Régime zugewiesen wurden. Es
entstand dann ein Glaubensvakuum, das durch andere, neue Glaubens-
inhalte gefüllt werden sollte. Das Bedürfnis Sakrales zurückzuholen
haben die französischen Revolutionäre nach der erfolgten Kirchen-
reform und dem systematischen Entchristianisierungsversuch übrigens
auch empfunden. Die Feste, die sie veranstaltet haben, entsprachen
weitgehend diesem Bedürfnis, ja Sehnen nach Aneignung des Sakra-
len. Mona Ozouf spricht in ihrer Untersuchung zur Fête révolution-
naire (1789–1799) von einem ›Sakralitätstransfer‹.22 Denn das Sakrale
lässt sich ja nicht so einfach verabschieden und sei es zugunsten der
Göttin Vernunft oder irgendeines höchsten Wesens. Bezeichnender-
weise waren Figuren der Fête révolutionnaire in Biesters Utopie schon
anzutreffen, wie z. B. die des Gesetzgebers (le législateur) oder die des
Lehrers des Volks (L’instituteur du peuple). Aber auch der Rückgriff
auf die römisch-antike Welt ist ein charakteristischer Zug der Fête.
Zuletzt brachte die Exaltierung der Patrie und des Patriotismus diesen
Festen das Element des Andächtigen, der Begeisterung, des Sentimen-

74

Jean Mondot

22 Mona Ozouf, La fête révolutionnaire (1789–1799), Paris: Gallimard 1976, vor allem
ab S. 441.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


talen, das das neu zu schaffende Band enger knüpfen sollte. Klar ist
auch, dass der später aufkommende Nationalismus dazu beitrug, die-
sen Patriotismus zu der säkularen Religion des 19. und 20. Jahrhun-
derts zu entwickeln. Erstaunlich ist aber festzustellen, wie weit das
Vokabular und Bildmaterial der französischen Revolution schon vor
ihr und außerhalb Frankreichs verbreitet waren.

III.

Wie man sieht, hat Biester sich von dem Ausgangpunkt des Artikels
entfernt und fast könnte man den Eindruck haben, als sei dieser Aus-
gangspunkt nur Vorwand oder aber Täuschungsmanöver gewesen, um
die Brisanz des dann behandelten Themas teilweise zu verschleiern.
Aber es gibt eine tiefere Verbindung zwischen beiden Themen. Am
Ende des Artikels kehrt Biester zur anfänglichen Thematik der Ehe
zurück. Er macht dann einen konkreten Vorschlag, der ansatzweise
seine neue Auffassung der Gesellschaft und des Religiösen in die Tat
umsetzen soll. Es geht um das Konkubinat. Er fordert die Einführung
dieser, wie er sagt »heilsamen Anstalt«, die die »römische Republik«
(einer »der edelsten Staaten«) autorisiert hatte. Der Konkubinat er-
scheint ihm der »Natur, der Vernunft und den jetzigen Umständen«
(104) angepasst. Das Beispiel, das er anführt, um diese Neueinführung
zu rechtfertigen, ist sozialer Natur. Ein unbegüterter Mann vom Stand
(wohlgemerkt: nicht aus dem Volk) kann wegen der Kosten der Ehe
nicht heiraten. Wenn der Konkubinat existierte, so könnte er einen
dem heiligsten Ehebündnis gleich unverbrüchlichen Kontrakt schlie-
ßen. Das würde aber dann heißen, dass die Kinder keinen Anspruch
auf Stand und Namen hätten. Für unseren Utopisten war dies aber kein
gravierender Nachteil. Sie wären frei zu werden, was sie wollen, »Men-
schen, Bürger«. Und er schloss: »der eingeführte Konkubinat würde
wieder Naturfreuden und Familienglück verbreiten, die durch jetzige
Vorurteile und jetzigen Luxus so sehr leiden« (105). Im Grunde befür-
wortete er die Zivilehe oder was man später eine freie Lebensgemein-
schaft nennen wird. Die seelisch-körperliche Emanzipation des Bürgers
sollte somit voranschreiten. Er wollte neue säkularisierte Lebensweisen
erproben. Er wollte ohne die Institution Kirche leben dürfen, nach »sei-
ner fasson« nicht nur selig, sondern auch glücklich sein. Die Eindäm-
mung und Einschränkung der kirchlichen Macht bürgte für Akzeptanz

75

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedlicher Verhaltensmuster, also für Toleranz, und die Tole-
ranz für freie Entfaltung und Glück.

Diese seltsame Abhandlung ist, wie wir andeuteten, nicht ganz
bewaffnet Biesters eigenem Haupt entstiegen wie Pallas-Athena dem
Kopf Jupiters. Konkurrierende Indizien weisen auf eine Quelle hin, die
wir schon zitiert haben. Dieser insistierende Hinweis auf die Ehe bzw.
Eheschließung konnte zwar dem josephinischen Kontext entsprechen.
Und für die Zeitgenossen war der Bezug zu den Maßnahmen Josephs II.
klar und eindeutig. Aber eine etwas weiter bohrende Textarchäologie
führt auf andere, signifikantere Befunde. Das Problem des mariage
civil wird in einer wichtigen Fußnote von Rousseaus Gesellschaftsver-
trag23 , und zwar im letzten Kapitel, das der zivilen Religion gewidmet
ist, ausdrücklich erwähnt.24 Und somit hätten wir den ersten Schlüssel
zu Biesters Überlegungen. Den zweiten liefert Rousseaus Theorie der
Zivilreligion. Von diesem Kapitel war Biester stillschweigend ausge-
gangen, ohne es nennen oder gar verraten zu wollen. Aber wenn man
seine Thesen mit denen Rousseaus vergleicht, so lässt sich die Quelle
nicht verheimlichen.

Was sagte Rousseau zu der religiösen Ehe? Sie war in seinen Au-
gen ein Instrument, das der Kirche ermöglichte, eine Art demographi-
scher Kontrolle auszuüben. Indem sie Ehen zuließ oder nicht, war die
Kirche in der Lage, die Demographie eines Landes zu beeinflussen und
dadurch die ganze Gesellschaft unter ihre Kontrolle zu bringen. Rous-
seau schrieb:

Maître de marier ou de ne pas marier les gens selon qu’ils auront ou qu’ils
n’auront pas telle doctrine […] n’est-il pas clair qu’il [le clergé. JM] disposera
seul des héritages, des charges, des Citoyens de l’Etat même qui ne saurait
subsister n’étant plus composé que de batards?25

Und dies war für den Staat unzumutbar. Deshalb forderte Rousseau
eine Zivilehe, die frei von der Zustimmung der Kirche sein sollte, und

76

Jean Mondot

23 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, présentations par B. Bernardi, Flammarion:
Paris, 2001 (IV. Buch, 8. Kapitel) S. 169–180.
24 Über Rousseaus Rezeption in Deutschland siehe u.a. für die betroffene Periode,
Jacques Mounier, La fortune des écrits de Jean-Jacques Rousseau dans les pays de
langue allemande de 1782 à 1813, Paris 1980, und Claus Süßenberger, Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der französischen Revolution, Frankfurt
1974. Auch Herbert Jaumann (Hg.), Rousseau in Deutschland. Neue Beiträge zur Er-
forschung seiner Rezeption, Berlin 1995.
25 Wie Anmerkung 22, S. 179.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die der Staat allein zu registrieren hatte oder nicht. Man erkennt un-
schwer Biesters Vorschlag wieder. Dies führte Rousseau konsequenter-
weise zu der Forderung einer zivilen Religion.

Was verstand er aber unter Zivilreligion26 ? Er wollte einen Staat
oder eine Gesellschaft, die besser zusammengehalten hätte, ohne unter
dem Zepter oder der Fuchtel der geistlichen Macht oder der Geistlich-
keiten stehen und handeln zu müssen. Er wollte daher jede Religion
entfernen, die ein Monopol über die Gesellschaft oder den Staat bean-
spruchen oder die Macht des Staates bestreiten wollte.

Er unterschied drei Typen von Religionen: die Religion des Men-
schen, die Religion des Bürgers und die Religion des Priesters. Der erste
Typus der Religion, die Religion des Menschen oder das Christentum,
war für Rousseau mit dem »Geist der Gesellschaft« nicht vereinbar,
weil sie die Christen zu sehr von den sozialen Angelegenheiten ent-
fernt hielt. Das »Vaterland der Christen ist nicht von dieser Welt«.
Rousseau schloss diese Betrachtung mit einem vehementen Angriff
gegen die christliche Religion ab. »Christliche Republik« war eine con-
tradictio in adjecto, weil das Christentum im Grunde nur die Unter-
tänigkeit und die Abhängigkeit predige. Die Religion des Bürgers, die
zweite Religionsart, war dafür eine Religion, die eher in der Antike
vorhanden war und deren Gott bzw. Götter mit der nationalen Ge-
schichte identisch, nur innerhalb der nationalen Grenzen denkbar wa-
ren. Diese Exklusivität und Begrenztheit der nationalen Götter ver-
änderte jede andere Nation in eine feindliche Macht und setzte jedes
Volk in einen natürlichen Kriegszustand gegen alle anderen Völker.
Diese Religion der Bürger war also auch abzuweisen.

Die dritte Religion, die Religion des Priesters, zwang den Men-
schen eine doppelte und widersprüchliche Loyalität auf. In den Augen
Rousseaus war sie so offenkundig schlecht, dass er keine Zeit damit
verlieren wolllte, sie zu diskutieren. Was er befürwortete, war eine
andere Einstellung des Staates zu den Religionen. Der Staat sollte ein
ziviles Glaubensbekenntnis fordern und fördern, ohne welches man
kein guter Bürger sein konnte. Rousseau zählte die Grundelemente

77

Zivilreligion und Toleranz

26 Dazu der überzeugende Kommentar von Jean Ferrari, »Über die bürgerliche Religion
im politischen Denken Jean-Jacques Rousseaus«, in: Aufklärung, wie Anmerkung 1,
S. 161–181. Siehe auch Sebastian Neumeister, »Rousseaus Staatsidee und ihre Spuren
bei Friedrich Schlegel«, in: Herbert Jaumann, wie Anmerkung 24, S. 163–180, auch
Michaela Rehm, Bürgerliches Glaubensbekenntnis: Moral und Religion in Rousseaus
politischer Philosophie, München 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses zivilen Glaubensbekenntnisses auf, die sich durch Einfachheit
und Positivität kennzeichnen müssten. Außerdem sollten sie in gerin-
ger Zahl sein und präzis formuliert werden, ohne Erklärungen und
Kommentare. Dazu gehörten die Existenz der Gottheit, mächtig, klug,
wohlwollend, versorgend, vorsorgend, das künftige Leben, das Glück
der Gerechten, die Strafe der Bösen, die Heiligkeit des Gesellschafts-
vertrags und der Gesetze. Diese »Zivilreligion« war vereinbar mit allen
anderen Religionen, vorausgesetzt dass sie selbst tolerant waren. Eine
Religion, die proklamieren würde: außerhalb der Kirche gäbe es kein
Heil, dürfe nicht geduldet werden. Die Intoleranz war das einzige ne-
gative Dogma und der Grund zur Verbannung einer solchen Konfes-
sion. Keine Toleranz für die Intoleranten. Rousseaus Standpunkt war
klar. Klar war auch das Unorthodoxe, ja das Ketzerische dieser Gedan-
kengänge, und man kann verstehen, dass sich Biester nicht expressis
verbis darauf berufen wollte.

Jedoch strebte er wie Rousseau einen historischen Kompromiss
zwischen den Religionen und den aufgeklärten Gesellschaften an, al-
lerdings einen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft förderte.
Sie glaubten an die Möglichkeit einer aufgeklärten, toleranten, natür-
lichen, staatskompatiblen Religion. Sie gingen noch nicht so weit wie
Bayle am Anfang des Jahrhunderts, den Atheisten ein moralisches Ver-
halten zuzutrauen. Für sie blieb die Religion schließlich noch eine un-
entbehrliche Assekuranz (Rückversicherung) der sozialen kollektiven
Sittlichkeit. Aber Religion brauchte nicht identitätsstiftend zu sein
oder zu werden. Die Nation war dazu da, dies allerdings auch mit Gren-
zen. Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich
zum staatsreligiösen Exklusivismus oder Fanatismus entwickeln. Bies-
ter hatte sich anfangs als Weltbürger ausgewiesen.

Die Überlegungen beider Denker weisen eindeutig aufeinander
hin. Biester hat Rousseaus noch sehr umstrittenes Werk unverkennbar
zur Vorlage für die eigenen Gedanken benutzt. Er teilt Rousseaus kir-
chenkritischen Standpunkt, selbst wenn die Toleranzfrage in seinem
Artikel nicht direkt behandelt wird. Implizit ist sie aber auch gemeint.
Diese virulenten Angriffe gegen die kirchliche Hegemonie, ja Tyrannei
jedweder Couleur, sind zugleich ein Plädoyer für Toleranz, in diesem
Fall für die entschiedene durch Staatsmittel bewirkte Eindämmung des
kirchlichen Imperialismus und Regiments. Diese Idee der Zivilehe und
eventuell des Konkubinats kann nur in einer toleranten Gesellschaft
verwirklicht werden. Rousseaus wie Biesters Meinung geht sogar da-

78

Jean Mondot

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin, diesen Konkubinat als ersten Schritt in Richtung Zivilreligion zu
verstehen. Einher damit ging eine progressive Entmachtung der Kir-
chen. Die zivile Toleranz Rousseaus und Biesters deckten sich hier.

Zwei Jahrhunderte später kann natürlich die Meinung über den vor-
geschlagenen Weg nicht so vorbehaltlos enthusiastisch sein. Die ge-
schichtliche Erfahrung des vergangenen Jahrhunderts hat gezeigt, dass
die Kontrolle der Religionen durch den Staat zu einer inflationären
Präsenz der Staatsmacht führen konnte. Die sogenannten säkularen
Religionen des 20. Jahrhunderts waren um keinen Deut toleranter als
die Religionen der alten Zeit. Sie erinnerten eher an die denunzierte
Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte Toleranz der anvisier-
ten Zivilreligion.

Richtig verstanden bedeutet trotzdem Biesters und Rousseaus
Programm, dass jedes ideologische Monopol oder überhaupt jedes
Glaubensmonopol eine Gefahr für die Bürger und die Gesellschaften
darstellt und daher konsequent zu bekämpfen ist. Sie sahen eine mög-
liche Lösung in der Entwicklung einer vom Staat garantierten Tole-
ranz. Heute würde man vielleicht eher unveräußerliche Grundrechte
herbeirufen. Toleranz war und ist ein unanfechtbarer, unverzichtbarer
Grundwert der Gesellschaften, selbst wenn sich die Bedingungen ihrer
Umsetzung geändert haben. Vielleicht muss sie durch den Anerken-
nungsbegriff erweitert werden. Dies steht aber auf einem anderen
Blatt.

Aktuell bleiben die nie nachlassende Bemühung um Toleranz oder
Anerkennung und der wachsame Kampf gegen jedes Anzeichen oder
jede Gefahr der Intoleranz. Sie ist von unserem geistig-politischen
Horizont nicht verschwunden. Man kommt nicht um die fatale (hier
nur leicht abgewandelte) Erkenntnis Brechts in Arturo Ui herum: »Der
Bauch ist fruchtbar noch, aus dem [das] sie kroch.«

79

Zivilreligion und Toleranz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ludwig Siep (Münster)

Toleranz und Anerkennung im
Deutschen Idealismus und heute1

Der Begriff und die Forderung nach Toleranz spielen in der deutschen
Spätaufklärung des letzten Drittels des 18. Jahrhunderts eine große
Rolle. Lessing und Mendelssohn, Kant und Goethe sind dabei von gro-
ßer Bedeutung. In dieser Zeit entwickelt sich auch die philosophische
Richtung, die unter dem Titel »Deutscher Idealismus« bis heute welt-
weit nachwirkt. Mit diesem – nicht unumstrittenen – Titel wird vor
allem die Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels charakterisiert;
aber auch Hölderlin und Schopenhauer und einige weniger bekannte
Philosophen und Dichter werden dazu gezählt.2 Man kann nicht sagen,
dass der Begriff Toleranz in dieser Strömung von zentraler Bedeutung
wäre. Nicht, weil diese Philosophen Toleranz ablehnten, sondern weil
sie höhere Formen von wechselseitigem Respekt und Verständnis für
notwendig gehalten und philosophisch begründet haben.

Von Goethe ist das viel zitierte Wort überliefert: »Toleranz sollte
eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein. Sie muß zur An-
erkennung führen. Dulden heißt beleidigen.«3 Auch Kant spricht in
der Aufklärungsschrift vom »hochmütigen Namen der Toleranz«.4

Der anspruchsvollere Begriff und die höhere Form von Toleranz heißt

80

1 Der folgende Beitrag geht auf zwei frühere Texte des Autors zurück: »Toleranz und
Anerkennung bei Kant und im Deutschen Idealismus«, in: Ders.: Aktualität und Gren-
zen der praktischen Philosophie Hegels. Aufsätze 1997–2009. München 2010, S. 77–91;
sowie »Anerkennung zwischen Individuen und kulturellen Gruppen«, ebd. S. 263–278.
2 Zum Begriff des Deutschen Idealismus vgl. Walter Jaeschke: »Zum Begriff des Idea-
lismus«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe.
Frankfurt/M. 2004, S. 164–183, sowie Ludwig Siep: »Einleitung«, in: Ders.: Praktische
Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt/M. 1992, S. 7–16.
3 Johann Wolfgang von Goethe: »Maximen und Reflexionen«, in: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe, Bd. 12, Hamburg 1981/1998, S. 385, Nr. 151.
4 Immanuel Kant: »Was ist Aufklärung?«, in: Kants Werke, Akademie-Textausgabe,
Berlin 1968ff. – im Folgenden abgek. AA – Bd. VIII, S. 40. Vgl. zum Thema Toleranz
in der Zeit insgesamt Rainer Forst: Toleranz im Konflikt. Frankfurt/M. 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Anerkennung«. Seit Fichte sind dieser Begriff und die Formen der
Anerkennungsbeziehung auf verschiedenen Gebieten der Philosophie
erörtert und weiterentwickelt worden.5 Diese Theorie ist in der gegen-
wärtigen Philosophie wieder aufgegriffen worden und hat zu systema-
tischen Neuansätzen geführt, etwa bei Jürgen Habermas, Axel Hon-
neth, Charles Taylor oder Paul Ricoeur.6 Hier beschränke ich mich
aber auf einige Gedanken zum Thema Toleranz und Anerkennung bei
Kant und im Deutschen Idealismus.

Um zu verdeutlichen, dass Toleranz und Anerkennung in eine
Stufenfolge gehören, beginne ich mit allgemeinen Überlegungen zu
Begriff und Formen der Toleranz in der Umgangssprache und alltägli-
chen Erfahrung (I). Schon sie legen nahe, dass Toleranz eine Stufe von
Anerkennung darstellt. Eine solche Stufung enthalten auch die Kon-
zeptionen von Toleranz und Anerkennung bei Kant, Fichte und Hegel
(II). Im dritten Teil werden die Arten der Toleranz erläutert, die bei den
drei Autoren hinsichtlich verschiedener sozialer Bereiche festzustellen
sind, wie dem Geschlechterverhältnis, dem Verhältnis unter Rassen,
Völkern, Religionen und Philosophien (III). Es wird sich zeigen, dass
innerhalb vieler Bereiche der Philosophie Kants und des Deutschen
Idealismus nicht von einer zur Anerkennung gesteigerten Toleranz ge-
sprochen werden kann. Im vierten Abschnitt erörtere ich Gründe für
diesen Befund (IV). Im Schlussteil skizziere ich schließlich einen alter-
nativen Vorschlag zu Toleranz und Anerkennung, der den heutigen
Anfordernungen an Gesellschaften mit einer Vielzahl gleichberechtig-

81

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

5 Zur Anerkennung bei Fichte vgl. u. a. Edith Düsing: Intersubjektivität und Selbst-
bewusstsein. Köln 1986, sowie die Beiträge in: Helmuth Girndt (Hg.): Selbstbehauptung
und Anerkennung. Spinoza – Kant – Fichte – Hegel. Sankt Augustin 1990, und in Mi-
chael Kahlo, Ernst A. Wolff u. Rainer Zaczyk (Hg.): Fichtes Lehre vom Rechtsverhältnis.
Frankfurt, 1992.
6 Jürgen Habermas: »Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ›Phi-
losophie des Geistes‹«, In: Ders.: Technik und Wissenschaft als Ideologie. Frankfurt/M.
1968, S. 9–47; Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Frankfurt/M. 1992; Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Deutsch v. Ulrike Bokelmann u. Barbara
Heber-Schärer, Frankfurt/M. 2006; Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung. Aus d. Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992. Zu-
sammenfassend dazu: Christoph Halbig: »Anerkennung«, in: Marcus Düwell, Chris-
toph Hübenthal, Micha H. Werner (Hgg.): Handbuch Ethik. Stuttgart/Weimar 2 2006,
S. 303–307.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Weltanschauungen, Religionen und Kulturen vielleicht eher ge-
recht wird (V).

I. Begriff und Formen der Toleranz

Wenn man sich am heutigen Sprach- und Begriffsgebrauch orientiert,
ohne dabei genauer auf die Begriffsgeschichte einzugehen, kann man
Toleranz verstehen als die Duldung oder Bejahung von Menschen, so-
wohl Individuen wie Gruppen, in einem Umkreis räumlicher oder so-
zialer Art, in dem der Duldende selber einen primären Anspruch zu
besitzen glaubt. Es kann natürlich verschiedene Arten und Umfänge
dieses Umkreises geben, räumlich vom nahen bis zum weiten Territo-
rium, sozial von der Kleingruppe über Großgruppen verschiedener Art
(Betrieb, Beruf, Religionsgemeinschaft, Rechtsgemeinschaft, Gattung),
wobei die Zumutung der Duldung von außen nach innen zunimmt. Es
kann auch verschiedene Arten der Duldung, vor allem aber der Beja-
hung geben, die auf einer Skala der Passivität (Hinnahme) und Aktivi-
tät (Aufnahme, Verleihung von Rechten, Einbezug in Aktivitäten) so-
wie von verstandesmäßiger und emotionaler Zustimmung liegen. Das
reicht von der menschenwürdigen Behandlung bis hin zur Feindeslie-
be. Bis zu welchem Grad der Bejahung und aktiven Zuwendung man
noch von Toleranz sprechen sollte, ist eine diskussionswürdige Frage.

Zum Radius des Tolerierten (1) und zu den Aktivitäts- und Passi-
vitätsgraden (2) noch einige Bemerkungen.

(1) Am Anfang steht das Territorium. Selbst Tiere kann man auf
diese Weise tolerieren: Spinnen im Haus oder sogar eine gewisse An-
zahl von Ungeziefer.7 Auch Menschen können sich so in einem Gebiet
wechselseitig tolerieren, ohne sich als Menschen anzuerkennen – etwa
Menschen verschiedener Rassen oder Ethnien, die einander gelegent-
lich höchstens als Halbmenschen bzw. »Barbaren« betrachtet haben.
Dass selbst dies schon eine Leistung ist, die Normen entspricht, zeigen
die Versuche der Auslöschung oder Vertreibung von angeblichen Ras-
sen oder von Ethnien noch bis in die Gegenwart.

82

Ludwig Siep

7 Wie bei den duldsamen Landstreichern in John Steinbecks Novelle »Tortilla Flat«:
»The bedbugs bothered him a little at first, but as they got used to the taste of him and
he got accustomed to their bites, they got along peacefully«. John Steinbeck: Tortilla
Flat. With an Introduction by Thomas Fensch, New York etc. 1977, S. 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die nächst engere und dem heutigen Begriff von Toleranz schon
näher kommende Bedeutung ist Toleranz als Hinnahme eines anderen
als Mitglied der Gruppe, der man selber angehört, und sei es die wei-
teste der Menschheit insgesamt. Ein Tier darf man nach vielen Tradi-
tionen zu eigenen Zwecken benutzen und töten, wer einen Menschen
als solchen toleriert und nicht wie ein Tier behandelt, akzeptiert eine
wesentliche Gemeinsamkeit mit ihm. Er betrachtet ihn als Mitglied der
gleichen Gattung, dem eine entsprechende Behandlung zusteht. Dieses
Zulassen kann sich auf immer engere Gruppen beziehen, bis zum Ver-
ein oder Freundeskreis, in dem man auch den einen oder anderen nur
toleriert, obwohl man ihn sich nicht (mehr) aussuchen würde. Die
wichtigsten »Großgruppen« sind wohl die Staaten und die Religions-
gemeinschaften. Aber auch die Toleranz in Familien, Unternehmen,
Berufsgruppen etc. kann von existentieller Bedeutung sein.

(2) Auf der anderen der beiden genannten Skalen liegen die Passi-
vitäts- und Aktivitätsgrade des Tolerierens bzw. der Toleranz. Da das
lateinische Wort es primär mit Leiden und Erdulden zu tun hat, wird
der Begriff insgesamt, wohl auch begriffsgeschichtlich, mehr mit Hin-
nahme als mit positiver Zuwendung verbunden, die wir als Anerken-
nung, Wertschätzung oder Freundschaft bezeichnen. Aber auch die
Hinnahme setzt Unterlassungen, Verzichtleistungen und damit ver-
bunden Grade der Wertschätzung voraus, die nicht gänzlich ohne geis-
tige und emotionale Aktivität sind.

Der Verzicht auf Gewaltsamkeit, Zwang, Unterwerfung verlangt
sicher, vor allem in Zeiten weniger eingeschliffener und sanktionierter
Regeln des »Leben-Lassens« als heute, durchaus Anstrengungen der
Selbstbezähmung, des Verzichtes, der Zurückhaltung und Überwin-
dung eigener expansiver Kräfte. Passives Erdulden erscheint als Resul-
tat einer gegen sich selbst gerichteten Aktivität. Verzichtet werden
muss auf Vorteile, Macht- und Besitzzunahme und andere »tief sitzen-
de« Interessen. Auch geistig kann einem Einiges an Selbstüberwin-
dung abverlangt werden, wenn man nach dem eigenen Überzeugungs-
und Wertekanon »eigentlich« gute Gründe zum Zwang gegen den an-
deren hätte – zumindest in Form des Ausschlusses bzw. der Nichtzu-
lassung.

Als Aktivitätsgrade könnte man auch die Stufen der Zuerkennung
von Mitgliedschaften, Ansprüchen und Rechten bezeichnen. Staatsbür-
gerrechte müssen, anders als das zwischenmenschliche Leben-Lassen,
aktiv zugesprochen, verliehen, verbrieft und gesichert werden. Wenn

83

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man darüber hinaus noch das aktive und passive Wahlrecht oder die
Zugehörigkeit zu Gemeinden, Clubs, »Zirkeln« etc. zugesteht, dann
genügt es nicht, sich bloß bestimmter Widerstände zu enthalten. Zu-
mindest einige Menschen müssen auch aktiv werden, die Anerken-
nung und die Aufnahme aussprechen und vollziehen, die anderen
zum Mitmachen anhalten usw. Sowohl für diese Initiativen wie für
die Bereitschaft, ihnen zu folgen, muss die Wertschätzung des Auf-
genommenen steigen. Davon muss man sich überzeugen, man muss
die gemeinsamen Eigenschaften und ihren Wert entdecken usw.

So geht also das passive Tolerieren, wenn es jemals ganz passiv
sein sollte, stufenweise in aktive Anerkennung, Wertschätzung, wo-
möglich sogar Bewunderung über. Wenn wir heute erwarten, dass Ras-
sen, Kulturen oder Religionen sich wechselseitig tolerieren, dann
schwebt zumindest als Ideal vor, dass sie nicht nur auf Gewalt verzich-
ten, sich nicht bekämpfen und den Wechsel ihrer Mitglieder ohne
Sanktionen hinnehmen.8 Wir erwarten darüber hinaus, dass sie grund-
sätzliche Gemeinsamkeiten anerkennen und deren spezifische Ausfor-
mung in der anderen Kultur hochschätzen. Dabei muss es nicht eine
maßstabslose Hinnahme für alles geben, einiges kann man weiter ab-
lehnen oder darüber streiten. Jeder kann auf anderen Gebieten seine
Stärken und Schwächen sehen. Diese Art von Anerkennung der
Gleichwertigkeit einer Pluralität von kulturellen Formen ist – jeden-
falls bisher – »der Gipfel« in der Entwicklung der positiv und aktiv
gewordenen Toleranz.

II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus

Auf dieser Skala hat der Deutsche Idealismus mit seinen Thesen über
das Verhältnis zwischen Menschen bzw. Vernunftwesen im Allgemei-
nen und Rechtsgenossen im Besonderen sehr hohe Stellen besetzt.9 Er

84

Ludwig Siep

8 Zu den philosophischen Problemen der Toleranz in der Gegenwart vgl. auch die Bei-
träge in: Rainer Forst (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/M. 2000.
9 Obwohl Kant keinen Begriff der Anerkennung oder gar eine Konzeption der unter-
schiedlichen Stufen entwickelt hat, hat er ebenfalls das Recht und die moralischen
Pflichten gegenüber »fremder Glückseligkeit« als über das bloße Dulden hinausgehende
– vgl. o. Anm. 1 das Zitat aus der Aufklärungsschrift – Formen des Respekts, der positi-
ven Zuwendung und Förderung des Anderen verstanden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht generell Toleranz als eine Stufe von Anerkennung. Fichte und
Hegel haben diesen Begriff ausdifferenziert und systematisch be-
gründet.

Anerkennung besagt grundsätzlich, dass Menschen zu einem ent-
wickelten Selbstbewusstsein nur kommen können, wenn andere sie in
ihrer Existenz und ihrer Selbstbestimmung bejahen und sich in der
gleichen Hinsicht ihnen gegenüber zur Geltung bringen bzw. »abgren-
zen«. Fichte hat in seiner Rechtsphilosophie von 1796/9710 zu zeigen
versucht, dass Menschen ihrer selbst als Individuen nur bewusst wer-
den können, wenn andere sie zu einer selbst gewählten Handlung auf-
fordern und ihnen den dafür nötigen Handlungsspielraum freilassen.
Dazu müssen diese anderen ihre eigene Handlungssphäre zugunsten
der Selbstbestimmung der ersteren beschränken. Die dauerhafte wech-
selseitige Selbstbeschränkung zugunsten des Selbstbewusstseins jedes
anderen ist die Anerkennung als Rechtsverhältnis. Es ist nach Fichte
das einzige der Vernunft angemessene Verhältnis unter handelnden
Menschen. Es ist ein aktives Tolerieren bzw. Respektieren des anderen
um der allen gemeinsamen Vernünftigkeit bzw. Freiheit willen – Frei-
heit hier verstanden als Möglichkeit selbstbestimmten Handelns. Da-
mit glaubt Fichte Kants These über das Recht als eine von der allgemei-
nen praktischen Vernunft geforderte Ordnung äußerer Handlungen
»transzendental deduziert« zu haben, d. h. es analog zur kantischen
Deduktionsmethode als notwendige Bedingung des – unbezweifel-
baren – Selbstbewusstseins erwiesen zu haben.

Hegel hat dieses Konzept der Anerkennung weiter entwickelt zu
einem Prozess mit verschiedenen Formen und Stufen, durch die das
Selbstbewusstsein entstehen und zum vollen Freiheitsbewusstsein
vollendet werden kann.11 Er schließt in seine Analyse auch das Verlan-
gen nach Anerkennung ein und die aktiven Versuche, sie zu erhalten,
zu sichern, oder sogar zu erzwingen. So erhält er eine Stufenfolge der

85

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

10 Johann Gottlieb Fichte: »Grundlagen des Naturrechts nach Prinzipien der Wissen-
schaftslehre«, in: Ders.: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Hgg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. Bd. I, 4 (1797–1798), hg. unter Mitwir-
kung v. Richard Schottky. Stuttgart – Bad Cannstatt 1970.
11 Vgl. Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter-
suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Freiburg/München 1979. Axel
Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte.
Frankfurt 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Bewegung des Anerkennens«. Sie führt vom Begehren, von anderen
begehrt zu werden, über die Liebe als wechselseitige Hingabe und Be-
stätigung zu dem Versuch, die Anerkennung des eigenen Selbstbildes
durch andere zu erzwingen – der berühmte »Kampf um Anerkennung«
und dessen Resultat, die persönliche Herrschaft.12 Die Erfahrung der
Nicht-Erzwingbarkeit von freier Anerkennung resultiert dann in der
rechtlichen Beziehung von Personen.

Diese Formen der »Ich-Du«-Anerkennung werden weiterent-
wickelt und ergänzt durch solche der wechselseitigen Anerkennung
von »Ich« und »Wir« in einer Gemeinschaft universalistischer Rechte,
aber auch besonderer Traditionen und Wertvorstellungen. In diesem
Verhältnis werden für Hegel nicht nur vernünftige Individuen ihrer
selbst bewusst, sondern auch die in Rechten, Sitten und Institutionen
verkörperte (»objektive«) Vernunft, die durch solche Selbsterkenntnis
das wird, was Hegel »Geist« nennt.

Keine dieser Stufen der Anerkennung wird von Fichte oder Hegel
ausdrücklich »Toleranz« genannt. Aber was im Gedanken der Toleranz
als Gelten-Lassen des Anderen enthalten ist, muss sich für beide ent-
wickeln zu höheren Stufen der Anerkennung. Und nirgends ist davon
die Rede, dass die Ansprüche auf Anerkennung nicht allen vernünfti-
gen Wesen zustünden. Im Kontrast zu dieser sehr anspruchsvollen,
gehaltvollen und »positiven« Konzeption der Anerkennung als Ziel
der Toleranz stehen aber die Äußerungen über die Beziehung von
Gruppen in besonderen rechtlichen, sozialen und weltanschaulichen
Feldern. Im nächsten Abschnitt sollen kurz die folgenden erörtert wer-
den: Rechtliche und sittliche Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern (1), rechtliche Beziehung zwischen Völkern und Rassen (2), dog-
matische oder »Wahrheitsbeziehungen« zwischen Religionen (3),
rechtliche Beziehung zwischen Mitbürgern verschiedener Religions-
gemeinschaften (4) und schließlich das Verhältnis der Wahrheits-
ansprüche zwischen Philosophien (5).

86

Ludwig Siep

12 Vgl. Alaxandre Kojève: Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens. Dt. Ausg. v.
Irving Fetscher. Frankfurt/M. 1975. Robert B. Brandom: »Selbstbewusstsein und Selbst-
konstitution«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe,
Frankfurt/M. (2004), S. 46–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel

In den folgenden Überblick soll Kant mit einbezogen werden. Fichte
hat sich in seiner frühen Phase als Vollender des kantischen Systems
verstanden und Hegel ist trotz seiner Kantkritik ohne diesen nicht zu
verstehen. Es geht mir um die Frage, welche Grade der positiven Tole-
ranz diese drei Autoren entwickeln. Bei Fichte und Hegel fragt man
sich vor allem, ob die Theorien moralischer, rechtlicher und sozialer
Verhältnisse zwischen Individuen und Gruppen wirklich als Durchfüh-
rung der Konzeption von Anerkennung zu verstehen sind.

(1) Zunächst zum Verhältnis der Geschlechter. Bekanntlich halten
Kant und die Philosophen des Deutschen Idealismus an einer recht-
lichen und sozialen Abstufung zwischen den Geschlechtern fest, die
teils auf anthropologische, teils auf metaphysische Annahmen über
die Bedeutung der Geschlechterdifferenz zurückgeht. Das führt bei
Kant, Fichte und abgeschwächt auch noch bei Hegel zu einer sozialen,
familien- und staatsrechtlichen Unterordnung der Frau unter den
Mann. Bei Kant können Frauen bekanntlich nicht aktive Staatsbürger,
sondern nur passive Schutzbürger sein.13 Bei Fichte liegt im Begriff der
Ehe, »dass die Frau, die ihre Persönlichkeit hingibt, dem Manne zu-
gleich das Eigentum aller ihrer Güter und ihrer ihr im Staat ausschlie-
ßend zukommender Rechte übergebe«. Daraus folgert er: »Alle öffent-
lichen juridischen Handlungen aber besorgt der Mann«.14 Auch für
Hegel ist die Frau ihrer sittlichen Bestimmung nach auf die Familie
beschränkt. Die öffentliche Existenz in bürgerlicher Gesellschaft, Staat
und Wissenschaft bleibt dem Mann vorbehalten.15 Zwar schließt Hegel

87

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

13 Vgl. Immanuel Kant: »Über den Gemeinspruch Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht für die Praxis«, AA VIII, S. 295.
14 Johann Gottlieb Fichte: »Erster Anhang des Naturrechts« (1797), §17., S. 114 (in der
Zählung der »Sämtlichen Werke«, hrsg. von I. H. Fichte, Berlin 1845, Bd. III, 326, 327 –
diese, in allen späteren Ausg. wiedergegebene Zählung im Folgenden abgek. SW).
15 Zur Rolle der Frau, die ihre »Sittlichkeit in der Familie« hat, vgl. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts (im Folgenden abgek. Rechts-
philosophie), § 166, in: Ders.: Werke in zwanzig Bänden – Theorie-Werkausgabe; auf der
Grundlage der Werke von 1832–1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Moldenhau-
er und Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1970 (abgek. TW), Band 7. Zu Hegels Phi-
losophie des Geschlechterverhältnisses in der Rechtsphilosophie vgl. Susanne Brauer:
»Das Substanz-Akzidenz-Modell in Hegels Konzeption der Familie«, in: Hegel-Studien
Bd. 39/40 (2005), S. 41–59 und Lu de Vos: »Institution Familie. Die Ermöglichung einer
nicht-individualistischen Freiheit«. In: Hegel-Studien. Bd. 41 (2006), S. 91–112.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nirgends explizit aus, dass eine Frau sich »männliche« Rechte in Gesell-
schaft, Wissenschaft und Staat aneignen könnte – nicht einmal die Be-
rufs- und Standeswahl entzieht er ausdrücklich der Freiheit aller als
Rechtspersonen. Trotzdem bleibt klar, dass eine solche Frau ihre eigent-
liche Bestimmung verfehlt und daher vermutlich zumindest der gesell-
schaftlichen Anerkennung verlustig geht bzw. gehen sollte.16

(2) Was die rechtliche Beziehung zwischen den Rassen und den
Völkern angeht, so gestehen die hier betrachteten Philosophen zwar
deren Mitgliedern gleiche individuelle Menschenrechte zu. Gleich-
zeitig gehen sie aber von einer anthropologischen – oder bei Fichte
auch sprachphilosophisch begründeten17 – Wesensverschiedenheit der
Rassen und Völker aus, die ihre Rolle in der Völkergemeinschaft und
teilweise auch ihre völkerrechtliche Position beeinflusst und beein-
trächtigen kann. Für Kant sind auch die Unterschiede zwischen den
»Charakteren« der europäischen Völker im Grunde Wesensunter-
schiede, die sich erst durch biologische und kulturelle Mischung abge-
schliffen haben.18 Innerhalb der Menschenrassen gibt es dann bei ihm
auch deutliche Unterschiede der geistigen und emotionalen Ver-
mögen. In der, freilich von F. Rink bearbeiteten, Physischen Geogra-
phie Kants heißt es sogar: »In den heißen Ländern reift der Mensch in
allen Stücken früher, erreicht aber nicht die Vollkommenheit der tem-
perirten Zonen. Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit
in der Race der Weißen. Die gelben Indianer [= Inder, LS], haben
schon ein geringeres Talent. Die Neger sind weit tiefer und am tiefs-
ten steht ein Theil der amerikanischen Völkerschaften«, d. h. die In-

88

Ludwig Siep

16 Am eindeutigsten in einer freilich nur im Zusatz zu §166 überlieferten Stelle »Ste-
hen Frauen an der Spitze der Regierung, so ist der Staat in Gefahr, denn sie handeln
nicht nach den Anforderungen der Allgemeinheit, sondern nach zufälliger Neigung und
Meinung« (TW 7, 319).
17 Etwa in den »Reden an die deutsche Nation« (vor allem der vierten Rede). Johann
Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bd. I,
10 (1808–1812) hrsg. v. Reinhard Lauth, Erich Fuchs, Hans Georg v. Manz, Ives Rad-
rizzani, Peter K. Schneider, Martin Siegel, Günther Zöller unter Mitwirkung v. Josef
Beeler-Port. Stuttgart – Bad Cannstatt 2005, S. 143–156, vor allem 155f. (SW VII,
S. 311–327, vor allem 325ff.).
18 In der »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« spricht Kant vom »angeborenen
Charakter« der Franzosen und Engländer, der »unveränderlich« ist, »so lange sie nicht
durch Kriegsgewalt vermischt werden« (AA VII, 312), eine Vermischung, die Kant ne-
gativ beurteilt (320).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dianer (AA IX 316).19 Allerdings schiebt Kant der Kolonisierung der
Europäer deutliche rechtliche Riegel vor: Niederlassungen und Land-
nahmen bedürfen der Verträge mit den Ureinwohnern.20

Davon ist bei Hegels Theorie der Expansion der überbevölkerten
und krisenanfälligen bürgerlichen Gesellschaften Europas in die Kolo-
nien keine Rede mehr. Er betrachtet Kolonisation schlicht als eine
Maßnahme gegen Überbevölkerung und zur Erschließung neuer
Märkte. Es ist ein Mittel, zu dem »die ausgebildete bürgerliche Gesell-
schaft getrieben wird und wodurch sie teils einem Teil ihrer Bevölke-
rung in einem neuen Boden die Rückkehr zum Familienprinzip, teils
sich selbst damit einen neuen Bedarf und Feld ihres Arbeitsfleißes ver-
schafft«.21

Unentrinnbar beschränkt auf eine weltgeschichtlich marginale
Rolle bleiben für ihn auch die Bewohner ganzer Kontinente wie Afrika
oder auch Asien, das zwar die Wiege der Kultur- und Geistesgeschichte
war, weltgeschichtlich aber der Vergangenheit angehört.22 Fortschritt-
lichen europäischen Einflüssen stehen religiös-kulturelle und klima-
tisch-geographische Bedingungen entgegen. Ein Beispiel ist seine Be-
merkung zu Ägyptern und Indern in der Rechtsphilosophie. Weil sie
sich »die Schiffahrt untersagt« haben, sind die »Ägypter, die Inder, in
sich verdumpft und in den fürchterlichsten und schmählichsten Aber-
glauben versunken«.23 Da das Völkerrecht keinen Richter kennt,
bleibt der Herrschaftsanspruch bestimmter Völker durch die Über-
legenheit ihrer Kultur, vor allem ihrer rechtlich-politischen Verfas-

89

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

19 Kritisch zu den Rasse-Vorstellungen Kants, Fichtes und Hegels: Gudrun Hentges:
Schattenseiten der Aufklärung: Die Darstellung von Juden und »Wilden« in philosophi-
schen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts. Schwalbach/Ts., 1999.
20 Vgl. Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, Teil I, »Metaphysische Anfangsgründe
der Rechtslehre« §62 (AAVI, 353).
21 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie § 248.
22 In den Zusätzen zu den §§393 und 394 der Enzyklopädie von 1830, die Ludwig Bou-
mann in der Werkausgabe von 1845 veröffentlicht hat, findet sich eine sehr ausführliche
und unter heutigen Aspekten »finstere« Lehre der Rassen (TW 10, 63–70). Darauf
stützt Hentges (o. Anm. 17) ihre scharfe Kritik an Hegels »Rassenkonstruktion« (249).
Dass bestimmte Rassen in der Geschichte der Menschheit keine progressive Rolle spie-
len oder spielen werden, heißt aber nicht schlicht, dass Hegel ihnen keine »Existenz-
berechtigung« zuschreibe (254). Zu Hegel und Afrika vgl. jetzt sehr gründlich und aus-
gewogen Alain C. Zongo: Éthique et politique chez Hegel. Progrès éthique dans la figure
de l’esprit objectif (Diss. Université de Ouagadougou), S. 417–433.
23 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie § 247.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sung gerechtfertigt. Insofern hätte Hegel wenig gegen erfolgreiche
imperialistische Kriege einwenden können, wenngleich die Eroberten
das Recht auf Menschenrechte und bürgerliche Gleichheit hätten be-
halten müssen.24

(3) Damit verbunden ist natürlich auch ein bestimmtes Verhältnis
der Religionen. Von Kant über Fichte bis Hegel gibt es eine Reihe von
systematischen und geschichtsphilosophischen Beweisen der endgülti-
gen Wahrheit und moralischen Vollkommenheit des Christentums –
nicht in allen Konfessionen, aber in der protestantisch-aufgeklärten
Form der westeuropäischen Neuzeit.25 Da Kant die Religion an ihre
Bedeutung für eine autonome Moral bindet, gibt es außer dem protes-
tantischen Christentum keine Religion im eigentlichen Sinne. In seiner
»historischen Vorstellung« der Entwicklung einer vernünftigen Reli-
gion erwähnt er nur das Judentum, das »eigentlich gar keine Religion«
(AA VI, 125, 126) sei und das Christentum, dessen Entwicklung in der
römischen und byzantinischen Form er aber ebenfalls einer vernich-
tenden Kritik unterzieht (130 ff.). Erst in der »jetzigen« Zeit, d. h. seit
der Reformation, ist die Intention des Gründers wieder belebt und der
»Keim des wahren Religionsglaubens« gelegt worden (131).26

Auch Fichte ist davon überzeugt, dass zu den erreichten wahren
Begriffen von Recht und Staat, Moral, Religion und Philosophie nur
der Protestantismus in der Deutung seiner eigenen Philosophie passt.27

90

Ludwig Siep

24 Zum Krieg bei Hegel vgl. Ludwig Siep u. Attila Karakus: »Krieg und Völkerrecht bei
Kant und Hegel«, in: Bernd Prien, Oliver R. Scholz, Christian Suhm (Hgg.): Das Spek-
trum der kritischen Philosophie Immanuel Kants. Berlin 2006, S. 143–158.
25 »Wahrheit« im Verhältnis zu den anderen Religionen, die Philosophie stellt aber die
höhere Wahrheit dar. Bei Kant wird die Religion an der reinen Vernunftmoral gemes-
sen, und nur so Jesus als »heilig« erkannt. Fichte geriet wegen seiner Deutung des
Gottesbegriffs in den Atheismusstreit. Bei Hegel wird die christliche Religion in die
Philosophie »aufgehoben« – was dabei an wesentlichen Gehalten des Christentums er-
halten bleibt, ist seit den Schülern Hegels umstritten.
26 Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. 3. Stück,
2. Abteilung. Vgl. dazu auch Rainer Forst (o. Anm. 1), S. 428ff. Zu Kants, Fichtes und
Hegels Stellung zum Judentum vgl. Micha Brumlik: Deutscher Geist und Judenhass.
München 2000.
27 Vor allem in der Spätphilosophie. Vgl. die »Grundzüge des gegenwärtigen Zeit-
alters«, 4., 7. und 11. Vorlesung. Johann Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. Hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky
Bd. I, 8 (1801–1806), hrsg. unter Mitwirkung v. Josef Beeler, Erich Fuchs, Ives Radrizza-
ni u. Peter K. Schneider, Stuttgart – Bad Cannstatt 1991, vor allem S. 326 (SW VII, 167).
Zur späten Kultur- und Geschichtsphilosophie vgl. jetzt die erschöpfende Darstellung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Hegels Universalgeschichte der Religionen kommen zwar zum
ersten Mal das Interesse und die Detailliertheit des historischen
Zeitalters in der Religionsphilosophie zu vollem Ausdruck. Mit ge-
schichtsphilosophischer und in seinem Sinne logisch-teleologischer
Begründung zeigt er zwar ebenfalls, dass die Religionsgeschichte im
Christentum als der allein wahren, oder vom absoluten Geist »geoffen-
barten« Religion endet.28 Die Vorläufer des Christentums enthalten
aber schon Teilaspekte der Wahrheit und es muss ihnen die Bedeutung
einer notwendigen Vorbereitung der »offenbaren« religiösen Wahrheit
eingeräumt werden. Das gilt aber nicht für nach-christliche Entwick-
lungen.

Der Islam etwa wird von Hegel zwar als eine Weiterentwicklung
der jüdischen »Religion der Erhabenheit« dargestellt, fällt aber hinter
das differenziertere trinitarische Gottesbild des Christentums zurück.
Am positivsten sind die Zusätze zu §394 der Enzyklopädie von 1830:
»Der Mohammedanismus ist daher im eigentlichsten Sinne des Wortes
die Religion der Erhabenheit. Mit dieser Religion steht der Charakter
der Vorderasiaten, besonders der Araber, in völligem Einklang. Dies
Volk ist in seinem Aufschwunge zu dem einen Gotte, gegen alles End-
liche, gegen alles Elend gleichgültig; noch jetzt verdient seine Tapfer-
keit und seine Mildtätigkeit unsere Anerkennung« (TW 10, 62).

In der Geschichtsphilosophie stellt der Islam immerhin innerhalb
des Mittelalters ein gegenüber dem abendländischen Partikularismus
notwendiges Gegenprinzip der »einfachen Einheit« dar. Vor allem die
spanische Form (Al-Andalus) wird in ihrer kulturellen Höhe gepriesen.
Aber Hegels geschichtsphilosophische Darstellung ist auch von anti-
orientalischen Vorurteilen geprägt wie sie trotz der »Orientfaszinati-
on« seiner Zeit gang und gäbe waren und geblieben sind – bis hin zur
Gleichsetzung des Islam mit Fanatismus und Terror.29 Die rechtsphi-
losophische Abwehr des religiösen Fanatismus und der Theokratie
richtet sich bei Hegel allerdings auch gegen christliche Strömungen.

(4) Betrachtet man die Grundrechte der einzelnen Gläubigen im
Staat, sieht die Sache etwas weniger euro- und christozentrisch aus. Bei
Kant können die Menschen- und Bürgerrechte nicht an Religionszuge-

91

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

bei Francesca Piccardi: La filosofia della storia di Fichte (Tesi di perfezionamento, Scuola
Normale Superiore). Pisa 2006.
28 Zu Hegels Religionsphilosophie vgl. Walter Jaeschke: Vernunft in der Religion.
Stuttgart 1986.
29 Vgl. TW 12, S. 431

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hörigkeit gebunden werden.30 Auch das passive Wahlrecht wird man
Katholiken, anders als bei Locke, in Kants Staatsrecht wohl nicht ab-
sprechen können. Wie aber der Bekenner eines Glaubens, der nach
Kants Religionsphilosophie einer Art magischem Götzen- und Pries-
terdienst (»Afterdienst«) gleichkommt, Anspruch auf Staatsämter
praktisch zur Geltung bringen soll, erscheint mir fraglich.

Zumindest beim frühen Fichte sind außer den Katholiken auch die
Juden zweifelhafte Mitbürger.31 Und die Annäherung an die jüdische
Aufklärung in seiner Berliner Zeit ändert nichts daran, dass seine Ge-
schichtsphilosophie immer stärker auf die zukünftige universale Herr-
schaft eines transformierten Christentums ausgerichtet ist.32

Hegel konstatiert in der Rechtsphilosophie zwar mit Verve, dass
die Angehörigen verschiedener Religionen »zuallererst Menschen«
seien und daher Anspruch auf bürgerliche Rechte haben (Rechtsphi-
losophie, §270 Anm.). Aber den Juden scheint er zwar die bürgerlichen
Rechte und die »passive« Mitgliedschaft im Staate zuzusprechen, aber
nicht das Recht »aktive« Mitglieder des Staates zu sein – also etwa
Staatsbeamte. Denn »indem sie sich nicht bloß als eine besondere Re-
ligionspartei, sondern als einem fremden Volke angehörig ansehen
sollten«, ist die Gewährung der passiven Staatsgehörigkeit bereits ein
Akt großzügiger Toleranz des Staates.33

92

Ludwig Siep

30 Gleichwohl scheint Kant in der Religionsphilosophie Atheismus zumindest als »mo-
ralischen Fehler« zu betrachten. Vgl. dazu Christian Weidemann: »Von bisweilen unver-
meidlicher Geringschätzung. Kant über Glaubensfreiheit, Toleranz und Religionskri-
tik«, in: Albrecht Beutel (Hg.): Aufgeklärtes Christentum. Beiträge zur Kirchen- und
Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 2010, S. 233–256, bes. S. 252–254.
31 Nach der ausführlichen – allerdings auch Fichte-apologetischen – Untersuchung von
Hans-Joachim Becker ist die anti-jüdische Position Fichtes auf die Revolutionsschriften
und auf die Anti-Nicolai-Schrift von 1800 beschränkt (Friedrich Nicolai’s Leben und
sonderbare Meinungen. Gesammelte Werke Bd. I, 7, Hgg. v. Reinhard Lauth u. Hans
Gliwitzky u. Mitarb. v. Erich Fuchs u. Peter K. Schneider, 327–463). Vgl. Hans-Joachim
Becker: Fichtes Idee der Nation und das Judentum. Amsterdam/Atlanta 2000. Gegen
Becker stehen die Deutungen von Brumlik (o. Anm. 26), S. 75–131 und Hentges (o.
Anm. 19), S. 119–128.
32 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Staat und Kirche bei Fichte und Hegel«, in: Werner Beier-
waltes, Erich Fuchs (Hgg.): Symposion Johann Gottlieb Fichte. Herkunft und Ausstrah-
lung seines Denkens. (München 5./6.3.2009). München 2009, S. 47–63.
33 TW 7, 421. Der Staat hätte sogar das »formelle Recht«, ihnen als Angehörigen eines
fremden Volkes auch die bürgerlichen Rechte vorzuenthalten. Der Ausdruck »indem«
(sie sich als Angehörige eines fremden Volkes ansehen sollten) scheint mir kaum als
»wenn« zu verstehen. Die Gewährung der bürgerlichen Rechte ist zwar »weise« und

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die Behandlung der christlichen Sekten – genannt werden in
diesem Paragraphen Quäker und Wiedertäufer – zeigt das begrenzte
Verständnis von staatsbürgerlicher Toleranz bei Hegel: »Gegen solche
Sekten ist es im eigentlichen Sinne der Fall, dass der Staat Toleranz
ausübt; denn da sie die Pflichten gegen ihn nicht anerkennen, können
sie auf das Recht, Mitglieder desselben zu sein, nicht Anspruch ma-
chen« (ebd.). Auch nach der Nachschrift der Vorlesung von 1819/20,
hat Hegel über Juden (und Quäker) gesagt: »Sie können bloße bour-
geois sein, nicht citoyens«.34 Das Ausmaß der Toleranz hängt zudem
von äußeren Umständen ab: Die Wehrdienstverweigerung der Quäker
kann der Staat so lange tolerieren, wie seine militärische Stärke das
zulässt – aber auch nur solange.

Die Toleranz gegenüber Juden und christlichen Sekten ist also von
einer Anerkennung ihres positiven Beitrages zur staatlichen »Sittlich-
keit« ebenfalls weit entfernt. Das verwundert auch deshalb, weil sich
Hegel für die Berufung seines jüdischen Schülers Eduard Gans zu sei-
nem Nachfolger an der Berliner Universität eingesetzt hat.35 Er selber
und seine Schüler (Carové, Gans) haben sich ferner dem Antisemitis-
mus innerhalb des religiös-politischen Nationalismus der Burschen-
schaften und ihres Mentors Fries entgegengestellt.

(5) Die Wurzel für die »Alleinvertretungsansprüche« einer Reli-
gion liegt im Wahrheits-, Erkenntnis- und Begründungsanspruch der
Philosophien, die ihn rechtfertigen. Er geht als wissenschaftlicher über

93

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

»würdig«, aber nicht strenge Pflicht des Staates. Hier scheint mir die Deutung von
Brumlik, (vgl. Anm. 26, S. 230) etwas zu hegelfreundlich.
34 Vorlesungen über die Philosophie des Rechts. Berlin 1819/20. Nachgeschr. v. Jo-
hann R. Ringier. Hg. v. Emil Angehrn, Martin Bondeli u. Hoo Nam Seelmann. Ham-
burg 2000, S. 162. Zu entsprechenden Differenzierungen im allgemeinen preußischen
Landrecht, die seit 1807 aber schrittweise aufgehoben wurden vgl. Christian Friedrich
Koch, Allgemeines Landrecht für die preußischen Staaten, 3. Aufl. Berlin 1862, Band 2,
1, 1, S. 619.
35 Gans musste freilich vor seiner Beamtung christlich getauft werden. Vgl. Terry Pin-
kard: Hegel. A Biography. Cambridge 2000, S. 530–541. Positiv zu Hegels Haltung zur
Judenemanzipation auch Shlomo Avineri: »A Note on Hegel’s View on Jewish Emanci-
pation«, in: Jewish Social Studies. 25 (1963), S. 145–151. Eine positive Wendung zum
Judentum ist jedenfalls in den späten Vorlesungen zur Religionsphilosophie festzustel-
len. Vgl. zu Hegels Einfluß auf die jüdische Kultur seiner Zeit auch Norbert Waszek:
»Hegel, Mendelssohn, Spinoza – Beiträge der Philosophie zur Wissenschaft des Juden-
tums. Eduard Gans und die philosophischen Optionen des Vereins für Kultur und Wis-
senschaft der Juden«, in: Menora. Jahrbuch für deutsch-jüdische Geschichte. 10 (1999),
S. 187–215.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den der Religion noch hinaus, Hegel etwa spricht gerade in dieser Hin-
sicht von der »Aufhebung« der Religion in Philosophie. Kant hat zwar
auf metaphysische Fundamente des Erkenntnisanspruches weitgehend
verzichtet. Dass aber der kritische Weg »allein noch offen« steht, gilt
nicht nur für die theoretische Philosophie. Auch in der praktischen sind
Postulate und Ideen zwar nicht empirisch verifizierbar oder logisch
stringent beweisbar. Aber eine konsistente rationale Alternative zu sei-
ner Moral-, Rechts-, Staats- und Religionsphilosophie schließt Kant
aus. Eine Pluralität philosophischer Positionen, die einander nicht als
widersprüchlich betrachten, kann er ebenso wenig anerkennen wie
Fichte und Hegel. Für diese ist das philosophische System ein durch
logisch zwingende Schlüsse gesichertes Ganzes, das am Ende den An-
fang endgültig bestätigt. Für den frühen Fichte ist darüber hinaus der
erste Grundsatz selber im cartesischen Sinne unbezweifelbar gewiß.

Dass ein solcher Wahrheitsanspruch auch gesellschaftliche, sogar
rechtliche und staatliche Ansprüche begründet, haben Fichte und Hegel
mehr oder minder offen gefolgert. Fichte etwa mit der These der Spät-
philosophie, nur die Synthese von Transzendentalphilosophie und
christlichem Glauben sei mit dem Vernunftrecht vereinbar.36 Hegel
zieht solche praktischen Konsequenzen mit der Behauptung, nur die
spekulative Philosophie sei mit der Rechtsvernunft der konstitutionel-
len Erbmonarchie vereinbar – und begehe kein »crimen laesae majesta-
tis« wie die Konkurrenten.37 Entsprechend kritisiert Hegel in der Vor-
rede der Rechtsphilosophie sogar die »Toleranz« gegenüber falschen
und staatsgefährdenden Philosophien wie die seines Antipoden Fries.38

Auf der einen Seite steht bei den Philosophen des Deutschen Idea-
lismus also die Einsicht in die Rechte aller Menschen auf Anerken-

94

Ludwig Siep

36 Etwa in den Grundzügen des gegenwärtigen Zeitalters und der Staatslehre von 1813
(vor allem SW IV, 521–600).
37 Vgl. Rechtsphilosophie §281 (zur Erbmonarchie): »Deswegen darf auch nur die Phi-
losophie diese Majestät denkend betrachten, denn jede andere Weise der Untersuchung
als die spekulative der unendlichen, in sich selbst begründeten Idee hebt an und für sich
die Natur der Majestät auf« – die spekulative Philosophie ist natürlich die Hegels und
seiner Schule.
38 Vor allem in der Vorrede der Rechtsphilosophie. Wenn dort davon die Rede ist, die
»Toleranz« gegen die Philosophie sei in Zweifel zu ziehen (TW 7, 23), dann ist damit
natürlich die der Gegner Fries, Schleiermacher etc. gemeint. Vgl. dazu Ludwig Siep:
»Vernunftrecht und Rechtsgeschichte. Kontext und Konzept der Grundlinien mit Blick
auf die Vorrede«, in: Ders. (Hg.): G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Berlin 2 2005, S. 5–29, vor allem S. 23–28.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung. Eine solche wechselseitige Beziehung verlangt eine aktive und
positive Zuwendung zum Anderen, die bloß duldende Toleranz über-
steigt. Auf der anderen Seite gibt es bei Kant und im Deutschen Idea-
lismus aber, wie wir gesehen haben, erhebliche Rechtsbeschränkungen
und Hindernisse für eine umfassende und gleiche Anerkennung aller
Menschen oder auch nur aller Bürger. Zwischen dem, was die Theorie
der Anerkennung eigentlich verlangt, und dem was Frauen, Angehöri-
gen bestimmter Völker und Religionen, aber auch den Vertretern an-
derer philosophischer Positionen zugestanden wird, besteht offenbar
ein Missverhältnis.

IV. Gründe für die Defizite

Wie kommt es zu der Diskrepanz zwischen einer so beschränkten To-
leranz in den behandelten Feldern und der sehr positiven, gehaltvollen
und aktiven Deutung von Anerkennung als, wie etwa Fichte sagt, ein-
zig möglicher vernünftiger Beziehung zwischen Vernunftwesen?

Es genügt nach meiner Auffassung nicht, dafür allein auf die Be-
fangenheit dieser Denker in Zeitströmungen hinzuweisen. Zwar ist
nach Hegel jede Philosophie »ihre Zeit in Gedanken gefasst«, aber alle
hier behandelten Philosophen haben neue Entwicklungen ausgelöst
und waren in vielem ihrer Zeit voraus – auch in der Anerkennungs-
lehre, wie nicht zuletzt ihre heutige weltweite philosophische Rezep-
tion und Transformation zeigt. Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Philosophen der absoluten Reflexion der Diskrepanz dieser Lehre und
ihrer konkreten Anwendung überhaupt nicht bewusst gewesen seien.
Offenbar haben sie die grundlegende Gleichheit aller Menschen für
vereinbar gehalten mit einer Hierarchie von Geschlechtern, Völkern
und Religionen – zumindest im Prozess des historischen Fortschritts.
Diese Hierarchie gerät aber, wie zu sehen war, immer wieder in eine
Spannung auch mit der Gleichheit der Menschenrechte.

Man kann diese Spannungen als Inkonsequenzen kritisieren.
Wichtiger für die philosophische Beurteilung erscheinen mir aber zwei
andere Prinzipien dieser Systeme: Subjektivität und wissenschaftliches
System.

(a) Der Begriff der Subjektivität und des Selbstbewusstseins soll
sicher das Charakteristische aller Menschen bezeichnen und ihn außer-
dem mit höheren »Subjektivitäten«, einschließlich der göttlichen, ver-

95

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


binden. Über die Erkennbarkeit der göttlichen Subjektivität differieren
die Autoren allerdings grundsätzlich. Für Kant ist sie überhaupt nicht
theoretisch erkennbar, sondern nur moralisch zu postulieren, für Fichte
eine notwendige, aber nie ganz zu erfassende Idee. Nur für Hegel of-
fenbart sich Gott vollständig in Geschichte, Religion und Philosophie.

Wichtiger ist für unsere Frage, dass in die Vorstellung des Selbst-
bewusstseins eine »evaluative Teleologie« eingeht, die zu einer Hierar-
chie – zumindest einer Entwicklungshierarchie – auch der »faktischen«
Menschen führt. Die zweckmäßige Anlage und die innere »Bestim-
mung« sollen zu einer völligen Selbstdurchsichtigkeit und Autonomie
führen – bei Kant und Fichte sind das allerdings unabschließbare Pro-
zesse. Der Teleologie des Subjekts entspricht zudem eine zweckmäßige
Entwicklung der Natur und der Geschichte, wie ja auch Kant sie trotz
ihrer Unbeweisbarkeit in der theoretischen Philosophie für die prakti-
sche Philosophie und für die Einheit der Wissenschaften voraussetzt.39

Von dieser natürlichen und geistigen Höherentwicklung aus gesehen,
gelangen schon die Geschlechter, vor allem aber die Völker und Rassen,
nicht gleichmäßig zur höchsten Stufe der Subjektivität. Man muss sie
daher irgendwo »einstufen«. Einzelne mögen sich über ihre Stufe er-
heben, aber das Gros ist daran offenbar doch konstitutionell gehindert.

(b) Die zweite Grundvoraussetzung ist die der Philosophie als wis-
senschaftliches System, das einen geschlossenen Beweisgang darstellt
und alternativlos ist. Dieses Systemdenken entwickelt sich im Wesent-
lichen nach Kant, aber auch Kant ist sich der Alternativlosigkeit der
kritischen Philosophie gewiss. Es ist eine Weiterentwicklung des neu-
zeitlichen »more geometrico« Ideals, allerdings in einer Weise, die der
Komplexität und Mannigfaltigkeit der Formen des menschlichen Wis-
sens und Handelns in viel höherem Maße Rechnung trägt als im
17. Jahrhundert. Wenn dieses Systemideal mit einer von Kant über
Fichte bis Hegel zunehmend epistemisch-anspruchsvolleren Form der
Geschichtsphilosophie verbunden wird, dann wird auch die historische
Einordnung der Völker, Religionen und Philosophien anscheinend
»zwingend«.

Dass sich die Neutralität rechtlicher Beziehungen einerseits und

96

Ludwig Siep

39 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Das Recht als Ziel der Geschichte. Überlegungen im An-
schluß an Kant und Hegel«, in: Christel Fricke, Peter König, Thomas Petersen (Hgg.):
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Handeln. (Fried-
rich Fulda zum 65. Geburtstag). Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355–379.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ansprüche auf letzte Wahrheiten nicht ausschließen, ist ein auch
heute noch gültiger Anspruch. Die Gewaltlosigkeit und die Herrschaft
vernünftiger Gesetze über gleiche und autonome Wesen ist ein Wert,
der Rechtsansprüche auch für Menschen garantiert, denen ihre Mit-
bürger grundlegende Irrtümer über Welterklärung, Religion oder Mo-
ral unterstellen. Das gehört zu den Grundüberzeugungen, die sich von
der Aufklärung bis heute zunehmend durchgesetzt haben. Wie stabil
eine solche Toleranz bei absoluten Gewissheiten ist, wurde allerdings
schon im Deutschen Idealismus diskutiert. Vor allem die Unterord-
nung von Staat und Recht unter religiösen Glauben führt nach Hegel
zu einem den Staat zerstörenden Fanatismus (Rechtsphilosophie,
§270). Folglich muss die Unterordnung der Religionsgemeinschaften
unter den staatlichen Rechtszwang garantiert werden – notfalls mit
diesem Zwang selber.

Durch die sozialen und rechtlichen Konsequenzen, die sich aus
dem Letztbegründungsanspruch der Philosophien des Deutschen Idea-
lismus für die Grade der Toleranz und Anerkennung gegenüber ande-
ren Geschlechtern, Rassen, Religionen und Philosophien ergeben, wird
die »saubere« Trennung zwischen theoretischen Wahrheiten und
rechtlichen Beziehungen aber in Frage gestellt. Ist ein solcher hoher
philosophischer Begründungsanspruch mit rechtlicher Toleranz, ja
mit demokratischem Pluralismus, wie er heute verstanden wird, ver-
einbar? Oder muss der Demokratie der Primat vor der philosophischen
Wahrheit eingeräumt werden, wie etwa Richard Rorty das gefordert
hat?40

Zu dieser gewichtigen Frage kann hier nur eine kurze skizzenhafte
Antwort gegeben werden. Um den Vertreter eines anderen Glaubens
und einer anderen philosophischen Weltanschauung als gleichberech-
tigt im positiven Sinne zu betrachten, ihn also anzuerkennen in allen
Schattierungen dieses Begriffs, die Fichte und Hegel unterschieden ha-
ben, muss man denken können, dass er ebensoviel oder mehr Wahrheit
besitzt als man selber. Dazu gehört das Bewusstsein, dass die Alterna-
tiven zu der eigenen philosophischen, moralischen, religiösen Position
nicht schlechthin widersprüchlich sind. Dieser Anspruch passt aber
nicht zu Systemphilosophien des absoluten Wissens – wohl auch nicht

97

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

40 In vielen seiner Schriften, vgl. etwa: »Der Vorrang der Demokratie vor der Philoso-
phie«, in: Richard Rorty: Solidarität oder Objektivität. Stuttgart 1988, S. 82–125.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Transzendentalphilosophien eines strikten Apriorismus oder einer
alternativlosen »Metaphysik der Sitten« wie die kantische.

All diese Philosophen wollen beweisen, dass die Ablehnung ihrer
Prinzipien und Folgerungen in Widersprüche führt. Das bedeutet ja
Letztbegründung: Alternative Annahmen sind widersprüchlich. Je-
manden einschließlich seiner handlungsleitenden Überzeugungen zu
bejahen, wenn man diese Überzeugungen für widersprüchlich hält, ist
nur sehr eingeschränkt möglich – eben nur im Sinne einer passiven
Duldung und sozusagen kopfschüttelnden Hinnahme.41 Das reicht für
eine demokratische Bildung gemeinsamer Überzeugungen über das für
alle »Nützliche« und »Gerechte« nicht aus.42

V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften

Wir haben gesehen, dass der Deutsche Idealismus eine systematisch
höchst »anspruchsvolle« Konzeption der Anerkennung entwickelt hat.
In der Durchführung ist aber dieses Programm nur unzureichend
verwirklicht worden. Durch die Geschichtsteleologie werden die Un-
terschiede zwischen Kulturen und Religionen auf einer Skala des Über-
holten bzw. Fortgeschrittenen festgelegt. Die Auszeichnung natür-
licher Differenzen, wie der der Geschlechter, als begrifflicher bzw.
zeitlos-prinzipieller, führt zu unterschiedlichen Rechten, sozialen Rol-
len und entsprechender Wertschätzung für Männer und Frauen. Für
die Grundlagen wird transzendentale bzw. begrifflich-ontologische
(im Sinne Hegels) Notwendigkeit beansprucht.

Gewiss verdanken wir diesen Theorien Einsichten in Strukturen
und Stufen der Anerkennung, die von bleibendem Wert sind. Aber sie
sind mit Defiziten verbunden, die heute fast unbegreiflich erschei-

98

Ludwig Siep

41 Daher sind auch die Ansprüche problematisch, für die Menschenwürde des Grund-
gesetzes seien nur christliche oder theistische Begründungen widerspruchsfrei möglich.
Vgl. etwa Robert Spaemann: »Seine theoretische Begründung findet der Gedanke der
Menschenwürde und ihrer Unantastbarkeit allerdings nur in einer metaphysischen On-
tologie, d.h. in einer Philosophie des Absoluten. Darum entzieht der Atheismus dem
Gedanken der Menschenwürde definitiv seine Begründung und so die Möglichkeit theo-
retischer Selbstbehauptung in einer Zivilisation« Robert Spaemann; »Über den Begriff
der Menschenwürde«, in: Ernst-Wolfgang Böckenförde u. Robert Spaemann (Hgg.):
Menschenrechte und Menschenwürde. Stuttgart 1987, S. 313.
42 Zu diesen wesentlichen Tätigkeiten des »politischen Lebewesens« vgl. Aristoteles,
Pol. I (1253 a 10–15).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen,43 und die nicht einfach auf Zeitgebundenheit zurückgeführt wer-
den können. Daher soll im Folgenden versucht werden, in einer eher
historisch-phänomenologischen Einstellung Stufen der Anerkennung
zu charakterisieren. Dass es sich dabei um Formen richtigen und wert-
vollen sozialen Verhaltens handelt, lässt sich weitgehend mit kollekti-
ven historischen Erfahrungen rechtfertigen. Sie haben aber offenbar
etwas dem Menschen Zugehöriges, seinen wesentlichen Möglichkeiten
Entsprechendes zutage gefördert, das nicht mehr mit guten Gründen
aufgegeben werden kann.44

Anerkennung zwischen Menschen hat Abstufungen. Nicht jeden
kann man auch emotional bejahen, viele bleiben einem unsym-
pathisch, manche lehnt man ab, konkurriert mit ihnen oder bekämpft
sie. Gelegentlich hält man sie für gefährlich und versucht, ihren Ein-
fluss zu begrenzen. Aber man kann sich in ihnen immer noch wieder-
erkennen, ihre Motive, Ziele, Wünsche verstehen. Wenn die Aus-
einandersetzung mit ihnen »lohnen« soll, dann muss man sie als
einen ernsthaften Gegner ansehen, als jemand, der mit einem selber
grundsätzlich auf der gleichen Stufe steht. Die Bestätigung durch je-
mand, den man wie ein Tier »abrichtet«, ist wertlos – das hat schon
Hegel in seiner berühmten Analyse des »Herr-Knecht-Verhältnisses«
gezeigt. Man muss schon zum Zweck der eigenen Anerkennung den
anderen respektieren, darf ihn nicht erniedrigen oder zwingen, die ei-
genen Wünsche zu erfüllen. Aber das schuldet man ihm auch, weil
man sonst seinem Menschsein und seiner Individualität nicht gerecht
wird. Daher ist das größte Übel die Folter oder Erpressung zur Erfül-
lung der eigenen Lust oder Willkür.

Aufgrund solcher Erfahrungen – durchaus gestützt durch die Er-
kenntnisse der Philosophen der Aufklärung und des Deutschen Idealis-
mus – haben die Menschen gelernt, ihre Beziehung auf die Basis glei-
chen Rechts zu stellen. Das schließt allerdings auch einen gemeinsamen
Willen ein, denjenigen, der sich an die Spielregeln des wechselseitigen
Respekts nicht hält, zu ihrer Einhaltung zu zwingen – durch unpar-
teiische Dritte, die sich selber streng an Regeln halten. In die »Grund-
solidarität« der wechselseitigen Bejahung der Menschen schließen wir

99

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

43 Vgl. vor allem Brumlik (Anm. 26) und Hentges (Anm. 19).
44 Dass durch menschliche Tätigkeit (Denken, Erfahren, künstlerische Tätigkeit) etwas
erkennbar, praktizierbar oder genießbar wird, was zugleich unabhängig von diesen Tä-
tigkeiten existiert (»entdeckt« wird), ist schon in Hegels Logik des Setzens und Voraus-
setzens antizipiert.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch diejenigen Mitglieder ein, die zu selbständigen Leistungen geisti-
ger oder körperlicher Art kaum oder gar nicht in der Lage sind.

Auf dieser Stufe der »Lerngeschichte« der Menschheit kann man
folgende Stufen der Anerkennung unterscheiden:

(1) Zunächst bedeutet Anerkennung, die Integrität des anderen zu
achten, ihn als einen Menschen mit grundsätzlich gleichen Gefühlen
und Bedürfnissen zu sehen. Also ihn nicht willkürlich zu verletzen
(physisch oder psychisch) oder gar zu »zerstören« – auch nicht im Um-
weg über die Bekämpfung von Gruppen. Von vielen Fanatikern wird ja
heute der Ausschluss aus der wechselseitigen Anerkennung der Men-
schen dadurch verdeckt, dass man ihn mit einer Gruppe von »Bösen«
identifiziert, die man kollektiv glaubt bekämpfen und zerstören zu dür-
fen. Das beginnt schon damit, dass man Symbole (z. B. Fahnen) solcher
Gruppen öffentlich zerstört.

(2) Auf der nächsten Stufe bedeutet es, den Anderen oder die An-
dere nicht auszusondern, herabzustufen, zu diskriminieren. Auch nicht
dadurch, dass man ihn zu Gruppen, Rechten, Gütern nicht zulässt,
nicht einschließt oder nicht daran beteiligt. Das gilt wieder in unter-
schiedlicher Weise: Es gibt Prozesse und Aktivitäten, die allen für ihre
Bedürfnisse (auch nach Anerkennung) und Rechte zugänglich sein
müssen. Das sind »öffentliche« Mittel und Rechte – von den Verkehrs-
mitteln bis zum Wahlrecht. Es gibt aber auch »private« Aktivitäten und
Gruppen, bei denen Zugangsbeschränkungen legitim und die entspre-
chenden Güter nur auf diese Weise zu erlangen sind (Familie, Vereine,
Freundschaften). Menschen aus bestimmten derartigen Gruppen aus-
zuschließen, setzt aber voraus, dass sie Zugang zu anderen haben –
völlige Isolation führt zur Zerstörung.

(3) Eine weitere Stufe der Anerkennung besteht darin, jemanden,
der nicht von vornherein, d. h. aufgrund seiner Herkunft, seiner Um-
gebung oder seines Glaubens, zu einem selbst gehört, in den eigenen
Umkreis aufzunehmen. Und zwar in Wahrung seiner Fremdheit und
im Verstehen, dass er (sie) zugleich anders und in grundsätzlichen Din-
gen gleich mit mir ist. Solches Zulassen heißt Toleranz. Auch Toleranz
kann verschiedene Stufen haben: Vom bloßen Ertragen bis zum positi-
ven Interesse daran, was der andere einem an Möglichkeiten des
Menschseins eröffnet.

(4) Auf der Stufe positiver Toleranz muss ich den Anderen bereits
unterstützen, ihm helfen, seine Bedürfnisse zu erfüllen, seine Mög-
lichkeiten zu entfalten. Das kann auch indirekt und anonym gesche-

100

Ludwig Siep

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen: durch (staatlich erhobene) Steuern, durch Unterstützung von
Hilfsmaßnahmen, Bildungseinrichtungen etc. Aber man muss auch
persönlich dazu bereit sein, wenn man etwa aktuell Zeuge einer Notsi-
tuation wird. Diese Form von Anerkennung nennt man Solidarität.

(5) Wenn solche Unterstützung mit wechselseitiger Schätzung
und Zuneigung verbunden ist, dann kann sie zur Freundschaft werden.
Es muss sich dabei nicht nur um private Freundschaften handeln. Auch
das bewusste Teilen einer gemeinsamen Geschichte und die Unterstüt-
zung für öffentliche Einrichtungen kann eine Form der Freundschaft
sein (Bürgerfreundschaft), wie schon Aristoteles sie für den Zusam-
menhalt der Polis gefordert hat.45

(6) Die umfassende Form des Anerkennens ist nicht nur das Inte-
resse an der bereichernden Andersheit des Anderen, sondern die Ver-
bindung verschiedener Horizonte bei einem gemeinsamen Werk. Da-
für muss es gemeinsame Wertungen und Überzeugungen geben,
sowohl hinsichtlich von Fakten und Gründen wie hinsichtlich von Gü-
tern und der Bedeutung von Aufgaben. Aufgaben dieser Art können
private, familiäre, berufliche und soziale Aufgaben sein. Es kann sich
auch um staatliche und überstaatliche Aufgaben zur Erhaltung von
Gütern oder gar zur Verbesserung des Loses bestimmter oder aller
Menschen handeln. Das umfangreichste und schwierigste Werk
scheint heute die Erhaltung und Förderung eines sozialen und natürli-
chen »Kosmos« zu sein: Eines sozialen Kosmos, in dem eine Vielfalt
von Kulturen und deren Mischungen sich wechselseitig befördern,
statt zusammen zu stoßen oder einander zu überwältigen. Also einer
sozialen Wohlordnung, in der sozusagen die Kirchtürme und Minaret-
te nicht in den Himmel wachsen, die Glocken und Gebetsrufe sich nicht
übertönen etc. Fast ebenso schwierig ist die Erhaltung eines natürli-
chen »Kosmos«, in dem mannigfaltige Formen, Landschaften, Arten,
Individuen existieren und gedeihen, ohne der Monotonie aufgrund von
Verstädterung, Verkehrssystemen oder industrieller Landwirtschaft
(incl. geklonter Serientiere) zum Opfer zu fallen.46

Hier gibt es eine Vielfalt von kulturellen Traditionen der Vorstel-
lung eines mannigfaltigen natürlichen und kulturellen Kosmos’, die
ins Gespräch gebracht und zur Grundlage gemeinsamen Handelns ge-
macht werden können. Monopole, Dominanzen, Ausschlüsse gegen-

101

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

45 Vgl. Aristoteles, Eth. Nic., 1161 a 10ff.
46 Vgl. Ludwig Siep: Konkrete Ethik. Frankfurt/M. 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über natürlichen und kulturellen Formen wirken auf die Fähigkeiten
zur Anerkennung der Individuen zurück. Aber die Anerkennung des
anderen Menschen, der Verzicht auf Gewalt und Dominanz, ist umge-
kehrt eine Voraussetzung dafür, in einer reichhaltigen, mannigfaltigen
sozialen und natürlichen Welt zu leben.

Zwischen beidem, der Anerkennung von Individuen und der von
kulturellen Lebensformen und Gruppen kann es aber zum Konflikt
kommen. Innerhalb mancher Kulturen, vor allem mit traditionalen
Hierarchien und mit Vorstellungen von Ehre oder Schande, werden
Individuen nach wie vor wegen ihres Geschlechtes oder Alters dis-
kriminiert oder gewaltsam behandelt. In strikten Religionsgemein-
schaften wird immer noch das Recht des Individuums auf eigene Über-
zeugung, die Wahl der eigenen Lebensführung einschließlich der
Kleidung, das Recht auf Kritik religiöser Autoritäten und das Recht
auf Verlassen der Glaubensgemeinschaft bestritten. In »heroischen«
Kulturen gilt der Kampf, die Eroberung, auch das Martyrium als Wert,
der die Misshandlung anderer und das bedenkenlose Opfer des eigenen
Lebens rechtfertigt. In autoritären Staaten gilt die freie Meinungs-
äußerung und die Kritik an der »nationalen« Politik und ihren Trägern
als zersetzend, illoyal usw. Das sind sicher noch nicht alle Fälle, in de-
nen Ansprüche der Individuen auf Anerkennung eigener Rechte und
Entfaltungsmöglichkeiten unterdrückt werden.

Meine These zu diesem Problem ist, dass die Anerkennungsstufen
1 bis 3, also Respekt vor der Integrität des anderen, Nicht-Diskriminie-
rung und Toleranz alle Menschen einander schulden und sie auch von
Gruppenansprüchen47 nicht überwogen werden können. Auch auf ein
gewisses Maß an Solidarität haben alle Menschen Anspruch. Höhere
Maße der wechselseitigen Unterstützung, der Freundschaft und des
Zusammenwirkens an gemeinsamen Aufgaben sind aber sozusagen
»verdienstliche Pflichten«. Man kann zu ihnen so lange nicht rechtlich
gezwungen werden kann, wie Vernachlässigung nicht zu manifesten
Schäden bei vielen Menschen führen (wie etwa bei Klimaveränderun-
gen oder globalen Wirtschaftsprozessen). Zu Freundschaft und Enga-
gement kann man auch Gruppen und ihre Mitglieder nicht rechtlich

102

Ludwig Siep

47 Zu unterschiedlichen Arten Von Gruppenrechten vgl. Thomas Pogge: »Gruppenrech-
te von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz? Hand-
buch über Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/München 2001, S. 188–
196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwingen, obwohl sie für das Gedeihen einer vielfältigen Gesellschaft
nötig sind.

Welche Rechte der Individuen können dann notfalls für den Erhalt
und das Gedeihen von ethnischen, kulturellen und religiösen Gruppen
eingeschränkt werden? Es können nicht diejenigen sein, die sie für den
Erhalt ihrer körperlichen und psychischen Integrität, ihres Zugangs zu
grundlegenden Rechten und Entfaltungsmöglichkeiten und für die Un-
terstützung gegen Not und Leiden benötigen. Eingeschränkt werden
können aber Mitwirkungsrechte sowohl in privaten wie in öffentlichen
Einrichtungen. So kann die Gleichheit der Stimmen bei der Wahl zu-
gunsten von Minderheiten eingeschränkt werden.48 In Fällen homoge-
ner Kulturen in bestimmten Gebieten kann auch politische Selbst-
bestimmung berechtigt sein. Das ist aber gegen die Rechte der
dadurch entstehenden Minderheiten abzuwägen. Auch einige der akti-
ven Wahlmöglichkeiten für die Verwirklichung von Lebensplänen, wie
die Wahl einer Schule und der Kleidung bei öffentlichen Aufgaben
können eingeschränkt werden. Für die Mehrsprachigkeit in einem
Staat oder Staatsgebiet kann man das Erlernen und Sprechen bestimm-
ter Sprachen vorschreiben.49

Ganz generell kann man also sagen, dass es einen Kern von Rech-
ten bzw. »Anerkennungsansprüchen« gibt. Er kann nicht durch die An-
sprüche von Gruppen überwogen werden, durch ihre eigenen Mitglie-
der, durch andere Gruppen und durch den Staat anerkannt und
gefördert zu werden. Vielmehr müssen Gruppen ihre eigenen Traditio-
nen und Normen an die Bedingungen der Anerkennung dieser indivi-
duellen Ansprüche anpassen. Auf Gewalt, Diskriminierung und Into-
leranz gegen Individuen hat keine Tradition mehr einen Anspruch.

103

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

48 Pogges Ablehnung solcher gruppenstatistischer Rechte kann ich nicht teilen. Dass
z.B. bestimmte Minoritäten von Sperrklauseln bei Wahlen (Prozentklauseln) aus-
genommen sind, scheint mir nicht grundrechtswidrig. Vgl. Thomas Pogge: »Gruppen-
rechte von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz?
Handbuch über Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/München 2001,
S. 191.
49 Vgl. Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Aus d.
Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992, S. 47 f. Ab wann eine solche
Mehrsprachigkeit konstitutionell gefordert ist oder durch die traditionelle oder ein-
zuführende Landessprache ersetzbar ist, kann nur in einem schwierigen Abwägungs-
prozess entschieden werden. Sicher sind dabei auch friedliche Kämpfe von Gruppen
um Rechte und Einfluss notwendig. Vgl. Axel Honneth: Kampf um Anerkennung.
Frankfurt 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie kann man solche Prioritätsordnungen von »Anerkennungs-
ansprüchen« begründen? Wir haben zwei der möglichen Begründun-
gen gesehen. Die erste, diejenige Kants, Fichtes und Hegels, setzt eine
rationalistische Tradition der Philosophie fort, die in Europa zumin-
dest seit den Griechen versucht hat, ethische und rechtliche Normen
aus der Vernunft herzuleiten und für diese Ableitung eine alternativ-
lose Denknotwendigkeit zu beanspruchen. Vernunft wird dabei im Ge-
folge von Descartes und Kant mit Subjektivität und Selbstbewusstsein
verbunden. Das bedeutet, dass die Begründungen von Moralität, Recht
und Staatsordnung auf notwendigen Bedingungen des Bewusstseins
basieren.

Die andere, im letzten Teil skizzierte Begründung beruht auf
schwächeren, nicht »letztbegründeten« Annahmen über Eigenschaften
des Menschen und kulturgeschichtliche Erfahrungen. Wer sie nicht
teilt, dem kann man die Erfahrungen und die darin »entdeckten« an-
thropologischen Fakten zu vermitteln versuchen. Diese wechselseitige
Mitteilung und Verständigung kann natürlich schon innerhalb eines
Volkes, erst recht aber zwischen verschiedenen Völkern und Kulturen
schwierig sein. Die andere, rationalistische Begründung wird aber auch
nicht leicht an alle sozialen Schichten und religiösen Gruppen zu ver-
mitteln sein.

Ich lasse hier offen, welche Begründung letztlich stärker und wel-
che für »gewöhnliche« Menschen auch außerhalb von Wissenschaft
und Philosophie überzeugender ist. Die erste hat, jedenfalls in ihrer
historisch aufgetretenen Form, bedeutende Schwierigkeiten, kulturelle
und religiöse Vielfalt als einen eigenen Wert und ein Recht von Indivi-
duen und Gruppen zu rechtfertigen. Eine Vielfalt von Traditionen und
Lebensformen erhöht aber einerseits die Wahlfreiheit der Individuen
und damit den »Wert« ihrer Freiheit. Andererseits ermöglicht die Sta-
bilität und das Ansehen von Gruppen auch die Anerkennung besonde-
rer Lebensformen. Damit entlastet sie das Individuum ein Stück weit
von eigenen Leistungen, möglicherweise von Überforderungen.

Aber die Ansprüche der Individuen auf Nicht-Diskriminierung
und Rechtsgleichheit können nach beiden Begründungsformen nicht
hinter traditionellen Sitten und Hierarchien zurückstehen. Auf die
Stufen der Anerkennung von der Gewaltlosigkeit über die Nicht-Dis-
kriminierung bis zur Toleranz und zu elementaren Formen der Solida-
rität kann nicht verzichtet werden, auch nicht zugunsten des gegen-
seitigen Respekts der Kulturen. Freundschaft, aktive Solidarität und

104

Ludwig Siep

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenwirken an gemeinsamen Aufgaben sind zwar nicht in der
gleichen Weise rechtlich erzwingbar. Aber ohne sie wird das Werk des
Zusammenlebens in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung
von »Andersheiten« und in einer Natur der gedeihlichen Entwicklung
einer Mannigfaltigkeit von Arten und Formen nicht gelingen. Und das
wird am Ende auch wieder auf den gewaltlosen, toleranten und res-
pektvollen Umgang der Individuen miteinander zurückschlagen.

105

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil 2
von »gestern« nach »heute«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Überlegungen zur Toleranzdebatte

Als Aleida Assmann und ich vor über 20 Jahren den Schriftsteller Emi-
le Cioran in Paris trafen, erklärte er uns mit größter Entschiedenheit,
dass in 20 Jahren aus Notre Dame eine Moschee geworden sein würde.
Die Prophezeiung ist zwar nicht eingetroffen, aber die Ängste, die hin-
ter dieser Aussage standen, haben sich enorm verstärkt. Der Westen
hat Angst vor dem Islam. Er fürchtet, dass die Einwanderer eine Assi-
milation an die Leitkultur1 des Gastlandes verweigern und empfindet
diese Verweigerung als Bedrohung. Nicht nur, dass die muslimischen
Einwanderer, indem sie an ihrer Sprache, Religion und Identität fest-
halten, eine Parallelgesellschaft bilden, anstatt sich der Gesellschaft des
Landes zu integrieren, sie hängen auch noch einer Religion an, die den
Hass auf das Gastland wie auf alle Ungläubigen predigt. Umgekehrt
fühlen sich die Einwanderer durch den Zwang zur Assimilation und
Integration in ihrer Identität bedroht. Dafür genügt der Hinweis auf
den türkischen Ministerpräsidenten Erdogan, der Assimilation als Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit bezeichnete. Es handelt sich um zwei
Formen von Intoleranz, die hier aufeinander prallen. Die einen er-
tragen keine Minarette im Stadt- und keine verschleierten Frauen im
Straßenbild, die anderen ertragen die Zumutung nicht, sich den west-
lichen Werten und Traditionen anpassen zu müssen.

Als Historiker fühlt man sich immer herausgefordert, nach Paral-
lelen in der Vergangenheit zu suchen. Mich erinnert dieses Bild stark
an die Darstellung, die die beiden ersten Makkabäerbücher von der
Lage in Palästina unter den Seleukiden im zweiten Viertel des 2. Jahr-

109

1 Den Begriff »Leitkultur« hat Bassam Tibi geprägt mit Bezug auf einen europäischen
»Wertekonsens«: Bassam Tibi, Leitkultur als Wertekonsens – Bilanz einer missglückten
deutschen Debatte, In: Aus Politik und Zeitgeschehen (Das Parlament), B 1–2/2001,
S. 23–26. Erst durch Friedrich Merz ist der Begriff dann im nationalkulturellen Sinne
verengt worden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hunderts v. Chr. geben. Ob und in welchem Maße diese Darstellung der
historischen Wirklichkeit entspricht, lasse ich einmal dahingestellt;
auch als Literatur ist sie eindrucksvoll genug. Dieser Darstellung zufol-
ge war die damalige Lage von denselben zwei Intoleranzen bestimmt,
die sich heute in Europa gegenüberstehen.2 Auf der einen Seite stand
der Seleukidenherrscher Antiochus IV. Epiphanes, der in seinem Reich
die hellenische Lebensform als allgemeine Leitkultur einführen wollte
und den Juden bei Todesstrafe verbot, ihre Religion auszuüben3 ; auf
der anderen Seite stand der Rebell Jehuda Makkabi, der mit Feuer und
Schwert gegen alle vorging, die für die hellenische Leitkultur optiert
und die väterlichen Gesetze verlassen hatten. Nulltoleranz also auf bei-
den Seiten. Antiochus brachte im Verein mit den assimilierten Juden
alle frommen Juden um, die sich der neuen Ordnung nicht fügen woll-
ten, und die frommen Juden brachten unter Führung von Yehuda Mak-
kabi (über den heroischen Freiheitskampf gegen Antiochus hinaus) alle
assimilierten Juden um und machten ihre Städte dem Erdboden gleich.
Ohne allzu große Phantasie kann man Antiochus IV. oder vielmehr das
Bild, das 1 Makk von ihm zeichnet, mit der Intoleranz einer unserer
säkularen oder christlichen Gesellschaften gegenüber dem Islam zu-
sammenbringen, die keine integrationsunwilligen Parallelgesellschaf-
ten dulden, und Yehuda Makkabi mit der Intoleranz eines islamisti-
schen, zur Gewalt gegen den säkularen Westen aber vor allem gegen
Kollaborateure und Abtrünnige aufrufenden Staatschefs oder Banden-
führers.

Am Ende der makkabäischen Aktionen steht die Errichtung des
ersten theonomen jüdischen Gottesstaats, der Theokratie, die Josephus
Flavius als spezifisch jüdische Errungenschaft rühmt. Das ist es, was die
Makkabäer anstrebten, was ihre Aktionen über den Charakter einer
Widerstandsbewegung und eines Guerillakriegs hinaushebt und was
sie den modernen Djihadisten so ähnlich macht. Religionskriege sind
Bürgerkriege. Sie zielen nicht (zumindest nicht in erster Linie) auf Er-

110

Jan Assmann

2 Elias Bickermann, Der Gott der Makkabäer. Untersuchungen über Sinn und Ur-
sprung der makkabäischen Erhebung, Berlin 1937; Martin Hengel, Judentum und Hel-
lenismus. Studien ihrer Begegnung unter besonderer Berücksichtigung der Situation
Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh. v.Chr., 3. Auflage Tübingen 1988; Erich Gruen, Heri-
tage and Hellenism. The Reinvention of Jewish Tradition, Berkeley 1998.
3 Steven Weitzmann, »Plotting Antiochus’s Persecution«, in: JBL 123.2, 2004, 219–234,
hat allerdings die Historizität des Religionsedikts mit vollem Recht angezweifelt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oberung, Machtgewinn und Bereicherung, sondern auf die politische
Verwirklichung des göttlichen Willens. Dazu gehört vor allem auch
die Idee der Reinheit, das puritanische Element, das schon bei den
Makkabäern sehr ausgeprägt hervortritt. Was sie betreiben, sind reli-
giöse Säuberungsaktionen. Dazu gehört nicht nur die Reinigung des
Tempels, sondern auch die Zwangsbeschneidung der Juden, die in teil-
weiser Assimilation an den koinos bios, die allgemeine moderne Le-
bensweise, unbeschnitten geblieben waren. Dazu gehört vor allem aber
die Ausrottung der vollkommen assimilierten Juden.4

Judas Makkabäus hat nämlich, wenn man dem 1. Makkabäerbuch
glauben will, das Leben ganzer jüdischer Städte ausgelöscht, die sich
dem Hellenismus assimiliert hatten. Diesen Krieg hat er nach einem
heiligen Drehbuch geführt, dem im 20. Kapitel des Deuteronomium
festgelegten Kriegsrecht. Dort wird zwischen einem normalen und
einem Vernichtungskrieg unterschieden. Normale Kriegsregeln gelten
für weit entfernte Städte und sehen vor, ihnen Unterwerfung oder Er-
oberung anzubieten, wobei im Fall der Eroberung die wehrhaften Män-
ner erschlagen und die Frauen und Kinder versklavt werden. An den
kanaanäischen, d. h. heidnischen Städten im Gelobten Land aber soll
der Bann vollstreckt werden:

Aus den Städten dieser Völker jedoch, die der Herr, dein Gott, dir als Erb-
besitz gibt, darfst du nichts, was Atem hat, am Leben lassen. Vielmehr sollst
du an den Hetitern und Amoritern, Kanaanitern und Perisitern, Hiwitern
und Jebusitern den Bann vollstrecken, so wie es der Herr, dein Gott, dir zur
Pflicht gemacht hat, damit sie euch nicht lehren, alle Greuel nachzuahmen,
die sie begingen, wenn sie ihren Göttern dienten, und ihr nicht gegen den
Herrn, euren Gott, sündigt. (Dt 20, 15–18).

Das bedeutet, dass nichts Lebendiges am Leben gelassen und keine
Beute gemacht werden darf, sondern alles verbrannt werden muss.
Die gleiche Behandlung schreibt das 13. Kapitel des Deuteronomiums
für die Städte vor, die vom Gesetz abgefallen sind und sich wieder der
kanaanäischen Lebensweise angeschlossen haben.

Wenn du aus einer deiner Städte, die der Herr, dein Gott, dir als Wohnort
gibt, erfährst: Niederträchtige Menschen sind aus deiner Mitte herausgetre-
ten und haben ihre Mitbürger vom Herrn abgebracht, indem sie sagten: Ge-

111

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

4 Die moderne internationale Kultur, »ho koinos bios« (Flavius Josephus), wurde nicht
als speziell griechisch, sondern als allgemein heidnisch wahrgenommen und teils ange-
strebt, teils bekämpft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen wir, und dienen wir anderen Göttern, die ihr bisher nicht kanntet!, wenn
du dann durch Augenschein und Vernehmung genaue Ermittlungen ange-
stellt hast und sich gezeigt hat: Ja, es ist wahr, der Tatbestand steht fest, dieser
Greuel ist in deiner Mitte geschehen, dann sollst du die Bürger dieser Stadt
mit scharfem Schwert erschlagen, du sollst an der Stadt und an allem, was
darin lebt, auch am Vieh, mit scharfem Schwert den Bann vollstrecken.

Alles, was du in der Stadt erbeutet hast, sollst du auf dem Marktplatz
aufhäufen, dann sollst du die Stadt und die gesamte Beute als Ganzopfer für
den Herrn, deinen Gott, im Feuer verbrennen. Für immer soll sie ein
Schutthügel bleiben und nie wieder aufgebaut werden. Von dem, was dem
Bann verfallen ist, soll nichts in deiner Hand zurückbleiben, damit der Herr
von seinem glühenden Zorn ablässt und dir wieder sein Erbarmen schenkt,
sich deiner annimmt und dich wieder zahlreich macht, wie er es deinen Vä-
tern geschworen hat für den Fall, dass du auf die Stimme des Herrn, deines
Gottes, hörst, auf alle seine Gebote, auf die ich dich heute verpflichte, ach-
test und tust, was in den Augen des Herrn, deines Gottes, richtig ist. (Dt 13,
13–19)

Der eigentliche Zielpunkt der biblischen Polemik ist nicht das »frem-
de« Heidentum, also Ägypten oder Babylonien, sondern Kanaan, das
Heidentum im eigenen Lande. Aus den Vorschriften, wie mit den Ka-
naanäern zu verfahren ist, spricht der gleiche Puritanismus, den Judas
Makkabäus dann praktiziert. Man darf mit ihnen keine Bündnisse
schließen, man darf sich nicht mit ihnen verschwägern, man darf sie
nicht verschonen, sondern muss sie und ihre Kultstätten ausrotten,
damit sie einem nicht zum Fallstrick werden, zur Quelle der Verfüh-
rung, der Anstiftung oder geradezu Ansteckung: »Sonst könnten sie
dich zur Sünde gegen mich verführen, so dass du ihre Götter verehrst;
denn dann würde dir das zu einer Falle.« (Ex 23, 31 f.) Das heißt im
Klartext: ihr sollt das Heidentum in euren Reihen ausrotten. Judas
Makkabäus und seine Anhänger sehen in der entstehenden hebräi-
schen Bibel, der »Schrift«, bereits die hochverbindliche Kodifizierung
des Willens Gottes, den es mit allen Kräften zu vollstrecken gilt. Darin
sehe ich ein fundamentalistisches Prinzip, das nach meinem Eindruck
bereits in der makkabäischen Intoleranz wirksam ist.

Beim Deuteronomium handelt es sich um die Verfassung eines
Gottesstaats, der sich die assyrische Staatsidee zum Modell nimmt.
Aus dem Bund, den der Gott Assur mit dem assyrischen König
schließt, wird der Bund zwischen Gott und dem Volk Israel, aus dem
Treueschwur, den das Volk und die Vasallen dem König leisten müssen,
wird die Liebe und Treue, die Gott von seinem Volk verlangt. Damit

112

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zieht auch die assyrische Intoleranz gegen Rebellion und Abtrünnig-
keit in die neue Religionsform ein.5 Der Bundesgott ist ein eifernder
Gott, der eifersüchtig über die Treue seines Volkes zu ihm und seinem
Gesetz wacht. Das zeigt sich bereits in der Episode des Goldenen Kal-
bes, als die Israeliten schon abtrünnig werden und anderen Göttern
nachgehen, bevor sie Gesetz und Bündnis überhaupt empfangen ha-
ben. Dreitausend Mann werden zur Strafe hingeschlachtet. Später, als
die Israeliten in Moab mit den Moabiterinnen schliefen und dem Baal
Peor huldigten, vertilgte Jahweh 24000 Mann durch die Pest und ließ
sich erst versöhnen, als Pinchas den Simri und seine midianitische Ge-
liebte auf ihrem Liebeslager mit seinem Speer durchbohrte. Diesen
Pinchas nahmen sich die Makkabäer zum Vorbild. So wird im 1 Makk
2,26 erzählt, wie den Hohepriester Mattathias der Eifer des Herrn er-
greift, als er sieht, wie ein Jude das vom König geforderte Opfer voll-
ziehen will, das er, der Hohepriester, standhaft verweigert hatte.

Als Mattathias das sah, packte ihn leidenschaftlicher Eifer; er bebte vor Erre-
gung und ließ seinem gerechten Zorn freien Lauf: Er sprang vor und erstach
den Abtrünnigen über dem Altar. Zusammen mit ihm erschlug er auch den
königlichen Beamten, der sie zum Opfer zwingen wollte, und riss den Altar
nieder; der leidenschaftliche Eifer für das Gesetz hatte ihn gepackt, und er tat,
was einst Pinhas mit Simri, dem Sohn des Salu, gemacht hatte.

Dann ging Mattathias durch die Stadt und rief laut: Wer sich für das
Gesetz ereifert und zum Bund steht, der soll mir folgen. Und er floh mit sei-
nen Söhnen in die Berge; ihren ganzen Besitz ließen sie in der Stadt zurück.
(1 Makk 2, 24–28)

Das ist der Anfang des Makkabäer-Aufstands. Die Eifersucht Gottes
und der Eifer für Gott, der Zelotismus, entsprechen sich spiegelbildlich.
Die andere Seite dieses Eifers ist die Bereitschaft zum Martyrium, für
das die Makkabäer ja besonders im christlichen Kontext zum Symbol
geworden sind. In der Tat hat hier das religiöse Martyrium seinen ers-
ten geschichtlichen Auftritt. Töten für das Gesetz und Sterben für das

113

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

5 Eckart Otto, Das Deuteronomium, Berlin 1999, konnte zeigen, dass verschiedene For-
mulierungen des Deuteronomiums geradezu Übersetzungen einer assyrischen Vorlage
darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger Assurbanipal, die Assarhad-
don allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem Zusammenhang von »subver-
siver politischer Theologie«. Siehe auch Hans Ulrich Steymans, Deuteronomium 28 und
die adê zur Theronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und Fluch im Alten Orient und in
Israel, OBO 145, Freiburg/Schweiz, Göttingen 1995.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz gehören ganz eng zusammen und bilden zwei Seiten derselben
Medaille, die »Eifern« heißt.

Der Deuteronomismus ist zunächst, im 7. Jh., als eine Minderhei-
tenströmung im Judentum entstanden, bis er sich dann nach dem Exil
als mainstream durchsetzt und zum Modell radikaler, vor allem puri-
tanischer Strömungen im Christentum und Islam wird. Man muss
sich aber klar machen, dass wir es hier nicht mit Religionen, sondern
mit Richtungen oder Strömungen innerhalb von Religionen zu tun
haben. Neben dem eifernden Deuteronomismus, den sich Yehuda
Makkabi auf seine Fahnen schreibt, gab es die priesterschriftliche Tra-
dition, die eher universalistisch als exklusivistisch orientiert war, und
neben den Zeloten und Sikariern, den terroristischen Fanatikern im
Kampf gegen die Römer, gab es den Rabbi Jochanan Ben Zakkai, von
dem die Legende erzählt, dass er sich in einem Sarg aus dem belager-
ten Jerusalem herausschmuggeln ließ, mit dem Belagerer Vespasian
verhandelte und das Judentum rettete, indem er unter römischer Dul-
dung in Jabneh ein religiöses Zentrum mit Lehrhaus und Sanhedrin
aufmachte. In die Diaspora ist das Judentum im Zeichen dieser klugen,
kompromissbereiten Haltung gegangen, die deuteronomischen Ge-
walttexte wurden marginalisiert, der Eifer wurde abgekühlt, das Mar-
tyrium durch strenge Vorschriften erschwert und alles auf Überleben
und Integration gesetzt, unter gleichzeitigem Festhalten am Gesetz,
nach einem Prinzip, dass der Rabbiner Samson Raphael Hirsch dann
im 19. Jh. auf die Formel Torah îm derekh eretz brachte: Torah und der
Weg – d. h. die Leitkultur – des jeweiligen Gastlandes. Nicht Ent-
weder/Oder, sondern Sowohl/Als auch: Das ist das Prinzip der doppel-
ten Mitgliedschaft, zu dem Juden und Heiden in der Makkabäerzeit
noch nicht imstande waren.

Auch auf der Gegenseite, in der griechisch-römischen Welt der
Spätantike stoßen wir auf die Idee oder das Lebensgefühl einer doppel-
ten Mitgliedschaft. Das entsprach der geistigen Situation einer Zeit, die
kosmopolitisch zu denken und die Völker dieser Erde als Gemeinschaft
zu verstehen lernte. In seiner Schrift Über Isis und Osiris konnte Plu-
tarch Anfang des 2. Jhds. schreiben, dass »ebenso wie die Sonne, der
Mond, der Himmel, die Erde und das Meer allen gemeinsam sind, ob-
wohl sie bei den verschiedenen Völkern mit verschiedenen Namen be-
zeichnet werden«, auch »die eine Vernunft (logos), die alles ordnet,
und die eine Vorsehung, die für alles sorgt,« bei den »verschiedenen
Völkern mit verschiedenen Ehren, Anredeformen und geheiligten

114

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Symbolen« verehrt werden.6 Celsus argumentierte in seiner Schrift
gegen die Christen, dass »es keinen Unterschied macht, ob man Gott
den ›Höchsten‹ nennt oder Zeus, oder Adonai, oder Sabaoth, oder
Amun wie die Ägypter, oder Papaios, wie die Skythen.« Gerade in der
Geburtsstunde der ersten »Weltreligionen«, Judentum und Christen-
tum, die auf dem Bekenntnis des Einen, mit nichts vertauschbaren Na-
mens bestanden, formierte sich im Gegenzug eine Weltreligion im ei-
gentlichsten Sinne, die freilich niemals als Religion, sondern nur als die
weltbürgerliche Weisheit von der verborgenen Konvergenz aller Reli-
gionen existieren konnte. Dieses Lebens- und Weltgefühl wiederholte
sich in der Epoche des islamischen Weltreichs im 11.–13. Jh., aus der
die berühmte Ringparabel stammt, und im späten 18. Jh., als Lessing
sie bei Boccaccio entdeckte und seinem Nathan in den Mund legte.7

Die Ringparabel relativiert den Wahrheitsanspruch der drei mo-
notheistischen Religionen, die sich alle drei auf eine absolute Wahrheit
berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus göttlicher Offenbarung
zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Menschen ange-
hender Bedeutung sei. Sie relativiert diesen Wahrheitsanspruch, ohne
die Wahrheit darum als Lüge und Betrug zu denunzieren. Sie voll-
bringt den Balanceakt zwischen zwei Positionen, die das 18. Jahrhun-
dert wie kein anderes unter intellektuelle und spirituelle Hochspan-
nung versetzt haben: Auf der einen Seite die orthodoxe Position, die
die eigene Version der Wahrheit als die einzig wahre behauptete und in
Kirche und Staat noch voll in Kraft war, auf der anderen Seite der
Atheismus der radikalen Aufklärung, der in der Priesterbetrugsthese
mit Traktaten wie dem berühmt-berüchtigten De Tribus Impostoribus
(»Von den drei Betrügern«)8 oder den Schriften von Thierry d’Holbach

115

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

6 Plutarch, De Iside et Osiride 67 (377E–F), s. Plutarch, Drei religionsphilosophische
Schriften, übers. und hg. v. H. Görgemanns, Düsseldorf/Zürich 2003, 246f.
7 Siehe Friedrich Niewöhner, Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch von den drei Betrügern, Heidelberg 1988, S. 30–34; Karl-Josef Kuschel, Vom Streit
zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des Islam, Düsseldorf
1998; Martin Mulsow, Die drei Ringe. Toleranz und clandestine Gelehrsamkeit bei Mat-
hurin Veyssière La Croze (1661–1739), Tübingen 2001.
8 Es gibt zwei Traktate dieses Titels: Anonymus [Johann Joachim Müller], De impostu-
ris religionum. (De tribus impostoribus) – Von den Betrügereyen der Religionen, kri-
tisch hg. und kommentiert von Winfried Schröder, Stuttgart-Bad Cannstatt 1999; Trak-
tat über die drei Betrüger. Traité des trois imposteurs (L’esprit de Mr. Benoit de
Spinosa), kritisch hg., übersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung versehen von
Winfried Schröder, Hamburg 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Ausdruck von zuvor unbekannter blasphemischer Schärfe fand.
Was für ein unglaubliches Kunststück, in der schlichten Form der Pa-
rabel diesem geistig zerrissenen Jahrhundert eine Lösung anzubieten!

Weniger bekannt als Nathan der Weise sind Lessings Freimaurer-
gespräche, die er 1778 unter dem Titel Ernst und Falk veröffentlichte.9

Darin behandelt Lessing das Problem der Toleranz anhand der Dialek-
tik von Identität und Differenz. Was uns verbindet, trennt uns von den
anderen:

FALK
[…] Die bürgerliche Gesellschaft […] kann die Menschen nicht vereini-

gen, ohne sie zu trennen; nicht trennen, ohne Klüfte zwischen ihnen zu be-
festigen, ohne Scheidemauern durch sie hin zu ziehen.

[…] Nicht genug, daß die bürgerliche Gesellschaft die Menschen in ver-
schiedene Völker und Religionen teilet und trennet. – Diese Trennung in we-
nige große Teile, deren jeder für sich ein Ganzes wäre, wäre doch immer noch
besser, als gar kein Ganzes. – Nein; die bürgerliche Gesellschaft setzt ihre
Trennung auch in jedem dieser Teile gleichsam bis ins Unendliche fort.

[…] Oder meinest du, daß ein Staat sich ohne Verschiedenheit von
Ständen denken läßt? […] Es wird also vornehmere und geringere Glieder
geben. –

[…] Nun überlege, wie viel Übel es in der Welt wohl gibt, das in dieser
Verschiedenheit der Stände seinen Grund nicht hat.

[…]
[…] (wäre es so nicht) Recht sehr zu wünschen, daß es in jedem Staate

Männer geben möchte, die über die Vorurteile der Völkerschaft hinweg wä-
ren, und genau wüßten, wo Patriotismus Tugend zu sein aufhöret.

[…] daß es in jedem Staate Männer geben möchte, die dem Vorurteile
ihrer angebornen Religion nicht unterlägen; nicht glaubten, daß alles not-
wendig gut und wahr sein müsse, was sie für gut und wahr erkennen.

[…] daß es in jedem Staate Männer geben möchte, welche bürgerliche
Hoheit nicht blendet, und bürgerliche Geringfügigkeit nicht ekelt; in deren
Gesellschaft der Hohe sich gern herabläßt, und der Geringe sich dreist er-
hebet.

[…] Daß ich es kurz mache. – Und diese Männer die Freimäurer wären
[…] die sich mit zu ihrem Geschäfte gemacht hätten, jene Trennungen, wo-
durch die Menschen einander so fremd werden, so eng als möglich wieder
zusammen zu ziehen?10

116

Jan Assmann

9 Gotthold Ephraim Lessing, Ernst und Falk, hg. v. Ion Contiadis, Frankfurt 1968.
10 Auszüge aus Lessing, Ernst und Falk, hg. v. I. Contiadis, 22–28.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem, dessen Lösung Lessing in der doppelten Mitgliedschaft
der Freimaurer sieht, die sich zugleich als Staatsbürger und Weltbürger
verstehen, sind die Trennungen unter den Menschen, die notwendiger-
weise mit ihrer Vereinigung einhergehen, denn die bürgerliche Gesell-
schaft »kann die Menschen nicht vereinigen, ohne sie zu trennen; nicht
trennen, ohne Klüfte zwischen ihnen zu befestigen, ohne Scheidemau-
ern durch sie hindurch zu ziehen«. Der Psychologe Erik H. Erikson hat
diese Dynamik als »Pseudo-Speziation« bezeichnet.11 Drei Faktoren
solcher Pseudospeziation macht Lessing namhaft: politische, die die
Menschen in Bürger verschiedener Staaten, religiöse, die sie in Anhän-
ger verschiedener Religionen, und soziale, die sie in Mitglieder ver-
schiedener Stände oder Klassen einteilen. Das 18. Jahrhundert, an des-
sen Ende Lessing diese hellsichtigen Sätze schrieb, hatte die Schrecken
der religiösen Pseudospeziation in Gestalt der Konfessionskriege des
16. und 17. Jahrhunderts hinter sich, die politische in Gestalt des Na-
tionalismus und die soziale in Gestalt des Klassenkampfes aber noch
vor sich, und auch heute hat die Forderung nach Überwindung der
Pseudospeziation durch Ausbildung einer kosmopolitischen Kultur
nichts an Aktualität verloren.

Einige Jahre später erfährt dann das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, das Lessing als eine Art Freimaurergeheimnis dargestellt
hatte, bei dem jüdischen Philosophen und engen Freund Lessings, Mo-
ses Mendelssohn, eine Ausweitung ins Universale und Menschheit-
liche. In seiner Schrift Jerusalem oder Über religiöse Macht und Juden-
tum12 setzte er sich kritisch mit der Idee der Offenbarung und der
Existenz heiliger Offenbarungsschriften auseinander, durch die sich
die konkurrierenden Weltreligionen (und nur diese) im Besitz aus-
schließender Heilswahrheiten wähnten.

In Mendelssohns Augen ist das Judentum gar keine Offenba-
rungsreligion. »Ich glaube«, schreibt er, »das Judentum wisse von kei-
ner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben […] Gesetze, Gebote,
Lebensregeln, Unterricht vom Willen Gottes […], aber keine Lehrmei-

117

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

11 Erik H. Erikson, Ontogeny of Ritualization in Man, in: Philosophical Transactions of
the Royal Society 251 B, London 1966, S. 337–349.
12 Ich zitiere den Text in der Ausgabe von Martina Thom (Hg.): Moses Mendelssohn,
Schriften über Religion und Aufklärung, Darmstadt 1989 (Originalausgabe Berlin: Uni-
on-Verlag 1989), 351–458. Zu Mendelssohns Jerusalem vgl. besonders die subtile Ana-
lyse von Carola Hilfrich, »Lebendige Schrift«. Repräsentation und Idolatrie in Moses
Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, München 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungen, keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsätze.
Diese offenbart der Ewige uns, wie allen übrigen Menschen, allezeit
durch Natur und Sache, nie durch Wort und Schriftzeichen.« Mendels-
sohn unterscheidet also zum einen zwischen Dogmen und Lebens-
regeln und zum anderen zwischen natürlicher und schriftlicher Offen-
barung. Dogmen beziehen sich auf »ewige Wahrheiten«; sie werden
nach jüdischer Auffassung allen Menschen in der Schöpfung offenbart
und kraft der ihnen vom Schöpfer mitgegebenen Vernunft zumindest
andeutungsweise lesbar. Sie sind daher Sache der Vernunft, nicht des
Glaubens; nach jüdischer Auffassung können und dürfen sie nie
schriftlich kodifiziert werden. »Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Veränderungen der Zeiten und
Umstände gleichen Schritt hält.« Niederschreiben kann und darf man
nur »historische«, keine »ewigen« Wahrheiten, und eine solche his-
torische Wahrheit ist das Gesetz, das dem Mose geoffenbart wurde.
»Bloß in Absicht auf Geschichtswahrheiten, dünkt mich, sei es der al-
lerhöchsten Weisheit anständig, die Menschen auf menschliche Weise,
d. h. durch Wort und Schrift, zu unterrichten.« Die historische Wahr-
heit des Gesetzes gilt nur für die Juden, die ewige Wahrheit für die
gesamte Menschheit. »Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Men-
schen weder tugendhaft noch glückselig werden können, sollte hier
nicht geoffenbart werden.« Es geht also im Judentum nicht um die
Unterscheidung zwischen wahr und falsch im absoluten Sinne und da-
her auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Heiden-
tum. »Das Judentum rühmet sich keiner ausschließenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner ge-
offenbarten Religion, in dem Verstande, in welchem man dieses Wort
zu nehmen gewohnt ist. Ein anderes ist geoffenbarte Religion, ein an-
deres geoffenbarte Gesetzgebung.« Hier gibt es daher auch nichts zu
»glauben«, denn Gegenstand des Glaubens sind nur die ewigen, nicht
die historischen Wahrheiten. »Ja, das Wort der Grundsprache, das man
durch den Glauben zu übersetzen pflegt (emunah, J. A.), heißt an den
mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuversicht, getroste Versiche-
rung auf Zusage und Verheißung.«

Offenbart und geglaubt werden höhere, absolute Wahrheiten;
dem Mose wurden aber nur Gesetze gegeben. Es geht um Handeln,
nicht um Glauben, um Orthopraxie, nicht um Orthodoxie. Das Juden-
tum beruht nicht auf Theologie, sondern auf dem Gesetz. Es ist frei,

118

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich alle möglichen Gedanken über Gott zu machen, aber gebunden an
das Gesetz. Das Prinzip der doppelten Mitgliedschaft, das Lessing als
Freimaurergeheimnis versteht, wird bei Mendelssohn auf eine allge-
meine anthropologische Grundlage gestellt. Jeder Mensch ist Mitglied
seiner angestammten Religion und der allgemeinen Menschenreligion.

Im 20. Jahrhundert stoßen wir bei dem indischen Juristen, Phi-
losophen und Aktivisten Mahatma Gandhi auf eine ähnliche Konzep-
tion von doppelter Religion oder doppelter Mitgliedschaft. Darauf hat
der 2001 verstorbene Heidelberger Staatsrechtler und Indienforscher
Dieter Conrad in seinem nachgelassenen Werk Gandhi und der Begriff
des Politischen aufmerksam gemacht.13 Darin nennt er dieses Prinzip
der doppelten Religion, unter Verweis auf Lessings Freimaurergesprä-
che, »Gandhis Freimaurergeheimnis«. Gandhi unterschied zwischen
einer wahren Religion oder Religion der Wahrheit, auf die alle konkre-
ten Religionen der Erde hinzielen, und konkreten Religionen wie Hin-
duismus, Buddhismus, Islam, Judentum und Christentum. Mit Bezug
auf konkrete Religionen bestand Gandhi auf der Trennung von Religi-
on und Staat, denn er strebte einen unabhängigen Staat an, in dem alle
Religionen, insbesondere Hinduismus und Islam, friedlich koexistieren
könnten. Wo er jedoch die Untrennbarkeit von Religion und Politik
unterstreicht, hat er die allgemeine Religion der Wahrheit im Blick,
»the universal and all-pervading spirit of Truth«.14 Nicht nur die Poli-
tik, auch kein anderer Lebensbereich kann sich der religiösen, und das
heißt bei Gandhi: der moralischen Verantwortung entziehen. Gandhi
glaubte nicht, »that there can or will be on earth one religion«. Für ihn
existierte bestimmte Religion nur im Plural. Er glaubte aber an die
Möglichkeit »to find a common factor and to induce mutual tolerance«.
Diesen gemeinsamen Nenner aller Religionen nannte er »Religion«
mit großem »R«: »there are many religions, but Religion is only one.«
Dieser Begriff von großgeschriebener Religion entspricht Mendels-
sohns »Menschenreligion«. Im Gegensatz zu den bestimmten »religi-
ons« ist »Religion« niemals institutionalisiert, sondern Sache des Ein-
zelnen. In anderem Zusammenhang erklärt Gandhi seinen Begriff von
Religion in diesem höheren Sinne (hier freilich klein geschrieben):

119

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

13 Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. Staat, Religion und Gewalt,
hg. v. Barbara Conrad-Lütt, München 2006, S. 60 mit Anm. 137.
14 Ebd., 55.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lassen Sie mich erklären, was ich unter Religion verstehe. Das ist nicht die
Hindureligion, die ich freilich mehr als alle anderen Religionen wertschätze,
sondern die Religion, die über Hinduismus hinausgeht, die unser ganzes We-
sen verändert, die uns unauflöslich bindet an die innere Wahrheit und die für
immer rein macht. Es ist das bleibende Element im Wesen des Menschen,
dem Ausdruck zu geben keine Kosten zu hoch sind und das unsere Seele in
äußerste Unruhe versetzt bis es sich gefunden hat, seinen Schöpfer kennt und
die wahre Entsprechung zwischen sich und seinem Schöpfer versteht.15

Menschenreligion, wenn wir einmal Mendelssohns Begriff hierfür ein-
setzen wollen, betrifft den innersten Wesenskern des Einzelnen, das
»Herz«, von dem Augustinus sagte, dass es unruhig sei in uns, bis es
in Gott seine Ruhe fände. Diese innere Religion oder Religiosität aber,
so interpretiert Conrad Gandhis Aussage, »bedeutete die ständige Re-
lativierung der von ihr selbst hervorgebrachten, unterschiedlichen
Ausprägungen, der Religionen also, vor allem aber die Aufhebung ihrer
unvernünftigen Antagonismen«16 und damit, so möchte ich hinzuset-
zen, der »mosaischen Unterscheidung« zwischen wahrer und falscher
Religion, die gerade in Indien in dem Konflikt zwischen Muslims und
Hindus auf so tragische Weise zu entsetzlichen Massakern und zur
politischen Teilung geführt hat. Diesen Konflikt vor Augen hat Gandhi
auf die Relativierung der bestimmten Religionen und ihrer Glaubens-
wahrheiten im Hinblick auf eine übergreifende Religion der (verborge-
nen) Wahrheit hingearbeitet, im gleichen Sinne eines pazifizierenden
Konzepts gegenseitiger Anerkennung, in dem bereits die Renaissance
die Idee der prisca theologia oder philosophia perennis entwickelt und
die hermetische Tradition entdeckt und in dem das späte 18. Jh. auf
diesen Traditionen aufbauend auf die Verständigung unter den Religio-
nen hingewirkt hatte. Diese individualisierte Religion einer allgemei-
nen, in der Natur des Menschen verankerten Wahrheit war für Gandhi
gleichbedeutend mit »Gott« – »Truth is God« lautet Gandhis immer
wiederholte Formel – aber auch mit Moral: »the essence of religion is

120

Jan Assmann

15 »Let me explain what I mean by religion. It is not the Hindu religion, which I cer-
tainly prize above all other religions, but the religion which transcends Hinduism, which
changes one’s very nature, which binds one indissolubly to the truth within and which
ever purifies. It is the permanent element in human nature which counts no cost too
great in order to find full expression and which leaves the soul utterly restless until it
has found itself, known its Maker and appreciated the true correspondence between the
Maker and itself«. Gandhi, Collected Works, Delhi und Ahmedabad 1956ff., Bd. 17,
S. 405f., nach Conrad, Gandhi, S. 52.
16 Conrad, S. 52.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morality«.17 Die individuelle, nur dem inneren Gesetz (Svadharma)
verpflichtete Religion oder Religiosität hat daher nichts mit Mystik
zu tun, sondern eher – ganz im Sinne der Aufklärung– mit einem
»humanitären, moralischen common sense« (Conrad 59), vor dessen
Richterstuhl sich die historischen Religionen zu verantworten und in
ihrem Wahrheitsanspruch zurückzunehmen haben: »nichts was Ver-
nunft, universeller Wahrheit und Moral widerspricht, kann als heilige
Schrifttradition oder Offenbarung anerkannt werden.« (Conrad 59)

Im gleichen Sinne gebietet auch das gegenwärtige Globalisie-
rungszeitalter ein Denken auf zwei Ebenen. Es geht nicht um Toleranz,
die »Duldung« des Anderen, sondern um Anerkennung von Differenz.
Diese Forderung hat der Londoner Rabbiner und Philosoph Jonathan
Sacks in seinem Buch The Dignity of Difference (2002) in bewunderns-
werter Klarheit auf den Punkt gebracht.18 Genau wie Mendelssohn
unterscheidet Sacks zwischen universalen Wahrheiten und Glaubens-
wahrheiten. »Das Judentum«, schreibt er »ist ein partikularer Mono-
theismus. Es glaubt an Einen Gott, aber nicht an eine Religion, eine
Kultur, eine Wahrheit. Der Gott Abrahams ist der Gott aller Menschen,
aber der Glaube Abrahams ist nicht der Glaube aller Menschen.« (52 f.)
»Gott ist universal, Religionen sind partikulär. Religion ist die Überset-
zung Gottes in eine partikuläre Sprache und damit in das Leben einer
Gruppe, einer Nation, einer Glaubensgemeinschaft.« (55). Gott gibt es
nur im Singular, Religionen nur im Plural. Religionen begründen Iden-
tität, und Identität bedeutet Differenz. »Gott ist der Gott aller Mensch-
heit, aber kein einzelner Glaube sollte der Glaube aller Menschheit
sein« (55): das bringt Mendelssohns Unterscheidung zwischen Men-
schenreligion und konkreten Religionen auf den Punkt.

Glaubenswahrheiten sind nach Jonathan Sacks niemals universal,
aber andererseits sind sie darum keineswegs relativ. Innerhalb ihres
Geltungsbereichs im Horizont einer gegebenen Religion sind sie ab-
solut. Sacks bedient sich in diesem Zusammenhang der von Michael
Walzer eingeführten Unterscheidung zwischen »dichten« (thick) und
»dünnen« (thin) Beziehungen.19 Die Bindung, die eine Religion zwi-

121

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

17 Gandhi, Collected Works, Bd. 39, S. 3, nach Conrad, Gandhi, S. 58, Anm. 128.
18 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference. How to avoid the Clash of Civilizations,
London 2002; dt.: Wie wir den Krieg der Kulturen noch vermeiden können, Gütersloh
2007.
19 Michael Walzer, Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8 (dt.: Lokale Kritik – globale

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Gott und seinen Verehrern stiftet, und Sacks führt das Wort
religio auf religare (»rückbinden«) und nicht auf religere (»sorgfältig,
aufmerksam, andächtig beachten«) zurück, ist eine »dichte« Bezie-
hung, sie hat mit Liebe zu tun. Die Suche nach universalen Wahrheiten
eignet der Wissenschaft, die Religion zielt wie die Liebe auf das Beson-
dere, Einzelne. »Das ist es auch, was den Gott der Bibel von dem Gott
der Philosophen unterscheidet«. (56) Wenn aber Gott, wie er schreibt,
universal ist im Gegensatz zu den partikularen Religionen, dann ist
dieser universale Gott nicht der Gott der Bibel, und dann kann der Gott
der Bibel nur ein partikularer Gott sein. Der Gott der Philosophen ist
ein verborgener Gott, er transzendiert alle Vorstellungen, die sich
Menschen von ihm machen können, es ist der Gott von Schönbergs
Moses, dem Aron mit Recht entgegenhält: »Kann man lieben, was
man sich nicht vorstellen darf?«20 Das ist auch der Gott, an den Jona-
than Sacks denkt, wenn er ihn »universal« nennt, es ist der Gott, den er
denkt, aber nicht der Gott, den er liebt, der Gott der Bibel. Sacks ist
Rabbiner und Philosoph, er lebt eine doppelte Religion, er freut sich
seines Gottes im Rahmen seiner Religion und der von ihr gestifteten
dichten Beziehungen und Überzeugungen, aber im vollen Wissen da-
rum, dass es andere Religionen mit ebenso dichten und als solche ab-
soluten Beziehungen und Überzeugungen gibt.

Das Besondere von Sacks’ Version des Prinzips der doppelten Mit-
gliedschaft ist, dass er sie in der Bibel selbst verankert. Für ihn besteht
der Gegensatz nicht zwischen dem außerbiblischen und als solchen
universalen Gott der Philosophen und dem biblischen Gott, sondern
zwischen dem Gott Noahs und dem Gott Abrahams, oder genauer:
zwischen dem Bund, den Gott mit Noah und der Menschheit schließt
und dem Bund, den er mit Abraham und seinem »Samen«, dem zu-
künftig aus seiner Nachkommenschaft hervorgehenden Volk, schließt.
»Einerseits«, schreibt er, »sind wir Mitglieder der universalen mensch-

122

Jan Assmann

Standards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, übers. Christiana Gold-
mann, Hamburg 1996, 22 f.).
20 Zur Gottesidee in Schönbergs Oper siehe Stefan Strecker, Der Gott Arnold Schön-
bergs. Blicke durch die Oper Moses und Aron, Münster 1999; Marc M. Kerling, »O
Wort, du Wort, das mir fehlt«. Die Gottesfrage in Arnold Schönbergs Oper »Moses
und Aron«. Zur Theologie eines musikalischen Kunst-Werkes im 20. Jahrhundert,
Mainz 2004; Karl H. Wörner, Gotteswort und Magie. Die Oper Moses und Aron von
Arnold Schönberg, Heidelberg 1959.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Familie und dadurch des noachidischen Bundes mit der gesam-
ten Menschheit. (…) Andererseits sind wir aber auch Mitglieder einer
besonderen Familie mit ihrer spezifischen Geschichte und Erinne-
rung.«21 Das ist die Definition der doppelten Mitgliedschaft. Michael
Walzer, auf den sich Sacks beruft, macht den Unterschied zwischen den
vielen Gesellschaften und der einen Menschheit am Begriff des Ge-
dächtnisses fest:

Gesellschaften sind notwendigerweise partikular, denn sie haben Mitglieder
und Gedächtnis, Mitglieder mit Erinnerungen nicht nur ihres eigenen, son-
dern auch ihres gemeinsamen Lebens. Die Menschheit hat demgegenüber
Mitglieder, aber kein Gedächtnis und daher auch keine Geschichte und keine
Kultur, keine gemeinsamen Sitten und Gebräuche, keine vertrauten Lebens-
formen, keine Feste, keine gemeinsamen Auffassungen über soziale Werte.
Es gehört zum Menschsein, dies alles zu haben, aber es gibt keinen einzelnen
Weg, es zu besitzen. Andererseits können aber die Mitglieder aller verschie-
dener Gesellschaften, weil sie Menschen sind, die verschiedenen Wege der
Anderen verstehen, können auf die Hilferufe Anderer reagieren, können
voneinander lernen und sogar (manchmal) in den Paraden Anderer mitmar-
schieren.22

Was Walzer hier mit »einerseits/andererseits« unterscheidet, sind ge-
nau die beiden Ebenen der doppelten Mitgliedschaft. Es ist aber in kei-
ner Weise einzusehen, warum sich die »andere« Ebene, die Ebene der
Menschheit, gar so blass oder »dünn« darstellen muss. Hier scheint
sich in den fünfzehn Jahren seit Erscheinen von Walzers Buch Ent-
scheidendes geändert zu haben und weiter zu ändern. Es stimmt weder,
dass es auf dieser Ebene kein Gedächtnis und keine Geschichte, noch,
dass es keine Auffassungen über gemeinsame Güter, Ziele und Werte
gebe. Es gibt ein wachsendes Unrechtsbewusstsein für das, was den

123

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

21 S. 86f. der deutschen Ausgabe, engl. S. 57.
22 »Societies are necessarily particular because they have members and memories,
members with memories not only of their own but also of their common life. Humanity,
by contrast, has members but no memory, and so it has no history and no culture, no
customary practices, no familiar life-ways, no festivals, no shared understanding of so-
cial goods. It is human to have such things, but there is no singular way of having them.
At the same time, the members of all the different societies, because they are human,
can acknowledge each other’s different ways, respond to each others cries for help, learn
from each other, and march (sometimes) in each other’s parades«. (Michael Walzer,
Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8; übers. Christiana Goldmann, Hamburg 1996,
22f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlierern der Globalisierung angetan wird, eine wachsende Spenden-
bereitschaft für Katastrophenopfer, eine wachsende Solidarität mit Un-
terdrückten und Notleidenden auf der ganzen Welt und vor allem: Es
gibt eine wachsende Fülle von Nichtregierungsorganisationen und an-
deren Möglichkeiten, durch Spenden, Unterschriften und Protest-
bekundungen als Weltbürger aktiv zu werden. Vor allem das Internet
hat unsere Begriffe von Ferne und Nähe, thickness und thinness, tief-
greifend verändert. Es gibt immer mehr Medien und Foren welt-
umspannender Kommunikation und Interaktion wie Facebook, My-
Space, Twitter usw., und es gibt immer mehr Weltgedenktage und
immer intensivere Bemühungen, bestimmte geschichtliche Erfahrun-
gen auf transnationaler und auch geradezu globaler Ebene zu ver-
ankern und dadurch so etwas wie ein Menschheitsgedächtnis zu stiften.
Vor allem die verstärkten Bemühungen um eine Globalisierung der
Menschenrechte und anderer universaler Werte zielen auf die Bildung
einer Art universaler Kultur oder besser Zivilisation, einer globalen
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen haben. Menschenopfer z.B. sind heutzutage
undenkbar, nicht aus partikular-religiösen Gründen, sondern im Hin-
blick auf universale Normen, und es ist nur eine Frage der Zeit, dass im
Hinblick auf ebendiese Normen z. B. religiös begründete Verweigerung
von Menschenrechten (insbesondere von Frauen) oder Verstümmelun-
gen, wie sie heutzutage in vielen Religionen bzw. Traditionen ge-
bräuchlich sind, weltweit geächtet und abgeschafft werden. Je mehr
die Menschheit im Zeitalter der Globalisierung zusammenwächst, des-
to »dichter« muss und wird sich auch die Mitgliedschaft auf dieser
Ebene im Sinne von Solidarität, Rücksicht und gegenseitiger Anerken-
nung im Laufe der nächsten Jahrzehnte ausgestalten. Gesellschaften
»haben« kein Gedächtnis, aber sie machen sich eines. Warum sollte sich
nicht die Menschheit als Ganze eines machen? Sie ist auf dem besten
Wege dazu. In der Einführung zu ihrem Band Memory in an Age of
Globalisation schreiben Aleida Assmann und Sebastian Conrad:

Bis vor nicht allzu langer Zeit hat das kollektive Gedächtnis seine Dynamik
vorwiegend innerhalb der Grenzen des Nationalstaats entfaltet; die Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit war weitgehend ein nationales Pro-
jekt. Unter dem Einfluss globaler Beweglichkeit und Bewegungen hat sich
diese Situation grundlegend verändert. Einerseits haben sich globale Bedin-
gungen auf Erinnerungsdebatten ausgewirkt, andererseits hat das Gedächtnis
die globale Bühne und globale Diskurse erobert. Heute lassen sich die Rich-

124

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen kollektiver Erinnerung nicht verstehen ohne Bezug auf den globalen
Rahmen.23

Im Zeitalter der Globalisierung leben und denken wir längst auf zwei
Ebenen. So wie wir gelernt haben, dass die Erinnerung des einen nicht
die Beschuldigung des anderen bedeuten darf, müssen wir auch lernen,
die Religion des anderen nicht als Heidentum oder Unglaube einzustu-
fen. Das bedeutet gerade nicht, dass alle bestimmten, historischen Re-
ligionen in einer blassen und allgemeinen Menschheitsreligion auf-
gehen sollen, sondern dass sie sich in ihren Besonderheiten einander
verständlich machen, aufeinander Rücksicht nehmen und sich im Hin-
blick auf übergeordnete, in der menschlichen Natur oder in der Natur
der Sache eines gemeinsamen Überlebens gelegene Kategorien zivilen
Zusammenlebens zurücknehmen müssen, ohne dabei ihre Farbe und
ihre Verbindlichkeit zu verlieren. Die Religionen müssen einsehen,
dass Religion nur im Plural existiert und lernen, sich mit den Augen
der anderen zu sehen. Der Soziologe Ulrich Beck nennt das den »kos-
mopolitischen Geist«:

»Kosmopolitisch« meint: den religiösen Blickwechsel, die verinnerlichte
»Als-ob-Konversion«, das praktizierte Sowohl-als-Auch, die Fähigkeit, die
eigene Religion und Kultur mit den Augen der anderen Religion und der
Kultur der Anderen zu sehen. Wie und inwieweit hat dieser »kosmopolitische
Geist« der Weltgesellschaft tatsächlich eine realistische Chance auf Verwirk-
lichung?24

»Sowohl – als auch«: Das ist die Formel der doppelten Mitgliedschaft,
und Kosmopolitismus ist die Forderung Lessings, Mendelssohns und
der freimaurerischen Aufklärung. Das späte 18. Jahrhundert steht uns
näher als das 19. und 20., und sein Modell erweist sich als ungeahnt
aktuell.

In seiner allgemeinen und säkularen Reformulierung weist dieses
Modell den Weg nicht nur zu gegenseitiger Toleranz, sondern zu An-
erkennung. Darauf hat Aleida Assmann aufmerksam gemacht, die im
gleichen Sinne wie Mendelssohn, aber ohne die Zuspitzung auf Glau-
bensfragen, zwischen »Kultur« als dem partikularen und »Zivilisation«
als dem universalen Wertsystem unterscheidet. »Kultur« wird hier be-

125

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

23 Vgl. hierzu A. Assmann, S. Conrad (Hg.), Memory in an Age of Globalisation, Lon-
don 2010, S. 2.
24 Ulrich Beck, Der eigene Gott. Friedensfähigkeit und Gewaltpotential der Religionen,
Frankfurt/Main und Leipzig 2008, S. 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmt als das Prinzip der Differenz (»das, was Menschen von anderen
unterscheidet«), Zivilisation als das Prinzip der Ähnlichkeit, nicht im
Sinne anthropologischer Universalien, sondern anzustrebender Ge-
meinsamkeit, d. h. »Werte und Praktiken, auf die sich Menschen über
ihre kulturellen Bindungen hinweg einigen können […], also sämtlich
um Prämissen, die im Grundsatz der Menschenrechte verankert sind«:

In dieser erweiterten Perspektive zeigen sich nun auch deutlich die Grenzen
des kulturellen Respekts. Dieser bezieht sich auf die Anerkennung der unhin-
tergehbaren Differenzen der Kulturen. Respekt verdienen diese Unterschiede
jedoch nur in den Grenzen, in denen sie vereinbar sind mit jenen universalis-
tischen Werten, die wir hier unter dem Begriff ›Zivilisation‹ zusammen-
gefasst haben. Was gegen diese transkulturellen Grundwerte verstößt, wie
Ehrenmorde oder Klitorisbeschneidung, die sexistische Formen von Gewalt
darstellen, kann weder Respekt noch Toleranz beanspruchen. Solche Prak-
tiken fallen nicht mehr unter den zu achtenden Wert der Differenz, sondern
unter einen zu ächtenden Mangel an ›Zivilisation‹. […] Der Respekt für kul-
turelle Differenz hat seine Grenzen, die durch gemeinsame transkulturelle
Werte gezogen werden müssen. Respekt ist angewiesen auf und reguliert von
diesem übergeordneten Maßstab, der den Rahmen für die Anerkennung und
Achtung kultureller Differenz absteckt. Gebraucht wird also beides: Haltung
und Ausdrucksformen interkultureller Höflichkeit, die Differenzen respek-
tiert, sowie eine gemeinsame Verständigung über transkulturelle Grundwerte
als Maßstab, Rahmenbedingung und Grenze für kulturelle Differenzen.25

»Gebraucht wird beides«: Noch einmal wird hier an das Modell der
doppelten Religion in der säkularen Form doppelter Verbindlichkeit
oder Mitgliedschaft appelliert. Übersetzt in die Sprache Mendelssohns
heißt das, dass sich die »bestimmten Religionen«, so gewiss sie an ihren
jeweiligen Überlieferungen auch festhalten sollten, erstens gegenseitig
respektieren und zweitens im Hinblick auf eine allgemeine Menschen-
religion zurücknehmen müssen. Bezogen auf Gandhis Problem er-
möglicht nur eine derartige Selbstzurücknahme der bestimmten »reli-
gions« im Hinblick auf eine allgemeine »Religion« (of truth), jene
Koexistenz von Muslimen und Hindus im selben »Haus«, die sich ge-
schichtlich als utopisch erwiesen, aber als anzustrebendes Ideal keines-
wegs erledigt hat.

Aleida Assmann stellt auch klar, dass dieser Begriff von Zivilisa-
tion auf der Basis der Menschenrechte kein westliches Monopol dar-

126

Jan Assmann

25 A. Assmann, Höflichkeit und Respekt, in: Gisela Engel u.a. [Hg.], Konjunkturen der
Höflichkeit in der Frühen Neuzeit, Frankfurt/Main 2009, S. 173–189, hier S. 188f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt, auch wenn er im Westen entstanden ist. »Er ist von diesen his-
torischen Ursprüngen zu lösen und als globaler Anspruch zu formulie-
ren.«26 Auch der Ökonom und Nobelpreisträger Amartya Sen ver-
wahrt sich gegen die »westliche« Monopolisierung universalistischer
Begriffe und Perspektiven.27 In der Tat kommt es eher darauf an, die
weltweite Gemeinsamkeit oder Verallgemeinerbarkeit von Konzepten
wie Menschenwürde, Menschenrechte, Toleranz, Demokratie, Mei-
nungs-, Religions- und Entscheidungsfreiheit zu entdecken, als sie als
»westlich« entweder zu reklamieren oder zu denunzieren. Vor allem
aber dekonstruiert Sen einen allzu monolithischen Identitätsbegriff.
Er verweist auf die irreduzible Vielheit von Bindungen und Zugehörig-
keiten, in denen jeder Mensch steht und will nichts wissen von der
Einteilung der Menschheit in »Kulturen« und »Religionen«. Er plä-
diert also nicht nur für doppelte, sondern für vielfache Mitgliedschaft.

Worauf es ankommt, ist die Relativierung von Nations-, Religi-
ons- und Klassenschranken durch Ausbildung eines Zugehörigkeits-
bewusstseins zu einer übergreifenden Kategorie, die Lessing, Mendels-
sohn und Herder »Menschheit« oder »Humanität« nannten, und
dieses Ziel ist so aktuell wie eh und je. Die große Leistung von Lessing
und Mendelssohn liegt darin, dass sie Globalisierung und Universalis-
mus nicht nur im Zeichen der Vereinheitlichung denken, sondern auch
im Zeichen der Differenz. Nichts hätte Mendelssohn ferner gelegen,
als das Ziel der von ihm angestrebten jüdischen Aufklärung in der Auf-
gabe der angestammten Religion und einer völligen Assimilation an
die christlichen oder säkularen europäischen Bildungsideale zu sehen.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, den Anderen als Anderen anzuer-
kennen, mit seiner anderen Religion, Kultur und Hautfarbe, aber auf
dem gemeinsamen Boden universaler Werte der Zivilisiertheit und
Menschlichkeit.

127

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

26 A.a.O., S. 188, mit Verweis auf O. Höffe, Koexistenz der Kulturen im Zeitalter der
Globalisierung, München 2008. Höffe fordert die Enteuropäisierung bzw. Entwest-
lichung dieser Grundsätze, um sie globalisierbar zu machen.
27 Amartya Sen, Die Identitätsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt, Mün-
chen 2007 (engl. Original 2006).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hunziker (Zürich)

Doppelte Mitgliedschaft oder
Anerkennung von Differenz?

Eine Antwort auf Jan Assmanns
»Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft«1

I. Gegenwart

Jan Assmanns Text steigt ein im Hier und Heute. Er diagnostiziert zwei
Formen von Intoleranz: Auf der einen Seite steht die Erwartung des
Westens, dass die Einwanderer sich der so genannten Leitkultur des
Gastlandes assimilieren. Auf der anderen Seite stehen die Einwanderer,
die sich ungekehrt durch den Zwang zur Assimilation und Integration
in ihrer Identität bedroht fühlen. Beide Seiten haben demnach ein To-
leranzproblem, beide ertragen die Zumutung nicht, die der jeweils An-
dere für sie darstellt – sei dies nun das Minarett des Einwanderers oder
seien dies die liberalen Werte des Westens.

II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus

Nach diesem Einstieg bei unserer Gegenwart wendet Assmann den
Blick zurück. Und zwar nicht nur, um uns ein volleres Bild davon zu
präsentieren, was er unter (religiöser) Intoleranz und deren Ursachen
versteht. Vielmehr scheint es ihm vor allem darum zu gehen, nach
Formen der Therapie Ausschau zu halten, wie mit der diagnostizierten
Intoleranz umgegangen werden könnte. Gewissermaßen als Kardinalt-
herapie stellt sich dabei immer wieder die Figur der ›doppelten Mit-

128

1 Der vorliegende Text ist die überarbeitete Version einer Response, die ich innerhalb
einer öffentlichen Abendveranstaltung auf Jan Assmanns Vortrag Leitkultur und dop-
pelte Mitgliedschaft. Überlegungen zur Toleranzdebatte vorgetragen habe. Meine Ant-
wort verfolgte den Zweck, in die auf den Vortrag folgende Plenumsdiskussion einzulei-
ten. Ich wählte dazu die Form einer kritischen Paraphrase von Assmanns Gedankengang.
Der Abschnitt IV hat in der mündlichen Version dieser Response noch weitgehend ge-
fehlt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gliedschaft‹ bzw. der ›doppelten Religion‹ heraus. Allerdings scheint
mir, was er unter dieser Figur genauer versteht, ziemlich zu schillern.

Die erste Station auf diesem Gang durch die Geschichte ist das
2. Jh. v. Chr. Assmann vermutet, dass sich die beiden eben genannten
Formen von Intoleranz bereits in der Darstellung zeigen, welche die
ersten beiden Makkabäerbücher von der Lage in Palästina unter den
Seleukiden geben. Dass in diesen Vergleich aber zugleich gewichtige
Verschiebungen einfließen, wird an einem Punkt besonders augenfäl-
lig: War vorher von der Intoleranz integrationsunwilliger Einwanderer
die Rede, zieht Assmann jetzt als Vergleich mit Yehuda Makkabi im-
merhin die Gewaltbereitschaft von Islamisten heran.

Ich hebe diese Zuspitzung hervor, weil Assmann sich im nächsten
Abschnitt ganz auf diese zweite Form von Intoleranz konzentriert und
dabei eine wichtige These über die Genese dieser Intoleranz einfließen
lässt. Er fragt nicht nach den Wurzeln der Intoleranz von Antiochus IV.
– wieso eigentlich nicht? –, sondern nach denjenigen des jüdischen Wi-
derstandskämpfers Yehuda Makkabi. Dessen gewalttätige Intoleranz
sei von einem problematischen Reinheitsideal bestimmt gewesen, wie
es sich u.a. im Kriegsrecht des 20. Kapitels des Deuteronomiums finde:
primäres Ziel ist die Ausrottung des Heidentums in den eigenen Rei-
hen. Und dabei hören wir natürlich mit: Indem diese gewalttätige Form
von Intoleranz genetisch mit dem Deuteronomium in Verbindung ge-
bracht wird, wird sie zugleich eng mit der Ausschließlichkeit der
JHWH-Verehrung verknüpft, wie sie im 5. Mosebuch ja besonders
deutlich zum Ausdruck kommt. Kritik an der Intoleranz bedeutet dem-
nach Monotheismus-Kritik – konkret: Kritik am eifernden Gott des
Alten Testaments. Zwar setze sich dieser religiöse Puritanismus erst
nach dem Exil als mainstream durch, von da aus werde er dann aber
immerhin zum Modell radikaler Strömungen im Christentum und Is-
lam.

III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft

Nachdem Assmann genauer diagnostiziert hat, worin die (religiöse)
Intoleranz und deren Ursachen seiner Ansicht nach bestehen, wendet
er sich der Frage einer möglichen Therapie dieser Intoleranz zu – näm-
lich dem Prinzip der doppelten Mitgliedschaft.

Als erstes Beispiel für dieses Prinzip nennt er das Judentum der

129

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diaspora: Einerseits will man durchaus am Gesetz festhalten, anderer-
seits integriert man sich zugleich in die Leitkultur des jeweiligen Gast-
landes. Interessant wäre an dieser Stelle nachzufragen, was genauer
dazu geführt hat, dass man hier mit dem Gewaltpotential der eigenen
Tradition anders umzugehen gelernt hat: War es der schlichte Über-
lebenswille und die damit verbundene Bereitschaft sich anzupassen?
Oder könnte es nicht auch mit einem ›tieferen‹ Verständnis dessen zu
tun gehabt haben, worum es im Monotheismus auch noch gehen könn-
te (dass zu einem solchen tieferen Verstehen auch die schwierige Dia-
sporasituation beigetragen hätte, ist damit nicht ausgeschlossen)?

Wie dem auch sei, auch auf der Gegenseite, in der griechisch-rö-
mischen Welt der Spätantike, habe man damals kosmopolitisch zu den-
ken und die Völker dieser Erde als Gemeinschaft zu verstehen gelernt.
Und auch hier ist eine deutliche Spitze mitzuhören: Kaum zufällig
zitiert Assmann affirmativ Celsus’ Schrift gegen die Christen. Denn
die eigentliche Geburtsstunde der diesen Namen wirklich verdienen-
den Weltreligion scheint Assmann dort zu identifizieren, wo die welt-
bürgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt, also gerade nicht in jenem Prozess, in welchem sich das Ju-
dentum und das Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu
bloß vermeintlichen Weltreligionen formierten.

Im islamischen Weltreich im 11.–13. Jh. hat sich dieses kosmo-
politische Weltgefühl wiederholt. Aus dieser Zeit stammt die berühmte
Ringparabel, die Lessing im späten 18. Jahrhundert wieder aufnimmt,
einer Zeit, die sich gegenüber dem Kosmopolitismus ebenso offen ge-
zeigt habe. Lessings Parabel schafft dabei den Balanceakt zwischen or-
thodoxer Absolutsetzung des eigenen Wahrheitsanspruchs einerseits
und dem Atheismus der radikalen Aufklärung andererseits, indem sie
den Wahrheitsanspruch relativiert, ohne die Wahrheit als Lüge und
Betrug zu denunzieren. Ausführlicher geht Assmann auf Lessings
Freimaurergespräche von 1778 ein, in denen dieser das Problem der
Toleranz anhand der Dialektik von Identität und Differenz behandelt.
Lessing beschreibt darin das Problem, dass mit den politischen, religiö-
sen und sozialen Vereinigungen immer zugleich Trennungen einher-
gehen – die Aufgabe der Freimaurer ist darum, diese Trennungen mög-
lichst zu überwinden.

Die nächste Etappe in dieser Darstellung der Geschichte der Idee
der doppelten Mitgliedschaft macht bei Moses Mendelssohn Halt, bei
dem Lessings Freimaurergeheimnis eine Ausweitung ins Universale

130

Andreas Hunziker

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Menschheitliche erfahre. Zwar sei die historische Wahrheit des
Gesetzes den Juden durchaus von Gott offenbart, nicht aber die Ein-
sicht in die zeitlosen Glaubenswahrheiten, die sie wie alle anderen
Menschen auch kraft der ihnen vom Schöpfer mitgegebenen Vernunft
immer von neuem explorierend zu entfalten haben. Einmal zugestan-
den, dass damit Mendelssohn Modell einer doppelten Mitgliedschaft
adäquat erfasst ist, die damit verbundene doppelte Unterscheidung
von Dogma und Lebensregel einerseits sowie natürlicher und geoffen-
barter Religion andererseits zehrt jedenfalls von Voraussetzungen, die
alles andere als selbstverständlich sind. Dass Assmann darauf kaum
eingeht, dürfte damit zu tun haben, dass auch er diese – nicht unpro-
blematische – doppelte Unterscheidung als sinnvoll und produktiv er-
achtet.

Das damit verbundene Problem des Verhältnisses von sogenannt
natürlich-vernünftiger Religion einerseits und positiven Religionen
andererseits zeigt sich auch beim nächsten Exponenten doppelter Mit-
gliedschaft – wobei wir mit Mahatma Gandhi auch bereits im 20. Jahr-
hundert angekommen sind. Interessanterweise spricht Assmann hier
zum ersten Mal nicht nur von doppelter Mitgliedschaft, sondern alter-
nierend auch von doppelter Religion. Gandhi habe nämlich unterschie-
den zwischen einer allgemeinen Religion der Wahrheit, auf die alle
konkreten Religionen hinzielen einerseits, und eben diesen konkreten
Religionen wie Hinduismus, Judentum oder Christentum andererseits.
Mit der Annahme einer allgemeinen Religion unterstelle er eine Art
gemeinsamen Nenner aller Religionen, wobei diese Vorstellung, nach
dem Urteil Assmanns, Mendelssohns ›Menschenreligion‹ entspricht.
Es sei dies eine Religiosität, die gleichsam den innersten Wesenskern
jedes Menschen betrifft und damit zugleich Sache jedes Einzelnen und
darum niemals institutionalisiert ist. Und indem diese innere Religio-
sität die Quelle der verschiedenen Ausprägungen konkreter Religionen
ist, kann und soll sie diese zugleich relativieren. – Und wiederum spitzt
Assmann in seinem Sinne zu: Es soll von dieser inneren Religiosität die
Aufhebung der mosaischen Unterscheidung zwischen wahrer und fal-
scher Religion ausgehen, die in Indien zu den tragischen Konflikten
zwischen Muslims und Hindus geführt habe. Das Maß jeder heiligen
Schrifttradition oder Offenbarung haben darum Vernunft, universelle
Wahrheit und Moral zu sein.

In einem letzten Schritt fragt Assmann schließlich, was die Idee
der doppelten Mitgliedschaft für das gegenwärtige Globalisierungs-

131

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitalter bedeutet. Dabei kommt aber, im Gespräch mit dem Rabbiner
und Philosophen Jonathan Sacks, noch einmal eine andere Figur ins
Spiel: Gefragt sei weniger Toleranz im Sinne der Duldung des Ande-
ren, als vielmehr im Sinne der Anerkennung von Differenz. Wie Men-
delssohn unterscheide auch Jonathan Sacks zwischen universalen
Wahrheiten und Glaubenswahrheiten. Allerdings findet nun, zumin-
dest gegenüber Gandhi, eine wichtige Verschiebung statt. Es geht nicht
mehr um das Gegenüber von allgemeiner, innerer Religiosität einer-
seits und konkreten Religionen andererseits. Vielmehr ist das Juden-
tum in dem Sinne als partikularer Monotheismus zu verstehen, dass es
zwar an (den) einen Gott, aber nicht an eine Religion oder eine Kultur
oder eine Wahrheit glaubt. Gott lässt sich gewissermaßen nicht auf-
teilen, er ist Einer und universal – der Gott aller Menschheit eben.
Aber streng davon zu unterscheiden ist die Religion oder der Glaube
an diesen Gott, so dass Sacks sogar sagen kann, dass kein einzelner
Glaube der Glaube aller Menschheit sein sollte.

Auch zu diesem Modell eines Denkens auf zwei Ebenen stellt Ass-
mann fest, dass es Mendelssohns Unterscheidung zwischen Menschen-
religion und konkreten Religionen auf den Punkt bringe. Aber sagen
Mendelssohn, Gandhi und Sacks wirklich alle dasselbe? Und diese Fra-
ge drängt sich einem erst recht auf, wenn Assmann Jonathan Sacks
Modell anhand der Unterscheidung von dichten und dünnen Bezie-
hungen weiter konkretisiert. Demnach sind zwar die Glaubenswahr-
heiten partikularer Religionen im Gegensatz zu Gott selbst nicht uni-
versal, aber im Horizont einer solchen Religion eben doch absolut.
Damit wird vollends klar, dass sich Jonathans Sacks Modell der Aner-
kennung von Differenz und Assmanns Modell doppelter Mitglied-
schaft so einfach nicht kombinieren lassen: Nach Jonathan Sacks wird
der jüdische Glauben an den einen Gott in den dichten und besonderen
Beziehungen seiner jüdischen Lebensform gelebt. Entsprechend kann
Sacks darum auch mit dem ›Gott der Philosophen‹ wenig anfangen.
Wenn ich Assmann aber richtig verstehe, dann will er Sacks an diesem
Punkt doch gerade widersprechen: Assmann scheint doch gerade anzu-
nehmen, dass, wenn Gott im Unterschied zu den partikularen Religio-
nen universal ist, dieser Gott eben gerade nicht zugleich der partikulare
Gott der Bibel sein kann. Und unterstellt er Jonathan Sacks nicht genau
darum eine Art Dualismus, dem dieser kaum zustimmen würde: Als
Rabbiner liebe und verehre Sacks zwar den Gott der Bibel, als Philo-
soph dagegen müsse er sich eben trotzdem an den alle unsere Vorstel-

132

Andreas Hunziker

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen transzendierenden Gott der Philosophen halten? Es ist aber an-
zunehmen, dass für Sacks hierin gerade kein Widerspruch liegt. Eher
ist Assmanns Rekonstruktion von Sacks Position ein Ausdruck davon,
wie stark sich sein Modell der doppelten Mitgliedschaft von Sacks An-
erkennungsmodell unterscheidet.

Und dieser Unterschied wird nicht kleiner, wenn er gegen Jona-
than Sacks (und damit auch gegen Michael Walzer) hervorhebt, dass
die universale Ebene der Menschheit gar nichts so Abstraktes sei, wie
es die kommunitaristische Sichtweise von Sacks und Walzer unterstel-
le. In einer globalisierten Welt entstünden eben auch auf dieser univer-
salen Ebene durchaus lebbare Traditionen und Praktiken, die ihre ganz
eigene Dichte haben. Assmann führt als Beleg eine ganze Reihe von
Beispielen an, von Spendenaktionen über Nichtregierungsorganisatio-
nen bis zu neueren und neuesten Kommunikationsformen des Inter-
nets. Und dabei scheint er nochmals eine neue Variation seines Modell
der doppelten Mitgliedschaft in Anschlag zu bringen: Er behauptet an
dieser Stelle nicht (mehr), dass es so etwas wie eine innere, allgemeine
und universale Religion gibt. Vielmehr variiert er sein Modell an dieser
Stelle so, dass durch die verstärkten Bemühungen um eine Globalisie-
rung der Menschenrechte und anderer universaler Werte sich eine uni-
versale Zivilisation allererst am Herausbilden sei – eine globalisierte
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen hätten. Um es zuzuspitzen: Es geht weniger
um die Tradierung des Gedächtnisses an partikulare, positive Religio-
nen, sondern darum, dass wir uns ein Gedächtnis der Menschheit als
Ganzer allererst machen!

Zwar hebt Assmann hervor, dass dies keine Abwertung der his-
torisch gewachsenen, positiven Religionen bedeute. Eher scheint sich
mir sein Selbstverständnis aber dort auszudrücken, wo er bekennt, dass
›uns‹ das späte 18. Jahrhundert näher stehe als das 19. und das 20. Jahr-
hundert: Denn seine Vision von doppelter Mitgliedschaft und Kosmo-
politismus orientiert sich eben eher an aufklärerischen und modernen
Figuren der Einheit als an spätmodernen Figuren der Differenz. Und
um es auf den Punkt zu bringen: Am Ende des Textes von Assmann
weiß ich eigentlich nicht mehr, wieso es die partikularen, positiven Re-
ligionen überhaupt braucht. Letztlich geht es um die Ausbildung eines
kosmopolitischen Gedächtnisses. Davon, dass dieses universale Ge-
dächtnis auch von den geschichtlichen Religionen etwas lernen könnte,
ist kaum etwas zu hören. Umso mehr ist davon die Rede, dass die par-

133

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tikularen, zur Abgrenzung und Gewalt neigenden religiösen Offen-
barungstraditionen in der Idee der allgemeinen und vernünftigen
Menschheit ihr deutliches Korrektiv haben müssen. Um es nochmals
zuzuspitzen, doppelte Mitgliedschaft im Sinne eines »sowohl – als
auch« bedeutet dann: Wir sollen universale Kosmopolitaner sein, kön-
nen als solche aber gegenüber den partikularen religiösen Traditionen
von uns selbst und der anderen insofern duldsam sein, als diese die Idee
eines allgemein-menschlichen Ethos nicht verletzen.

IV. Zwei kritische Bemerkungen

Ich schließe mit zwei Bemerkungen, die mein Zögern gegenüber Jan
Assmanns Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ deutlicher zum Aus-
druck bringen sollen. Die eingehende Auseinandersetzung, die Ass-
manns luziden und provokanten Überlegungen verdienen würden, ist
damit nicht ersetzt; ich deute aber wenigstens an, worüber in einer
solchen Auseinandersetzung mit ihm (unter anderem) zu diskutieren
wäre. Der erste Punkt beschäftigt sich mit seinem Modell der doppelten
Mitgliedschaft, der zweite mit seiner Monotheismuskritik.

(1) Im Blick auf die Frage, was religiöse Toleranz heute bedeuten
könnte, präsentiert uns Assmanns Text zumindest zwei ernst zu neh-
mende Modelle: sein eigenes der ›doppelten Mitgliedschaft‹2 und Jona-
than Sacks’ Modell der ›Anerkennung von Differenz‹. An welchem der
beiden Modelle man sich orientiert, ist im Blick die Toleranzdiskussion
von erheblicher sachlicher Tragweite. Es geht um mehr, als den einen
einem modernen Einheits- und den anderen einem spätmodernen Dif-
ferenzdiskurs zuzuordnen.

Assmann scheint anzunehmen, dass es für den toleranten Um-
gang zwischen verschiedenen (religiösen) Weltsichten ein gemein-
sames Drittes braucht. Damit verbindet sich nicht nur die hermeneuti-
sche Idee, dass ohne dieses Dritte kein Verstehen des Anderen möglich

134

Andreas Hunziker

2 Die Rede von ›doppelter Religion‹ trifft weniger auf das von Assmanns selbst favori-
sierte Modell selbst als auf dasjenige von Gandhi zu. Dieses Fazit legt zumindest der hier
besprochene Vortrag Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Überlegungen zur Tole-
ranzdebatte nahe. Inwiefern dasselbe auch auf Assmanns Monographie Religio duplex:
Ägyptische Mysterien und europäische Aufklärung (Berlin 2010) zutrifft – deren Üb-
erlegungen deutlich im Hintergrund des Vortrags stehen –, müsste eingehender geprüft
werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, sondern auch die (normative?) These, dass die Anhänger verschie-
dener (religiöser) Weltsichten nur dann tolerant miteinander umgehen
können, wenn dieses Dritte eine kritisch-normative Funktion gegen-
über den differierenden (religiösen) Einsichten hat. Kurz gesagt: Ge-
genüber aller Differenz postuliert Assmann eine noch größere Einheit.
Toleranz ist nur dann möglich, wenn wir einen gemeinsamen welt-
anschaulichen Kern teilen (›Weltethos‹, ›Kosmopolitismus‹ u. ä.), auf
den wir uns im Konfliktfall berufen können. Wir müssen entweder an
unsere Gleichheit erinnert werden oder gleich werden, damit wir tole-
rant sein können.

Wieso aber muss ich, um tolerant sein zu können, gleich sein wie
der Andere – oder, vielleicht lebensnaher: wieso muss der Andere
gleich sein wie ich, damit ich ihn tolerieren kann? Besteht unter dieser
Voraussetzung nicht umgekehrt die Gefahr, dass ich entweder (aus
Angst, Böswilligkeit usw.) den Anderen darum nicht toleriere, weil ich
immer etwas finde, worin mir der Andere unähnlich ist oder dass ich
(in der Hoffnung auf Frieden, aus Paternalismus usw.) den Anderen
allererst gleich zu ›machen‹ versucht bin (was eben auch in der Form
einer durchaus freundlich gemeinten Vereinnahmung des Anderen für
die eigene Sicht der Dinge geschehen kann)? Es dürfte nicht zufällig
sein, dass ich – obwohl mir Assmanns ›weltpolitische‹ Ziele sym-
pathisch sind – beim Versuch, seine Überlegungen nachzuvollziehen
immer wieder das Gefühl habe, als wäre für mich und meine Vorstel-
lungen von Toleranz und Universalismus innerhalb dieser Argumen-
tation gleichsam kein Platz vorgesehen.

Eher weiterführend, weil es sich auf den irreduziblen Pluralismus
und die Eigenart religiöser Weltanschauungen stärker einlässt, dürfte
Sacks’ Modell der ›Anerkennung von Differenz‹ sein. Jedenfalls verste-
he ich dieses Modell so, dass in ihm gerade erfasst werden soll, wie der
Andere als Anderer toleriert werden kann – und zwar in dem starken
Sinne, dass der Andere nicht nur geduldet, sondern als singulär Ande-
rer anerkannt wird. Vielleicht besteht die zentrale Frage darum darin,
wo wir am ehesten die Ressourcen finden für ein solches Verständnis
positiver Anerkennung von Alterität. Ich werde im nächsten Punkt
darauf eingehen, wieso diese Ressourcen – ganz anders als dies Ass-
mann vermutet – gerade in einer bestimmten Form von Monotheis-
mus selber liegen könnten! An dieser Stelle möchte ich einzig noch
ein religionsphänomenologisches Argument anführen, dass zeigt, wie-
so Sacks’ Modell der Anerkennung von Differenz gewissermaßen rea-

135

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


listischer ist als dasjenige von Assmann. Paul Ricœur hat die Eigen-
tümlichkeit der Zugehörigkeit zu einem religiösen Bekenntnis einmal
so beschrieben:

Im Unterschied zur Anhängerschaft an eine philosophische Schule, eine An-
hängerschaft, die argumentativ vertreten und gerechtfertigt werden kann,
zumindest bis zu einem gewissen Punkt, hat die Zugehörigkeit zu einem
religiösen Bekenntnis einen einzigartigen Charakter. Zu Beginn handelt es
sich für die meisten um einen Zufall der Geburt, für manche um das Risiko
einer Konversion; unterwegs verwandelt sich die Kontingenz in eine begrün-
dete Wahl, um in einer Art Schicksal zu kulminieren, das dem umfassenden
Verständnis der anderen, von einem selbst und der Welt sein Siegel auf-
drückt, im Zeichen der Rezeption des Wortes eines Anderen, das in seinen
historischen Spuren aufgefunden und über lange Interpretationsverkettun-
gen vermittelt wird. Solcherart ist der existenzielle Zirkel: ein Zufall, der
durch eine kontinuierliche Wahl in ein Schicksal verwandelt wird. Die Wette
des Glaubenden ist, dass dieser Zirkel nicht vitiös, sondern gesund und be-
lebend sei.3

Das ist keine Selbstbeschreibung eines religiösen Fundamentalisten.
Und doch, wer in diesen existenziellen Zirkel des religiösen Glaubens
hineinwächst und die Wette des Glaubens eingeht, für den ist nicht
ausgeschlossen, dass der Andere auch (zum Teil) Recht haben kann,
aber er führt das Gespräch mit jenem Anderen charakteristischerweise
eben aus jenem »umfassenden Verständnis der anderen, von einem
selbst und der Welt« heraus – ein Verständnis, das sich nur sehr bedingt
durch ein vermeintlich neutrales Drittes modulieren lässt. Wenn ich
gesagt habe, dass die zentrale Frage darin besteht, wo wir am ehesten
die Ressourcen finden für ein Verständnis positiver Anerkennung von
Alterität, dann ist jetzt präzisierend zu fragen, inwiefern es gerade im
Umkreis solcher religiöser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen
selbst solche Ressourcen gibt.4 Die Frage ist darum die, wie Menschen,

136

Andreas Hunziker

3 P. Ricœur, Phänomenologie der Religion, in: Ders., An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen über die Religion. Hrsg. von Veronika Hoffmann, Freiburg
i. Br. 2008, 93 f.
4 Ich sage nicht ›innerhalb‹, sondern ›im Umkreis von‹, um nicht das problematische
Bild zu evozieren, als stelle der religiöse Glaube (z.B. einer Jüdin oder eines Christen)
ein vom ›übrigen‹ kulturellen Kontext geschiedenes Sinnuniversum dar. – Es sei gleich
noch ein anderes Missverständnis zurückgewiesen: Ich stelle nicht in Abrede, dass es
heute viele Menschen gibt, und deren Anzahl mag am Wachsen sein, die mit Assmanns
Modell der Toleranz sympathisieren oder vielleicht gar auf der Suche nach einer solchen
kosmopolitischen Menschheits-›Spiritualität‹ sind, wie sie Assmann selbst vorzuschwe-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerade indem sie ihr Leben in unterschiedlichen Bezugsrahmen füh-
ren, so mit den Anderen umgehen können, dass sie die Anderen dabei
als Andere anerkennen. Eine Teilantwort scheint mir darin zu liegen,
dass die selbstkritischen Tendenzen im Umkreis der jeweiligen religiö-
sen Glaubensweisen gefördert werden. Ein schönes Beispiel dafür ist
das Zitat von Ricœur. In ihm drückt sich ein religiöses Selbstverständ-
nis aus, für welches das Moment der Selbstverpflichtung zu einem Un-
bedingten einerseits und das Moment des kritischen Bewusstseins der
Herkunft und Kontingenz dieser Selbstverpflichtung andererseits wohl
in einer gewissen Spannung liegen, aber eben gerade keinen Wider-
spruch darstellen. Die Weise, wie Ricœur dabei von der Herkunft des
Glaubens aus dem Wort eines Anderen spricht, leitet über zu meinem
zweiten Punkt, der Frage nach dem Verhältnis von Toleranz und Mo-
notheismus.

(2) Anders als Assmann, aber ähnlich wie Sacks sehe ich zwischen
dem commitment zu einer bestimmten religiösen Tradition (die ent-

137

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

ben scheint. Ja, man sollte gerade auch von Seiten der Theologie vorsichtig sein, solche
Entwicklungen – meistens geschieht dies unter Berufung auf Schleiermachers Annah-
me, dass Religiosität nur im Rahmen positiv verfasster Religionen vollzogen wird – von
vorneherein als unrealistisch und unlebbar zu beurteilen. Aber anders als Assmann –
und hier spreche ich zuerst einmal einfach von mir her, von der Weise, wie ich auf das
Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ reagiere – sehe ich in jenem kosmopolitischem
Tiefenstrom, den er in seinem Referat nachzuzeichnen versucht, weniger ein zwischen
den verschiedenen religiösen und kulturellen Traditionen vermittelndes ›Drittes‹ als
vielmehr eine zum Teil andere, alternative und damit konkurrierende Form mit den
Fragen von Toleranz und Universalität umzugehen, als ich es aufgrund meiner protes-
tantischen theologischen Herkunft zu tun geneigt bin. Allerdings: Überlappungen zwi-
schen Assmanns Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ und meinen protestantischen
Vorstellungen von Toleranz sind damit nicht von vorneherein ausgeschlossen. Im Ge-
genteil scheint mir, dass vieles von dem, was Assmann wichtig ist, auffällig gut mit
Toleranzvorstellungen zusammenpasst, die sich im protestantischen Raum entwickelt
haben. Das könnte aber nicht nur bedeuten, dass Assmanns Modell aufgrund seiner
(bleibenden) Herkunft weniger ›kosmopolitisch‹ (in seinem Sinn) ist, als es auf den
ersten Blick zu sein scheint. Es wäre überdies einer Untersuchung wert, wie Menschen
jüngerer Generationen, die eine solche protestantische oder wie auch immer konfessio-
nell verfasste Identität nicht mehr oder kaum mehr mitbringen, auf Assmanns Vor-
schläge reagieren würden. Zehren seine dezidiert ›modernen‹ Überlegungen nicht
immer noch von – unausgesprochenen! – religiös-kulturellen Selbstverständlichkeiten,
ohne welche die Pointe seines Modells der ›doppelten Mitgliedschaft‹ gar nicht zum
Tragen kommen könnte? Was bedeutet ›doppelte Mitgliedschaft‹ für jemanden, der sich
als in überhaupt keiner oder bereits in allzu vielen religiös-kulturellen Traditionen ›zu-
hause‹ empfindet?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechend zum Bezugsrahmen auch im Umgang mit anderen Traditio-
nen wird und sich gerade nicht durch ein vermeintlich neutrales Drittes
modulieren lässt) und einem ›toleranten Universalismus‹ nicht von vor-
neherein einen Gegensatz. Ich habe oben die Frage gestellt, inwiefern
sich im Umkreis religiöser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen selbst
Ressourcen finden lassen, von denen her sich ein Verständnis positiver
Anerkennung von Alterität entwickeln lässt. Ich möchte jetzt zu beden-
ken geben, ob eine gewichtige solche Ressource – der Grundintuition
von Assmann im Ansatz widersprechend – nicht gerade in einem be-
stimmten Verständnis des Monotheismus selbst liegen könnte.

Ich habe bereits angedeutet, weswegen ich bezweifle, dass Ass-
manns ›moderne‹ Variante der Rückführung der Differenz auf Einheit
diese Ressourcen bereitzustellen vermag. Allerdings darf daraus nicht
geschlossen werden, dass die Lösung nun umgekehrt in einem falsch
verstandenen, relativistischen ›Postmodernismus‹ liegen würde (der
sich damit zu kokettieren begnügt, dass wir alle verschieden sind und
dass ich darum dieses und du jenes vorziehst). Wenn ich Jonathan
Sacks richtig verstehe, dann meint er mit ›Anerkennung von Differenz‹
etwas Anderes. Er versucht, sein Verständnis des Judentums als par-
tikular-universalem Monotheismus mit einem spätmodernen Diffe-
renzdenken zu verbinden, indem er herausstellt, dass es im monotheis-
tischen Glauben an den einen Gott gerade darum geht, dass zwischen
dem universalen Gott (aller Menschen) und dem (auch dem eigenen!)
Glauben an diesen Gott unterschieden wird. Nicht zufällig erinnert
dies an Überlegungen, die in letzter Zeit nicht nur innerhalb der Theo-
logie, sondern auch von so unterschiedlichen Philosophen wie dem
Amerikaner Eric L. Santner oder (dem explizit atheistisch argumentie-
renden) Franzosen Alain Badiou angestellt worden sind. So setzt sich
zum Beispiel Santner in seinem Buch On the Psychotheology of Ever-
yday Life5 , das den interessanten Versuch macht, Rosenzweig und
Freud miteinander ins Gespräch zu bringen, kritisch mit Jan Assmann
auseinander, indem er zeigt,

dass Freud und Rosenzweig, wenngleich mit verschiedenen Idiomen und oft-
mals mit sehr unterschiedlichen Betonungen, eine radikal andere Vorstellung

138

Andreas Hunziker

5 Eric L. Santner, On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and
Rosenzweig, Chicago/London 2001. Eben erst ist dieses Büchlein auch in deutscher
Übersetzung erschienen: Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Be-
trachtungen zu Freud und Rosenzweig, Zürich 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ›mosaischen Unterscheidung‹ (und der von ihr gezeigten ›göttlichen Ge-
walt‹, wie Walter Benjamin sie nannte) zum Ausdruck bringen als Schwartz
und Assmann. Aus der freudsch-rosenzweigschen Perspektive, die ich hier
ausarbeiten möchte, setzen die biblischen Traditionen eine Lebensform ein,
die gerade um eine Öffnung zur Alterität, zur unheimlichen Fremdheit des
Anderen als genau dem Ort einer Universalität-im-Werden, herum struktu-
riert ist. Sowohl Schwartz’ als auch Assmanns Verständnis des kulturellen
Pluralismus basiert auf einem, so könnte man sagen, globalen Bewusstsein,
während Freud und Rosenzweig beide die Differenz zwischen dem Globalen
und dem Universellen betonen, die sich durch die ›mosaische Unterschei-
dung‹ geöffnet hat. Während das globale Bewusstsein die Entstehung von
Konflikten zwischen Kulturen und Gesellschaften auf externe Differenzen
zurückführt, steht Universalität, so wie ich den Begriff hier verwende, für
die Möglichkeit einer gemeinsamen Öffnung auf die Unruhe und Bewegung
hin, die jeder Identitätskonstruktion immanent ist – eine Öffnung hin zur
Unheimlichkeit in jedem Ort, den wir Heim nennen. Aus dieser Sicht ist
Erlösung (oder, um den freudschen Begriff zu verwenden: die Kur) weder
eine Art letztendlicher Überwindung noch eine vollständige Integration die-
ser Unruhe, sondern vielmehr die Arbeit, unsere phantasmatische Organisa-
tion dieser Unruhe zu durchqueren, unsere Abwehr dagegen abzubauen. An-
ders gesagt: Für ein globales Bewusstsein ist jeder Fremde letztlich genau wie
ich und im Grunde bekannt; seine Fremdheit ist einem anderen Vokabular,
einer anderen Reihe Namen geschuldet, die immer übersetzbar sind. Für die
psychoanalytische Vorstellung von Universalität, der ich mich hier widmen
will, gilt das Umgekehrte: Die Möglichkeit eines ›wir‹, einer Gemeinsamkeit
ist nur dadurch gegeben, dass alles Bekannte letztlich fremd ist und dass sogar
ich selbst für mich in einem wesentlichen Sinn ein Fremder bin. Freud und
Rosenzweig bieten eine der aussagekräftigsten Konzeptualisierungen dieser
Fremdheit und der zu ihr hin geöffneten Lebensformen; mehr noch, sie er-
möglichen die Konzeptualisierung der Fremdheit selbst als dem Ort neuer
Möglichkeiten der Nachbarschaft und der Gemeinschaft.6

Die Länge dieses Zitates soll nicht suggerieren, dass die Kritik Ass-
manns am Monotheismus erledigt ist. Vielmehr soll der Hinweis auf
Santners Überlegungen zeigen, dass es sich lohnt, die Herausforderung
von Assmanns Kritik aufzunehmen – um sich aber von da her der Idee
des Monotheismus gerade von neuem zuzuwenden! Nur darf dies
nicht gleichsam mit dem Rücken zur Wand geschehen, indem man ein
bestimmtes Verständnis des Monotheismus einfach voraussetzt und
dann gegen seine Kritiker zu verteidigen versucht. Zumindest von sei-

139

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

6 Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Betrachtungen zu Freud und
Rosenzweig, Zürich 2010, 13 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner jüdisch-religiösen Herkunft her war die monotheistische Gottes-
verehrung ja gerade etwas, das sich nicht nur erst nach und nach, son-
dern geradezu gegen die auf die eigene Gottheit projizierten Wünsche
und Bedürfnisse durchgesetzt hat.7 Könnte dies nicht ein bleibender
Zug des monotheistischen Glaubens sein? Nicht: Ich bin Monotheist
und verteidige darum den monotheistischen Glauben – sondern: da ist
jenes »Wort eines Anderen, das in seinen historischen Spuren auf-
gefunden und über lange Interpretationsverkettungen vermittelt wird«
(Ricœur), das herausfordert, Monotheist vielleicht allererst zu werden.
Im Sinne einer solchen Errungenschaft und zugleich eines solch dauer-
haften Ringens scheint sich auch Emmanuel Levinas den ›Weg des Mo-
notheismus‹ vorzustellen:

Der Monotheismus überwindet und umschließt den Atheismus, aber er ist
demjenigen verwehrt, der nicht das Alter des Zweifels, der Einsamkeit und
der Auflehnung erreicht hat.

Der schwierigste Weg des Monotheismus mündet in die Straße des
Abendlands. Man darf sich nämlich fragen, ob der abendländische Geist, die
Philosophie letztendlich nicht die Position einer Menschheit ist, die das Risi-
ko des Atheismus akzeptiert, das man eingehen, aber überwinden muß – als
Preis ihrer Mündigkeit.8

Jan Assmann benennt eine tatsächliche Gefahr. Es ist die Gefahr des
›usurpatorischen Monotheismus‹, in welchem »die eigene Partei Gott
in ihren Besitz« bringt und ihn damit »zum unbesiegbaren Agenten
der eigenen Interessen« macht.9 Bereits die Bibel kennt diese Gefahr
und man kann die Schriften des Alten und des Neuen Testamentes in
ihrer Gesamtheit als ein Ringen mit eben diesem sehr menschlichen
Bedürfnis lesen, den einzigen Gott zum Instrument der eigenen In-
teressen zu machen. Dabei kommt in der Geschichte dieses Ringens
zumindest auch10 ein Verständnis von Gott zum Vorschein, wonach

140

Andreas Hunziker

7 Vgl. dazu prägnant Konrad Schmid, »Der biblische Monotheismus«, in: Reformatio 1/
März 2007, 4–10.
8 E. Lévinas, Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a. M. 2 1996, 27.
9 E. Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, in: Nach Gott fragen. Über das Reli-
giöse, Sonderheft des Merkur 1999, 831f.
10 Problematische Züge in der Geschichte der biblischen Gottesvorstellung sollten nicht
verschwiegen, sondern im Gegenteil im Blick auf unsere eigenen Wünsche und Vorstel-
lungen nicht allzu selbstverständlich als von uns selbst überwunden betrachtet werden.
Es braucht eine Lektüre der Bibel, die den Leser selbst in einen ›therapeutischen‹ Prozess
der Selbsterkenntnis involviert – das Ringen um einen nicht-usurpatorischen Mono-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser sich in seiner Transzendenz jeder menschlichen Instrumentali-
sierung gegenüber verschließt. Oder genauer ausgedrückt: Es zeigt sich
ein Gott, der auf den Menschen als dem Anderen seiner selbst zugeht
und ihm in einer Weise nahe kommt, auf die er zum bleibenden und
wirksam-transformierenden Widerstand gegen den menschlichen
Usurpationswillen wird. Nordhofen spricht in diesem Zusammenhang
von Gottes ›privativer Präsenz‹ und damit vom privativen Charakter
des jüdisch-christlichen Monotheismus, wie er zum Beispiel in Exodus
33 zum Ausdruck kommt: »Dieser Gott offenbart sich, indem er vor-
führt, wie er sich entzieht. Gott ist, wie er im zweiten der Zehn Gebote,
dem Bilderverbot, einschärft, nicht darstellbar, aber er ist auch nicht
sagbar im emphatischen Sinn.«11 Hat es da im Polytheismus das usur-
patorische Interesse an der Instrumentalisierung der Gottheit nicht
leichter?

Jedem menschlichen Interesse entspricht eine himmlische Adresse. Wer
krank ist, weiß, was er tun hat, er muß dem Asklepios opfern. Wer um
Fruchtbarkeit betet, wendet sich an Gaia, der Jäger an Artemis. Es entspricht
einem tiefsitzenden Tauschprinzip, das im Verkehr der Menschen unter-
einander als Grundregel sozialen Verkehrs wirkt. Nicht nur Waren werden
äquivalent getauscht, sondern auch Sym- und Antipathien. […] Das Opfer
ist die Gabe, mit der der Fromme um Wohltaten oder mindestens um Ver-
schonung von Unglück bittet. Auf diese Weise werden die Götter zum Instru-
ment, mit dem der Mensch seine Zwecke verfolgt und seine Interessen be-
dient. […] Zwar ist mit der Zurückdrängung beziehungsweise Überformung
des antiken Polytheismus die exzessive Wechselwirtschaft mit dem Himmel
zum Erliegen gekommen, aber wo der Monotheismus Gott zum Instrument
der eigenen Interessen gemacht hat – und die Beispiel dafür sind im Juden-
tum und Christentum reichlich vorhanden –, unterscheidet er sich vom heid-
nischen Hintergrund nicht wesentlich. Der usurpatorische Monotheismus
stellt also religionsgeschichtlich nicht eigentlich eine Neuerung dar. Er ist
bei Lichte besehen ein heidnischer Rest.

Die jüdische Aufklärung dagegen zielt auf einen wirklichen Bruch. Als
jüdische Aufklärung kann ein Denken bezeichnet werden, das in einem Pro-
zeß, der sich über mehrere hundert Jahre hingezogen haben dürfte, einen
Gottesbegriff entwickelt, der sich der Instrumentalisierbarkeit prinzipiell
entzieht. Hier entsteht eine wirklich neue, eine wirklich andere Religion. Sie

141

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

theismus wird dann zu einem Ringen mit sich und seinen eigenen Interessen und Wün-
schen (als Individuum oder Gemeinschaft) selbst.
11 Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, 839.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist aus der Kritik an der bevölkerten Himmelswelt beeinflußbarer Gottheiten
entstanden, eine Religion, die aus der Religionskritik kommt.12

Mit dieser jüdischen Aufklärung ist der Anfang dessen beschrieben,
was Levinas bildhaft als den Weg des Monotheismus in die Straße des
Abendlands umschreibt. Es ist dies ein anspruchsvoller, ohne Zweifel
und die Bereitschaft zur eigenen Mündigkeit nicht zu habender Weg.
Aber es scheint mir dies immer noch ein viel versprechender Weg zu
sein im Blick auf die Frage, wie es zur Toleranz des Anderen als Ande-
ren kommen kann, zu einer Toleranz in dem emphatischen Sinne, dass
der Andere nicht nur ›geduldet‹, sondern als singulär Anderer aner-
kannt wird. Dass dieser Weg heute – wozu Jan Assmanns Kritik am
(usurpatorischen) Monotheismus einen nicht unwichtigen Beitrag ge-
leistet hat – auf sehr unterschiedliche Weise neu entdeckt und im Blick
auf die Toleranzdiskussion fruchtbar zu machen versucht wird, das
wollte ich mit meinen Überlegungen wenigstens andeuten.

Es ist nicht dasselbe, ob man mit Levinas eine Phänomenologie des
ganz Anderen entwickelt oder ob man die unheimliche Fremdheit des
Anderen als den Ort einer Universalität-im-Werden beschreibt, wie es
Santner vorschlägt. Und von beiden zu unterscheiden wäre noch ein-
mal Kierkegaards Sichtweise, der zufolge die Anerkennung der singu-
lären Andersheit des Mitmenschen aus dem Wagnis heraus erwächst,
als Glaubender vor Gott als singulär Einzelner man selbst zu sein – und
eben aus dieser Erfahrung der eigenen Eigentümlichkeit heraus »ganz
im gleichen Sinne an die Eigentümlichkeit jedes Menschen« als Gottes
Gabe zu glauben.13 Wie gesagt, das sind durchaus unterschiedliche
Weisen, den Weg des ›Monotheismus‹ zu gehen und dabei nach einem
Modell von Toleranz zu suchen, das die Anerkennung des Anderen als
Anderen verständlich zu machen vermag. Und doch wählen sie in
einem wesentlichen Punkt denselben Weg: Ihr Umgang mit dem reli-
giös-kulturellen Pluralismus ist von der Suche nach einem Universalis-
mus bestimmt, der die Entstehung von Konflikten zwischen Kulturen
oder Religionen nicht auf externe Differenzen zurückführt, die dann
vom Wissen um eine, diese Differenzen umfassende, immer noch grö-
ßere globale Einheit reguliert werden muss. Vielmehr geht es um die
Entdeckung einer wesentlichen Differenz oder Fremdheit gleichsam

142

Andreas Hunziker

12 Ebd., 837f.
13 S. Kierkegaard, Der Liebe Tun. Etliche christliche Erwägungen in Form von Reden,
Düsseldorf/Köln 1966, 300 (Herh. A. H.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei mir zuhause, die mir die Möglichkeit gibt, jeden Anderen als An-
deren anzuerkennen. Wenn ich es richtig sehe, dann stehen im Hinter-
grund dieser Entdeckung die Traditionen des Bilderverbots und der
Negativen Theologie. Daran anschließend schlage ich vor, ›doppelte
Mitgliedschaft‹ im Sinne einer Unterscheidung innerhalb des eigenen
Glaubens an Gott verstehen: als die immer von neuem zu vollziehende
Unterscheidung zwischen dem universalen Gott selbst und dem eige-
nen Glauben an diesen Gott, die den Raum für den je größeren Gott
(auch gegen die eigenen Wünsche und Interessen) immer von neuem
offen zu halten versucht.

143

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Picard (Basel)

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Zur Aktualität von Moses Mendelssohn

Moses Mendelssohn erwähnt in einem frühen und kaum ausgegorenen
Aufsatz einige Gedanken über das Erhabene, die sich in den späteren
Schriften über das Theater wiederfinden, den folgenden Befund semio-
tischer Art. Er sagt unter anderem: Nur der Naive halte das Bezeichne-
te wichtiger als das Bezeichnende, weil edle Einfalt sich eben nur an den
Gegenstand an sich halte, ohne das Verhältnis von Nennung und Be-
nanntem zu verstehen.1 Dieser Gedanke Mendelssohns ist nicht unge-
wöhnlich, hat doch das 18. Jahrhundert bereits jene semiotische Unter-
scheidung gekannt, die im 20. Jahrhundert als Ausdifferenzierung der
Zeichenstruktur, als Signifikat und Significans, bekannt werden sollte.2

Heute ist diese Unterscheidung, mit der das Zeichen als Träger von
Bedeutung als entzaubert erscheint, verbreitete epistemologische Kon-
vention.

Was damals einem jungen Mendelssohn aus dem Diskurskontext
seiner Zeit heraus einsichtig war, kehrt in seinem Reifewerk wieder als
gesteigertes Bewusstsein, dass die Verschiedenheit der Bedeutungen
der Zeichen durch beharrliches, aber notwendigerweise stets unvoll-
ständiges Verhandeln von politischen Differenzen zu einem gemein-
schaftlichen Band führen müsse. Mendelssohn verknüpft also eine
semiotisch-epistemologische Differenz mit ordnungspolitischen Re-
gelvorstellungen und Kommunikationserwartungen. In seinem Jerusa-
lem oder über die religiöse Macht und Judentum vermerkt er zum
Zeichencharakter von Wort und Schrift, dass »die Veränderungen, die
in den verschiedenen Zeiten der Cultur mit den Schriftzeichen vor-

144

1 Moses Mendelssohn: Über das Erhabene und das Naive in den schönen Wissenschaf-
ten, in: Ästhetische Schriften, hg. v. Otto F. Best, Darmstadt 1974, S. 243.
2 Vgl. Carola Hilfrich: Les écrit de Moses Mendelssohn sur le langage et sur l’écriture:
commencement oubliés d’un discours judéo-allemand moderne sur les langues, in: Re-
vue Germanique Internationale 17/2002, S. 41–53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegangen, […] von jeher an den Revolutionen der menschlichen Er-
kenntnis überhaupt, und insbesondere an den mannigfaltigen Abände-
rungen ihrer Meinungen und Begriffe in Religionssachen, sehr wichti-
gen Antheil« hätten – und so erscheint ihm deswegen »die Erfindung
des Wortes [auch] in den Wissenschaften von großer Wichtigkeit«.3

Die Einsicht in den Zeichencharakter von Schrift, Bild und Worten
macht es Mendelssohn notwendig, das Recht auf »Licht und Wahr-
heit«, das allein dem Allwissenden vorbehalten bleibt, gegen jede An-
maßung einer Inanspruchnahme zurückzuweisen und dem Menschen
nur anheimzustellen, sich einzig durch das gemeinsame Glück hegende
Handlungen und durch eine gemeinsame Suche auszuzeichnen. Das
Gespräch, das solcherart auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung
beruht, gilt deswegen dem gemeinsamen Entdecken des »Ungrundes
des Widerspruchs«.4 Dieses Wort ist ein Zitat, das im Text an die Er-
wähnung der an ihn gerichteten »Lavaterschen Wünsche« nach einer
Taufe anschließt. Nicht etwa der »Urgrund des Widerspruchs«, was
nur eine neue verborgene Einheit postulieren würde, sondern der »Un-
grund«, mit seiner Nichtauflösbarkeit von Differenz, ist Kern und
Knackpunkt politischen und menschlichen Aushandelns. Wort und
Schrift sind hier, als Träger einer Bedeutung, erst lesbar im Kontext
einer ethischen Anleitung zur Praxis. In einer oft zitierten Schlüssel-
stelle sagt Mendelssohn in seiner Schrift Jerusalem: »Ich erkenne keine
anderen ewige Wahrheiten, als die der menschlichen Vernunft nicht
nur begreiflich, sondern durch menschliche Kräfte dargetan und be-
währt werden können«.5

Mendelssohns Appell zur Bewährung ist deutlich verknüpft mit
dem Verzicht auf den Anspruch, eine geoffenbarte Wahrheit stehe über
dem rechten Handeln, das sich aus menschenfreundlicher Einsicht er-
gibt. Aus den Maximen, Lebensregeln und Geboten der Religion lasse
sich zwar sehr wohl das vernunftgeleite Handeln erhellen, aber der
Sinn der biblischen Schriften wird nicht aus einer geschlossenen Exe-
gese, sondern vom Leben her durch vernunftgeleitete und kritisch re-
flektierte Handlungen erkundet. Mendelssohn weigerte sich, in den

145

»Der Ungrund des Widerspruchs«

3 Moses Mendelssohn: Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, und Vor-
rede zu Manasse Ben Israels ›Rettung der Juden‹, hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001,
S. 100f. Im Weiteren nach dieser Ausgabe zitiert.
4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 83–85.
5 Mendelssohn, Jerusalem, S. 86.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutischen Zirkel hinein zu springen und einer Sehnsucht nach
Parusie anheimzufallen. Damit legte er die Grundlagen dessen, was wir
heute als pluralistische Konzeption von ziviler Gemeinschaft, ziviler
Religion und ziviler Kultur bezeichnen. Mendelssohn richtete also
den Blick auf die gesellschaftliche Realität. Er stellte sich der Frage,
wie Staat und Religion zu ordnen wären, um Handlung und Gesin-
nung, »Bewegungsgründe« und »Wahrheitsgründe« durch »öffent-
liche Anstalten so einzurichten, dass sie zum allgemeinen Besten über-
einstimmen«. In Mendelssohn aufklärender Rhetorik ist Religion eine
höchst inspirierende Quelle des Verhältnisses der Menschen gegenüber
Gott, die – er nennt alle drei in einem Atemzug – »für die Kirche,
Synagoge oder Moschee« gleichermaßen zutrifft, nicht jedoch für die
Verhältnisse der Menschen gegeneinander, die allein Gegenstand der
bürgerlichen Verfassung sein sollen.6 In diesem Konzept werden Ein-
sichten, Gebote oder Lebensregeln sehr wohl unter dem Leitbegriff
Offenbarung vermittelt, doch Worte und Schrift behalten »kein Men-
schenalter ihren Sinn unverändert«, sondern erlangen durch die his-
torische Entwicklung einen neuen Bedeutungsreichtum. Hier haben
wir also die bereits erwähnte Unterscheidung von Signifikat und Sig-
nificans: Jede Schriftlichkeit ist in der Mendelssohn’schen Diktion in
sich problematisch, indem das Zeichen, das Schrift-Alphabet der Of-
fenbarung, schon menschliche Konvention darstellt und als anthro-
pologisch-historisches Kulturgut – »Cultur ist ein Fremdling in der
Sprache« – einem unausweichlichen Bedeutungswandel unterliegt. Ca-
rola Hilfrich und auch Amos Funkenstein haben auf diese »scharfe
Wendung zu Fragen über Sprache und Kultur« bei Mendelssohn hin-
gewiesen.7

Mit Moses Mendelssohn (1729–1786) steht aber auch ein Philo-
soph der Aufklärungszeit vor uns, der keineswegs in der gern gepfleg-
ten Vorstellung einer umfassenden, neuen ›Aufklärung‹ aufzugehen
bereit gewesen war. Seine Skepsis galt einem Aufklärungsbegriff, der
die Aufklärung selbst schon als geschichtliche Bewegung verstehen
wollte: als eine Bewegung nämlich, die absolute Einheit predigte, wo

146

Jacques Picard

6 Mendelssohn, Jerusalem, S. 39.
7 Amos Funkenstein: Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a. M. 1995,
S. 160–165; zitiert: Carola Hilfrich: »Cultur ist ein Fremdling in der Sprache«. Zu Mo-
ses Mendelssohns Kulturbegriff, in: Bernhard Greiner u. Christoph Schmidt (Hg.), Ar-
che Noah. Die Idee der ›Kultur‹ im deutsch-jüdischen Diskurs, Freiburg i. Br. 2002,
S. 25–48.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie immer noch partikular war, und Universalität in Anspruch nahm,
wo bloß eine spezifische Religion oder eine einzelne Kultur gemeint
war. Moses Mendelssohns Reserve gegenüber dieser Tendenz, Partiku-
lares in einen totalisierenden oder holistischen Anspruch zu überfüh-
ren und solche Überführungen geschichtsphilosophisch zu legitimie-
ren, zeichnet sein Leben und Wirken aus. Damit begriff er im Schoß
der eigenen Epoche die Problematik der Andersheit, der Differenz als
eine politisch-semiotische Konstellation. Er hat damit auch die Kon-
stellation bezeichnet, die den Anspruch der Aufklärung in ihre Krise
überführen muss, also jene Entropie, wo vermeintliche Einheit gegen
die Andersheit gestellt wird und zur Intoleranz führt. Es gab deswegen
für Mendelssohn, angesichts den Erwartungen seiner christlichen Um-
welt, auch keinen Anlass, weder von der eigenen Religion oder Traditi-
on abzurücken noch in eine andere Glaubenswahrheit überzutreten.
Mendelssohns Aktualität liegt in seiner Einsicht, dass Aufklärung und
Kultur, Theorie und Praxis als zueinander widerständige Seiten erst
noch zu vermitteln wären.8

Die Spannung zwischen universaler Rationalität, in der das Poten-
tial zur Verallgemeinerung angelegt ist, und gesellschaftlicher Realität,
in der die kulturelle Situation als partikulare Perspektive, als Wunsch
nach einer eigenen kulturellen Identität bzw. Zugehörigkeit manifest
wird, macht dieses delikate Verhältnis von Aufklärung und differenten
Kulturen bzw. kulturellen Formen des Lebens deutlich. Einerseits
spricht Aufklärung aus der Autonomie, die in der Theorie unteilbare
Unabhängigkeit benötigt und deren einziges Mittel im Sich-Aufklären
selbst besteht; andererseits ist alle gesellschaftliche Wirklichkeit, in der
sich Menschen als Bürger und Bürgerinnen vorfinden, schon stets an
Kultur gebunden und von deren vielfältigen Formen und Ausdrucks-
weisen geprägt.9 Darin liegt eben der Witz der semiotischen Unter-
scheidung, wenn das Erhabene nicht dem Naiven anheimgestellt wer-
den soll.

Unbeschadet seiner prinzipiell angenommenen Autonomie und
Universalität ist das menschliche Denken gemäß Mendelssohn darauf
angewiesen, sich in einem kulturellen Zusammenhang erklären zu

147

»Der Ungrund des Widerspruchs«

8 Dazu vgl. Carola Hilfrich: »Lebendige Schrift«. Repräsentation und Idolatrie in Mo-
ses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, München 2000, S. 41 ff.
9 Dazu Willi Goetschel: Moses Mendelssohn und das Projekt der Aufklärung, in: The
German Review 7, 1996, S. 163–175, bes. S. 171.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen und diese kulturelle Bindung an Tradition zu respektieren, ohne
sich darin in ›edler Einfalt‹ zu beschränken. Diese Konstellation hat die
Suche nach dem gemeinsamen ›Ungrund des Widerspruchs‹ immer
wieder vor lokal bedingte, historisch erklärbare Ansprüche gestellt,
wenn kulturelle Formen, wie sie in Überlieferungen zum Ausdruck ge-
langen, sich selbst als universalen Horizont und damit vermeintliches
›Endziel‹ darstellten. Diese wiederkehrenden Verführungen auf dem
Feld des Politischen werden dann manifest in messianischen Schwär-
mereien, geschichtsphilosophischen Einklammerungen, apokalypti-
schen Ideologien, Ansprüchen auf Weltherrschaft, popularisierendem
Reden – Wirkungen, die Isaiah Berlin als die »zügellose«, aber auch
»bleibend wirksame« Seite der Romantik charakterisierte.10 Mendels-
sohn zog hingegen das Fragmentarische, oder genauer: den philoso-
phisch gewitzten politischen und kulturellen Diskurs vor. Dies macht
sein Denken und sein Leben ohne Zweifel zu einem prüfenswerten
Modell für Reflexionen unserer Gegenwart. Denn es war Mendels-
sohn, der radikale Toleranz und politischen Wahn als gesellschaftspoli-
tische Gegenzüge und damit auch die Möglichkeit, dass Toleranz in die
Krise kommen kann, überhaupt begriff. Wenn man seine Schriften
liest, wird auch deutlich, dass er sich weigerte, seine semiotisch begrün-
dete Kritik in eine irgendwie entfernte metasprachliche und metahis-
torische Aufhebung zu überführen. Er wollte die zu Tage tretenden
Spannungen in keinem Fall in chiliastischen Einbildungen, imaginier-
ten Totalitäten oder geschichtsphilosophischen Konstrukten arretiert
wissen. Das Wissen um die zeit- und raumgebundene Verschiedenheit
der Bedeutungen der Zeichen ließ ihn erkennen, dass der ›Ungrund des
Widerspruchs‹ nur auszuloten, nicht aber aufzuheben war.

Naheliegend war, das Verfahren des Sich-Aufklärens auch auf die
Deutung der jüdischen Religion und Kultur zu beziehen. Gegenüber
den sozial eingeschliffenen Konventionen eine dem Wandel angemes-
sene Deutung des Judentums zu provozieren, und dabei zu einer sol-
chen Deutung ohne den rechtlichen Zwang nach dem Spiel eines Jus
circa sacra zu gelangen, war bei Mendelssohn in der Unmöglichkeit
fundiert, Glauben und Gesinnungen zu delegieren oder gar einzufor-
dern. Religion instruiert eine prinzipiell individuelle Existenzweise, in
der Totalkonzepte, wie imaginierte Erlösung, kollektive Ermächtigung
oder revolutionärer Sturz, unangemessen sind. Religion, im Sinne

148

Jacques Picard

10 Isaiah Berlin: Die Wurzeln der Romantik, hg. v. Henry Hardy, Berlin 2004, 203–247.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mendelssohns naturrechtlich eingebunden, kann deshalb per se kein
Rechtsprinzip begründen. Dies annehmen zu wollen, wäre nur eine
Form der Idolatrie. Aus einer jüdischen Perspektive, wie sie Mendels-
sohn konstruierte, ist zudem eine Scriptura sola, das heißt eine Theo-
logie ohne mündliche Tradition, die sich im ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ fortdenkt und von der Quelle, der Schrift, immer wieder
emanzipiert, undenkbar.11 Solcherart kommt eine Deutung und Be-
trachtung des Judentums einer aus der Tradition geschöpften Umko-
dierung gleich, die aus einer theologischen Konstruktion wie auch von
kultischen Konventionen weg zu einer ethischen Praxis im Alltag ge-
langt.

Die Fülle von Mendelssohn-Interpretationen, die sich durch das
19. Jahrhundert ziehen, sind von Alexander Altmann, dem Heraus-
geber der Werke Mendelssohns, schon eingehend vermerkt worden.12

Diese Fülle ist wirkungsgeschichtlich durch teils idealisierende, teils
Mendelssohn aus dem Philosophiekanon exkludierende, aber auch ihn
apologetisch in Schutz nehmende Momente gekennzeichnet. Sie sind
von rezeptionsgeschichtlichem Interesse, weil sie gedankliche Reflexe
nach dem jeweiligen Bedürfnis späterer Zeit darstellen. Deswegen
drängt sich als erstes Verfahren auf, sie zunächst als historisches Mate-
rial zu verstehen, welches wegzuräumen ist, um Mendelssohn in seiner
Epoche selbst zu Gesicht zu bekommen. David Sorkin versuchte als
erster, Mendelssohn aus einer verzerrenden Legendenbildung und Ste-
reotypisierung herauszulösen und ihn an seine Epoche zurück zu er-
statten; er sieht ihn als Vermittlungsinstanz einer religiösen Aufklä-
rung, die das sokratische und das mosaische Gesicht im Phänomen
Mendelssohn sichtbar werden lässt.13 Mendelssohn, der es – im Kon-
text des preußischen Staates gelesen – nie weiter als zum sogenannten
Schutzjuden in einer unteren Klassenzuteilung gebracht hatte, lebte
nicht nur wirtschaftlich, sondern auch rechtlich in einer prekären Si-
tuation. Ohne christliche Freunde, vorab Friedrich Nicolai und beson-
ders Gotthold Ephraim Lessing, der ihm in seinem ›Nathan der Weise‹
eine Denkmal setzte, wäre Mendelssohn gesellschaftspolitisch nicht

149

»Der Ungrund des Widerspruchs«

11 Dazu Gershom Scholem: Tradition und Offenbarung als religiöse Kategorien des
Judentums, in: Scholem, Judaica 4, Frankfurt a. M. 1984, S. 189–228.
12 Alexander Altmann: Einleitung, in: Moses Mendelssohn, Jubiläumsausgabe, Bd. 8:
Schriften zum Judentum 2, Stuttgart / Bad Canstatt 1983, S. lxvi–lxxxviii.
13 David Sorkin: Moses Mendelssohn and the Religious Enlightenment, London 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkbar gewesen. Die Provokation durch Johann Caspar Lavater, die
übrigens den Basler Staatsschreiber und Freund Mendelssohns Isaac
Iselin gegen Lavater aufbrachte, setzte Mendelssohn einem nicht gerin-
gen Risiko aus, den preußischen Behörden verdächtig zu werden, wenn
seine Entgegnung nicht vorsichtig genug ausfiel. Er war als Jude im
eigentlichen Sinne des Wortes ›toleriert‹, nur aufgrund von ›Schutz-
steuern‹ geduldet, ohne die Sicherheit eines bürgerlichen Rechts zu
genießen.

Dem Verfahren der historischen Kontextualisierung Mendels-
sohns steht ein alternativer Vorschlag gegenüber. Carola Hilfrich hat
vorgeschlagen, eine »Reiteration« von Mendelssohns Schreiben zu wa-
gen, um ihn auch heute angemessen verstehen zu können.14 Im Rah-
men der hier an dieser Tagung aufgeworfenen Frage nach ›Toleranz
heute‹ neige ich eher diesem Verfahren zu, ohne deswegen die histori-
sche Situierung auszuschließen oder das Interesse an Ideengeschichte,
wie es Dominique Bourel vertritt, wenn er Mendelssohn zwischen
Leibnitz und Kant ansiedelt, zu negieren.15 Mein Interesse an Men-
delssohn ist, sein Schreiben als anhaltenden Widerstand gegenüber to-
talisierenden, starr hierarchischen, teleologischen oder hegemonialen
Ordnungen allgemeinen Denkens lesbar zu machen. Mendelssohn
selbst hatte zum Beispiel am Ende seines 1783 erschienen ›Jerusalem‹
die Furcht geäußert, dass der eine Verfassung beratende »Congress in
Amerika das alte Lied […] einer herrschenden Religion« anstimmen
könnte.16 Herrschende Religion – das wird heute ohne Zweifel lesbar
als Anspruch auf Totalitarismen, die gemäß der Analyse von Hannah
Arendt sich in Antisemitismus, Nationalsozialismus und Stalinismus
weltlich Bahn brachen.17 Wir können zu diesen säkularen politischen
Theologien, die im Grund der Moderne idolatrisch sind, heute alle re-
ligiösen Fundamentalismen und die aus ihnen Profit ziehenden Kräfte
des Terrors dazu rechnen.

In der politischen Auseinandersetzung, in der die unterschiedli-

150

Jacques Picard

14 Hilfrich, »Lebendige Schrift«, hat zu diesem Verfahren den Begriff der Reiteration
vorgeschlagen.
15 Dominique Bourel: Moses Mendelssohn, Begründer des modernen Judentums, Zü-
rich 2007.
16 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134, dort Fußnote 22. Hervorhebung im Text.
17 An dieser Stelle weise ich darauf hin, dass Hannah Arendts Studie Ursprünge des
Totalitarismus, erstmals 1951 auf Englisch erschienen, fast 60 Jahre danach durch Idith
Zertal auf Hebräisch publiziert worden ist (Hakibbutz Hameuchad, 2010).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Weltteile sich aus ihrer je eigenen Vergangenheit zu begreifen
versuchen und gleichzeitig im gemeinsamen Reden von der Globalisie-
rung ihre Identitätsbedürfnisse, ihre kulturellen Verschiedenheiten
und ihre Furcht vor Traditionsverlust ausformulieren, ist die Bedeu-
tung und die Wahrnehmung religiöser Konflikte gewachsen.18 In his-
torischer Perspektive ist diese Wahrnehmung bereits für die 1920er
und 30er Jahre in Nordamerika zu verzeichnen, wenn wir die deut-
lichen Absagen an einen kulturellen Monismus im Denken von John
Dewey, Oliver Wendell Holmes und Randolphe Bourne beachten; dies
stand damals im Zeichen eines liberal-protestantischen Diskurses, der
von jüdischen und afroamerikanischen Intellektuellen, wie Franz Boas
oder Alain Locke, sekundiert wurde und seither als ›Pragmatismus‹
und ›Pluralismus‹ firmierte.19 Horace Kallen, der amerikanisch-jüdi-
sche Philosoph dieser Denkrichtung, verstand 1924 unter dem Zionis-
mus gar ein Pluralisierungskonzept für eine ›Amerikanisierung‹ des
Judentums, das kulturell mehrstimmig orchestriert sein würde.20 Seit
den 1960er Jahren, begleitet von Ölkrise und den Verwerfungen in
kommunistischen und kapitalistischen Gesellschaften, ist auch das
Wiedererwachen der Religionen spürbar geworden. Es erscheint als
Phänomen der sozialen und kulturellen Identitätssuche: Die alten For-
men von Existenz sind, wie Saul Bellow vermerkt hat, ausgelaugt und
die neuen noch lange nicht in Sicht.21 Wo diese Schieflagen in Form
von drastischen Gewaltkonflikten und terroristischen Aktivitäten ka-
taklystisch wahrnehmbar und durch Medien ein entsprechendes Ge-

151

»Der Ungrund des Widerspruchs«

18 Mitchell Cohen: In Defense of Shaatnez. A Politics for Jews in Multicultural Ame-
rica, in: David Biale, Michael Galchinsky, Susannah Heschel (Eds.), Insider/Outsider.
American Jews and Multiculturalism, Berkeley / Los Angeles 1998, S. 34–54.
19 David A. Hollinger: Science, Jews, and Secular Culture. Studies in Mid-Twentieth-
Century American Intellectual History, Princeton 1996, S. 17–59. Louis Menand: The
Metaphysical Club. A Story of Ideas in America, New York 2001, S. 337–408. George
Hutchinson: The Harlem Renaissance in Black and White, Cambridge / London 1995,
S. 29–93. Ein bemerkenswertes Zeugnis dieser Frucht findet sich bei Alain Locke u.
Bernhard J. Stern: When Peoples Meet. A Study in Race and Culture Contacts, New
York / Philadelphia 1942, 2. Aufl.1946.
20 Horace M. Kallen: Culture and Democracy in the United States [1924], hg. von Ste-
phen J. Whitfiled, New Brunswick 1988, S. 59–117.
21 Saul Bellow, im Gespräch mit Michael Ignatieff und Martin Amis, in: Voices, Moder-
nity and its Discontents, London 1987. Dazu vgl. Jonathan Rutherford: A Place Called
Home. Identity and the Cultural Politics of Difference, in: Ders. (Hg.), Identity. Com-
munity, Culture, Difference, London 1990, S. 9–27.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht erhalten, wie es der 11. September 2001 vor Augen führte, stellt
sich jeder Gesellschaft die Frage nach den Grenzen der Toleranz in
einem Zeitalter der Ungewissheiten. Was aus dem Dunkel des 20. Jahr-
hunderts, insbesondere in den Kriegen, Genoziden und Brüchen der
1910er bis 40er Jahre hervortritt, spiegelt sich, über das Ende des
Jahrhunderts hinaus, in Gegenfacetten, in kritischen Theorien, im
Rechtswandel, im Postkolonialismus wider. Es handelt sich um Gegen-
facetten, die eine Problemanzeige transportieren: den sukzessiven Ver-
trauensverlust in jene Definitionsmächte, die nach der Abhalfterung
einstiger imperialer Projekte und Kriegsideologien nun das Verdienst
um Emanzipation, Abolitionismus und Demokratie in der Welt für sich
allein beanspruchten. Die Resistenz dagegen, so in Gestalt der Vokabel
›Postkolonialismus‹, provoziert wiederum das Aufkommen neokonser-
vativer Kräfte. Das mit solcher Emotionalität verknüpfte Interesse fin-
det heute – ernst zu nehmende und deshalb stets kritisch zu prüfende –
Resonanzböden, so wenn in konservativ gestimmten Kreisen befürch-
tet wird, dass die Idee einer universalen Moral preisgegeben und statt-
dessen in der Gesellschaft eine ›religiöse‹, sprich: ›islamische‹ Missio-
nierung der ›westlichen‹ Welt propagiert werde.22

Wenn von Kulturen im Plural die Rede ist, dann ist vorweg zu
sagen: ›Multikulturalität‹ ist eine gesellschaftspolitisch begriffene Rea-
lität und nicht eine Utopie von Intellektuellen – auch das eine semioti-
sche Unterscheidung, die sich edler Einfalt und naiver Betrachtung ent-
windet. Vor allem aber ist zu betonen, dass die Allgemeine Erklärung
der Vereinten Nationen, die Idee der Menschenrechte als Völkerrecht
zu etablieren, in einem Moment der Geschichte verkündet wurde, als
deutlich war, dass man sich dafür kaum mehr auf die menschliche Na-
tur berufen konnte. Erst der Krieg gegen ein Regime des gesetzlichen
Unrechts katalysierte die Idee der Menschenrechte, wie sie seit dem
späten 18. Jahrhundert in 150 Jahren ausformuliert wurden, in eine
universale Erklärung, international verbindliche Normen zu schaf-
fen.23 Diese gelten, wie dies auch jüdische Juristen gesehen haben, seit-
her einzig dem Schutz des Individuums, nicht aber dem des Kollektivs,

152

Jacques Picard

22 Als ein Dokument solcher Befürchtungen vgl. u. a. Daniel Pipes, The Danger Within.
Militant Islam in America, in: Commentary, 112/4, November 2001, S. 19–24.
23 Dazu Johannes Morsink: The Universal Declaration of Human Rights. Origins, Draf-
tings and Intent, Philadelphia 1999, S. 36–91, der die ablehnenden Haltungen einzelner
Staaten zur Darstellung bringt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


will sagen: kulturellen oder religiösen Minderheiten.24 Und die Not-
wendigkeit gesetzlicher Moral lag nicht im utopischen Glauben an die
menschliche Vernunft, wozu es nach den Erfahrungen im Genfer Völ-
kerbund keinen Anlass gab, sondern einfach in der Erinnerung an den
menschlichen Horror.25 Menschenrechte samt ihren spezifischen Nor-
men bestehen also nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegenüber dem Andern ist. Sie
entstehen aus historisch-politischen Gründen, aus den »Zeugnissen
der Furcht«, und weniger aus Erwartungen, die durch religiöse, mora-
lische oder kulturelle Hoffnungen, die naturgemäß immer partikular
oder gruppenspezifisch bleiben, genährt sind.26

Als rechtspolitische Realität erweist sich der geschilderte Umstand
als entscheidendes Argument in doppelter Richtung: Einerseits zu-
gunsten des menschenrechtlichen Universalismus, andererseits zu-
gunsten von Pluralismus innerhalb einer partikularen Gemeinschaft
selbst. So forderte Monika Maron in ihrer Rede zur Verleihung des
Lessing-Preises eine Reformierung des Islams mit Berufung auf Men-
delssohn, denn Letzterer sei nicht nur gegen den mächtigen preußi-
schen Staat gestanden, sondern hätte auch gegen das Rabbinat ge-
kämpft, dessen Interesse auf die religiöse und soziale Einschließung
des Judentums gerichtet war.27 Dieser Hinweis führt uns zur Gegen-
frage, ob denn dadurch nicht auch die Identität, die kulturelle Selbst-
behauptung einer Gemeinschaft, verloren gehen könnte. Denn wo
Menschen sich an ihrer Herkunft orientieren und wo sich Menschen
aus religiöser, geschlechtlicher oder anderweitig lebensideologischer
Begründung als Gruppe konstituieren, spielt die Möglichkeit einer
Identifizierung mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine er-
hebliche Rolle. Diese Werte werden zur Tradition erklärt und in neuer
Bewusstheit als Fundus der Wertorientierung imaginiert und mittels
Rückgriffen legitimiert. Um dies in einer offenen Gesellschaft aller-

153

»Der Ungrund des Widerspruchs«

24 Vgl. Jacques Picard: Zwischen Minoritätenschutz und Menschenrecht – Paul Gug-
genheims Rechtsverständnis im Wandel, 1918–1950, in: Jahrbuch des Simon-Dubnow-
Insituts, IV, 2005, S. 112–130.
25 Isaiah Berlin: European Unity and Its Vicissitudes, in: Berlin, The Crooked Timber of
Humanity, London 1991, S. 204f.
26 Siehe die Diskussionen in Michael Ignatieff, Human Right as Politics and Idolatry,
hg. v. Amy Gutmann, New York 2001, S. 77ff.
27 Monika Maron: Das Licht des Wissens. Was von Lessing und Moses Mendelssohn
über den Umgang mit dem Islam zu lernen ist, in: Spiegel 4, 2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings bewerkstelligen zu können, ist eine Auseinandersetzung mit den
etablierten Narrativen der Geschichte und Gesellschaft unausweich-
lich. Im günstigen Fall wird ein Diskurs produziert, der als alternative
Fortschreibung von Geschichte und Kultur nachvollziehbar bleibt. Die
Deklarationen literarischer und historischer Selbstdeutung sollen den
Ausgangspunkt profilieren, durch den am Ende ein neues kulturelle
Narrativ einer Minderheit hervorgebracht wird. Für eine Minderheit
würde das Fehlen einer solchen Möglichkeit von Alterität bedeuten,
dass sich eine Gemeinschaft darin schwächt, ihrer allfälligen Anfech-
tung oder ihrer Diskriminierung entgegentreten zu können.

Die Wirkungsgeschichte des Moses Mendelssohn ist dafür ein
einleuchtendes Beispiel. Auf seine Person und auf eine auch explizit
als ›Zeitalter Mendelssohns‹ deklarierte Zeitgeschichte bezogen sich
jene jüdischen Historiker in Deutschland, wie Heinrich Graetz und
Abraham Geiger, welche in der Mitte des 19. Jahrhunderts das Studium
des Judentums und der jüdischen Geschichte als Gegennarrativ begrif-
fen – und das heißt, in der Lesart amerikanisch-jüdischer Intellektuel-
ler heute, als eine eigentliche ›Gegengeschichte‹, um der Dominanz der
christlichen Geschichtsschreibung und deren theologischer Deutung
des Judentums, die weitgehend negativ und judenfeindlich war, begeg-
nen zu können.28 Die jüdischen Historiker des 19. Jahrhunderts ver-
standen, dass die Sprache einer Minderheit auf die Vergangenheit re-
kurrieren musste, aber in der Absicht, damit eine Zukunft zu schaffen.
Die Konstruktion der jüdischen Geschichte, so der Titel eines 1846 er-
schienen Essays von Graetz, kam einer Innovation gleich, einer – da-
mals noch im Zeichen des philosophischen Idealismus ausformulierten
– Historisierung und Erfindung von Tradition, um der Minderheit über
die Postulierung eines eigenen modernen Volkbegriffs – im Sinne Be-
nedict Andersons als imaginierte Gemeinschaft – Achtung nach innen,
Selbstbehauptung nach außen und bürgerliche Anerkennung im All-
gemeinen zu verschaffen.29

154

Jacques Picard

28 Siehe Susanna Heschel: Jewish Studies as Counterhistory, in: Biale, Galchinsky, He-
schel, Insider/Outsider, S. 101–130.
29 Heinrich Graetz: Die Konstruktion der jüdischen Geschichte. Eine Skizze [1846], Ber-
lin 1936. Der Autor von 1846 sah sich in seinem Essay selbst als im »Zeitalter Mendels-
sohns« lebend. Zur geschichtstheoretischen Einordnung vgl. das Nachwort von Ludwig
Feuchtwanger in dieser Ausgabe des Schocken-Verlages. Zum Begriff der imaginierten
Gemeinschaft vgl. Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism, London / New York 1991, S. 155–163.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohne eigene Geschichte keine gemeinsame Zukunft: Perspektiven
lassen sich, so die Erkenntnis, nur durch eine Erinnerung gewinnen, als
einem kognitiven Akt, mit dem ein Zugang zur Welt und gleichzeitig
der Ausbruch aus Festlegungen durch äußere Vorurteile und domi-
nante Deutungen möglich ist. Allerdings – und dies ist die Grenze –
unterliegt eine solche Anstrengung, die ›Sub‹-Version zu leisten, einer
erheblichen Voraussetzung, die zu ignorieren in die Enge und Selbst-
ausschließung führen müsste: Werden die historischen und aktuellen
Wechselwirkungen zwischen dem eigenen ›Ort‹ mit der ›Welt‹ verzerrt
oder verkürzt wahrgenommen, entstehen holistisch Muster von Inklu-
sion und Exklusion.30 Die Entwicklung einer Selbstdeutung über Ge-
schichte und Zukunft ist darauf angewiesen, sich selbst kritisch mit der
Beziehung von Ort und Welt auseinanderzusetzen, wenn sie nicht in
den gruppenspezifischen Innenbereichen kleben bleiben will. Als Vo-
tum ließe sich heute beispielsweise das Ringen um die Rolle und Stel-
lung der Frau im Judentum anführen.31 Auch Marons Deutung des
Islams in ihrer Lessing-Rede, die auf Mendelssohns bzw. seine Aus-
einandersetzung innerhalb der eigenen Reihen im 18. Jahrhundert re-
kurriert, ist ein – auch die Legendenbildung stärkendes – Votum, das in
der Fortschreibung der Emanzipationsdebatten seit dem 19. Jahrhun-
dert steht.32 Allgemeiner formuliert: Findet dieser Vorgang und die
Beleuchtung dieser Konflikte im kulturellen oder historischen Narrativ
einer Gemeinschaft keinen Platz, riskiert jede Gruppe, dass sie von
außen fixiert bleiben wird, weil sie im Innern kulturell nicht innovativ
genug zu werden vermag und an Tabuzonen kleben bleibt. Die Über-
windung von Selbsteinschließungen allerdings garantiert keineswegs
das Ausbleiben von Feindschaft, wie das Beispiel des Antisemitismus
seit 1870 zeigt, der sich weniger gegen religiös-orthodoxe als vielmehr
gegen säkular-liberale Juden richtete. So bieten Fixierungen wie ebenso
die Durchbrechung dieser Fixierungen mittels Reformen leider den
Feinden einer zivilen Gesellschaft und den Gegnern eines selbst- und
kulturbestimmten Deutungsangebotes argumentativ oft gleicherma-
ßen Stoff für ihre offenkundige Nichtbelehrbarkeit.

155

»Der Ungrund des Widerspruchs«

30 Talcott Parson, Structure and Process in Modern Society, New York 1960, S. 16 ff.
31 Für die Schweiz vgl. Valérie Rhein: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konventi-
on. Die Frau im Judentum, in: Frauenfragen, Zeitschrift der Eidgenössischen Kommis-
sion für Frauenfragen (EFK), Bern 2010, S. 69–74.
32 Auf die Legendenbildung um die Person Mendelssohns, die zwischen Verehrung und
Ablehnung schwankt, ist oben schon verwiesen worden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur auf den ersten und oberflächlichen Blick mag deswegen die
Tatsache der Pluralität von Kulturen und Religionen zu irgendwelchen
Relativierungen des Menschenrechtskonzepts Anlass geben, so wenn
etwa behauptet wird, dass die menschenrechtliche Emanzipation ledig-
lich einem ›westlichen‹ oder europäischen Kulturerbe einzuordnen
wäre. Für ein interkulturelles Menschenrechtsgespräch und für das
Aushandeln gegenseitiger Anerkennung erweist sich aber, dass ein re-
duzierender Rückgriff auf unverrückbare Werteformeln nicht ausrei-
chend ist – gerade angesichts der Unrechts- und Genoziderfahrungen,
die in den unterschiedlichen Regionen des Globus feststellbar sind.
Vielmehr bezeichnet die dem menschenrechtlichen Universalismus
eingeschriebene Aufklärung jenen Anspruch auf Mündigkeit des In-
dividuums, das sich in unterschiedlichen kulturellen Kontexten ver-
wirklichen will und dafür auf die Idee der Gerechtigkeit angewiesen
bleibt.33

Dass heute die Berufung auf geoffenbarte Wahrheiten und auf
gesellschaftliche Privilegien, in welchem kulturellen oder religiösen
Lebenszusammenhang auch immer, nicht mehr ausreicht, lässt uns an
Mendelssohn denken. Moses Mendelssohn in Zürich, in New York, in
Jerusalem, in Islamabad oder in Mumbai würde uns heute vermutlich
darauf hinweisen, dass den differenten Welt- und Schriftdeutungen
innerhalb von lokalen Gesellschaften gerecht zu werden, nicht leicht
fällt und auch ziemlich paradox erscheint. Er würde vielleicht wieder-
um von der gemeinsamen Suche nach dem ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ reden – diesmal von der anderen Seite, von der Allgemeinheit
des Sich-Aufklärens her, um die Argumente zu sammeln. Es erschiene
ihm wohl unmöglich, sich auf universale Werte zu berufen, wenn da-
mit exklusiv Ansprüche partikularer Moral begründet werden sollen.
Den Kommentatoren der deutschen Bundesverfassung, die den ersten
Artikel zur Unantastbarkeit der Menschenwürde als überpositives,
transzendenzhaltiges Fenster bezeichneten, das von Sonderinteressen
nicht in Anspruch genommen werden dürfe, würde er ohnehin zustim-
men.34 Ob er sich Forderungen einer ›affirmativ action‹ anschließen

156

Jacques Picard

33 Vgl. Daniel Thürer: Modernes Völkerrecht. Ein System im Wandel und Wachstum –
Gerechtigkeitsgedanke als Kraft der Veränderung, in: Zeitschrift für ausländisches öf-
fentliches Recht und Völkerrecht, Heidelberg Journal of International Law 60, 2000,
S. 557–603.
34 Theodor Maunz, Günter Dürig u.a.: Grundgesetz, Kommentar, Nrn. 2 und 5 zu

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte, bleibt aber ungewiss. Nationale Kulturdefinitionen, ge-
schlechtliche Bevorzugungen, religiöse Privilegierungen oder esoteri-
sche Exklusivität mögen zwar durch moralische Erklärungen gestützt
erscheinen, um kulturelle Differenz oder Herstellung von Gerechtig-
keit oder auch nur Prestige zu beanspruchen. Aber solchen Erklärung
mangelt letztlich Evidenz: Was universal gültig sein soll, kann nicht
mit einer Berufung auf Partikulares begründet werden. Weit eher lau-
fen solche Erklärungen auf seichtem Grund auf: Sie leben von der Wei-
gerung, die eigene Tradition, das eigene Haus auf die Unteilbarkeit von
Grundrechten hin zu befragen. Anders gesprochen: Die Suche nach
dem Ungrund der Widersprüche ist nicht abgeschlossen. Solange das
Problem der Entfremdung des Menschen in den jeweiligen religiösen
und kulturellen Provinzen nicht verstanden und eine gegenseitige
Anerkennung nicht verhandelt werden kann, bleibt diese Geschichte
offen.

Die Praxis, die sich für Mendelssohn damals als zentrale Frage
stellte, ist als Problem – auch nach Immanuel Kant und der Genese
der Bürger- und Menschenrechte – geblieben. Gewandelt hat sich die
Theorie in ihrer lokalen bzw. kulturell spezifischen Sedimentierung,
indem ein globalisiertes Rechtsvokabular, das die Demokratie als
öffentliche Vernunft zum Gegenstand hat, auf abrufbare Bilder und
Referenzen aus den unterschiedlichen Kulturen angewiesen ist, um
vermittelbar zu sein. Amartya Sen hat in dieser Hinsicht eine scharf-
sinnige, kluge Reflexion mit zahlreichen Materialen aus den in Indien
wirkenden Gerechtigkeitsvorstellungen beigetragen.35 Sein Plädoyer
zielt nicht auf die Ausformulierung einer perfekten, umfassenden Ge-
rechtigkeit, die dem kantianischen Idealismus genügen würde, sondern
eher auf das ergebnisorientierte Aushandeln eines Terrains, auf dem
sich Ungerechtigkeit vermeiden und überwinden lässt. In dieser Hin-
sicht ist Sen also ein Mendelssohn und überdies Isaiah Berlin verwand-
ter Denker. Immerhin hat dieses Terrain seine Fixpunkte auf der Karte:
Zu den minimalen Kernbeständen eines Schutzkatalogs der Menschen-
rechte, der durch seine Universalität über religiösen, kulturellen und
politischen Ideologien steht, gelten heute – neben der Unversehrbar-
keit von Leib und Leben und der Respektierung grundsätzlicher Aspek-

157

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Art 1; und Hermann Mangoldt, Friedrich Klein, Das Bonner Grundgesetz, Kommentar,
3. Aufl., Bonn 1989, Bd. 1, S. 34.
35 Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit, München 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te der Menschenwürde in der Privatsphäre – die Verbote der Diskrimi-
nierung, der internationale Straftatbestand des Genozids und die Äch-
tung von Willkürverfahren im Justizbereich.36 Die Genese dieses Ka-
taloges bringt zu Bewusstsein, dass selbst die großen Prinzipien der
Gleichheit, der Freiheit und der Gerechtigkeit konflikthaft in einem
steten ›Ungrund des Widerspruchs‹ stehen, der politisch gemeinschaft-
liches Entdecken erfordert.

Dass das Verbot der Diskriminierung immer noch auf Konstrukte
wie ›Religion‹, ›Rasse‹, ›Farbe‹, ›Geschlecht‹ und ›Herkunft‹ bezogen
werden, macht die Hartnäckigkeit der Vorurteile, gegen die Mendels-
sohn einst in den Kampf zog, auch semiotisch bzw. sprachlich deutlich.
Es gab in historischer Perspektive sehr gute Gründe, dass beispielsweise
die Indische Union in der UNO den – erfolgreich eingebrachten – An-
trag stellte, das Wort ›Farbe‹ in die Erklärung der allgemeinen Men-
schenrechte aufzunehmen (das Wort ist im Text hinter der Vokabel
›Rasse‹ platziert), ist ›Farbe‹ doch ein beredter Ausdruck für die Ge-
schichte der Kolonien, in denen mehr als die Hälfte aller Menschen
einst gelebt hatten.37 Im Abstand von mehreren Jahrzehnten aber sind
diese Signifikanden zumindest als problematisch zu betrachten. Jeden-
falls kontrastiert die Diktion der Vermeidung heute, zumindest in als
›westlich‹ apostrophierten Gesellschaften, mit der lauten Propagierung
des farblich und sexuell ›multikulturell‹ Attraktiven, dem morpho-
logisch-visuelle Qualität und entsprechende Beachtung in Moden und
Medien zukommt. Ali Sethi hat uns jedoch am Beispiel seiner Heimat
Pakistan letzthin deutlich gemacht, wie Vorurteile als Kategorien ver-
schoben werden können. Anstelle der ›Rassen‹ oder ›Farben‹ treten
heute wiederum auch die ›Religionen‹ als Konstrukte auf den Markt-
platz des Politischen und seiner Reden. In den Schulen erwirbt man
sich löbliche Punkte durch die nachgeplapperte These, wonach die Hin-
dus und Muslime des Subkontinents historisch zwei distinkte und se-
parate Nationen wären (»Two Distinct and Separate Nations«).38 In

158

Jacques Picard

36 Zur Diskussion eines interkulturellen Normenkonsenses vgl. Alison Dundes Ren-
teln: International Human Rights. Universalism Versus Relativism, Newbury Park
1980; dazu auch Heiner Bielefeld: Menschenrechte – universaler Normkonsens oder
eurozentrischer Kulturimperialismus, in: Manfred Brocker u. Heino Nau (Hg.), Ethno-
zentrismus. Möglichkeiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs, Darmstadt 1997,
S. 256–268.
37 Morsink, Universal Declaration, S. 102–105.
38 Ali Sethi: Two Distinct Nations, in: New York Times, June 11, 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Reihung wird Religion zum wichtigen, hoch geplusterten Glied
einer Kette, das ethnische, nationale und letztlich implizit ›rassische‹
Begründungen oder Erklärungen für Krieg, Krisenbewirtschaftung
und gesellschaftliche Konfliktaustragung auffährt.

Wir können hier von einer Theologie sprechen, die in der Tradi-
tion der ethnizistischen Politik – mit ihrem Machtanspruch auf den
Körper und das Denken – steht. Es wäre beispielsweise auch zu unter-
suchen, wie in Israel der politische Diskurs unter den jüdischen Israelis,
die aus aller Welt zugewandert sind und eigene Traditionsbezüge ein-
gebracht haben, bezüglich ›Religion‹, ›Rassen‹ und Farbzuschreibun-
gen geführt wird, wenn es um die Verortung der Nation geht. Oder
mit welchen entsprechenden Vokabeln Palästinenser ihre Auseinander-
setzung im Zuge eines nation-buildings führen. Oder wie in Irland sich
›Religion‹ als Teil sozialer Verhältnisse in einem politischen Konflikt
über Jahrhunderte eingenistet hat. Oder wie in der Schweiz eine medial
hochgefahrene Debatte über Minarette als Symbol des Politischen ver-
sus die Privatheit des Religiösen inszeniert wird. Überhaupt lohnt sich
die Frage, welche neue Funktion ›Religion‹ als Substitut für Sozial-
bzw. Körperpolitik und seine Inszenierungen in den Metaphern von
›Blut‹ oder ›Farben‹ oder ›Geschlecht‹ an irgendeinem Punkt der Welt
spielt, und inwiefern damit soziale Ungleichheit und eine partikular
gemünzte Inanspruchnahme von monetären, schulischen, sexuellen
oder anderweitigen Privilegien begründet werden.

Immerhin und bei all solcher Skepsis gegenüber dem hier proble-
matisierten Enthusiasmus der Menschenrechtsrhetorik und einem ent-
sprechenden Missbrauch durch ideologische Propagandisten – durch
den menschenrechtlichen Universalismus wurde auch die reflexive
Distanz gegenüber der eigenen Tradition gewonnen, mit denen in Eu-
ropa der Diskurs der Verständigung mit Menschen anderer Herkunft
oder Orientierung über eine gesicherte und friedliche Koexistenz ge-
führt werden konnte. Darin sind europäische Juden präsent.39 Es geht –
verallgemeinert gesprochen – um die Innovation einer community of
communities und einer Kultur der Kulturen, um eine gemeinsam ge-
teilte Öffentlichkeit, wie sie in den Gedanken der deutsch-jüdischen
und besonders auch den schottischen Aufklärern in zentralen Ansätzen

159

»Der Ungrund des Widerspruchs«

39 Ein Plädoyer dazu bietet Diana Pinto: Juden im multikulturellen Europa?, in: Baby-
lon 19, 1999, S. 119–127. Ebenso das Vorwort bei Biale, Galchinsky, Heschel, Insider/
Outsider, S. 1–13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausformuliert worden ist. Pluralismus innerhalb einzelner Religionen
und Kulturen ist – vielleicht und vermutlich – ein Schlüssel für die
Selbsterhaltung einer Gruppe, für die Reaktualisierung der eigenen
Gemeinschaft in einer komplex gewordenen Welt. Jedenfalls aber ist
Pluralismus einer, wenn auch nur einer der Faktoren, um Toleranz in
multireligiös und multikulturell gewordenen Gesellschaften auf die
Dauer zu etablieren. Dahinter öffnet sich dann das Feld des sozialen
Kapitals, die Frage nach Gerechtigkeit, das Erfordernis der Umvertei-
lung, die Debatte über Eigentumspolitik, das Skandalon um den Besitz
von fremdem Leben und Körpern. In den Worten Mendelssohns: »Wer
die Wahrheit liebt, liebt den Frieden« – was ein konkretes Verfahren
der Verhandlung der Andersartigkeit im Zeichen universal verfasster
Regeln meint, die den Fragen nach Gerechtigkeit und Ausgleich zu
entsprechen imstande sind.40 Wenn dies in Normen und Formen des
Zusammenlebens überführt wird, dann im Bewusstsein der Universali-
tät der Menschenrechte – nicht als einer neuen Idolatrie, die gegen
Traditionen und Innovationen des kulturell Anderen gesetzt werden,
sondern als 360-Grad-Blick, der gewitzt aus historischer Erfahrungen
die vielen ›Provinzen des Menschen‹ (Elias Canetti) mit Besonnenheit
und Scharfsinn zu wägen weiß.

Was mit Mendelssohns Werk und Beispiel vorliegt, ist keine Apo-
logie der einen oder anderen Seite von Judentum, sondern eine poli-
tisch-semiotische Theorie, in der die Bereiche von Recht und Religion,
von Politik und Theologie aufgetrennt und entflechtet werden. Dieser
Gewinn an Autonomie steht nicht gegen die Tradition, sondern wirkt
als deren Fortschreibung durch die Neubestimmung der Rolle von Re-
ligion, aber auch jener des Staates, an deren Anfang der einzelne
Mensch unbesehen seiner Herkunft und Bindung gestellt wird. Denn
Tradition ist, wie Hermann Levin Goldschmidt aus Zürich, der Stadt, in
der einst Lavater wirkte, betont hat, nicht festgefügt, sondern dyna-
misch auf die Welt hin angelegt, weshalb Mendelssohn, der diese Span-
nung produktiv gemacht hat, ihm als der »erste bewusste Jude auf dem
Boden der Neuzeit« erscheint – die beste Verkörperung der »Freiheit
für den Widerspruch«.41 Mendelssohns Jerusalem definiert die Ver-

160

Jacques Picard

40 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134.
41 Hermann Levin Goldschmidt: Das Vermächtnis des deutschen Judentums, Werke
Bd. 2, Wien 1994, S. 25. Vgl. auch Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit für den Wider-
spruch, Werke Bd. 6, Wien 1993.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tragstheorie nicht, wie noch bei John Locke, dem es um die Vermeidung
von Bürgerkriegen ›aller gegen alle‹ ging, als eine einseitige Kom-
petenzübertragung von Freiheiten des Einzelnen an den Staat als Inha-
ber von ordnender Macht. Eher postuliert Mendelssohn die gegenseiti-
ge Kodierung von Verträgen im Zeichen des Friedens, wodurch das
Partikulare durch stetes Aushandeln sich dem ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ annähert und behutsam, aber durchaus zwingend – und in
einem langen, sehr langen Prozess des Lernens – den universalen
Boden gewinnen will.

161

»Der Ungrund des Widerspruchs«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil 3
»heute«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Micha Brumlik (Frankfurt)

Antisemitismus und Islamophobie – Eine
Diskussionsbemerkung

Dass er es gewagt hat, Islamophobie und Antisemitismus auch nur
miteinander zu vergleichen, hat dem hochverdienten Zeithistoriker
Wolfgang Benz, der im April sein Amt als Direktor des Berliner Zen-
trums für Antisemitismusforschung aus Altersgründen abgibt, eine
hierzulande nur selten zu beobachtende Feindseligkeit eingetragen.
Zumal die Bloggosphäre, also jene Internetseiten, die sich wie »Politi-
cally incorrect« oder die »Achse des Guten« dem Kampf gegen eine
angebliche Islamisierung verschrieben haben, entfesselten ein regel-
rechtes Kesseltreiben. Mit Gründen?

Der beste, meist nur angedeutete Grund bestand im Beharren auf
der Singularität – nein, nicht des nationalsozialistischen Völkermords
an den europäischen Juden – sondern einer judenfeindlichen Einstel-
lung überhaupt. Diese sei strikt von beliebigen anderen Formen von
Rassismus und Sexismus zu unterscheiden. So sei die etwa von Sozio-
logen gestellte Frage »Warum die Juden?« falsch gestellt – frage man
hingegen: »Warum die Juden?«, werde sofort klar, dass keine andere
Ideologie einen solchen Vorlauf habe wie der Antisemitismus: von
pagan römischen Verspottungen der Juden über den blutigen kirch-
lichen Antijudaismus, die rassistische Hetz- und Ermordungspraxis
im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis hin zum ebenfalls
auf Vernichtung zielenden »Antizionismus«. Hinzu kommt die noch
weniger begründete Annahme, dass auf jeden Fall der Islamismus,
womöglich gar der Islam selbst als ganzer judenfeindlich sei. Wenn
dem tatsächlich so wäre, so stellt auch nur der Vergleich eine letztlich
schamlose und moralisch empörende Vermengung von Tätern und
Opfern dar.

Man könnte freilich genauer hinblicken und differenzierter fra-
gen: ob nämlich die heute vielfältig geäußerte Furcht vor dem oder die
Feindschaft gegen den Islam nicht strukturelle Gemeinsamkeiten mit
einer bestimmten Form der Judenfeindschaft aufweist. Gewiss nicht

165

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit jener der SS, wohl aber mit jener eines großen Teils der national-
liberalen Intelligenz des 1871 neu gegründeten deutschen Kaiserreichs.
Man könnte zudem darauf hinweisen, dass diese Judenfeindschaft des
19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts geäußerte judenfeind-
liche Furcht vor einem »Staat im Staate« übernommen hat und über-
nimmt. Heute wird die aus dem 18. Jahrhundert stammende Formel
übrigens durch die zeitgemäß soziologisch belehrte Besorgnis über an-
gebliche »Parallelgesellschaften« abgelöst. Damals wie heute besteht
schließlich die Furcht vor einem Amalgam von »fremder Religion«
und »fremdem Volkstum«. So räumte Sarrazin am 7. 12.2010 im Ge-
spräch mit der taz ein, in seinem Manuskript überall dort, wo ur-
sprünglich »Rasse« stand, auf Anraten des Lektorats »Ethnie« ge-
schrieben zu haben, um anzufügen: »Dann muss man klarmachen,
dass die, die einwandern, sich vermischen sollten. Wir, die Deutschen,
waren dazu immer sehr gut in der Lage, die Juden übrigens weitgehend
auch.« Weitgehend!

Juden galten sich selbst und anderen stets als Gruppe, die sowohl
ethnisch als auch religiös bestimmt war – das scheint heute anders zu
sein, indes: im islamophoben Diskurs werden islamische Religion und
türkische Ethnizität gerne miteinander vermischt. Als jüngstes Beispiel
dafür lässt sich Altbundeskanzler Schmidt anführen, der am 23. No-
vember 2010 der BILD-Zeitung in einem Interview Folgendes zu Pro-
tokoll gab. Auf die Frage, ob er für die Integration von Millionen von
Moslems eine positive Prognose habe, antwortete er:

Nein, nicht für alle und nicht für die nächsten Jahre. Wobei ich natürlich
weiß, dass viele Moslems tatsächlich integriert sind und man sie deshalb nicht
besonders wahrnimmt. Allerdings habe ich erst recht keine positive Prog-
nose, wenn wir weiterhin den Beitritt der Türkei zur EU in Aussicht stellen.
Denn dann würden zig Millionen Moslems freien Zugang zu ganz Europa
haben und unsere Arbeitsmärkte und Sozialsysteme überschwemmen. Da
können wir auch gleich Algerien, Marokko, Libanon, Syrien einplanen. Und
deren Konflikte – etwa zwischen Kurden und Türken – fänden dann in un-
seren Städten statt.

Die geäußerte Angst vor der »Überschwemmung« aus dem Osten aber,
die heute rechtspopulistische Parteien und Agitatoren in allen Nach-
barländern Deutschlands beflügelt und in die Parlamente spült, wurde
auch hierzulande schon einmal beschworen: in jenen 1880er Jahren, als
in Bismarcks Reichsgründung die ersten sozialen Spannungen, politi-
schen Konflikte und ökonomischen Krisen sichtbar wurden und die

166

Micha Brumlik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Euphorie der Gründerjahre beeinträchtigte. In dieser Zeit entstanden
verschiedenste Gruppierungen und Parteien, die ihr wichtigstes Ziel
darin sehen, gegen die Juden zu agitieren; die modernsten unter ihnen
verabschiedeten sich dabei vom traditionell kirchlichen Antijudaismus
und stellten sich – vermeintlich naturwissenschaftlich aufgeklärt – auf
den Boden von Rassen- und Sprachwissenschaft: im Jahr 1879 prägt der
Journalist Wilhelm Marr zum ersten Mal den Begriff »Antisemitis-
mus« mit dem ausdrücklichen Interesse, die Frage der Juden nicht
mehr vom »confessionellen Standpunkt« aus zu betrachten. Der be-
deutende nationalliberale Historiker Heinrich von Treitschke nahm
das Thema auf, verknüpfte es mit der Angst vor Einwanderung und
provozierte so den sogenannten »Berliner Antisemitismusstreit«. In
einem berüchtigt gewordenen Aufsatz aus dem Jahr 1879 – er erschien
in den »Preußischen Jahrbüchern« – schrieb Treitschke:

Über unsere Ostgrenze aber dringt Jahr für Jahr aus der unerschöpflichen
polnischen Wiege eine Schaar strebsamer hosenverkaufender Jünglinge he-
rein, deren Kinder und Kindeskinder dereinst Deutschlands Börsen und Zei-
tungen beherrschen sollen; die Einwanderung wächst zusehends, und immer
ernster wird die Frage, wie wir dies fremde Volksthum mit dem unseren ver-
schmelzen können.

Daher fordert Treitschke von »unseren israelitischen Mitbürgern« ein-
fach:

Sie sollen Deutsche werden, sich schlicht und recht als Deutsche fühlen –
unbeschadet ihres Glaubens und ihrer alten heiligen Erinnerungen, die uns
allen ehrwürdig sind; denn wir wollen nicht, daß auf die Jahrtausende germa-
nischer Gesittung ein Zeitalter deutsch-jüdischer Mischcultur folge.

Heinrich von Treitschke wusste wie heute Thilo Sarrazin, dass man
sich mit pöbelnden Judenfeinden oder Islamfeinden zwar nicht gemein
machen darf, es aber auf jeden Fall sinnvoll sein kann, ihre Wut als
Anlass zu nutzen, ein angebliches Tabu zu knacken:

Die natürliche Reaction des germanischen Volksgefühls hat zum mindesten
das unfreiwillige Verdienst, den Bann einer stillen Unwahrheit von uns ge-
nommen zu haben; es ist schon ein Gewinn, daß ein Uebel, das Jeder fühlte
und Niemand berühren wollte, jetzt offen besprochen wird. Täuschen wir uns
nicht: Bis in die Kreise höchster Bildung hinauf, unter Männern, die jeden
Gedanken kirchlicher Unduldsamkeit oder nationalen Hochmuths mit Ab-
scheu von sich weisen würden, ertönt es heute wie aus einem Munde: Die
Juden sind unser Unglück.

167

Antisemitismus und Islamophobie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei alledem muss man sich klar machen, dass es beim Nachweis der
strukturellen Identität von damaligem Antisemitismus und heutiger
Islamophobie nicht darum gehen kann, die damalige jüdische mit der
heutigen muslimischen Immigration gleichzusetzen, sondern nur da-
rum, die Reaktionsmuster zu vergleichen. Die heutigen Rechtspopulis-
ten mit ihrer heißen Liebe zu den Rechten von Frauen und Homosexu-
ellen sowie ihrer Zuneigung zu den Juden behaupten daher, dass das
der entscheidende Unterschied sei: die damalige Abneigung gegen die
Juden war in der Sache unbegründet, während der heutige Kampf ge-
gen die Muslime sachlich gerechtfertigt und daher Parallelen rein zu-
fällig seien.

Eine Woche nach Helmut Schmidts Interview in der BILD lagen in
Berliner Briefkästen Werbepostkarten von »Pro-Berlin«, die mit einem
Bild des Altbundeskanzlers warben und eine Äußerung von ihm zitier-
ten, nach der »man aus Deutschland mit immerhin einer tausend-
jährigen Geschichte seit Otto I. nicht nachträglich einen Schmelztiegel
machen« könne – ein Zitat, das, sofern es authentisch sein sollte, auch
aus der Feder Heinrich von Treitschkes stammen könnte. Dass es mit
dem Doppelpack von Philosemitismus und Islamophobie denn doch
nicht so gut klappt, zeigen die Forderungen von »Pro Berlin«: »Reli-
gionsfreiheit begründet kein Baurecht für Moscheen und Minarette;
Keine Zwangsheirat von Minderjährigen; Verbot für Beschneidungen
von Frauen; Ehrenmorde sind und bleiben Morde; Schächtungsverbot
zum Schutz der Tiere.« Hier möchte man nun wissen, was wohl der
»Zentralrat der Juden in Deutschland« zur Forderung eines Schächt-
verbots sagen würde.

Aber wie dem auch sei: Für eine Strukturidentität von Anti-
semitismus des späten Kaiserreichs und heutiger Islamophobie, für se-
mantische Überschneidungen in den Äußerungen Treitschkes und Sar-
razins, auch Helmut Schmidts, liegen doch so viele Indizien vor –
Staatsanwälte sprechen hier von »begründetem Anfangsverdacht« –
dass ein Verfahren, sprich eine vergleichende wissenschaftliche Kon-
ferenz, wie sie Benz organisiert hat, nicht nur zulässig, sondern gera-
dezu geboten war. Der Erfolg von Sarrazins Buch, jenes Treitschke des
frühen 21. Jahrhunderts, gibt Wolfgang Benz nachträglich recht – die
Befunde der Münsteraner Religionssoziologen sowie Wilhelm Heit-
meyers neueste »Deutsche Zustände«, die eine auch im Vergleich zu
den europäischen Nachbarländern deutlich erhöhte Islamophobie
nachweisen, bestätigen dies.

168

Micha Brumlik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katajun Amirpur (Zürich)

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von
religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

Dass Iran heutzutage ein Hort des Obskurantismus und der Intoleranz
ist, ist eine Assoziation, die sich kaum als vollkommen unbegründet
zurückweisen lässt. Von dem Gespann Mahmoud Ahmadinejad und
Ayatollah Mohammad Taqi Mesbah Yazdi (geb. 1934), seinem Mentor,
sind Äußerungen verbrieft, die großen Zweifel an der Toleranzfähig-
keit dieses Regimes aufkommen lassen.

Ahmadinejads anti-semitische Tiraden sind hinlänglich bekannt.
Für den innenpolitischen Bereich hat sein Mentor Mesbah Yazdi Wei-
teres hinzugefügt. Mesbah Yazdi ist Geistlicher im Range eines Aya-
tollah, also ein klerikales Mittel- bis Schwergewicht. Ausschlaggeben-
der für seinen gesellschaftlich-politischen Einfluss ist, dass er die
Haqqani-Schule in Qom leitet, eine theologische Hochschule, in der
eine der radikalsten Auslegungen des Islams gelehrt wird. In den letz-
ten Jahrzehnten und Jahren haben zahlreiche Abgänger dieser Schule
ihren Weg in die höchsten Positionen des Staates gefunden, unter
ihnen die letzten drei Geheimdienstminister der Islamischen Republik.
Mit Ali Fallahian zählt ein international gesuchter Verbrecher zu den
Alumni dieser Schule. Fallahian wurde vom Berliner Kammergericht
wegen der Morde im Restaurant Mykonos des Staatsterrorismus für
schuldig befunden.

Um ein Beispiel für das in der Haqqani-Schule Gelehrte zu geben,
sei aus einem Buch Mesbah Yazdis zitiert, das an dieser Schule unter-
richtet wird. Es ist ein Buch über die islamische Regierung, die er als
Alternative zur demokratischen Regierungsform sieht:

In solch einer nicht-religiösen Zivilgesellschaft [gemeint ist die Demokratie,
K. A.], die manche Menschen heute befürworten, haben alle Mitglieder der
Gesellschaft den gleichen Zugang zu den Regierungsämtern. Wenn Iran eine
Zivilgesellschaft würde, bedeutet dies also, dass ein Jude der Präsident dieses
Landes werden könnte, denn alle Menschen wären gleich, und wir hätten

169

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine Menschen ersten und zweiten Grades mehr (ensan-e daraje yek va
do).1

Er schlussfolgert:

Wir müssen entweder Humanisten werden oder Allahisten (ya bayad allah-
ist shavim ya humanist).2

Mesbah Yazdi und Ahmdinejad sind beide gleichermaßen geprägt von
einem Mann, der zwar wenig geschrieben hat, dafür aber umso ein-
flussreicher war. Er ist ein Beispiel dafür, dass der Ausspruch der ame-
rikanischen Akademia publish or perish nicht notwendigerweise
stimmt.3 Die Rede ist von Ahmad Fardid (1909–1994). Fardid ist ver-
mutlich der Begründer des iranischen Antisemitismus. Dieser Antise-
mitismus ist ein sehr modernes Phänomen.4 Und es scheint nicht weit
hergeholt, dass Ahmadinejads antisemitische Ausfälle in weiten Teilen
auf Fardid zurückgehen.

Berühmt machte Ahmad Fardid, dass er einst den Begriff Gharb-
zadegi prägte, das vom Westen Geschlagensein. Er löste damit eine
Lawine aus, denn für die, die in den sechziger Jahren jung waren, war
Westtoxikation der identitätsstiftende Diskurs schlechthin.5 Es war die
Generation, die 1978 eine Revolution machte, um den westlichen Ein-
fluss in Iran abzuschütteln.

Ahmad Fardid gilt als Schüler Martin Heideggers; er selbst be-
zeichnete sich als geistigen Bruder von Heidegger. Fardid wurde unter

170

Katajun Amirpur

1 Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi: Nazariye-ye siyasi-ye eslam (Die politische Theorie
des Islams). Die Erstausgabe erschien im Jahre 2000. Die Verfasserin bezieht sich hier
auf die Version, die auf der Homepage Mesbah Yazdis zu finden ist: http://mesbahyazdi.
org/farsi/?../lib/nazariye2/ch04.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
2 http://mesbahyazdi.org/farsi/?../lib/nazariye1/ch14.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.
2011.
3 Einige der Vorlesungen und Interviews von Fardid sind auf der Homepage http://
www.ahmadfardid.com/ zusammengetragen worden.
4 Siehe dazu: Amirpur, Katajun: »Iran und die Juden. Ein facettenreiches Verhältnis«,
in: Benz, Wolfgang & Wenzel, Juliane: Jahrbuch für Antisemitismusforschung, Bd. 20,
Berlin 2011, S. 240–263.
5 Siehe zur Bedeutung des Gharbzadegi-Diskurses für Iran: Boroujerdi, Mehrzad:
»Gharbzadegi: The Dominant Intellectual Discourse of Pre- and Post-Revolutionary
Iran«, in: Farsoun, Samih K. & Mashayekhi, Mehrdad: Iran – Political Culture in the
Islamic Republic, London 1992, 30–56; Hanson, Brad: »The ›Westoxication‹ of Iran.
Depictions and Reactions of Behrangi, Al-e Ahmed and Shari’ati«, in: International
Journal for Middle Eastern Studies 15 (1983), 1–23.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Schah Professor für Philosophie an der Universität Teheran. Eines
seiner Hauptthemen war, dass der moderne Mensch ohne Ethik leben
würde. In seinen Vorlesungen faszinierte der wortgewandte Fardid –
obschon ihn kaum jemand verstand – mit einer selbsterfundenen Ter-
minologie. Wie Heidegger betrachtete Fardid die Dichtung als »Haus
des Seins«. Er entnahm seine Terminologie für die Heidegger’schen
Begriffe wie »Dasein« oder »Geworfensein« den Ghaselen des Hafez.
Fardid teilt die Geschichte in fünf Perioden: vorgestern, gestern, heute,
morgen und übermorgen. Das »Übermorgen« ist die eschatologische
Endzeit der Geschichte, das Erscheinen des verborgenen Imams wird
verstanden als »Wahrheit des Seins«.

Fardid war bekennender Antisemit. Laut Fardid gibt es nur zwei
Arten von Weltsicht, die den Gang der menschlichen Geschichte be-
stimmen: die jüdische und die nichtjüdische. Was immer Spinoza,
Marx, Adorno, Freud oder Max Weber gesagt haben, ihre Ideen wur-
zelten ausschließlich im Judentum. Deshalb, so Fardid, seien die Juden
Ursache aller sozialen und politischen Katastrophen dieser Erde. Der
westliche Liberalismus als zionistisches Projekt lautete der Titel einer
von Fardids Vorlesungen. Der Schlimmste von ihnen, so Fardid, sei der
Jude Karl Popper gewesen, denn mit Poppers Theorien gingen die An-
hänger des westlichen Liberalismus hausieren. Hiermit waren der Phi-
losoph Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und seine Anhänger gemeint.
Ende der achtziger, Anfang der neunziger Jahre war die philosophische
Bühne in Iran von der Auseinandersetzung der Popperianer und der
Heideggerianer geprägt.

Fardid hat in den dreißig Jahren seiner Professorentätigkeit eine
ganze Generation iranischer Philosophen und Intellektuellen beein-
flusst. Und seit dem Amtsantritt Mahmud Ahmadinejads scheint Far-
did wieder auferstanden zu sein, er ist für seine Anhänger ebenso wie
für seine Gegner aktueller denn je. Ahmadinejad, der der Fardid-Stif-
tung, die sich der Erforschung der Ideen Fardids widmet, kürzlich eine
große Summe hat zukommen lassen, verehrt ihn ebenso wie zahlreiche
gegenwärtige Kabinettsmitglieder und einflussreiche Revolutions-
gardisten. Alle Funktionäre um Ahmadinejad, die heute in Fragen der
Kultur das Sagen haben, sind mit Fardids Gedankenwelt vertraut. Nach
seinen Ideen werden Filme produziert, Schulbücher geschrieben, Ho-
locaust-Konferenzen abgehalten oder die aktuellen Weltprobleme ana-
lysiert – ein Beispiel ist Ahmadinejads Rede vor den Vereinten Natio-
nen im Jahre 2005, bei der Ahmadinejad das Ende des säkularen

171

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitalters proklamierte, die Aufklärung in Frage stellte und über das
schreckliche Erbe des agnostischen Zeitalters dozierte:

Der Westen, der die Schuld für die Folgen seiner säkularen Ver-
fasstheit trage – Kriege, Armut, Gewalt, Verbrechen, Terror, Staatster-
ror und Massenvernichtungswaffen –, gebärde sich arroganterweise als
Richter über andere Völker und versuche, diese durch Einschüchterun-
gen willfährig zu machen. Nur durch eine wachsende Verbreitung von
Spiritualität und Gläubigkeit könnten Gerechtigkeit und Frieden her-
gestellt und dauerhaft garantiert werden. Dazu werde es bald kommen,
wenn der Mahdi wiederkehrt und – in der Terminologie Fardids – das
Übermorgen beginnt, die Wahrheit des Seins.6

Das hat Reaktionen unter iranischen Intellektuellen provoziert.
Abdolkarim Soroush beispielsweise wirft Fardid vor, geistiger Vater
der im iranischen Diskurs hoffähigen Gewaltverherrlichung zu sein.
Er habe die Menschenrechte abgelehnt, weil sie westlich seien und habe
mit dieser Idee das Klima Irans vergiftet.7 Und nicht nur stammten
sämtliche Argumente gegen die westliche Demokratie, die Menschen-
rechte, Toleranz und Freiheit, die den heutigen iranischen Diskurs be-
stimmen, von ihm, sondern vor allem der – wie Soroush sagt – neue
Antisemitismus. Soroush schreibt über den Antisemitismus Fardids:
»Der negative Teil der heideggerschen Philosophie wurde uns Iranern
anteilig.«8

Doch im Zentrum dieses Aufsatzes soll nicht die Intoleranz im
heutigen Iran stehen, sondern der Rekurs auf Traditionen der Toleranz
durch die Verfechter des Toleranzgedankens. Dennoch musste der Hin-
tergrund deutlich werden, vor dem heute von einigen Denkern in Iran
Toleranz gepredigt wird: Es ist ein Hintergrund, der intoleranter nicht
sein könnte. Die Toleranzverfechter versuchen sich in einem Diskurs
durchzusetzen, in dem Männer wie Ahmadinejad und Mesbah Yazdi
schon deshalb über die absolute Diskurshoheit verfügen, weil den To-
leranzverfechtern kaum ein Medium geblieben ist. Ihre Bücher erhal-
ten keine Erlaubnis zu erscheinen, ihre Zeitschriften und Zeitungen
werden verboten, in Funk und Fernsehen dürfen sie nicht auftreten.

172

Katajun Amirpur

6 http://www.globalsecurity.org/wmd/library/news/iran/2006/iran-060920-irna02.
htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
7 http://www.drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-IAmNotTheReformistsGod
father.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
8 http://www.aftabnews.ir/vdcbw5brh8bga.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mesbah Yazdi und Ahmadinejad haben hingegen zusätzlich noch die
offiziellen Kanzeln, von denen sie predigen können. Hier rechtfertigen
sie jedwede Form der Intoleranz, die sie predigen, mit dem Wort Got-
tes, das es umzusetzen gelte. Und gegen genau diese Vereinnahmung
des Wortes Gottes richten sich diejenigen Diskursteilnehmer, die heute
Toleranz predigen und diese ebenfalls mit der Tradition begründen.
Deshalb soll es im Folgenden vor allem um Abdolkarim Soroush ge-
hen, dem einstigen Gegenspieler von Ahmad Fardid, der heute gegen
dessen Erbe anschreibt.

Abdolkarim Soroush wurde 1945 in Teheran geboren. Nach dem
Studium der Pharmazie ging er nach London, um dort seinen Doktor
zu machen. Nebenbei besuchte er Vorlesungen bei Karl Popper, der
ihn sehr prägte. Außerdem hatte sich Soroush schon seit seiner Schul-
zeit mit den islamischen Wissenschaften beschäftigt und Unterricht
bei einem großen Gelehrten seiner Zeit genommen. Wieder zurück
in Iran, wir schreiben das Jahr 1979, gewinnt Soroush die Aufmerk-
samkeit Ayatollah Khomeynis, der ihn 1980 in den Rat für Kultu-
revolution beruft. Dieses Gremium sollte die Wissenschaften islami-
sieren – so zumindest die Auffassung einiger. Soroush dagegen sagt,
er habe die Geisteswissenschaften vor dieser Idee, dass sie islamisier-
bar seien, retten wollen. Was auch immer stimmen mag: Viele werfen
Soroush die Mitarbeit in diesem Gremium bis heute vor; das Gremi-
um hatte nämlich auch die Aufgabe, missliebige, also zu westlich-ori-
entierte Wissenschaftler und Studenten aus den Universitäten zu wer-
fen. Zudem trat Soroush oft als Apologet der Islamischen Republik im
Fernsehen auf, wo er die Ideologie der Linken demontierte. Soroush
ist also aufgrund dieser seiner Vergangenheit keineswegs unumstrit-
ten. Allerdings avancierte Soroush, der heute in den USA lebt, in den
letzten Jahren zum wohl unumstritten größten Kritiker des iranischen
Systems.

Mit der Veröffentlichung seiner Theorie der sogenannten Theo-
retischen Zusammenziehung und Erweiterung der Scharia hatte Ende
der achtziger Jahre die Wende Soroushs zu einem post-islamistischen
Denker begonnen. Sie setzte sich fort mit seiner Theorie der religiös-
demokratischen Regierung und seiner Abkehr von der Idee, dass man
den Islam ideologisieren müsse. In allen fortan erschienenen Aufsätzen
wandte er sich gegen die Monopolisierung der Religionsinterpretation
durch eine Schicht und dagegen, religiöse Erkenntnis mit der Religion
gleichzusetzen. 1997 formulierte er eine These, die allerdings weit-

173

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehend unbemerkt blieb, bis Soroush im Jahre 2007 ein Interview gab,
weil eine englische Übersetzung des Aufsatzes anstand.9

In dem Aufsatz, der unter dem Titel The Expansion of the Pro-
phetic Experience im Jahre 2009 in dem gleichnamigen Buch auf Eng-
lisch erschienen ist,10 argumentiert Soroush: Wie ein Dichter überträgt
der Prophet die Inspiration, die er empfängt, in die Sprache, die er
kennt, den Stil, den er beherrscht, und das Wissen, über das er verfügt.
Und diese Perspektive auf den Koran mache es möglich, zwischen den
essentiellen und den akzidentellen Aspekten der Religion zu unter-
scheiden. Manche Teile der Religion seien historisch und kulturell de-
terminiert und heute nicht mehr relevant.11

Seine Kritiker warfen ihm daraufhin vor, dass er damit endgültig
die Religion verlassen habe und erklärten ihn zum Ketzer: Er habe sich
vom Glauben abgewandt und sei gottlos.12 Andere sehen in dieser epis-
temologischen Wende hingegen eine Möglichkeit, das Aggiornamento
des Islams herbeizuführen.

Über Soroushs Denken und Wirken liegt eine ganze Reihe von
Aufsätzen und zwei Monographien vor.13 Zudem sind einige seiner

174

Katajun Amirpur

9 Soroush, Abdolkarim: »The Word of Muhammad«. Interview mit Michel Hoebink, in:
ZemZem (2007).
10 Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion, Leiden 2009, 3–12.
11 Soroush, Abdolkarim: Bast-e tajrobe-ye nabavi (Die Erweiterung der prophetischen
Erfahrung), Teheran 1999.
12 http://www.dralaee.blogfa.com/post-17.aspx. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
13 Ghamari-Tabrizi, Behrooz: Islam & Dissent in Postrevolutionary Iran. Abdolkarim
Soroush, Religious Politics and Democratic Reform, London 2008; Amirpur, Katajun:
Die Entpolitisierung des Islam, ’Abdolkarim Soroushs Denken und Wirkung in der Isla-
mischen Republik Iran, Würzburg 2003. Zu Soroushs politischen Denken siehe: Vakili,
Valla: Debating Religion and Politics in Iran: The Political Thought of Abdolkarim So-
rush, Washington 1996; Wright, Robin: »Islam and Liberal Democracy: Two Visions of
Reformation,« in: Journal of Democracy 2 (1996), 64–75; Amirpur, Katajun: »Ein irani-
scher Luther? ’Abdolkarim Sorushs Kritik an der schiitischen Geistlichkeit«, in: Orient
37 (1996), 465–481. Zu seinem Beitrag zum modernen islamischen Diskurs: Boroujerdi,
Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West: The Tormented Triumph of Nativism,
Syracuse 1996; 158ff.; Matin-Asghari, Afshin: »Abdolkarim Sorush and the Seculariza-
tion of Islamic Thought in Iran«, in: Iranian Studies 30 (1997) 1–2. 95–115; Cooper,
John: »The Limits of the Sacred: The Epistemology ’Abd al-Karim Soruš, in: Cooper,
John & Ronald & Mohamed Mahmoud (eds.): Islam and Modernity: Muslim Intellectu-
als Respond, London 1998, 38–56; Dahlén, Ashk: Islamic Law, Epistemology and Mo-
dernity: Legal Philosophy in Contemporary Iran, Routledge 2003, 187–342; Jah-
anbakhsh, Forough: Islam, Democracy and Religious Modernism in Iran (1953–2000),

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufsätze ins Englische übersetzt worden.14 Soroush genießt interna-
tional eine hohe Reputation: Er wird in einem Buch vorgestellt, das
laut Titel die fünfzig Schlüsselfiguren des Islams versammelt,15 und
von John L. Esposito wird er als einer der neun Makers of contempora-
ry Islam geführt.16

Soroush hat zu vielem viel gesagt, hier geht es speziell um So-
roushs Gedanken zur Toleranz. Dargelegt hat er sie u. a. anlässlich der
Verleihung des Erasmus-Preises im Jahre 2004. Diesen Preis hat er
damals zusammen mit Sadik Jalal al-Azm und Fatima Mernissi bekom-
men. Seine Preisrede nennt Soroush Treatise on Tolerance. Und er er-
klärt, die Wahl sei auf ihn vermutlich wegen seines Buches Modara va
hokumat (Toleranz und Regierung) gefallen. Soroush schreibt:

As the title suggests, the book tries to present democracy as a way of govern-
ance that is based on tolerance, and to persuade the post-revolution Muslim
community of Iran that it is possible for them both to safeguard their Muslim
values and norms and to live in a democratic system; that they need not
acquire one at the cost of the other.17

175

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

From Bazargan to Soroush, Leiden 2001. Eine besonders kritische Auseinandersetzung
mit Soruš ist: Dabashi, Hamid: »Blindness and Insight: The Predicament of a Muslim
Intellectual«, in: Jahanbegloo, Ramin: Iran. Between Tradition and Modernity, Oxford
2004, 95–116. Der Aufsatz ist wieder abgedruckt in: Dabashi, Hamid: Islamic Liberation
Theology: Resisting the Empire, London 2008, 99–142. Soroush hat Artikel, Aufsätze
und Bücher über sich auf seiner Homepage versammelt: http://www.drSoruš.com/On-
DrSoruš-E.htm. Auf der Homepage www.drSoruš.com findet sich auch eine vollständige
Bibliographie, zahlreiche seiner Aufsätze und Artikel, eine Liste seiner akademischen
Tätigkeiten und eine ausführliche Biographie.
14 Soroush, Abdolkarim: Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Translated, Edited
and with a critical Introduction by Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri, Oxford 2000;
Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Translated by Nilou Mobasser, Leiden 2009.
Auch in der Sammlung von Originaltexten mit dem Titel Liberal Islam, die Charles
Kurzman herausgegeben hat, ist Soroush vertreten: Soroush, Abdul-Karim: »The Evo-
lution and Devolution of Religious Knowledge«, in: Kurzman, Charles (ed.): Liberal
Islam. A Sourcebook, Oxford 1998, 244–251. Ins Deutsche ist ein Aufsatz von ihm
übersetzt worden: ’Abdolkarim Soruš: »Eine religiöse demokratische Regierung?«, in:
Spektrum Iran 5 (1992) 4, 79–85.
15 Jackson, Roy: Fifty Key Figures in Islam, Routledge 2006, 236–241.
16 Vakili, Valla: »Abdolkarim Soroush and Critical Discourse in Iran«, in: Esposito, John
L. & Voll, John O.: Makers of Contemporary Islam, Oxford 2001, 150–176.
17 Soroush, Abdulkarim: Treatise on Tolerance. Praemium Erasmianum Essay 2004,
Amsterdam 2004, 9.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl im Buch als auch in der Dankesrede macht Soroush das, was so
charakteristisch ist für ihn. Er begründet den Toleranzgedanken mit
den Geistesgrößen der persischen Dichtung, in diesem Falle mit Hafez
(1319–1389). Soroush ist im westlichen Ausland zwar als politischer
Philosoph bekannt geworden, in Iran gilt er jedoch zudem als einer
der bedeutendsten Literaturinterpreten.18 Außerdem ist Soroush sel-
ber als Dichter anerkannt.

Soroush schreibt, die Toleranz, derer wir heute in so großem Ma-
ße bedürfen in Iran, ist der iranischen Kultur und dem islamischen
Glauben nicht fremd. Das versucht er mit dem Werk der größten Dich-
ter und Denker Irans zu zeigen. Schließlich habe schon Hafez gesagt,
man solle den Freunden gegenüber Großmut üben und den Gegnern
gegenüber Toleranz.19

Soroush erläutert: Hafez begründet seine Toleranz mit dem Sün-
denfall. Denn hier hat der Mensch gezeigt, dass er fehlbar ist. Wer
selber fehlbar ist, muss Toleranz üben. Gemäß der islamischen Über-
lieferung geht die Präsenz des Menschen auf der Erde auf zwei Sün-
denfälle zurück: Der erste, den Satan beging: Gott forderte alle Men-
schen auf, vor Adam niederzuknien. Satan weigerte sich, denn er
wollte niemanden außer Gott anbeten. Satan wurde verstoßen und hat-
te so erst die Möglichkeit, Adam zu verführen. Der zweite Sündenfall
ist bekannt. Adam aß von der verbotenen Frucht.

Hafez Lesart ist, so Soroush, dass der Mensch, der das Ergebnis
einer Sünde ist und sich niemals als gefeit vor satanischen Versuchun-
gen betrachten kann, keine Unfehlbarkeit für sich behaupten dürfe.
Deshalb könne er auch andere nicht für Verfehlungen zu Rechenschaft
ziehen oder erwarten, dass sie sich wie Engel benähmen. Nichts davon
sei kompatibel mit der menschlichen Natur oder der Genese der
menschlichen Existenz. Hafez drücke das aus, so Soroushs Interpreta-
tion, mit dem Gedicht, das sinngemäß lautet: Wer sind wir, Unschuld
zu behaupten, wenn selbst der heilige Adam sündig wurde?

Hafez, so Soroush, gehe noch weiter als das und charakterisiere
den Menschen mit vor allem zwei Eigenschaften: Er ist schläfrig oder

176

Katajun Amirpur

18 Beispielsweise hat er den Mathnavi Rumis herausgegeben, eingeleitet und kommen-
tiert: Balkhi Rumi, Jalal od-Din: Masnavi-ye ma’navi, 2 Bde., Teheran 1996. Das Buch
Qesse-ye arbab-e ma’refat (Geschichte der Herren des Wissens) enthält Essays über
Rumi, Hafez, Ghazali und Shari’ati (Teheran 1993). Seine Rumi-Interpretationen sind
zudem Thema des Buches: Qomar-e asheqane (Verliebtes Spiel), Teheran 2000.
19 Soroush (2004), 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlaftrunken und dem Weine verfallen. Hafez wolle sagen: Der
Mensch sieht die Wahrheiten mit halb-offenen Augen nur; in einem
dem Träume vergleichbaren Stadium. Deshalb habe er keine klare Kon-
zeption von ihnen. Niemand besitzt die Wahrheit, denn jeder ist schlaf-
trunken. Niemand verfügt über eine Vision des Absoluten, und deshalb
kann auch niemand den andern als Blinden behandeln und ihm Gewalt
antun. Wir sind alle halb-blinde, halb-schlaftrunkene, halb-bewusste
Kreaturen und müssen einander deshalb eine Hand reichen, um ge-
meinsam zu gehen, interpretiert Soroush.

Dass Hafez von Goethe als sein Bruder im Geiste ausgemacht
wurde, gibt uns einen Hinweis auf eine weitere Parallele zwischen den
beiden: Hafez ist Irans Nationaldichter. Der Unterschied zwischen ihm
und Goethe ist allerdings, dass alle Iraner ihren Hafez kennen, wohl
kaum aber jeder Deutsche seinen Goethe. Kinder lernen Hafez auswen-
dig in der Schule – und zwar nicht nur ein bisschen, sondern fast den
kompletten Diwan. Und man muss nicht einmal lesen und schreiben
können, um seinen Hafez zu beherrschen. Es ist nicht ungewöhnlich,
dass Analphabeten den Diwan auswendig können. Bevor soap operas
und das Fernsehen auch Iran eroberten, ging Mann ins Café bzw. Tee-
haus und lauschte dort dem naqqal, dem Geschichtenerzähler, der Ha-
fez’ Diwan vortrug. Hafez’ Mausoleum in Schiraz ist ein Wallfahrtsort
bis heute, und dass er besonders gerne von Wein, Weib und Gesang
dichtete, verzeiht ihm sogar die Islamische Republik. Es darf nicht ver-
gessen werden, dass die iranische Kultur Jahrhunderte lang eine vor-
wiegend orale Kultur war. Und das Persische ist eine Sprache, die sich
seit tausend Jahren so wenig verändert hat, dass jeder heutige Iraner
verstehen kann, was Hafez im 14. Jahrhundert schrieb. Hinzu kommt,
dass das iranische Volk mehr als auf alles andere auf seine Dichter stolz
ist.

Deshalb spielt für die Herausbildung einer toleranten Geisteshal-
tung auch ein anderer Mann eine Rolle, der bei Soroush gleichfalls
immer wieder im Zusammenhang mit der Toleranzidee zitiert wird:
Jalaleddin Rumi. Geboren 1207 in Balkh, im heutigen Afghanistan, ist
er der Verfasser des Buches, das schon zweihundert Jahre nach seinem
Tod von dem Mystiker Jami als Qor’an be zaban-e parsi, als Koran in
persischer Sprache bezeichnet wurde. Die Rede ist von Rumis Mathna-
vi. Mathnavi ist eigentlich der Name einer Reimform. Spricht man
aber im Persischen von dem Mathnavi, so ist das Werk Rumis gemeint,
das in 30.000 Doppelversen abgefasste Hauptwerk.

177

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mathnavi ist vielen Iranern tatsächlich der Koran in per-
sischer Zunge; d.h er ist ähnlich konstitutiv für ihr Denken und ihre
Weltanschauung wie für andere Muslime der Koran. Damit soll nicht
die Bedeutung des Korans für persische Muttersprachler klein geredet
werden, aber es spielt grundsätzlich eine nicht zu unterschätzende Rol-
le, dass Iraner den Koran eben nicht auf Anhieb verstehen (wobei eine
heutige arabische Generation das natürlich auch nicht mehr tut), Iran
aber andererseits über eine sehr ausgeprägte Literatursprache und eine
eigene literarische Tradition verfügt. Es ist ja kein Zufall, dass an den
meisten Orten, an denen der Islam sich ausbreitete, das Arabische die
Landessprache verdrängte, nicht aber in Iran.

Um sich über die Bedeutung dieser Art von Argumentation klar
zu werden, die Soroush hier anwendet, muss man noch etwas anderes
wissen: Seine Art der Argumentation ist nämlich, dass er eine Aussage
trifft und diese dann nicht wirklich argumentativ belegt, sondern zur
Begründung sagt: Das hat Rumi schon mit dem Vers XY ausgedrückt.
Das klingt in westlichen Ohren seltsam. Denn warum soll etwas stim-
men, nur weil Rumi es gesagt hat? Doch genau das funktioniert im
iranischen Diskurs. Rumis Aussagen haben Beweiskraft, hojjiyat, wie
es im Persischen heißt. Weil Rumi es gesagt hat, ist es richtig. Diese
Haltung hat vielleicht mit übertriebener Autoritätsgläubigkeit zu tun,
aber mehr noch mit einer bestimmten Geisteshaltung gegenüber der
Dichtung: Etwas, das so schön ist, muss wahr sein. Das kennen wir auch
aus unseren Breiten. Ästhetische Schönheit ist Wahrheit.

Das funktioniert innerhalb der persischen Dichtung, die, weil sie
schön ist, für wahr gehalten wird, es funktioniert aber auch im ara-
bischen Kontext in Bezug auf den Koran. Der Koran hat eine ganz
besonders große ästhetische Dimension. Er ist schön. So kommt es
zum Beispiel dazu, dass auch ägyptische Kopten den Koran hören, weil
er ihnen einen ästhetischen Genuss bereitet. Es gibt ein ganzes Genre
mit Berichten über Berufungsgeschichten, in denen die Menschen zum
Islam konvertiert sind, weil der Vortrag des Korans sie so betört hat.
Etwa so wie die Sirenen in Griechenland. Dahinter steckt auch die Idee:
Etwas, dass so schön ist, muss von Gott sein. Es muss wahr sein.

Übertragen auf Iran heißt dies: Weil Rumis und Hafez’ Poesie so
schön ist, muss sie wahr sein. Deshalb ist den Menschen so wichtig,
was Rumi und Hafez zum Thema XY sagen, und deshalb funktioniert
die Art und Weise der Argumentation Soroushs so gut – über den viele
westliche Akademiker, die über ihn geschrieben haben, sagten, was ist

178

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn eigentlich seine eigene Meinung, er zitiert ja nur. Das stimmt und
stimmt auch nicht. Soroush rezipiert und stellt sich in eine bestimmte
Tradition. Allerdings redet er hier eigentlich nur für ein iranisches Pu-
blikum, denn nur dieses Publikum kann mit dieser speziellen Diskurs-
technik wirklich etwas anfangen.

Der Mathnavi also: Die deutsche Teilübersetzung von Annemarie
Schimmel vermag zwar die überragende sprachliche Schönheit des
Originals nicht ganz zu vermitteln, kann aber immerhin einen Ein-
druck geben. Im Folgenden sollen zwei Geschichten zitiert werden, die
uns in Iran immer wieder im Zusammenhang mit dem Toleranzgedan-
ken begegnen. Die erste ist die Geschichte von Moses und dem Hirten.
Moses, der strenge Prophet, schilt einen Hirten, weil dieser Gott mit
liebevoll törichten Worten anredet. Dafür wiederum wird Moses von
Gott getadelt.

Auf dem Weg sah Moses einen Hirten,
der sprach: »Du, der wählt wen Er auch will!
Wo bist Du, dass ich Dein Diener werden,
Deinen Rock Dir flick, Dein Haar Dir kämme,
wasch Dein Kleid und töte Dir die Läuse,
Milch Dir bringe, o Du Hocherhabener
O Du, dem ich alle Zicklein opfre!«
Solchen Unsinn redete der Hirte –
Moses fragt: »Mit wem sprichst Du denn da?«
»Nun, mit dem, der uns erschaffen hat,
von dem Himmel ward und Erde sichtbar!«
Moses rief: »Du bist auf falschem Wege,
noch nicht Muslim, bist ein Heide du!
Was für Unsinn, was für Heidenquatsch!
Stopf dir besser Watte in den Mund!
Deiner Ketzerei Gestank verdirbt die Welt!
Sie zerschleißt des Glaubens feine Seide!
Du verdienst Schuhprügel, Bastonnade –
wie kannst du die Sonne denn so schmähen?
Wenn du nicht gleich solch Gerede stoppst,
kommt ein Brand, die Menschen zu vernichten.
Käm’ kein Feuer – woher kommt der Rauch denn?
Schwarz die Seele, und das Herz verstoßen!
Wenn du weißt, dass Gott der Richter ist,
wie verlässt du dich auf solch Geschwätz?
Feindschaft ist des Dummen Freundschaft ja –
Gott braucht solche Diener nicht, du Dummkopf!

179

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redest du mit deinem Onkel denn?
Braucht der Mächt’ge etwas für den Leib?
Milch trinkt jemand, der noch wachsen muss
Schuhe trägt, wer Bein und Füße braucht.
Redest du von einem Menschen, den
Gott pries: ›Er ist Ich und Ich bin er‹,
als Er sagte: ›Ich war krank, doch du
hast mich nicht besucht‹. – ein solcher Mensch,
der da ward: ›Durch Mich hört er und sieht‹
auch für den trifft ja dein Wort nicht zu.
Wer mit Gottes Freunden unverschämt
spricht, dess Buch der Taten wird ganz schwarz.
Nennest einen Mann du Fatima,
(Wenn auch Mann und Frau von gleicher Art)
tötet er dich wohl, wenn er es könnte,
wenn er sonst auch sanft und freundlich ist.
Fatima ist Ehre für die Frau,
doch ein Schlag ist’s für die Männer wohl.
Hand und Fuß sind lobenswert bei uns,
doch Befleckung für den reinen Gott.
›Nicht gezeugt und zeugend nicht‹ –
das ziemt Ihm, der Zeuger und Gezeugte schuf.
Was entsteht, vergeht – geschaffen ist’s
und bedarf des Ew’gen, der es schafft.«
Sprach der Hirt: »Hast mir den Mund gestopft
und mein Herz mit Reue ganz verbrannt.«
Und er stöhnte laut, zerriss sein Kleid,
floh und wandte sich zu Wüsten weit.
Doch zu Moses kam die Offenbarung:
»Meinen Diener trenntest du von Mir.
Kamst du, um die Menschen zu verbinden?
Oder kamest du, um sie zu trennen?
Strebe möglichst nicht zu einer Trennung!
›Am verhasstesten ist Scheidung Mir‹.
Jedem hab Ich einen Weg gegeben.
Lob ist es für ihn, für dich ist’s Tadel!
Honig ist’s für ihn – dir gift’ge Nadel!
Frei sind Wir von Unrein und von Rein
und von Langsamkeit und Schnelligkeit.
Nicht befahl Ich, dass ich Nutzen hätte –
Nein, dass Ich den Menschen Gutes täte!
Inder lieben doch den Hindi-Ausdruck,
Sindis lieben doch den Sindi-Ausdruck.

180

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht Ich werde rein, wenn sie Mich preisen,
doch sie werden rein und streuen Perlen.
Wir schaun nicht auf Zunge oder Rede;
Wir schaun auf das Innere, den Zustand.
Blicken auf das Herz, ob’s demutsvoll,
ob das Wort auch frech sei, fehlervoll.
Denn das Herz, das ist ja die Essenz,
und die Erde ist nur Akzidenz.
All dies Reden, Metaphern, Benennen –
Ich will nur das Glühen, Herzensbrennen!
Zünd’ der Liebe Feuer in der Seele
und verbrenn Gedanken, Wort voll Fehle!«
Eines sind, die feinen Anstand kennen,
Anders sind, die ganz ihr Herz verbrennen.
Liebende, die müssen ständig brennen,
das zerstörte Dorf wird nicht besteuert.
Sprach er Falsches, nenn ihn doch nicht irrend –
Märtyrer voll Blut darfst du nicht waschen,
denn ihr Blut ist besser ja als Wasser,
solch ein Fehler besser als das Richt’ge.
In der Kaaba gibt es keine Richtung –
Hat der Taucher keine Schuh – was tut es?
Suche Führerschaft nicht von Berauschten –
wer sein Kleid zerriss, wird es nicht flicken.
Der Liebe Reich ist anders als alle Religionen
Den Liebenden ist Gott ihr Reich und Religionen.20

Soroushs eindrücklichster Kommentar zu dieser Geschichte stammt
aus einem Aufsatz, den er Ende der neunziger Jahre in der iranischen
Zeitschrift Kiyan veröffentlicht hat.21 Die Zeitschrift Kiyan war das
Flagschiff der – wie sie sich selber nannten – religiösen Aufklärer, rous-
hanfekran-e dini. In ihr wurden Debatten um Islam und Moderne ge-
führt; auf hohem Niveau und bei hoher Auflage. Das Who is who der
iranischen intellektuellen Szene debattierte und schrieb hier – und vor
allem Soroush. Kiyan galt als seine Hauspostille. 2008 wurde die Zeit-

181

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

20 Das Mathnawi. Ausgewählte Geschichten, übertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 66–71. Übersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. He-
rausgegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch I, Beyt 1720–1815.
21 Soroush, Abdolkarim: »Saratha-ye mostaqim; sokhani dar pluralism-e dini, mosbat
ya manfi (Rechte Wege; ein Wort über religiösen Pluralismus, Pro und Contra)«, in:
Kiyan 7 (1997) 36, 2–17. Soroush hat den Artikel zu einem Buch mit dem Titel Saratha-
ye mostaqim ausgeweitet, das 1999 in Teheran erschienen ist (= 1999b).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrift verboten. Das erstaunte weniger, als dass sie sich so lange hatte
halten können. Der Aufsatz Soroushs ist überdies 1999 in einem Buch
mit dem gleichnamigen Titel erschienen.

All das wäre heute nicht mehr möglich. Zwar gab es auch damals
Proteste in den iranischen Medien, was an dem Kontext lag, in den
Soroush die Geschichte eingebettet hat, aber heute kann Soroush in
Iran gar nicht mehr publizieren und ein Forum für religiöses Neu-
denken – so der Terminus im Persischen, nouandishi-ye dini, was im
Deutschen merkwürdig klingt, aber im Englischen als Islamic New-
thinking inzwischen etabliert ist – gibt es auch nicht mehr.

Soroush hat den Aufsatz, um den es im Folgenden gehen soll,
Saratha-ye mostaqim genannt. Hierbei handelt es sich um eine An-
spielung auf einen Teil der Fatiha, also der Eröffnungssure, die in je-
dem Gebet vorkommt. In der Fatiha heißt es: Ihdina sirata al-musta-
qim. Weise uns den rechten Weg. Also, weise uns, den Muslimen, den
rechten, den muslimischen Weg. Soroush macht in seinem Titel einen
Plural daraus: Rechte Wege. Es gibt also, so schon das statement im
Titel, mehrere rechte Weg zu Gott: So wie es sowohl den Weg Moses
zu Gott gibt wie auch den Weg des Hirten zu Gott. Denn ohnehin ist
unser Verstehen von IHM, also von Gott, immer begrenzt und nur
ungefähr – so wie es auch das Verstehen des Hirten ist, interpretiert
Soroush. Soroush schreibt, was Rumi sagen will, ist, dass Gott unsere
Gebete nicht deswegen akzeptiert, weil sie ihm gerecht werden; oder
weil der Betende ihn so sieht wie er ist; oder weil der eine Betende ihn
richtig erkannt hat. Sondern Gott erhört uns, weil er mitfühlend ist.
Uns wurde erlaubt, ihn mit unseren begrenzten Anthropomorphismen
anzubeten, weil wir ohnehin unfähig sind, uns völlig davon zu befreien
und weil wir zu begrenzt sind, um Gott zu verstehen – und weil Gott
eben gütig ist.

Soroush geht noch einen Schritt weiter und argumentiert, seine
Sichtweise – nämlich von den rechten Wegen im Plural zu sprechen –
sei durchaus im Einklang mit der koranischen Ansicht, denn schon im
Koran sei von mehreren Wegen die Rede. Der Koran schreibe, die Pro-
pheten würden einem rechten, geraden Weg folgen, nicht dem rechten,
geraden Weg. Soroush zitiert Sure 16, 120–121:

Siehe, Abraham war eine Leitgestalt,
demütig Gott ergeben, ein wahrer Gläubiger,
war keiner der Beigeseller,

182

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dankbar gegenüber seinen Gnadengaben.
Er erwählte ihn und leitete ihn auf einen geraden Weg.22

Und 36, 3–4, in der Mohammad angesprochen wird.

Siehe, du bist einer der Abgesandten
Auf einem geraden Weg.23

Gott also ist es, die die Pluralität schon angelegt hat; sie ist sein Werk
und von ihm gewünscht. Soroush zitiert einen anderen sehr bekannten
Ausspruch Rumis. Rumi sagt im Mathnavi:

Vom Standpunkt, der Perspektive rührt sie her
Die Meinungsverschiedenheit des Muslims, des Zoroastriers und des Juden.24

Soroush schreibt erläuternd:

Rumi sagt, die Meinungsverschiedenheit dieser drei ist keine Meinungsver-
schiedenheit über Recht und Unrecht / Wahrheit und Unwahrheit. Es geht
hier nur um unterschiedliche Perspektiven. Dabei geht es auch nicht um die
Perspektiven der Anhänger, sondern um die Perspektiven der Propheten. Die
Wahrheit war eine, doch drei Propheten haben sie aus drei verschiedenen
Perspektiven betrachtet. Oder sie erstrahlte den drei Propheten aus drei Per-
spektiven in Pracht und Herrlichkeit, und deshalb haben sie drei Religionen
vorgestellt. Die Unterschiedlichkeit der Religionen ist also nicht nur der Un-
terschiedlichkeit der gesellschaftlichen Umstände geschuldet oder etwa even-
tuell dem Faktum, dass eine Religion entstellt wurde und eine andere an ihre
Stelle getreten ist. Sondern die verschiedenen Manifestationen Gottes in der
Welt haben, genauso wie sie die Natur verschieden gestaltet haben, auch das
religiöse Gesetz verschieden gestaltet.25

Die zweite Geschichte, die Soroush in seinem Aufsatz über die vielzäh-
ligen Wege zu Gott erzählt, und die in diesem Zusammenhang immer
erzählt wird, wurde gleichfalls durch Rumi in Iran bekannt. Zuerst im
Persischen überliefert, ist sie aber durch Sana’i von Ghazna, der 1131
starb. Jedes Kind in Iran kennt diese Geschichte:

Im finstern Hause war der Elefant,
wo von den Indern ausgestellt er stand.
Und viele Leute kamen, ihn zu sehen –

183

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

22 Der Koran. Neu übertragen von Hartmut Bobzin, München 2010.
23 Ebd.
24 Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Herausgegeben von Reynold A. Nichol-
son, Teheran 1984, Buch 3, Beyt 1258.
25 Soroush (1999b), 14.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie alle mussten in das Dunkel gehen.
Da sie ihn in der Dunkelheit nicht sahen,
berührten sie ihn nur mit ihren Händen.
Der, dessen Hand an seinen Rüssel rührte,
sprach: »Wie ’ne Regenrinne ist der wohl!«
Der, dessen Hand an seine Ohren traf,
rief: »Wie ein Fächer sieht das Wesen aus!«
Der, dessen Hand berührte nur sein Bein,
sprach: »Wie ein Pfeiler wird das Tier wohl sein.«
Der, dessen Hand den Rücken rührte schon,
sprach: »Sicherlich, er ist gleichwie ein Thron.«
So kam ein jeder nur zu einem Teil
und er verstand nur dies, und nicht das Ganze,
denn je nach dem Gesichtspunkt war verschieden
wie A und Z, was sie zu sehen glaubten.
Doch hielte jeder einer Kerze Licht,
so gäbe es die Unterschiede nicht!26

Der eine hielt den Elefanten also für eine Regenrinne, der andere für
eine Säule, der dritte für einen Thron. Soroush schreibt erläuternd,
Rumi erzähle uns, wenn die Menschen eine Kerze in der Hand gehabt
hätten, dann wären ihre Differenzen verschwunden. Aber in der dunk-
len Kammer der Natur ist unsere Kenntnis der Wahrheit – symboli-
siert durch den Elefanten – bruchstückhaft. Wir alle halten einen Teil
der Wahrheit in unserer Hand, und niemand hat sie ganz. Das Einge-
ständnis, dass unser Wissen so defizitär ist, sollte ausreichen, uns de-
mütiger zu machen. Und Geduld und Toleranz seien nichts anderes als
die Früchte des Baums der Demut.

All das sind die Lehren, die Soroush aus der Mystik zieht, vor
allem aus dem Werke Rumis, der ihm als das Siegel der Mystiker gilt.
Soroush sagt in seiner Dankesrede anlässlich des Erasmus-Preises, dass
es gerade die moderne Welt den Sufismus stärken müsse:

Islamic Sufism, despite ist shortcomings, was the bearer and teacher of values
that we are in great need of today if we are to bolster the element of tolerance.
In denigrating power and wealth, Sufis used to teach people to view these two
things with the utmost suspicion and to be extremely wary of the afflictions
they could give rise to […]. By teaching humility and rejecting avarice and

184

Katajun Amirpur

26 Das Mathnawi. Ausgewählte Geschichten, übertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 158. Übersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Heraus-
gegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch III, Beyt 1259ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


even an excessive avarice for knowledge (!), and by restraining ›the pleasure
principle‹ and bolstering the ›quest for virtues‹, they guided people in a di-
rection that reduced tension and conflict amongst them, thereby encouraging
coexistence and moderation. They always asked God to grant them the ability
to do two things: ›battling against the self and being benevolent to others‹,
and they believed that the latter was a product of the former.27

Soroush ist nicht der einzige muslimische Denker, der die mystischen
Werte verbreiten möchte. Ein interessantes Projekt, das sich Libforall
nennt, wurde in Indonesien begründet, ist aber transnational ver-
netzt.28 Auch hier will man die Mystik stärken als Gegenpol zum
Rechtsislam und zum orthodoxen wahabitischen Islam, der sich starr
an den Vorgaben des Korans orientiert und erklärt, diese müssten eins
zu eins so befolgt werden wie das Buch aussagt, denn schließlich sei
dies Gottes Wort.

Soroush oder die Macher von Libforall stellen nicht in Abrede,
dass der Koran Gottes Wort ist. Doch glauben sie, wenn ein Koranvers
gewalttätig anmute oder so, als würde darin eine inhumane Vorstel-
lung formuliert, dann sei dies sicher darauf zurückzuführen, dass wir
Menschen den Koran und dessen Wahrheit nicht verstanden hätten.
Der Koran, so sagte Soroush einmal, kam um die Herzen der Menschen
zu gewinnen und nicht um ihre Leiber zu beherrschen. In diesem Sinne
formuliert auch Libforall:

Those who view Islam as a religion of fanatics are often unfamiliar with its
inner dimensions, as revealed by the great mystics, who have illuminated the
Path of Love and inspired traditional Muslim societies with their wisdom and
tolerance.

Even today, mystically-inclined Muslims are in the forefront of the
battle against extremist ideology – unafraid to oppose the hijacking of Islam
by those who claim to speak for God on behalf of all Muslims. The Libforall
Foundation works closely with many Sufi Muslims, united by a belief in the
universal values of liberty and tolerance.29

Das Projekt wurde begründet von Abdurrahman Wahid, dem früheren
indonesischen Präsidenten und T. C. Holland, einem ehemaligen Ge-
schäftsmann und Indonesien-Kenner, um eine tolerantere Variante des

185

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

27 Soroush (2004), 19–20.
28 http://www.libforall.org/
29 http://www.libforall.org/background-islamic-mysticism-and-tolerance.html. Zuletzt
abgefragt am 7.2.2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islams zu verbreiten und um dem extremistischen Saudi-Islam ent-
gegen zu treten. Holland erklärt:

The [organization’s] main thrust is to enlist top Muslim leaders to generate a
worldwide movement for Muslims to address the problem [of extremism]
themselves.30

An diesem Projekt wirkte der 2010 verstorbene ägyptische Literatur-
wissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd mit, der leider im Westen weit
weniger aufgrund seiner hochspannenden Anwendung modernen her-
meneutischen Theorien auf den Koran bekannt wurde, sondern weil
ein ägyptisches Gericht ihn wegen angeblicher Apostasie zwangsschei-
den ließ. Wenige haben die Intoleranz dieser heutigen ägyptischen Ge-
sellschaft, die nicht einmal seine aufrichtige und gut gemeinte Kritik
am islamischen Diskurs in Ägypten ertragen konnte, so zu spüren be-
kommen. In Indonesien, das eher die mystische Tradition des Islams
aufrecht erhält, habe er dagegen das lächelnde Antlitz des Islams gese-
hen, sagte er immer.

Mit ihm arbeitet in diesem Projekt Ziba Mir-Hosseini zusammen,
die sich speziell mit dem Thema Gender und Islam auseinandersetzt
und eine feministische Lesart des Islams leistet31 sowie Mohammad
Mojtahed Shabestari (geb. 1936). Was das Thema Intoleranz anbelangt,
hat er ähnliche Erfahrungen gemacht wie Abu Zayd. Shabestari wurde
2007 zum Ketzer erklärt, weil er gesagt hatte, der Prophet sei nicht
unfehlbar gewesen. Dies ist zwar keineswegs ein islamisches Dogma,
sondern heftig umstritten, wird aber in Iran heute durchaus zum Dog-
ma erhoben.

Mit Shabestari soll ein Beispiel dafür gegeben werden, wie eine
heutige Toleranzbegründung nicht auf die mystische Tradition rekur-
riert, sondern sie aus der schiitischen Theologie entwickelt. Shabestari
ist ausgebildeter Theologe. Er war Schüler eines der größten Philoso-
phen der schiitischen Gegenwartsgeschichte, von Seyyed Mohammad
Hossein Tabataba’i, mittels der Philosophie Avicennas die iranische Ju-
gend in den sechziger Jahren vor dem Kommunismus retten wollte.
Ende der sechziger Jahre ging Shabestari nach Hamburg, wo er das
schiitische Zentrum leitete. Aus dieser Zeit stammen seine hervor-

186

Katajun Amirpur

30 http://www.heatherrobinson.net/blog/2009/05/29/interview-with-cholland-taylor-
co-founder-of-libforall-foundation-an-ngo-that-argues-for-rejecting-extremists-defini
tion-of-islam/. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
31 Siehe Mir Hosseini, Ziba: Islam and Gender, Princeton 1999.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ragenden Deutschkenntnisse sowie seine Liebe für Hermeneutik – er
ist ein großer Gadamer-Freund – und sein Interesse für die moderne,
meist protestantische Theologie. Karl Barth, Paul Tillich und andere
wurden mit großem Interesse von ihm rezipiert und haben Eingang in
sein Werk gefunden. Außerdem ist Shabestari ein Fan der deutschen
Islamwissenschaft, die er wegen Josef van Ess’ Werk Theologie und
Gesellschaft im 2./3. Jahrhundert Hidschra schätzen gelernt hat, das
Shabestari für überragend hält.

Shabestari hat einen Aufsatz mit dem Titel »Die Menschenrechte
und das Verständnis der Religionen« geschrieben.32 Hier geht es ihm
darum, argumentativ zu begründen, warum die Muslime – gemeint ist
das islamische Recht in Iran – heute den Juden und Christen die volle
Gleichberechtigung gewähren müssen. Er wendet sich also gegen nam-
hafte Theoretiker des Systems wie den erwähnten Mesbah Yazdi, die
den Juden und Christen diese volle Teilhabe verwehren wollen.

Heute leben ca. 25.000 Juden und ca. 300.000 Christen in Iran. Sie
sind nicht vollkommen gleichberechtigt, aber sie stehen unter dem
Schutz des Staates und es werden ihnen Minderheitenrechte gewährt.
So haben sie ihre eigenen Schulen, Krankenhäuser, sie dürfen Kirchen
und Synagogen bauen; sie haben Abgeordnete im Parlament. Im Recht
werden sie massiv benachteiligt. Allerdings lassen sich auch hier Ver-
besserungen beobachten: So betrug das sogenannte Blutgeld, d. h. die
finanzielle Entschädigung, die die Familie eines jüdischen, christlichen
oder Zoroastrischen Toten bekommt, nur halb so viel wie die für einen
Muslim. Das ist aber vor kurzem geändert und dem der Muslime an-
geglichen worden. Es gibt also hier durchaus Möglichkeiten zur
Rechtsfortbildung, wenn dies nur politisch gewünscht wird.

Shabestaris wichtigstes Argument ist, dass die Gründe, die Musli-
me früher bewogen haben, ein Verhältnis der Ungleichheit zwischen
ihnen selbst und den Juden und Christen festzuschreiben, heute nicht
mehr zutreffen. Um seine Idee zu belegen, untersucht Shabestari des-
halb das Verhältnis der drei Offenbarungsreligionen in der Geschichte
zueinander und stellt eine Beziehung zwischen ihnen und den Men-
schenrechten her. Das Argument, das er entwickelt, verläuft entlang
einem Dreischritt.

187

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

32 Shabestari, Mohammad Mojtahed: »Die Menschenrechte und das Verständnis der
Religionen«, in: Unterwegs zu einem anderen Islam. Texte iranischer Denker. Einge-
leitet und übersetzt von Katajun Amirpur, Freiburg i. Br. 2009, 37–44.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Wie Juden, Christen und Muslime einander in der Vergangen-
heit sahen, basierte auf den damals verbreiteten religiösen Grund-
sätzen. Die Anhänger einer jeden dieser drei Religionen hätten die
Anhänger der anderen entweder als Irregeleitete oder als Feinde be-
trachtet.

2. Diese Überzeugung wiederum fand in der gesellschaftlichen
Ordnung ihren Widerhall. Es wurde angenommen, dass die Anhänger
der anderen Religionen in Gesellschaft und Politik als Menschen zwei-
ter Klasse zählen, da sie nicht in einer herausragenden Position zu Gott
stehen. Hinzu komme:

Es könnte den Anschein haben, als seien gewaltfördernde Überzeugungen
und die darauf beruhenden bitteren Tatsachen und Ungerechtigkeiten nur
von einigen wenigen Anhängern dieser Religionen erdacht und in die Tat
umgesetzt worden. Aber Tatsache ist, dass es in den Texten aller dreier dieser
Offenbarungsreligionen, des Judentums, des Christentums und des Islams,
Formulierungen gibt, die, wenn sie nicht richtig interpretiert werden, zu sol-
chen Auffassungen führen. In den religiösen Texten der Juden wird gesagt, es
sind nur die Juden, die von allen Menschen Gott am nächsten stehen und die
als seine Auserwählten gelten. In den religiösen christlichen Texten ist dies
ein Privileg der christlichen Gläubigen und in den religiösen Schriften der
Muslime ist es ein Privileg derer, die der Religion Muhammads folgen.33

Shabestari will nicht die religiösen Texte interpretieren. Es geht ihm
nur darum zu erklären, worin der Fehlschritt in der Argumentation
bestand. Der Fehler sei dadurch entstanden, argumentiert Shabestari,
dass die Anhänger dieser Religionen zwei verschiedene Dinge, nämlich
die Nähe der Menschen zu Gott und die Rechte der Menschen in einer
Gesellschaft voneinander nicht zu trennen vermochten. Sie hätten die
Prämisse eines logischen Schlusses auf den anderen übertragen. Aber
diese beiden Gegenstände seien vollkommen verschieden, und ihre
Prämissen dürften nicht miteinander verwechselt werden.

Der Grad der Nähe der Menschen zu Gott betreffe die spirituelle
Glückseligkeit der Menschen im Jenseits, während es bei den Rechten
der Menschen in der Gesellschaft um das gleichberechtigte Leben der
Menschen miteinander in diesem Leben gehe. Das erste sei ein vertika-
les Verhältnis zwischen Gott und den Menschen, so Shabestari, und das

188

Katajun Amirpur

33 Shabestari, Mohammad Mojtahed: Naqdi bar qera’at-e rasmi az din (Eine Kritik an
der religiösen Lesart der Religion), Teheran 2000, 313.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweite ein horizontales der Menschen untereinander. Im Gegensatz
zum Verhältnis der Menschen zu Gott, das nicht Sache des mensch-
lichen Gestaltungswillens sei, sei das Verhältnis der Menschen zuei-
nander eine Angelegenheit des menschlichen Gestaltungswillens.

Ergebnis der Vermischung sei gewesen, dass diese horizontalen,
gesellschaftlichen Beziehungen zum Abbild der vertikalen Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen wurden. Die Machtpyramide in der
Gesellschaft sei auf der Grundlage einer Ideologie errichtet worden, die
das Ergebnis dieses Spiegelbilds gewesen sei.

Damit kommt Shabestari zum dritten Schritt, seiner Schluss-
folgerung:

Aber im gegenwärtigen Zeitalter sieht unsere Situation vollkommen anders
aus. Im gegenwärtigen Zeitalter hat die Tatsache, dass die Philosophie und die
Wissenschaft als unabhängige Quellen der Erkenntnis akzeptiert wurden, so-
wie die kritische Philosophie, die Rechtsphilosophie, die Moralphilosophie
und die politische Philosophie den Anhängern der drei Religionen die Mög-
lichkeit und die Gelegenheit gegeben, die essentiellen Rechte des Menschen,
welche die Grundlage des Verhältnisses zwischen den Menschen sein können,
von der Frage des Verhältnisses zwischen Gott und dem Menschen in aller
Klarheit und Richtigkeit zu trennen. Im gegenwärtigen Zeitalter können wir
so denken, dass Gott im Alten und im Neuen Testament und im Koran die
nicht-gläubigen Menschen dem Tadel und der Rüge unterzieht. Aber gleich-
zeitig sind wir Menschen – sowohl die gläubigen als auch die ungläubigen –
verantwortlich und verpflichtet, allen Menschen ohne irgendeine Ausnahme
im gesellschaftlichen Leben dieselben Menschenrechte zu gewähren.34

Zweierlei ist in diesem Zusammenhang erwähnenswert. Der Text ist
2000 in Iran in einem Buch erschienen, das Shabestari Eine Kritik an
der offiziellen Lesart der Religion genannt hat. Heute wäre es nicht
mehr möglich, solch ein Plädoyer für die Toleranz zu publizieren. In-
zwischen können Shabestaris Bücher nicht mehr in Iran erscheinen. Er
veröffentlicht nur noch im Internet. Damit erreicht er allerdings sein
Publikum immer noch (über 30 Prozent der iranischen Bevölkerung
verfügen über einen Internet-Anschluss), vielleicht sogar noch besser,
da er sich weniger als früher selbst zensieren muss. Früher griffen Den-
ker und Autoren zur Selbstzensur, um eine Publikation zu sichern.

Bemerkenswert ist an diesem Text aber auch, wovon er nicht han-

189

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

34 Ebd. 316–317.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt. Es ist in ihm keine Rede von den Baha’is. Dabei stellen sie mit
350.000 Mitglieder die größte religiöse Minderheit Irans dar. Und sie
sind die Minderheit, die am meisten Unterstützung bräuchte, denn im
Gegensatz zu Juden, Christen und Zoroastrieern werden sie nicht nur
im Recht benachteiligt, sondern sie werden verfolgt. Sie dürfen ihre
Religion nicht ausüben, ihre Friedhöfe werden geschändet, immer wie-
der werden Dörfer, die von ihnen bewohnt werden, dem Erdboden
gleichgemacht. Kürzlich wurde sogar eine Gesetzesvorlage eingereicht,
der zufolge der Abfall vom islamischen Glauben mit dem Tode zu ahn-
den ist. Damit würden die noch in Iran lebenden Bahais als Religions-
gemeinschaft kollektiv von der Todesstrafe bedroht, denn sie gelten als
vom Glauben abgefallene.

Dass Shabestari sich zu ihnen nicht äußert, hat vermutlich einen
einfachen Grund: Er ist zwar ein rechtschaffener und toleranter
Mensch, aber über allzu viel Mut von Tyrannenthronen verfügt er
nicht. Er ist nicht der einzige. Alle religiösen Aufklärer oder Neuden-
ker sind beim Thema Baha’is auffällig still. Das hat neben der Angst
natürlich noch einen zweiten Grund: Die Baha’is sind theologisch ge-
sehen für die Schiiten eine wirklich große Herausforderung – anders
als die Juden und Christen oder die Zoroastrier. Immerhin behaupten
sie – oder so haben es zumindest die Schiiten verstanden, – dass mit
ihrem Religionsgründer Baha’ullah der 12. Imam, auf den die Schiiten
warten, erschienen sei. Das fällt den Schiiten schwer zu akzeptieren.
Sie müssten in der Religion der Baha’is aufgehen, befürchten sie –
und das wollen eigentlich auch die Baha’is. Daher rühren also die nicht
geringen theologischen Probleme zwischen den beiden Glaubens-
gemeinschaften. Und religionsgeschichtlich ist es ja nicht ungewöhn-
lich, dass man weniger Probleme hat, die vorhergehenden Religionen
zu akzeptieren als die nachgekommenen. Das kennt als Phänomen ja
nicht nur der Islam.

Um so bemerkenswerter ist daher, dass Groß-Ayatollah Hossein
Ali Montazeri (1922–2009) im Jahre 2008 eine Fatwa erlassen hat, in
der er erklärt, gemäß dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich ja
am Koran orientiert, seien die Bahais zwar keine anerkannte Minder-
heit, da sie keine Schriftbesitzer im Sinne der koranischen Definition
seien, aber sie seien Bürger der Islamischen Republik und müssten als
solche unter dem Schutz des Staates stehen. Zwar bezeichnet Monta-
zeri die Baha’is als »irregeleitete Sekte«, doch fordert er trotzdem,
dass »ihre Menschenrechte und ihre Rechte als Bürger beachtet wer-

190

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den«. Seinen Missionsauftrag sieht er darin, »ihre Herzen zu ge-
winnen«.35

Diese Fatwa ist weit davon entfernt, ein Manifestum der Toleranz
zu sein. Aber andererseits ist das Formulierte auch nicht wenig unter
den gegebenen iranischen Umständen – und gesprochen aus dem Mun-
de einer religiösen Autorität. Montazeri galt Millionen von Gläubigen
als sogenannte »Quelle der Nachahmung«, er war in seinen Lebens-
jahren die führende religiöse Autorität Irans.36 Somit hatte er maßgeb-
lichen Einfluss; er bestimmt also die Haltung von Millionen von Men-
schen in punkto Toleranz in Bezug auf eine Minderheit, die ansonsten
keine Fürsprecher hat. Wie gesagt, nicht einmal die großen religiösen
Neudenker wie Shabestari und Soroush haben sich an das Thema
Baha’is herangewagt.

Was uns diese beiden letzten Beispiele aus dem iranischen Diskurs
aber ebenso zeigen: Auch die schiitische Theologie und die schiitische
Jurisprudenz bieten Möglichkeiten und haben eigene Instrumentarien,
den Toleranzgedanken zu formulieren und zu entwickeln und sogar –
wenn jemand wie Montazeri ihn formuliert – in der Gesellschaft
durchzusetzen. Es käme also nur darauf an, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fußt.

191

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

35 http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp?TOPIC_ID=27&FORUM_ID=4&CAT_
ID=3
36 Zu ihm: Amirpur, Katajun: »Wider die ›absolute Führungsbefugnis des Rechtsgelehr-
ten‹ (velayat-e motlaq-e faqih): Zur Rolle und Kritik des Hosein ’Ali Montazeri«, in:
Asiatische Studien 64 (2010) 3, 475–515.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonja Weinberg (Zürich)

Religiöse und politische Toleranz
gegenüber Minderheiten

Paul Guggenheim und die europäische Minderheitenfrage
1918–1945

Die vor zwei Jahrzehnten zu Ende gegangenen Verfolgungen
haben die Angehörigen meiner Generation zutiefst aufge-
wühlt. Bis an unser Lebensende wird die Frage offen bleiben,
ob wir auf dem rechten Wege sind, wenn wir unser Leben so
fortsetzen, als ob sich zwischen 1933 und 1945 nicht Grund-
legendes ereignet hätte. Oder war es vielleicht einfach die Be-
stätigung der jüdischen Geschichte, dass der Jude nach Lessings
Lehre in Nathan dem Weisen von Zeit zu Zeit verbrannt werde,
ob er nun in einer geschlossenen oder in einer offenen Gesell-
schaft lebe, ob er ein Sonderdasein führe, oder ob er sich mit
seiner Umgebung zu identifizieren suche?

Paul Guggenheim1

Als einer der bedeutendsten Schweizer Völkerrechtler des 20. Jahrhun-
derts hatte sich der 1899 in Zürich geborene Paul Guggenheim zeit-
lebens mit dem Thema von Assimilation und Abgrenzung kultureller
und religiöser Minderheiten auseinandergesetzt.2 Die dahinter stehen-
de Grundthematik der religiösen, kulturellen und politischen Toleranz
bedeuteten für den Rechtswissenschaftler Guggenheim immer auch
die Frage nach deren Ausmaß und rechtlichen Grundlagen: Wie viel
Toleranz soll kulturellen und religiösen Gemeinschaften gewährt wer-
den und wo sollen die Grenzen der Toleranz gezogen werden? Welche

192

1 Paul Guggenheim: »Die Judenemanzipation in heutiger Sicht«, in: Schweizer Monats-
hefte. 47, 5 (1967), S. 462.
2 Eine über 40-jährige Lehrtätigkeit am Institut universitaire de hautes études interna-
tionales (im Gefolge von rechtswissenschaftlichen Studien in Genf, Rom und Berlin),
ein umfangreiches wissenschaftliches Werk und seine Amtstätigkeit an internationalen
Gerichten, insbesondere am Internationalen Gerichtshof in Den Haag, begründeten
Guggenheims internationales Renommee. Vgl. Dietrich Schindler: »Zum Hinschied
von Professor Paul Guggenheim«, in: Neue Zürcher Zeitung. Jhg. 212, 10./11.9.1977,
S. 34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtlichen Voraussetzungen müssen geschaffen werden, um die kul-
turelle und religiöse Identität einer Gruppe zu schützen? Und wie kön-
nen diese angesichts komplexer politischer Machtverhältnisse sowie
ethnischer und nationaler Konflikte wirkungsvoll durchgesetzt wer-
den? Diese Fragen rückten erstmals während der Friedenskonferenz in
Versailles 1918 in den Fokus der internationalen Politik, als durch die
Neugestaltung der Grenzen Mittel- und Osteuropas als Folge des Ers-
ten Weltkriegs die Minderheitenfrage eine enorme politische Spreng-
kraft erlangte. Die daraus resultierende Debatte über den rechtlichen
Umgang mit Minderheiten, welche der vorliegende Beitrag untersucht,
blieb auch während der folgenden Jahrzehnte virulent. Im Vorder-
grund sollen dabei die Positionen jüdischer Völkerrechtler, insbesonde-
re diejenige Paul Guggenheims stehen. Versuchten doch gerade jüdi-
sche Juristen, als Vertreter einer kulturellen und religiösen Minderheit
von der Problematik in besonderer Weise betroffen, politisch wie
rechtlich Einfluss auf die Minderheitenpolitik zu nehmen. Bevor die
Minderheiten-Debatte im Detail besprochen werden kann, ist zunächst
auf die Ereignisse und Ideen einzugehen, die ihren geschichtlichen
Hintergrund bildeten.

Historischer und ideologischer Kontext

Der Zerfall multinationaler Großreiche wie Österreich-Ungarn und die
Errichtung neuer Nationalstaaten wie Polen und die Tschechoslowakei,
veränderten nach dem Ersten Weltkrieg nicht nur die europäische
Landkarte, sondern führten zugleich zur Entstehung zahlreicher neuer
Minderheiten. Durch die neuen Grenzziehungen fanden sich plötzlich
ca. 80 Millionen Menschen in einem anderen Staat wieder als zuvor.3

Von den etwa 35 Millionen Angehörigen von Minderheiten im Europa
der Zwischenkriegszeit lebten über 25 Millionen in Mittel- und Ost-
europa.4 Die Existenz von Minderheitenpopulationen war jedoch keine

193

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

3 Zu den neu- oder wiederentstandenen Staaten zählten: Estland, Lettland, Litauen,
Polen, die Tschechoslowakei, das Königreich der Serben, Kroaten und Slowenen, Bulga-
rien, Ungarn, Österreich, die Türkei. Griechenland und Rumänien konnten ihr Staats-
gebiet durch territoriale Zugewinne massiv vergrößern. Vgl. Martin Scheuermann:
Minderheitenschutz contra Konfliktverhütung? Marburg 2000, S. 18.
4 Oliver Zimmer: Nationalism in Europe, 1890–1940. Basingstoke 2003, S. 60; Zahlen
variieren zwischen 20 und 30 Millionen Minderheitenangehörigen nach dem Ersten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neue Erscheinung, vielmehr verringerten die neuen Grenzziehungen
sogar die Zahl der Menschen, die Minderheiten angehörten.5 Aller-
dings hatte der Nationalismus, wie er sich im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts entwickelte und als international anerkanntes politi-
sches Prinzip durchsetzte, ein neues Bewusstsein geschaffen. Die Kern-
doktrin des Nationalismus, gemäß welcher verschiedene kulturelle Ge-
meinschaften das legitime Recht auf nationale Selbstbestimmung
haben, führte »unweigerlich zur Politisierung von Ethnizität« und
»transformierte ethnische Gruppen ohne Anspruch auf einen unab-
hängigen Staat in ›Nationalitäten‹, die solche Ansprüche hegten.«6

1918 hatte der amerikanische Präsident Woodrow Wilson das Selbst-
bestimmungsrecht der Völker gefordert, das Recht aller Völker und
Nationalitäten, auf demokratischer Grundlage in Freiheit und Sicher-
heit miteinander zu leben.

Dabei war es nicht das Prinzip des nationalen Selbstbestimmungs-
rechts an sich, das zu Konflikten führen sollte, sondern die Art und
Weise, wie die neuen Staaten dieses Prinzip interpretierten und anwen-
deten, wie Oliver Zimmer argumentiert. Anstatt einem föderalisti-
schen Nationalismus, welcher die Erschaffung autonomer, teilsouverä-
ner Gliedstaaten vorsah, verschrieben sich die Mehrheitsgruppen in
den meisten Nachfolgestaaten einem hegemonischen Nationalismus.7

Dieser zielte auf die kulturelle, sprachliche, ökonomische und politische
Dominanz der Mehrheitsgruppe und die Schaffung eines kulturell ein-
heitlichen Nationalstaats, der mit der Mehrheitsgruppe identisch sein
sollte. In dieser Sicht galt kulturelle Homogenität als fortschrittlich,
kulturelle Vielfalt hingegen als problematisch.8 Die Schaffung nationa-
ler Gemeinschaften durch die Staatsgewalt in Ostmittel- und Südost-

194

Sonja Weinberg

Weltkrieg, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55. Ein spezifisches ostmit-
tel-und südosteuropäisches Nationalitätenproblem ergab sich nicht zuletzt aus den na-
tionalen Überlappungen zwischen den Staaten dieses Gebiets. Jedes Volk siedelte auf
dem Gebiet mehrerer Staaten, umgekehrt lebten im Durchschnitt in jedem dieser Staa-
ten fünf verschiedene Völker, vgl. Carl Georg Bruns: Grundlagen und Entwicklung des
internationalen Minderheitenrechts. Berlin 1929, S. 7 f.
5 Schätzungen gehen von 60 Millionen Minderheitenangehörigen vor dem Ersten
Weltkrieg aus, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55.
6 Zimmer: Nationalism, S. 50.
7 Zimmer: Nationalism, S. 60.
8 Diese Vorstellung hatte sich zuerst in Frankreich ausgebildet und war aus vielfältigen
intellektuellen, strukturellen und historischen Faktoren entstanden, vgl. Zimmer: Na-
tionalism, S. 52, 64 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


europa ging denn auch nicht primär von konservativen oder reaktionä-
ren, sondern oft von liberalen politischen und intellektuellen Kreisen
aus.9 Das Ideal eines kulturell homogenen Nationalstaates war jedoch
weit entfernt von der Realität der ethnisch gemischten Nachfolgestaa-
ten Mittel-und Osteuropas. Die jeweiligen Mehrheiten in diesen Staa-
ten zeigten in der Folge oft wenig Achtung gegenüber den Minderhei-
ten oder betrachteten diese sogar als Bedrohung für die Integrität des
Nationalstaates. Dies führte zu Diskriminierung, Zwangsassimilation,
Umsiedlung oder Vertreibung der jeweiligen Minderheiten.10

Dabei ist es wichtig zwischen ethnischen und nationalen Minder-
heiten zu unterscheiden. Die Situation dieser zwei Arten von Minder-
heiten unterschied sich, damals wie heute, in Bezug auf ihre politischen
Möglichkeiten. Als ethnische Minderheiten bezeichnet man Bevölke-
rungsgruppen ohne ein nationales »Mutterland«, wie zum Beispiel Ju-
den, Roma und Sinti. Sie waren besonders gefährdet, da sie – anders als
nationale Minderheiten, wie zum Beispiel die Deutschen in Polen –
kein »Mutterland« besaßen, in das sie allenfalls einwandern oder von
dem sie politische Unterstützung erwarten konnten.11

Die Alliierten waren sich der Minderheitenproblematik in den
neuen oder wiederentstandenen Staaten und deren Bedeutung für die
Erhaltung des Friedens bewusst. Ein diskriminierender Umgang der
neuen Staaten mit ihren Minderheiten, so befürchteten sie, könnte
die gesamte Region destabilisieren. Daher gründeten sie 1919 die so-
genannte »Kommission für neue Staaten und Minderheitenschutz«,
einen aus Vertretern der alliierten und assoziierten Hauptmächte zu-
sammengesetzten Ausschuss, der völkerrechtliche Vereinbarungen
zum Zwecke des Minderheitenschutzes in Mittel- und Osteuropa aus-

195

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

9 Mark Mazower: Dark Continent. Europe’s Twentieth Century. London 1999, S. 58 f.
10 Zimmer: Nationalism, S. 61 ff. Die Minderheitenproblematik wurde dadurch noch
erschwert, dass bei den Grenzziehungen für die neuentstandenen Staaten die Alliierten
Mächte oft den Forderungen der verbündeten Staaten entgegenkamen. Das Resultat
dieser Politik war, dass ein großer Teil der entstehenden Minderheitenangehörigen von
jenen Nationen stammten, die den Krieg verloren hatten, wie Deutsche, Österreicher
oder Ungarn, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22 f.
11 Zimmer: Nationalism, S. 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arbeitete.12 Diese wurden in separaten Minderheitenverträgen den
neuen oder vergrößerten osteuropäischen Staaten auferlegt als Bedin-
gung für die von ihnen beanspruchte nationale Unabhängigkeit und die
staatsrechtliche Anerkennung durch die alliierten und assoziierten
Hauptmächte. Trotz der Existenz von Minderheiten in ihren eigenen
Staaten, unterwarfen sich die Siegermächte den Minderheitenverträ-
gen selber nicht, eine Situation die mit dazu führte, den Widerstand
und die Ressentiments der Verlierstaaten zu stärken, die sich in ihrer
Souveränität beschnitten und in ihrem nationalen Stolz verletzt fühl-
ten.13

Die neue geopolitische und ideologische Entwicklung wirkte sich
auf die Juden noch stärker aus als auf andere ethnische und nationale
Minderheiten. Die überwiegende Mehrheit der jüdischen Bevölkerung
lebte in den Nachfolgestaaten Ostmittel- und Südosteuropas. Anders
als ihre durch die Erlangung der rechtlichen Gleichstellung meist assi-
milierten Glaubensbrüder in Zentral- und Westeuropa, war ihre Situa-
tion vielerorts gekennzeichnet durch das Festhalten an einer gemein-
samen Kultur und der jüdischen Religion.14 Antisemitische Haltungen
in der Politik der osteuropäischen Staaten, wie zum Beispiel in Polen
oder Rumänien, manifestierten sich in staatlicher Diskriminierung
(wie Zulassungsbeschränkungen für Juden zu den Universitäten sowie
dem Öffentlichen Dienst) und Pogromen. Diese Entwicklung ver-
anlasste jüdische Juristen unter der Führung des amerikanischen Ver-
fassungsrechtlers Louis Marshall zu reagieren.15 In der Folge traten

196

Sonja Weinberg

12 Mark Mazower: »The strange Triumph of Human Rights, 1933–1950«, in: The His-
torical Journal. 47, 2 (2004), S. 382.
13 Vgl. Carole Fink: Defending the Rights of Others. Cambridge 2004, S. 360; Paul
Guggenheim: Der Völkerbund. Leipzig 1932, S. 265, 270f. Wilson hatte die Problematik
der Einseitigkeit bei der Abschließung der Minderheitenschutzverträge frühzeitig er-
kannt und forderte daher einen universellen Minderheitenschutz aller Völkerbunds-
staaten. Doch scheiterte er mit diesem Anliegen am Widerstand der Siegermächte, die
in keiner Weise bereit waren, sich Beschränkungen ihrer nationalen Souveränität zu
unterziehen, vgl. Fink: Rights, 153ff.
14 Gemäß Schätzungen zählte 1900 die jüdische Gesamtbevölkerung etwas weniger als
8 700000 Personen. Davon lebten etwa 1330000 in Zentral- und Westeuropa sowie
ungefähr 7 360000 in Osteuropa, vgl. Oscar I. Janowsky: The Jews and Minority Rights
(1898–1919). New York 1933, S. 16 n. 1. In jedem der Nachfolgestaaten Ostmittel- und
Südosteuropas lebte eine jüdische Minderheit. Scheuermann: Minderheitenschutz,
S. 46.
15 Antijüdische Pogrome fanden insbesondere in der weißrussischen Kleinstadt Pinsk
statt, wo am 5. April 1919 34 Juden getötet wurden, vgl. Fink: Rights, S. 171–208. In

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden als engagierteste Befürworter eines internationalen Minderhei-
tenschutzes auf der Pariser Friedenskonferenz 1919 und in dem 1920
gegründeten Völkerbund auf. Sahen sie doch in Letzterem eine Mög-
lichkeit, Schutz von außen zu erhalten. Die Juden als größte und ein-
flussreichste ethnische Minderheit sollte denn auch als eine der weni-
gen unter den ethnischen Volksgruppen Gebrauch von den neuen
Minderheitenschutzvereinbarungen machen.16

Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage

Im März 1919 gründeten jüdische Juristen das Comité des Délégati-
ons Juives auprès de la Conférence de la Paix. Zusammengesetzt aus
jüdischen Vertretern vor allem aus Amerika, England, Frankreich und
Osteuropa versuchte dieses Komitee, ein gemeinsames Programm mit
Forderungen zum Schutz der Juden bei der Ausarbeitung der Minder-
heitenschutzverträge zu erarbeiten.17 Allerdings muss hier vorweg die
in der Historiographie noch immer vertretene Ansicht relativiert wer-
den, dass die Minderheitenschutzverträge, die in der Folge zwischen
den alliierten und assoziierten Hauptmächten und den neuen, erwei-
terten bzw. besiegten osteuropäischen Staaten ausgehandelt wurden,
hauptsächlich den Anstrengungen dieser jüdischen Juristen zu ver-
danken sei. Carol Fink hat in ihrer detaillierten Studie auf die oft
ohnmächtige Rolle hingewiesen, die den jüdischen Befürworter des
Minderheitenschutzes angesichts der Macht- und Interessenpolitik
der Völkerbundstaaten zukam, und gezeigt, dass die jüdischen Bemü-
hungen nur einer von vielen politischen und diplomatischen Faktoren
waren, die schließlich zum Zustandekommen der Minderheitenver-
träge führten.18 Auch dass die jüdische Delegation in Bezug auf die

197

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

der Ukraine wurden 1919 und 1920 mehr als 100000 Juden in Pogromen ermordet, vgl.
Philipp Graf: Die Bernheim-Petition 1933. Göttingen 2008, S. 73f.
16 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 21.
17 Vertreter kamen aus Amerika, Kanada, Großbritannien, Frankreich, Ukraine, Italien,
Tschechoslowakei, Polen, Ostgalizien, Palästina, Russland und Rumänien, vgl. Fink:
Rights, S. 196 n. 143.
18 Fink: Rights, S. 191–208. Es wird vermutet, dass in den Friedensverträgen ein Schutz
dieser Minderheiten zugesichert wurde, um einen potentiellen Revanchismus ihrer
»Mutterländer« zu verhindern. Auch wird angenommen, dass der Minderheitenschutz
als Kompensation für das Selbstbestimmungsrecht, das nicht allen Volksgruppen ge-
währt werden konnte, dienen sollte, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definition von »Minderheitenrechten« ideologisch gespalten war,
schwächte ihre diplomatische Wirkungskraft bei der Friedenskon-
ferenz sowie in den Jahren danach. Die unterschiedlichen Haltungen
der jüdischen Verfechter der Minderheitenrechte zeigen uns dabei
exemplarisch die Spannungen und Schwierigkeiten in der Minderhei-
tenschutzdebatte.

Welche Positionen wurden von den jüdischen Minderheitenpro-
tagonisten vertreten? Auf der einen Seite standen die jüdischen Natio-
nalisten, die meist aus der zionistischen Bewegung kamen und die An-
sicht vertraten, dass Juden nicht nur eine religiöse Gruppe, sondern
eine der vielen Nationen der vormaligen multinationalen Großreiche
seien, aus der ebenfalls ein eigener Staat hervorzugehen habe. Dem-
entsprechend verfolgten die Zionisten das Ziel eines eigenen Staates
mit einer jüdischen Mehrheit. In Hinblick auf die jüdische Diaspora
jedoch beanspruchten die jüdischen Nationalisten, den jüdischen Min-
derheiten in den verschiedenen Mehrheitsstaaten müsste neben dem
Grundrecht auf Gleichberechtigung eine weitreichende soziale und
kulturelle Autonomie zugestanden werden. Diese sollte das Recht be-
inhalten, eigene religiöse, soziale, Bildungs- und Wohltätigkeitsein-
richtungen zu errichten. Zudem forderten sie das Recht auf politische
Repräsentation auf nationaler und sogar auf internationaler Ebene.
Diese partikularistische Position kontrastierte mit den Ansichten der
jüdischen Anti-Nationalisten, meist antizionistische assimilierte Juden
aus westlichen Ländern. Sie befürworteten generell vor allem das indi-
viduelle Recht auf freie Religionsausübung sowie Gleichberechtigung
und Schutz für alle Bürger.19 Den Zionisten ging es primär um den
Schutz und die Erhaltung jüdischen Lebens in Osteuropa. Ihre jüdi-
schen Gegner hingegen rangen um einen Schutz ihres hart errungenen

198

Sonja Weinberg

Auch David Engel weist auf den limitierten Einfluss der jüdischen Juristen auf die Min-
derheitenverträge hin, vgl. David Engel: »Perceptions of Power – Poland and World
Jewry«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahrbuch. 1 (2002), S. 17–28. Unter den älteren
Arbeiten, die die Bedeutung des Comité in dieser Frage betonen, vgl. Erwin Viefhaus:
Die Minderheitenfrage und die Entstehung der Minderheitenschutzverträge auf der
Pariser Friedenskonferenz 1919. Würzburg 1960; Oscar I. Janowsky: The Jews and Mi-
nority Rights. New York 1933. Für neuere Arbeiten die diese Sicht teilweise vertreten
vgl. Jacques Picard: »Zwischen Minoritätenschutz und Menschenrecht – Paul Guggen-
heims Rechtsverständnis im Wandel, 1918–1950«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahr-
buch. 4 (2005), S. 122.
19 Fink: Rights, S. 194; Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 140ff.; Janowsky: Jews, S. 263–
282.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Status der Emanzipation in den westlichen Demokratien. Es ging also
um die Spannung einer »westlichen« Idee von citizenship, die indivi-
duelle Rechte und Pflichten, und damit implizit einen assmiliatori-
schen Ansatz betonte, einerseits, sowie einer »osteuropäischen« Reali-
tät von separaten religiösen und ethnischen Gruppen andererseits.
Letztere kämpften um ihr soziales und kulturelles Überleben und
strebten daher nach Gruppenautonomie.20

Es zeigte sich, dass die jüdischen Vertreter häufig diejenigen
rechtlichen Konzepte und Prinzipien vertraten, welche in den Staaten,
in denen sie lebten und deren Staatsbürgerschaft sie besaßen, vorherr-
schend waren. So waren zum Beispiel die französischen Juden am strik-
testen gegen jegliche Form von Gruppensonderrechten. Dies erstaunt
wenig, wenn man bedenkt, dass sich Frankreich als Pionier des assimi-
latorischen Nationsmodells etabliert hatte.21 Auch die britischen Juden
machten mehrheitlich das Ideal des Assimilationismus zur Basis ihrer
Forderungen eines Minderheitenschutzes in Osteuropa. Sie erkannten
zwar, dass ihr westeuropäisches Nationalstaatsbewusstsein, basierend
auf ihrer längst erfolgten Emanzipation und ihrer Assimilation, nicht
ohne weiteres auf die osteuropäischen Realitäten und deren Nationali-
tätenprobleme übertragen werden konnte, die einen Assimilierungs-
prozess westlicher couleur nicht erlaubten. Trotzdem beharrten sie auf
ihrem Ideal eines einheitlichen Nationalstaates. Mit dieser Auffassung
eines primär individualrechtlich ausgerichteten Minderheitenschutzes
befanden sich die britischen Juden in Übereinstimmung mit der offi-
ziösen alliierten politischen Haltung.22 Die Alliierten wie auch die un-
mittelbar betroffenen Staaten befürchteten nämlich, dass Kollektiv-
rechte für Minderheiten diesen ermögliche, »Staaten im Staate« zu
bilden. Eine solche Entwicklung, so ihre Sorge, könnte die Souveränität
und die nationale Einheit gefährden.23

Es waren vor allem die amerikanisch-jüdischen Protagonisten, die
für die jüdischen Minderheiten in Osteuropa einen kollektiven Min-
derheitenschutz forderten. Viele von ihnen waren ursprünglich selbst
aus Osteuropa nach Amerika emigriert. Sie waren sich daher der Rea-
lität der jüdischen Massen in Osteuropa, die ihre Kultur in großem

199

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

20 Fink: Rights, S. 201, 363.
21 Fink: Rights, S. 194 n. 132; für das französische Modell von Nationalismus vgl. Zim-
mer: Nationalism, S. 52 f.
22 Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 84 f.
23 Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 152f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maße bewahrt hatten, bewusst. Auch hatten sie wohl die antijüdischen
Pogrome noch gut in Erinnerung.24 Hinzutreten könnte, dass die ame-
rikanischen Juden ihrem Präsidenten, Woodrow Wilson, folgen woll-
ten. Dieser hatte sich, trotz seiner generell auf individuelle Bürgerrech-
te ausgerichteten Haltung, für einzelne Autonomierechte für die
jüdischen Minderheiten in Osteuropa (wie zum Beispiel den Schutz
des Sabbats) eingesetzt. Möglicherweise suchte Wilson mit dieser Po-
litik eine Verbesserung der Lage vor Ort und damit eine Eindämmung
der großen ostjüdischen Einwanderungswellen nach Amerika zu er-
reichen.25 Die Vertreter des östlichen Judentums schlossen sich den
amerikanischen Protagonisten an, sahen sie doch ihre Interessen durch
diese am besten vertreten.

Was beinhalteten die von den Siegermächten ausgearbeiteten
Minderheitenschutzverträge? Die Minderheitenverträge gewährleis-
teten primär individualrechtliche Grundrechte. Dazu gehörten der
Schutz von Leben sowie persönliche und religiöse Freiheit aller Ein-
wohner des jeweiligen Staates, unbesehen ihrer Herkunft, Nationali-
tät, Sprache, Rasse oder Religion. Dies war in seiner Essenz ein Schutz
vor negativer Diskriminierung, wie wir ihn auch heute kennen. Hinzu
kam der Grundsatz der Gleichbehandlung bei der Zulassung zu öffent-
lichen Ämtern, Tätigkeiten und zur Ausübung von Berufen sowie
Gewerben.26 Dieser individualrechtliche Minderheitenschutz schwäch-
te die Position von Minderheitengruppen. Denn er bedeutete, dass
Minderheitenangehörige ihrem Staate und den übergeordneten Be-
schwerdeinstanzen des Völkerbundes immer nur als Einzelne gegen-
über treten konnten. Für den Einzelnen war es jedoch erheblich

200

Sonja Weinberg

24 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 23, 23 n. 77. Die amerikanisch-jüdischen Pro-
tagonisten hatten sich, entgegen ihrem Engagement für Gruppenrechte für die Minder-
heiten Osteuropas, in den USA für individuelle Bürgerrechte eingesetzt, vgl. Picard:
Minoritätenschutz, S. 124.
25 Vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 n. 106. Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts waren große ostjüdische Einwanderungswellen erfolgt. Schätzungen
gehen von 2,5 Millionen Juden aus, die in den Westen emigrierten um Schutz vor phy-
sischer Gewalt, aber auch bessere soziale, politische und ökonomische Möglichkeiten zu
suchen. Ein Großteil davon emigrierte in die USA. Vor diesem Hintergrund lässt sich
auch Wilsons Unterstützung für den Zionismus darin sehen, dass für die flüchtenden
osteuropäischen Juden ein alternativer Ort zu Amerika bereitgestellt werden sollte, vgl.
Fink: Rights, S. 87 n. 115.
26 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 26–30.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwieriger, seine Rechte wahrzunehmen und gegebenenfalls ein-
zuklagen, als es dies für eine Gruppe gewesen wäre.27

Ansätze zu Gruppenrechten in den verschiedenen Minderheiten-
schutzverträgen waren jedoch vorhanden. So gab es das Recht, auf ei-
gene Kosten eigene Schulen, Wohlfahrtsverbände, religiöse und soziale
Einrichtungen in der eigenen Sprache zu unterhalten. Staatliche Schu-
len durften sogar in der Minderheitensprache geführt werden, wenn
mindestens 25 Prozent der Bevölkerung eines Gebietes diese als Mut-
tersprache beherrschte. In seltenen Fällen wurden auch weitergehende
Autonomierechte gewährt. So wurde im polnischen Vertrag der Sabbat
für die jüdische Minderheit geschützt und jüdische Schulen erhielten
Sonderrechte für ihre Lehranstalten. Auch im rumänischen und grie-
chischen Vertrag erhielten die jüdischen Minderheiten Sonderrechte,
die über die generellen Minderheitenschutzrechte hinausgingen. Eben-
so erhielten andere Minderheiten Gruppensonderrechte, wie zum Bei-
spiel die Muslime in Griechenland und Albanien.28

Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz

Paul Guggenheim hat sich in den frühen 1940er Jahre, wie viele andere
Völkerrechtler, ausführlich mit dem Minderheitenschutz der Zwi-
schenkriegszeit und dessen völkerrechtlicher Neugestaltung für die
Nachkriegsordnung beschäftigt. Der Zusammenbruch internationaler
Rechtsnormen in den 1930er Jahren hatte auf erschreckende Weise die

201

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

27 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 30.
28 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 ff. Minderheitenschutzverträge wurden ab-
geschlossen zwischen den alliierten und assoziierten Hauptmächten und Polen (der als
erster Minderheitenschutzvertrag zum Modell für die anderen Minderheitenverträge
wurde), dem Königreich der Serben, Kroaten und Slowenen (außer Altserbien), der
Tschechoslowakei, Rumänien und Griechenland. 1921 traten Albanien, Litauen, Lett-
land und Estland in den Völkerbund ein und mussten als Bedingungen für den Beitritt
Minderheitenschutzerklärungen annehmen. Mit Österreich, Ungarn, Bulgarien, und
Türkei wurden in den Friedensverträgen Minderheitenschutzbestimmungen vereinbart,
vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 24f. Mit der Auferlegung der Minderheiten-
schutzverträge wurde ein politisch heikler Widerspruch etabliert: Einerseits sollten die
neuen und oder wiederentstandenen Staaten Anspruch auf die volle nationale Unabhän-
gigkeit erhalten, andererseits mussten sie sich den Minderheitenvereinbarungen – und
damit Kontrolle von außen – unterziehen als Vorbedingung für ihre staatsrechtliche
Anerkennung. Fink: Rights, S. 360f.; Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkungslosigkeit des Völkerrechts und seiner Institutionen offenbart.
Der Völkerbund und sein Minderheitenschutzsystem waren damit in
den Augen vieler Völkerrechtler diskreditiert. Ihr viktorianischer
Glaube an das Gute im Menschen und an die Möglichkeit der Herstel-
lung einer ultimativen Harmonie der Interessen zwischen den Staaten,
die das Völkerrecht zum Instrument für den Weltfrieden machen soll-
te, war zutiefst erschüttert.29 Jacob Robinson, ein litauischer Rechts-
anwalt und in der Zwischenkriegszeit selber noch ein vehementer Ver-
teidiger des Völkerrechts, brachte diese Verunsicherung mit seiner
1943 unter dem Titel »Were the Minority Treaties a Failure«? publi-
zierten Analyse des Minderheitenschutzes auf den Punkt.30

Auch Guggenheim setzte sich eingehend mit dieser Frage aus-
einander. Insbesondere die Abhängigkeit der Pariser Minderheiten-
schutzverträge von liberal-demokratischen Bedingungen schien Gug-
genheim problematisch. So schrieb er 1944 in der renommierten
Völkerrechtszeitschrift »Friedens-Warte«:

Das … völkerrechtliche Schutzsystem war aber in der Praxis vielfach wir-
kungslos, wenn der dem Minderheitenschutz verhaftete Staat jene inner-
politische Verfassungsstruktur nicht besass oder aufgab, die den geistigen
Ausgangspunkt des Pariser Minoritätenrechts darstellte, nämlich die liberal-
demokratische Staatsform.31

Guggenheim kritisierte zudem die vorwiegend individualrechtliche
Ausrichtung der Verträge:

[…] hier [in den Rechtssätzen der Minoritätenverträge] stehen individuelle
Grundrechte – zum Teil der Toleranzidee entstammend – zur Diskussion.
Auch hier wird nicht die Minderheitengruppe als solche geschützt, sondern
das der Minderheit zugehörige Individuum.32

Im Gegensatz zu den individualrechtlichen Rechtssätzen, die ein Dis-
kriminierungsverbot darstellten, so Guggenheim, bestehe der Zweck
eines Minoritätengruppenrechts jedoch gerade darin,

202

Sonja Weinberg

29 Vgl. Martti Koskenniemi: »Hersch Lauterpacht (1897–1960)«, in: Jack Beatson und
Reinhard Zimmermann (Hgg.): Jurists Uprooted. Oxford 2007, S. 617ff.
30 Verlagsort: New York.
31 Paul Guggenheim: »Der Minderheitenschutz der Zukunft«, in: Friedenswarte. 44
(1944), S. 208–209.
32 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Diskrimination zwischen Mehrheitsbevölkerung und Minderheitsbevöl-
kerung zu erzeugen, die letztere als Gruppe zu kennzeichnen und ihre spezi-
fischen Interessen durch eine Sonder- und eventuell Besserbehandlung si-
cherzustellen.33

Nur so, glaubte Guggenheim, könnten die Minderheiten vor einer
zwangsweisen Assimilation an die jeweiligen Mehrheiten geschützt
und ihre Erhaltung als kulturelle Gruppe gewährleistet werden:

Es gehört zu den meines Erachtens notwendigsten Einsichten in das euro-
päische Minderheitenproblem, dass es mit ausschließlichen Willkürver-
boten, diskriminationsbekämpfenden Grundrechtsregeln, selbst wenn sie
einer wirksamen Gerichtsbarkeit unterstellt sind, nicht gelöst werden kann.
Die Minderheiten bedürfen einer Protektion, die ihre Erhaltung als soziale
Gruppe sicherstellt […] besteht doch die Hauptaufgabe des spezifischen
Minderheitengruppenrechts darin, die zwangsweise Assimilation der natio-
nalen und religiösen Minderheiten an die Mehrheitsbevölkerung zu verhin-
dern.34

Allerdings war sich Guggenheim bewusst, dass bestimmte Minderhei-
ten, vor allem solche, die im Dienste von revisionistischen Staaten wie
Ungarn und Deutschland agierten, eine Mitschuld am Versagen der
Minderheitenverträge trugen. Deshalb, so glaubte er, sei auch die Be-
fürchtung mancher Mehrheitsstaaten, dass ein kollektives Minoritä-
tenrecht die politische Einheit des Staates gefährden könne, begründet.
Eine weitgehende Autonomie einer Volksgruppe könne tatsächlich zu
Spannungen und Schwierigkeiten für den betroffenen Mehrheitsstaat
führen, insbesondere wenn irredentistische Intentionen der Minder-
heit vorhanden wären, wie dies bei der Henlein-Bewegung in den su-
detendeutschen Teilen der Tschechoslowakei 1938 der Fall gewesen sei.
Daher plädierte Guggenheim für eine sorgfältige Ausbalancierung
zwischen dem berechtigten Interesse der Minderheit, ihre soziale Ei-
genart zu bewahren, und dem ebenso berechtigten Interesse des Staa-
tes, dem sie angehören, sich diesem nicht zu entfremden und seine
friedliche Entwicklung nicht zu gefährden.35

Doch hatte sich inzwischen die internationale Haltung in Bezug

203

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

33 Ebd., S. 209
34 Ebd., S. 214.
35 Ebd., 215. Auf Guggenheims rechtstechnische Kritik am Völkerbund und seinem
Minderheitenschutzssystem kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu den oben
bereits zitierten Artikel Guggenheims »Der Minderheitenschutz in der Zukunft«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Minderheitenrechte fundamental geändert. Ein kollektiver Minder-
heitenschutz widersprach »der fortschrittlichen politischen Auffassung
der Gegenwart, zwischen einer Religion für Majoritäten und einer Re-
ligion von Minoritäten zu unterscheiden«, wie Nahum Goldmann, der
Präsident des Jüdischen Weltkongresses (der 1936 in Genf aus dem Co-
mité des Délégations Juives hervorgegangen war) feststellte.36 Anstatt
dessen rückten während des Zweiten Krieges individuelle Menschen-
rechte ins Zentrum der Diskussionen über die völkerrechtliche Nach-
kriegsordnung. Dieser Wandel von kollektiven Gruppenrechten zu In-
dividualrechten ging auf verschiedene Faktoren zurück. Die plötzliche
und unerwartete Prominenz und schließlich, 1948, mit der Erklärung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen, das Triumphieren des
individualrechtlichen Ansatzes über den kollektivrechtlichen Minder-
heitenschutz, hatten ihren Grund nicht zuletzt in der Bekämpfung der
NS-Herrschaft und einer Zurückweisung des nationalsozialistischen
rassistischen Völkerrechts. Die Etablierung von individuellen Men-
schenrechten sollte dabei helfen, die Prinzipien der liberalen Demokra-
tie gegenüber faschistischen Staaten zu stärken.37

Mark Mazower weist jedoch darauf hin, dass nicht nur humanis-
tische Motive, sondern auch eine handfeste Macht- und Interessenpoli-
tik hinter dieser Entwicklung stand. Weder die Großmächte, noch die
osteuropäischen Staaten hatten ein Interesse an kollektiven Minder-
heitenrechten. Im Falle Amerikas hätte dies nämlich bedeutet, dass sei-
ne eigenen Rassenprobleme im Süden des Landes ins Rampenlicht
gerückt worden wären. Ebenso wollte weder Großbritannien eine in-
ternationale Einmischung in seine Kolonialpolitik, noch hätte Stalin,
der Osteuropa besetzt hatte, eine Intervention in seine Minderheiten-
politik geduldet. Auch die osteuropäischen Staaten, die während der
Zwischenkriegszeit die Minderheitenschutzverträge notgedrungen ak-
zeptiert hatten, weigerten sich nun, dies ein zweites Mal zu tun. Hinzu
kam, dass die Großmächte Amerika, Großbritannien und die Sowjet-
union der Tschechoslowakei und Polen ihr Einverständnis zur Vertrei-
bung ihrer deutschen Minderheiten nach dem Krieg angedeutet hatten,
eine Politik, die mit kollektiven Minderheitenrechten gänzlich unver-
einbar gewesen wäre. Sogar die Juden kamen nach den Erfahrungen der
Zwischenkriegs-und der Kriegszeit, in der sie Diskriminierung und

204

Sonja Weinberg

36 Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 4.
37 Picard: »Minoritätenschutz«, S. 115f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich Vernichtung schutzlos ausgeliefert waren, zur Überzeu-
gung, dass schon alleine ihre Aussonderung als Gruppe negative Fol-
gen für sie haben könne. Gleichzeitig jedoch waren sich die Vertreter
der internationalen Mächte im Klaren darüber, dass ein Minderheiten-
schutz in der zukünftigen Charta der Vereinten Nationen nicht einfach
ignoriert werden konnte. Individuelle Menschenrechte, so wurde bald
klar, könnten diesen ersetzen. Erstere ließen sich nicht nur gut mit der
Verfassung Amerikas, sondern auch mit seiner politischen Wende weg
vom Isolationismus hin zu einem internationalen und universellen
Sendungsbewusstsein vereinbaren. Menschenrechte wurden schließ-
lich auch von Großbritannien, das seine Allianz mit Amerika deswegen
nicht gefährdet sehen wollte, als »notwendiges Übel« anerkannt. Eben-
so fanden sie den Zuspruch der osteuropäischen Staaten. Und so konn-
te, wie Mazower feststellt »unter dem Deckmantel der Rechte des In-
dividuums […] der Körper der Minderheitenpolitik des Völkerbundes
auf sichere Weise begraben werden«.38

Guggenheim stand nun als Verteidiger kollektiver Minderheiten-
rechte auf verlorenem Posten. Zwar erkannte er die Vorteile der zeit-
genössischen Bemühungen an, den Minderheitengruppenschutz durch
Menschenrechte zu ersetzen, wie dies auch von jüdischen Exponenten
vorgeschlagen wurde. So bezwecke Nahum Goldmanns Konzept einer
»Magna-Charta« »den Individuen unabhängig von ihrer Zugehörig-
keit zu einer Mehrheit oder zu einer Minderheit auf universeller
Grundlage einen rechtlichen Minimalstandard zu verleihen[,] um sie
vor willkürlicher Behandlung durch die Regierungen zu schützen«.39

Dadurch würden die Juden nicht mehr durch völkerrechtliche Rechts-
sätze als Gruppe von ihrem »Wirtsvolk« (Guggenheim) politisch aus-
gesondert und weiter von diesem entfremdet werden. Denn die Erfah-
rungen der Zwischenkriegszeit hätten gezeigt, so Guggenheim, dass
Juden nur sehr zögerlich von der Geltendmachung ihrer Rechte beim
Völkerbund gegen ihre eigene Regierung Gebrauch gemacht hatten.
Handelten sie sich damit doch den Vorwurf fehlenden Patriotismus’
und des »Judenprivileges« ein und hätten negative Folgen zu befürch-
ten.40 Trotzdem warnte Guggenheim eindringlich davor, zu glauben,

205

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

38 Mazower: »Triumph«, S. 386–398.
39 Guggenheim: »Minderheitenschutz«, S. 214; Vgl. auch Picard: »Minoritätenschutz«,
S. 126ff.
40 Vgl. oben, S. 4. Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 3 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass allein auf individualrechtlicher Basis »eine wesentliche Besserstel-
lung der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lage der bedrängten
jüdischen Massen zustande käme«.41 Auch dass durch solche »epheme-
ren« und »schablonenhaften« universellen Menschen- und Gruppen-
rechte die Regelung der schwierigen und spezifischen Probleme des
Diaspora-Judentums (wie Migrationsfragen, Berufsumschichtung, Ar-
beitsstatut und Erwerb von Staatszugehörigkeitsrechten) in irgend-
einer Form befriedigend gelöst werden könne, glaubte Guggenheim in
keiner Weise. Vielmehr insistierte er darauf, die Vorteile des Minder-
heitenschutzes der Zwischenkriegszeit, so mangelhaft und in seiner
Wirksamkeit begrenzt dieser auch gewesen sei, anzuerkennen, und
ihn nicht »einfach für die Zukunft abzulehnen«. So habe sich zum Bei-
spiel gezeigt, dass es durchaus möglich sei, beim Minderheitschutz eine
individuelle Regelung der verschiedenen und partikularen Bedürfnisse
eines jeden Staates zu berücksichtigen und dass sich höchst differen-
zierte Lösungsmöglichkeiten finden lassen würden. Ein Vorteil, den
eine universelle und für alle gleiche Regelung der Menschen- und
Minderheitenrechte nicht bieten könne. Deshalb appellierte Guggen-
heim an die Führer des Diaspora-Judentums,

sich bei ihren Bemühungen um die Regelung der jüdischen Weltprobleme
der Mannigfaltigkeit der kontinental und regional verschiedenartig gelager-
ten Verhältnisse bewusst zu bleiben. Bei aller Anerkennung der Einheit der
jüdischen Gemeinschaft in der Welt ist niemals außer acht zu lassen, dass das
Schicksal uns an die verschiedensten Orte gestellt hat und unsere Beziehun-
gen zur Umwelt der mannigfaltigsten Ordnung bedürfen. Eine universelle
Erklärung der Menschen- und Gruppenrechte vermag zweifellos uns und
vielen bedrängten anderen Gemeinschaften eine gewisse Hilfe bedeuten. Un-
sere Nöte erfordern aber noch andere Mittel. Es wäre daher politisch verfehlt
und geradezu verhängnisvoll, unsere Bestrebungen ausschließlich auf das
Ziel der Erlangung einer Magna Charta der Menschenrechte hinzuleiten,
und eine derartige Deklaration einem regional differenzierten, inhaltlich
mannigfaltigen Minderheitenschutz ohne weiteres vorzuziehen.42

Obwohl Guggenheim das Problem des völkerrechtlichen Minderhei-
tenschutzes als »eine der schwierigsten und kompliziertesten Fragen
der internationalen Beziehungen« einschätzte,43 lehnte er auch die ra-
dikale Lösung für die europäische Minderheitenfrage, den freiwilligen

206

Sonja Weinberg

41 Ebd., S. 10.
42 Ebd., S. 11.
43 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder zwangsweisen Bevölkerungsaustausch und Umsiedlungsprojekte,
die in der Zwischenkriegszeit propagiert und verwirklicht wurden, als
einer der wenigen seiner Zeit ab.44 Seine Kritik am Bevölkerungsaus-
tausch, einer Maßnahme, die »eine Lösung der Minderheitenfrage nur
durch ihre radikale Beseitigung« anstrebe, gründe nicht nur auf der
auch von anderen festgestellten »Unsumme von individuellem Un-
glück«. Diese sei, so Guggenheim, eine temporäre und vorübergehende
Folge jeder Bevölkerungsumsiedlung. Besorgniserregender war für ihn
die Frage des kollektiven Gedächtnisses mit Bezug auf die verlorene
Heimat:

Viel tragischer ist die unvermeidliche Tatsache, dass die kollektive Umsied-
lungsaktion einen Zustand erzeugt, welcher in den kommenden Generatio-
nen stets die Erinnerung an die frühere »Heimat« wachhält und damit eine
sozial-psychologische Problematik schafft, von deren Ausmaß wir uns gar
keine Rechenschaft abzugeben vermögen und die ihrerseits politische Kon-
flikte herbeiführen dürfte, die beispiellos dastehen.45

Guggenheim wies dabei auf eine Kernthematik des Minderheiten-
rechts hin, nämlich auf die Frage, nach welchen Kriterien Minderhei-
tenangehörige überhaupt zu definieren seien: Sollte man sich dabei auf
objektive Kriterien wie zum Beispiel die Umgangssprache, die Her-
kunft oder die Zugehörigkeit zu einer Religion stützen, oder auf die
subjektive Willensäußerung des Individuums? Guggenheim schloss
sich in dieser Frage der Schule der Objektivisten an: »[…] die Minder-
heit stellt eine in sich geschlossene Gruppe dar. Sie ist eine soziale und
kollektive Lebenserscheinung, die objektiv feststellbar erscheint.«46

Wie diese Kriterien im Detail aussähen, führte Guggenheim jedoch
nicht aus.

Welches Gruppenbild steht hinter der Position Guggenheims?
Welche Faktoren konstituieren für ihn eine Minderheit? Mit seinem
Insistieren darauf, dass es sich bei einer Minderheit um mehr als die
Summe einzelner Subjekte handle, hob sich Guggenheim von der Tra-

207

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

44 So waren zum Beispiel Polen und Juden aus den annektierten Gebieten des westlichen
Polen in der Zwischenkriegszeit vertrieben worden und hunderttausende ethnische
Deutsche hatten die baltischen Staaten, Italien und die Sowjetrepubliken verlassen müs-
sen, um schließlich in den besetzten Osten umgesiedelt zu werden. Vgl. Detlef Brandes,
Holm Sundhaussen, Stefan Troebst (Hgg.): Lexikon der Vertreibungen. Wien, Köln, et
al., 2010.
45 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 212.
46 Ebd., S. 211.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dition der Aufklärung ab.47 Entgegen der Position seines Freundes, des
früheren Bundesrates Felix-Louis Calonders und der eminenten deut-
schen Völkerrechtler Hans Wehberg und Walther Schücking, war für
Guggenheim die Existenz einer Minderheit keineswegs durch die freie
und selbstbestimmte Willensäusserung des einzelnen Mitglieds deter-
miniert.48 Mit dieser Vorstellung, so war er sich vollends im Klaren,
ließe sich ein Minderheitenschutz nicht begründen. Denn was soll ge-
schützt werden, wenn die Zugehörigkeit zu einer Gruppe durch sub-
jektive Wahl bestimmt wird, als ein Phänomen also, das sich schwer an
objektiven Kriterien festmachen lässt? Wie sollte dies funktionieren
für die Juden, die sich im Europa der Zwischenkriegs- und Kriegszeit
mit aggressivem Nationalismus konfrontiert sahen?

Als Liberaler und als Jude, der sich der jüdischen Gemeinschaft
verpflichtet fühlte – und gegen deren Entrechtung im NS-Herrschafts-
gebiet er sich vergeblich eingesetzt hatte – sah sich Guggenheim mit
einer Realität konfrontiert, die mit den hehren universalistischen Nor-
men der Aufklärung wenig zu tun hatte.49 Außerdem war er grund-
sätzlich davon überzeugt, dass es sich bei Minderheiten nicht lediglich
um Konstrukte handelte, die sich durch ein tägliches Plebiszit konsti-
tuieren oder auflösen ließen. Guggenheim verstand Minderheiten viel-
mehr als historisch gewachsene Gemeinschaften, gegründet auf einer
gemeinsamen Kultur oder Religion. Geschichte und Kultur bildeten
gemäß Guggenheim die objektive Basis für die Ausbildung einer ge-
meinsamen Identität: Diese war dynamisch, aber keineswegs beliebig.
Guggenheim erkannte, dass bei Minderheiten eine soziale und kul-
turelle Dynamik am Werk war, die weit über das vom Individuum
Gewollte hinausgeht. Um seine Position mit heute in der Nationalis-
musforschung gängigen Konzepten auf den Punkt zu bringen: Der jü-
disch-liberale Völkerrechtler Guggenheim war, was seine eigene Min-
derheitentheorie anbelangte, kein Konstruktivist, sondern ein kluger
participant primordialist. Primordialisten verstehen eine ethnische
Gruppe als natürlich gegeben, sozusagen a priori. Der Begriff ›partici-
pant primordialist‹, ein Begriff des amerikanischen Anthropologen

208

Sonja Weinberg

47 »Il faut tout refuser aux Juifs comme nation et tout accorder aux Juifs comme indivi-
dus«: so lautet das berühmte Wort, welches Stanislas von Clermont-Tonnerre anlässlich
einer Debatte im Französischen Parlament vom 21. bis 24. Dezember 1789 äußerte.
48 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 211 mit n. 24.
49 Vgl. Picard: »Minoritätenschutz«, S. 119ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Clifford Geertz, besagt, dass die Mitglieder einer Gruppe daran glau-
ben, dass ihre Gruppe naturgemäß und objektiv gegeben ist, und weil
sie daran glauben, ist es für sie eine objektive Realität. Max Weber
spricht diesbezüglich von einem »subjektiven Gemeinsamkeitsglau-
bens«, die er ethnischen Gruppen zuschreibt.50 Hierzu muss ange-
merkt werden, dass – da Menschen zur Gruppenbildung tendieren –
ein subjektiver Gemeinsamkeitsglaube aufgrund einer subjektiven
Wahrnehmung keineswegs weniger wirkmächtig ist. Guggenheim er-
kannte, dass diese Wahrnehmungsweise im wahrsten Sinne des Wortes
folgenreich war, und er war daher nicht bereit, eine Minderheit als das
jeweilige Produkt individueller Willenskundgebungen anzusehen.

Fazit und Ausblick

Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, 1948 von den Verein-
ten Nationen verkündet, basiert auf den liberalen Konzepten der ame-
rikanischen Verfassung. Sie fokussiert auf universelle Individualrechte
und auf das Diskriminierungsverbot, um das Individuum zu schützen.
Obwohl auch heute in den meisten Staaten der Welt ethnische und na-
tionale Minderheiten leben, fehlt ein rechtlicher Minderheitengrup-
penschutz weitgehend.51 Noch immer dominiert der universelle Men-
schenrechtsschutz das Völkerrecht. Doch hat es sich gezeigt, wie
Guggenheim voraussah, dass formelle Gleichheit dazu führen kann,
dass Minderheitengruppen immer wieder überstimmt und diskrimi-
niert werden, und es für sie schwieriger ist, ihre Identität zu erhalten
und zu entwickeln als für die Mehrheit. Einige Anstrengungen wurden
zwar seit 1948 unternommen, um Minderheiten besser zu schützen,
etwa Artikel 27 der Internationalen Konvention über zivile und politi-
sche Rechte (1966). Dieser besagt, dass Minderheitenangehörige das
Recht haben, in ihrer Gruppe ihre Kultur und Religion auszuüben.52

209

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

50 Vgl. Anthony D. Smith: Myths and Memories of the Nation. Oxford, 1999, S. 3–5,
98f.
51 Daniel Thürer: »Minorities: Their Protection in General International Law and Inter-
national Humanitarian Law«, in: Helen Durham und Timothy McCormack (Hgg.): The
Changing Face of Conflict and de Efficacy of International Humanitarian Law. The
Hague 1999 (International humanitarian law series, Bd. 2), S. 48.
52 Thürer: »Minorities«, S. 48–50. Weitere Bestimmungen umfassen die Genocide
Convention von 1948, die UN-Declaration on the Rights of Persons Belonging to Na-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch bleiben diese Vorkehrungen ungenügend. Es stellt sich weiterhin
die Frage, ob der auf Individuen basierende Liberalismus den Bedürf-
nissen der modernen globalen Gesellschaft, welche durch diverse kul-
turelle und religiöse Gruppen zusammengesetzt ist, noch gerecht wird,
oder ob kollektive Minderheitengruppenrechte anerkannt und ausgear-
beitet werden sollten? Völkerrechtler beschäftigen sich heute mit die-
sen Fragen und besinnen sich dabei auf die Zeit des Völkerbundes zwi-
schen den beiden Weltkriegen. Zum ersten Mal in der Geschichte der
Minderheitenprotektion war damals ein institutionalisierter Minder-
heitenschutz geschaffen worden, durch den ein gewisses Maß an Grup-
penrecht im Völkerrecht verankert worden war.

Analog zu den Bemühungen jener Zeit, fordern Völkerrechtler
heute den Schutz und die Förderung von Minderheiten als gemein-
same Verantwortung der internationalen Gemeinschaft. Um die Viel-
falt der Minderheiten zu bewahren und zu fördern wird, ähnlich wie
schon 1919 und in der Zwischenkriegszeit, vorgeschlagen, Autonomie-
statute für Minderheiten zu entwickeln. Auch wird diskutiert, ob durch
Repräsentation auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene den Min-
derheiten ein stärkeres politisches Gewicht verliehen werden solle. Das
Konzept der Autonomie und Teilnahme dürfe dabei nicht die Men-
schenrechte beeinträchtigten, und die Selbstbestimmung dürfe nicht
in einen Ethno-Nationalismus münden.53

Die internationale Bedeutung von Guggenheim ist darin zu er-
blicken, dass er als einer der Wenigen, trotz des zeitgenössischen
Trends hin zu Individualrechten, weiterhin an einem Gruppenrecht
festhielt. Die historischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts hatten
ihn schmerzlich gelehrt, dass der individualistische Ansatz und dessen
Glaube an den Fortschritt an der Realität vorbeizielt; dass die Mehr-
heitsnationen, in politischen und wirtschaftlichen Krisenzeiten auch

210

Sonja Weinberg

tional or Ethnic, Religious and Linguistic Minorities, Art. 14 European Convention for
the Protection of Human Rights and Fundamental Freedoms, Art. 34 Protocol No. 11
and Art. 1 Protocoll No. 12 to the European Convention for the Protection of Human
Rights and Fundamental Freedoms, Document of the Copenhagen Meeting of the Con-
ference on the Human Dimension of the CSCE, European Charter for Regional or Mi-
nority Languages, Framework Convention for the Protection of National Minorities and
Central European Initiative Instrument for the Protection of Minority Rights, vgl. Da-
niel Thürer: »Minorities and Majorities: Managing Diversity«, in: Schweizerische Zeit-
schrift für internationales und europäisches Recht. 1, 1 (1991), S. 660 mit n. 1.
53 Vgl. Thürer: »Minorities«, S. 46 ff.; ibid. »Majorities«, S. 661ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


assimilierte Juden nicht als Individuen, sondern als Gruppe ansahen,
diskriminierten und verfolgten.

Doch heute, wie schon in der Zwischenkriegszeit, fehlt das Inte-
resse von Regierungen an einem Minderheitengruppenschutz. Heute
wie damals befürchten Regierungen, dass das Ideal einer homogenen
Nation durch einen Minderheitengruppenschutz beeinträchtigt werde.
Und heute wie damals dominiert ihre Angst, dass durch Einmischung
von Außen ihre Staatssouveränität und Macht durch Dezentralisie-
rung oder Sezession beeinträchtigt wird (wie zum Beispiel im Fall des
Baskenlands in Spanien). Daher wird der Frage des Minderheitenschut-
zes weiterhin wenig politische Beachtung geschenkt.54 Doch Europas
Minderheitenprobleme haben nicht abgenommen, sondern zugenom-
men. Ethnische und nationale Minderheiten, neue und alte, machen
ihre Ansprüche geltend.

Auch die 1,6 Millionen Juden Europas bleiben weiterhin ein The-
ma von Sorge. Vor dem Hintergrund des Nahostkonfliktes sehen sie
sich neuen Bedrohungen ihrer Kultur und Existenz ausgesetzt. Verbale
und physische Gewalt entlädt sich immer wieder auch gegen jüdische
Menschen und Einrichtungen in Europa. Juden verlassen ihre europäi-
schen Heimatländer, weil sie sich dort nicht mehr sicher fühlen.55 Ein-
mal mehr, wie schon 1918 und in den folgenden Jahren, versuchen
jüdische Fürsprecher Einfluss zu nehmen auf ihre Regierungen und
auf internationale humanitäre Organisationen, für die Rechte der Ju-
den Europas.56 Vielleicht können Guggenheims Ideen ihnen dabei ein
Wegweiser sein.

211

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

54 Thürer: »Majorities«, S. 659f.
55 Aldo Keel: »Nahost im hohen Norden«, in: Neue Zürcher Zeitung. 75, Jhg. 231,
31.3.2010, S. 53.
56 Gisela Blau: »Wird das SVP-Parteiprogramm revidiert?«, in: Tachles. 51/52, Jhg. 231,
24.12.2010, S. 10; Fink: Rights, S. 364.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brigitta Rotach (Zürich)

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Über die Arbeit an einer medialen Gesprächsform

Wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen.
Claus Leggewie

Im Zeichen des interreligiösen Dialogs

Offenkundig ist unsere heutige Welt plural und mobil. So sind in der
Schweiz etwa die ehemaligen evangelisch-reformierten Hochburgen,
die Zwinglistadt Zürich1 und Calvins Genf seit kurzem mehrheitlich
katholisch. Traditionell katholische Kantone dafür sind bei weitem
nicht mehr ausschließlich katholisch2 . Basel hat eine konfessionslose
Mehrheit und überhaupt stellen die Konfessionslosen gesamtschweize-
risch die drittgrößte Gruppe dar. Juden gehen zu mehr als fünfzig Pro-
zent3 Mischehen mit Andersgläubigen ein. Muslime haben ihre Prä-
senz in der Schweiz seit 1970 ungefähr verzwanzigfacht.4 Dass neue
Formen des gestalteten Zusammenlebens nötig sind, wird daher klar.

212

1 Amtsblatt zur Wohnbevölkerung der Gemeinden nach der Konfession am 31. Dezem-
ber 2010: Von insgesamt 372047 Einwohnenden in Zürich sind 94419 reformiert und
111942 römisch-katholisch, andere oder konfessionslose 165686.
2 So hat etwa in Luzern seit 1960 eine tiefgreifende Änderung der konfessionellen Zu-
sammensetzung der Wohnbevölkerung eingesetzt. In den 1960er-Jahren wanderten or-
thodoxe Christen aus Jugoslawien und Griechenland und Muslime aus Jugoslawien ein.
Seither ging der römisch-katholische Bevölkerungsanteil (trotz starker Zuwanderung
katholischer Südeuropäer) von (1970) 85,2 Prozent auf (2000) 70,9 Prozent zurück.
3 Vgl. Daniel Gerson, der im Rahmen des nationalen Forschungsprogramms »Reli-
gionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft« (NFP 58) die Studiengruppe »Wandel im
Judentum in der Schweiz« leitete (Schlussbericht 2010).
4 Nach dem Bundesamt für Statistik waren es 1970 16353 Männer und Frauen, im Jahr
2000 bereits 310807.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So hat neben allen Ängsten gegenüber dem Fremden und Ungewohn-
ten auch der interreligiöse Dialog Hochkonjunktur. Dazu passt, dass in
Bern ein Haus der Religionen in Planung ist und demnächst gebaut
wird, in Basel ein Zelt der Religionen und in Zürich ein Forum der
Religionen entstand. Ein Rat der Religionen beschäftigt sich mit dem
Zusammenleben der Religionen auf nationaler und politscher Ebene.
Schweizweit findet außerdem jährlich eine Woche der Religionen statt.

Es lag deshalb nahe, dass sich auch die Sternstunden, die sonntäg-
liche Fernsehsendung auf SF1, für die ich die letzten siebzehn Jahre
gearbeitet habe, Gedanken darüber machten, dem interreligiösen Dia-
log, insbesondere dem Dialog unter den sogenannten abrahamitischen
Religionen, eine Form zu geben. Der Weg zum »Trialog mit wechseln-
den Hauptrollen« soll im Folgenden nachgezeichnet und mit Beispielen
illustriert werden. Dabei stammen die geschilderten Erfahrungen und
Zitate meist aus eigenen Sendungen und vom mir verantworteten Mo-
derationen – am lehrreichsten waren dabei diejenigen Versuche, die
nicht rundum nach Drehbuch verliefen.

Zwei Sternstunden-Events

Zwei große Live-Sendungen standen für die Fragestellung Pate. Am
ersten Advent 1999 fand in Einsiedeln im und um das Benediktiner-
kloster eine dreistündige »Sternstunde Spezial« statt, die mit einer ein-
drücklichen interreligiösen Feier in der Klosterkirche abgerundet wur-
de. »Interreligiöses Gebet zum Beginn des Kirchenjahres 2000« war der
Titel. Der katholische Radio- und Fernsehbeauftragte Willi Anderau
hat in seinem Pressetext klar gemacht, worum es ging:

Das Kloster Einsiedeln lädt am ersten Advent zu einer interreligiösen Gebets-
stunde um Frieden und Gerechtigkeit für diese Welt ein. Die Mönche des
Klosters versammeln sich mit Frauen und Männern der verschiedenen christ-
lichen Konfessionen sowie mit Hindus, Buddhisten, Moslems und Juden zum
gemeinsamen Gebet. […] Für die Christen beginnt das Kirchenjahr 2000 mit
dem ersten Advent. […] Um der Geburt Christi angemessen zu gedenken,
begeht das Kloster Einsiedeln diesen Tag mit einem großen Fest der Begeg-
nung. Mit verschiedenen Menschen anderer Religionen, mit denen das Klos-
ter freundschaftliche Beziehungen pflegt, möchten die Mönche im letzten
Jahr des zweiten Jahrtausends und an der Schwelle zum dritten Jahrtausend
für Frieden und Gerechtigkeit in unserer Welt beten.

213

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Event war ein großer Erfolg. Allerdings stellten sich im Nach-
hinein doch einige Fragen. Etwa: Was senden wir für Signale aus, wenn
die interreligiöse Live-Sendung in einem katholischen Kloster stattfin-
det? Wie wird das Datum der Feier empfunden, der 1. Advent, der das
2000. Jahr nach Christi Geburt einläutet? Was heißt es, wenn als Kri-
terium für die Teilnahme am Dialog die Beziehung zu den Einsiedler
Mönchen oder deren Pilgertraditionen genommen wird? Ort, Absen-
der, Teilnehmende und Form des Dialogs waren klar christlich, in die-
sem Fall katholisch geprägt, wie überhaupt noch immer die Kirche in
vielen interreligiösen Gesprächen Gastgeberin und Referenzpunkt für
die andern ist, ohne dass man sich gemeinhin überlegt, was dies für die
Gesprächshaltung der Beteiligten heißt.

Etwas anders war das Setting, als am 3. Juli 2006 wiederum eine
interreligiöse Life-Sendung über den Sender ging. Die Verantwort-
lichen der Sternstunde wählten nun als Ort die offene Kirche Elisabe-
then in Basel, die in ihrer Programmgestaltung Offenheit nach ver-
schiedenen Seiten signalisiert und von der der Moderator Bernard
Senn zu Beginn der Sendung sagte: »Die offene Kirche Elisabethen ist
regelmäßig Gastgeberin im interreligiösen Dialog.«5 Der interreligiöse
Dialog wurde auf einen abrahamitischen Dialog beschränkt und an der
Figur des Abraham konkretisiert. Das Datum war nicht an den christ-
lichen Festkalender gebunden.

Motto der Sendung war das Wort von Claus Leggewie »Wer sich
befreunden will, muss sich befremden lassen«. Befreunden sollte Ziel
sein, aber dem Befremden in der Begegnung bewusst auch Raum ge-
lassen werden. Nebst Musik-Intermezzi aus den drei Religionen gab es
eine Lesung von Texten zu Abraham, die der katholische Tübinger
Theologe Karl-Josef Kuschel eigens für diesen Anlass geschrieben hat.
Diese mehrstimmigen, von drei Schauspielern an verschiedenen
Standorten der Kirche her gelesenen Texte wurde gerahmt von drei
innerreligiösen Dialogen (je zwei Muslime, Christinnen und Juden wa-
ren einzeln im Gespräch mit der Moderatorin) und einem größeren
Gespräch mit drei Religionsvertretern am Tisch in der Mitte der Kir-
che.

Grundsätzlich erwies sich die thematische Bündelung auf Fragen
rund um die Abraham-Figur als wohltuend. Karl-Josef Kuschels jü-
disch-christlich-muslimische Abraham-Texte gaben einen themati-

214

Brigitta Rotach

5 Moderation B. Senn 00:59–01:04.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Boden für die Diskussionen. Sie fanden die Balance zwischen
dem Bild von Abraham als Vater vieler Völker und Religionen und
der schmerzhaften Tatsache, dass in allen drei monotheistischen Reli-
gionen im Laufe der Geschichte Abraham immer wieder auch ge-
braucht wurde, um die je Anderen auszuschließen.6

Von gegenseitigen Anfeindungen war an diesem Tag allerdings
wenig zu spüren. Vielmehr stimmten sämtliche Teilnehmenden der in-
ner-religiösen Gespräche darin überein, dass der interreligiöse Dialog
für sie heute einfacher sei als derjenige innerhalb ihrer eigenen Glau-
bensgemeinschaft. Die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji
stellte fest, dass sich in den letzten 15 Jahren im interreligiösen Dialog
sehr viel verändert habe, »aber ich denke, dass im innerislamischen
Dialog noch sehr wenig passiert ist«7 . Der interreligiöse Dialog mag
also gelegentlich eine Art Übersprungs-Handlung darstellen, indem
man sich mit anderen, Fremden unterhält, wenn es intern zu schwierig
wird. Doch kam auch die Hoffnung zum Ausdruck, dass der Dialog nach
außen zurückstrahlen und helfen kann, aus einer gewissen Distanz dem
Eigenen neue Impulse zu geben. Es lohnt sich also, den interreligiösen
Dialog sorgfältig zu gestalten, fanden Juden, Christen und Muslime.

In der mit Spannung erwarteten Schlussdebatte sollte dies am
3. Juli exemplarisch geschehen. Von den unterschiedlichen Rollen von
Abraham ging das Gespräch mit drei Exponenten der abrahamitischen
Religionen aus. Allerdings zeigte sich hier eine typische Gefahr des
interreligiösen Dialogs. In knapp vierzig Minuten kamen nach der
Abraham-Figur, Religion und Ethik, Wahrheitsanspruch der mono-
theistischen Religionen und auch noch der Nahostkonflikt zur Sprache.
Keines dieser umfassenden und gewichtigen Themen konnte ausführ-
lich besprochen und im Austausch weiter entwickelt werden. Zudem
erwies sich auch die Sprache und Begrifflichkeit als geprägter denn
vielleicht angenommen. Zum Beispiel als es im Gespräch um die Ideo-
logiegefahr der Religionen ging, fragte der selber christliche Moderator
die jüdische Gesprächsteilnehmerin: »Ist dann die Gefahr, dass, wenn
nur noch Ethik da ist, kein Glaube mehr übrig bleibt?«8 – Diese ver-
stand nicht, was er meinte. Die Anspielung auf eine innertheologische,

215

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

6 Vgl. Karl-Josef Kuschels ein Jahr später erschienenes Buch »Juden Christen Muslime.
Herkunft und Zukunft«, Patmos 2007.
7 00:12:25ff.
8 01:23:38ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem reformierte Debatte, in der es um das Schlagwort einer Re-
duktion der Religion auf Ethik geht, war der jüdischen Theologin nicht
geläufig.

Aufgrund der geschilderten Erfahrungen verdichtete sich mehr
und mehr der Ansatz, für weitere Sendungen im interreligiösen Dialog
möglichst präzis umrissene Fragestellungen zu wählen, kleinteiligere
Themen, an denen die Unterschiede diskutiert werden können und im
besten Falle neue Erkenntnisschritte möglich sind innerhalb einer
Sternstunde.

Zudem zeigte auch die Basler Sternstunde Spezial, wie delikat die
Wahl des Veranstaltungsorts ist. Selbst wenn es sich nicht um eine
Kirche der üblichen Art handelte, ist die offene Kirche Elisabethen doch
klar christlich konnotiert. Gewisse orthodoxe Gesprächsteilnehmer ka-
men als Gäste nicht in Frage, weil sie keine Kirche betreten. Das Fern-
sehstudio ist insofern privilegiert als es quasi einen neutralen Ort dar-
stellt und für keine der Religionen ein Heimspiel erlaubt.

Vom Dialog zum Trialog?

Traditionell wurden vor allem Dialoge geführt, so insbesondere der
jüdisch-christliche9 seit der Schoa oder in jüngerer Zeit der christlich-
islamische. Angesichts der pluralistischen Wirklichkeit heute gibt es
vermehrt auch Stimmen, die sämtliche bei uns gelebten Religionen
zum Gespräch laden wollen. Trotz dieser berechtigten Forderung
spricht einiges für einen Ansatz, bei dem sich zunächst die drei großen
monotheistischen Religionen in die interreligiöse Debatte begeben.
Ihnen ist der Stammvater Abraham gemeinsam, die Vorstellung von
Offenbarung, heiliger Schrift und Monotheismus. Ein inhaltlicher Dis-
kurs ist somit von der Struktur her einfacher. Der Begriff »Trialog«
oder »Abrahamitische Ökumene«10 hat sich dafür gebildet und wurde
von Karl-Josef Kuschel entscheidend geprägt.

216

Brigitta Rotach

9 Vgl. Bernd Schröder in »Zeitschrift für Theologie und Kirche« Dezember 2008:
»Abrahamitische Ökumene?«. Er ist kritisch gegenüber dem Trialog. Spricht lieber
vom christlich-jüdischem und dem christlich-islamischen Dialog.
10 Vgl. von Karl-Josef Kuschel besonders »Streit um Abraham. Was Juden, Christen und
Muslime trennt und was sie eint« (2001) und »Juden Christen Muslime. Herkunft und
Zukunft« (2007). Hans Küng »Projekt Weltethos« (1990), wobei für Küng der abra-
hamitische Trialog die Zwischenstufe für ein Gespräch mit allen Religionen darstellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich fragt sich auch, was das Ziel eines solchen Gespräch ist.
Ob vor allem die Nähe und Verwandtheit zu betonen ist oder eher die
Differenzen genauer herausgearbeitet werden sollen, ob es mehr um
ein Zusammensein und Feiern geht oder eher um eine intellektuelle
Auseinandersetzung.

Für das Sendegefäß der Sternstunde legt sich als Form die Debatte
nahe, die über eine Betonung des guten Gefühls hinausgeht.

Mögliche Richtlinien dafür sind in einem Papier zu lesen, das der
Deutsche Bundestag im Juni dieses Jahres zum 33. Deutschen Evan-
gelischen Kirchentag formuliert hat und das den Titel trägt »Vom Dia-
log zum Trialog?«11 . Wer sich ernsthaft auf einen Trialog der mono-
theistischen Weltreligionen einlassen will, heißt es dort, sei gefordert,
sich mit den folgenden Kriterien auseinander zu setzen:

1. Der jüdisch-christlich-muslimische Trialog muss mehr sein als ein
»multikultureller Small-Talk ohne Tiefgang und Profil« (Edna Brocke),
muss mehr sein auch als die Freude an Vielfalt, oft verbunden mit dem
fröhlichen Missverständnis, alles ist möglich, alles ist gleich, alles ist
gleich gültig oder gleichgültig.

2. Der Blick auf das Gemeinsame darf die Sicht auf Unterschiede nicht
trüben. Trialog ist keine Bagatellisierung der Wahrheitsfrage. »Und
wenn Gott gewollt hätte, hätte er euch zu einer Gemeinde gemacht,
einer einzigen. Aber er wollte euch in dem prüfen, was er euch gegeben
hat. So wetteifert um die guten Dinge« (Koran, Sure 5, 48).

3. Es gibt keinen Dialog zwischen Religionen, schon gar keinen Trialog.
Dialoge gibt es nur zwischen Menschen, sie müssen zum Dialog bereit
und in der Lage sein. Sie müssen die Eigenständigkeit des jeweils Ande-
ren wahren und der doppelten Versuchung zur Dramatisierung wie zur
Banalisierung widerstehen. Überfällig ist ein Erlernen trialogischer
Kompetenz durch das jeweilige Führungspersonal: bei der Ausbildung
von Rabbinern, Pastoren und Mullahs. Der Stellenwert dieser Qualifi-
kation ist bei der Auswahl wie der Ausbildung geistlicher Führer in
allen drei Religionen nach wie vor defizitär.12

Die ersten beiden Punkte decken sich mit den Ansätzen der Sternstun-
den-Überlegungen. Wobei vielleicht im Fernsehalltag nebst »fröhlichen
Missverständnissen« und mulitkulturellem Small-Talk noch eine wei-

217

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

11 02.06.2011 – »Vom Dialog zum Trialog?« Geburtstagswünsche zum 50. Jahrestag
des Christlich-jüdischen Dialoges, 33. Deutscher evangelischer Kirchentag in Dresden
am 2. Juni 2011.
12 Ebd. S. 2.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tere Gefahr droht. Das Fernsehen mag es schrill. Je kontroverser ein
Gespräch, je pittoresker die Religionsvertreter, desto höher sind die
Einschaltquoten. Es ist daher verlockend, möglichst Mönche in Kutten,
Juden mit Schläfenlocken und Musliminnen mit Schleier ins Studio zu
laden. Insofern trifft das, was der Schriftsteller Thomas Hürlimann
kürzlich in Zusammenhang mit der politischen Mitte als Problematik
der »Telekratie«13 angesprochen hat, ebenso auf die religiöse Mitte zu.
Auch in der Fernseharena ist es schwieriger, mittleren Positionen im
religiösen und interreligiösen Gespräch eine Stimme zu geben. Stern-
stunden gehören zu den wenigen Gefäßen, die dies können und sollen.
Die Wahl der »richtigen« Gesprächspartner ist also zentral für das Ge-
lingen eines solchen Gesprächs. Ja, die Zusammenstellung der Gäste-
liste beeinflusst bereits zahlreiche inhaltliche Entscheidungen. Es
macht nicht nur einen Unterschied, ob orthodoxe Menschen einge-
laden werden sollen oder solche, die liberale Positionen vertreten. In
Bezug auf den christlichen Part ist es oft entscheidend, ob eine katho-
lische oder reformierte Person am Tisch sitzt.

Dennoch ist das dritte der oben genannten Kriterien zu extrem
mit seinem Postulat, es gäbe keinen Dialog/Trialog der Religionen,
sondern nur Dialoge zwischen Menschen. Einzelne Menschen führen
den Dialog und es ist wichtig, immer wieder zu betonen, dass die ge-
wählten Gäste nicht für »die« Religion stehen, sondern bestenfalls für
eine Strömung und für sie selbst. Dennoch sollte es möglich sein über
theologische Inhalte der Religionen einen Dialog führen, auch anhand
der heiligen Schriften.

Dialogkonzepte als Vorbild

Einen sorgfältigen Umgang mit den unterschiedlichen Quellen de-
monstrieren Gesprächsmodelle, die Dialoge über unterschiedliche Po-
sitionen hinweg pflegen. Zwei davon seien daher kurz erwähnt.

Das Geschichtsbuchprojekt des 2008 verstorbenen israelischen
Psychologen Dan Bar-On14 versucht, interkulturelle und politische

218

Brigitta Rotach

13 So der Schriftsteller Thomas Hürlimann in einem Interview, das am 1. Juli 2011 im
TagesAnzeiger, S. 30 f. gedruckt wurde.
14 Sternstundengast zu seinem Gesprächsansatz und auch dem Geschichtsbuch-Projekt
unter dem Titel »Erzähle dein Leben!« am 4. September 2004, vgl. dort ab 47:53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gräben zu überwinden. Zusammen mit seinem palästinensischen Kol-
legen Sami Adwan gründete Dan Bar-On das Peace Research Institute
in the Middle East (Prime)15 , das zum Träger der Vorstellung eines
israelisch-palästinensischen Geschichtsbuchs wurde. Dabei waren die
Autoren nicht so vermessen, eine gemeinsame Lesart des Nahostkon-
flikts zu verfassen. Sie wollten nur die palästinensische Sicht neben die
israelische stellen16 . Learning each other’s historical narrative17 , so
heißt das Schulbuch, welches sich an Oberstufenschüler in Israel und
dem Westjordanland richtet und zusammen mit jüdischen und palästi-
nensischen Lehrern geschrieben wurde. Wesentlich ist der Aufbau: in
Bezug auf ausgewählte Daten wie die Balfour-Deklaration, die Kriege
von 1948 und 1967 steht jeweils auf der linken Seite die israelische
Sicht der Dinge, auf der rechten Seite die palästinensische. In der Mitte
ist Raum für Notizen, Platz für die Gedanken der Schüler.

Die Fakten sind dieselben, nur gibt es eben zwei unterschiedliche
Interpretationen dazu. So bedeutet etwa das Jahr 1948 für die Israelis
Unabhängigkeitskrieg und Staatsgründung, für die Palästinenser ist es
das Jahr der Katastrophe, der nakba, der Vertreibung aus ihrer Heimat.
Bisher taucht der Holocaust in den palästinensischen Büchern kaum
auf, das Trauma der Vertreibung der Palästinenser wird dafür auf israe-
lischer Seite ignoriert. Nun stehen die beiden Narrative18 nebeneinan-
der. Sie wurden sorgfältig recherchiert, aber nicht vorschnell versöhnt.
Nur schon hören und lesen können, wie der je Andere seine Geschichte
erzählt, ist für Dan Bar-On ein wichtiger Baustein auf dem Weg inter-
kultureller Konfliktbewältigung.

Auf theologischer Ebene hat das Konzept des »Scriptural Reason-
ing« Pionierarbeit geleistet. Der Sache nach sind die Anfänge bei jüdi-
schen Philosophen zu suchen, die den Talmud im Dialog mit rabbi-
nischen Gelehrten lasen. Aus der innerjüdischen Textarbeit entwickel-

219

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

15 Vgl. Dan Bar-On, »Die Anderen in uns. Dialog als Modell der interkulturellen Kon-
fliktbewältigung«, 2. Auflage 2003, 203ff.
16 Vgl. Der Spiegel 38/2008 und Arnfried Schenk, Zeit, 10.6.2009, Nr. 25 und Zeit
online 13.6.2009.
17 Deutsche Übersetzung online zum Andenken an Dan Bar-On von Berghof Conflict
Research herausgegeben. »Das Historische Narrativ des Andern kennen lernen. Palästi-
nenser und Israelis«. (2003/ deutsche Übersetzung 2009)
18 Vgl. zum Sinn des Erzählens von Dan Bar-On auch »Erzähl mir dein Leben. Meine
Wege zur Dialogarbeit und politischer Verständigung«, edition Körberstiftung Ham-
burg 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te sich eine Methode für die Begegnung der drei abrahamitischen
Religionen. 1995 kreierte der amerikanische Philosophieprofessor Pe-
ter Ochs den Begriff des »Scriptural Reasoning« und macht es sich zur
Aufgabe, Beziehungen zwischen den jüdischen, christlichen und musli-
mischen Traditionen der Textinterpretation zu untersuchen und mit-
einander ins Gespräch zu bringen. Was als rein akademischer Diskurs
an Universitäten begann, wird unterdessen weltweit über die akademi-
schen Kontexte hinaus erprobt für den interreligiösen Dialog. Feste
Spielregeln gibt es kaum. Für die Gruppen, die sich dem Scripural Rea-
soning widmen, ist genaue Textlektüre, das gemeinsame Nachdenken
und Austauschen darüber zentral. Scriptural Reasoning ist im Unter-
schied zur Fernsehrealität üblicherweise auf einen langfristigen Pro-
zess mit gleichbleibenden Teilnehmern hin angelegt und will die we-
sentliche Arbeit abseits der medialen Öffentlichkeit tun. Dennoch
ergeben sich daraus wichtige Impulse für unsere Fragestellung.

Was heißt das für die Entwicklung des Sternstunde Trialogs?
Um über die allgemeine Beteuerungen der Notwendigkeit von

Dialog hinaus zu kommen, ist es gewinnbringend, Textstellen zu zitie-
ren, diese möglichst auch von den unterschiedlichen Hintergründen
her zu erläutern und gegebenenfalls zu diskutieren.Verschiedene Wer-
tungen gleicher historischer Ereignisse, theologischer Begriffe oder Le-
bensformen sollen nicht vorschnell geglättet werden, sondern dürfen
nebeneinander bestehen. Einzelheiten machen das Gespräch spannend,
neu und gelegentlich auch kontroverser. Das Erzählen von Beispielen
soll dabei seinen Platz haben. Für die Planung von Sternstunden Tria-
log bedeutet dies, konkrete Themen zu finden, an denen die drei Reli-
gionen diskutieren können, Themen die von allgemeinem Interesse
sind und die möglicherweise unterschiedlich bewertet werden.

Prototyp Trialog: »Religion und Essen«

Ein erster Versuch zu Sternstunde Trialog konnte für die Neujahrssen-
dung am 1. Januar 2008 realisiert werden. »Du bist, was Du isst!« war
der Titel der Sendung, bei der es um Religion und Essen ging. Das
Thema erwies sich als vielfältig, ergiebig und aktuell. Gerade in Hin-
blick auf die drei monotheistischen Religionen lässt sich viel anhand
der Essens-Vorschriften, Essens-Tabus, Essens-Traditionen oder Fest-
essen sagen. Trotz hochkarätigen Gästen und spannendem Thema ver-

220

Brigitta Rotach

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lief die Sendung jedoch nicht wie geplant. Besonders ergiebig waren
denn auch die Lerneffekte!

Etwa, als es um die Frage des Schweinefleisch-Tabus ging, be-
merkte die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji: »Ich finde
es im Übrigen interessant, dass sich hier der Jude und die Muslimin
erklären müssen oder sollen, warum wir kein Schweinefleisch essen.
Dabei steht unter uns dreien die Christin sozusagen im Abseits. Mich
würde es eher interessieren, warum die Christen sich selber das
Schweinefleisch zu essen erlauben!«19

Etwas später ging es darum, dass nach Aussage des jüdischen
Theologen Michel Bollag der heimische Tisch laut Talmud als Altar
verstanden werden kann. Demgegenüber findet im Christentum das
religiöse Essen, die Eucharistie, in der Kirche statt.

Auf die Frage, wo sich denn der Islam in dieser Frage situieren
würde, gab die Muslimin die unerwartete Antwort: »Ist noch schwie-
rig, ich finde mich jetzt nicht so wieder, ehrlich gesagt. Ich habe das
jetzt schon zweimal gesagt, das Profane und das Kultische verschmilzt
im Islam miteinander …«20 .

Als es um Essen und Identität ging, kam das delikate Thema der
Speisetabus zur Sprache. Auf die provokante Frage, ob es sich dabei von
außen gesehen um eine Form von Ausgrenzung Andersgläubiger
handle, antwortete die katholische Theologin Béatrice Acklin-Zimmer-
mann: »Ich finde es irgendwie bezeichnend – verzeihen Sie, wenn ich
die Frage zurückgebe – dass ich nicht gefragt werde, ob nicht das Chris-
tentum diesen Aspekt der Identität eventuell auch mit irgendwelchen
Essensvorschriften in Verbindung bringt. Mich irritiert, dass das The-
ma dermaßen auf Judentum und Islam fokussiert wird.«21

Weiter gab ein kurzer Dialog am Tisch zu denken. So äußerte die
christliche Theologin: »Der Knackpunkt ist da, wo man meint im inter-
religiösen Gespräch aus einer gewissen politischen Correctness heraus,
man müsse das, was beim andern aneckt – das können Essensgepflo-
genheiten sein – aus falsch verstandenem Respekt zurückhalten. Man
müsse die Ecken und Kanten der eigenen Religion quasi abschleifen.
Das sehe ich dezidiert anders. Ich denke sogar, erst dann kann ein Dia-
log, der dieses Wort überhaupt verdient, stattfinden, wenn man weiß,

221

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

19 13:59–14:14:18.
20 59:17–59:29.
21 01:05:23–01:05:45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche Konturen das Gegenüber hat. Dann kann man sich daran abar-
beiten. Und das bedingt unter Umständen auch, dass man ein sehr
deutliches dezidiertes ›Nein!‹ sagt«.22 Die Muslimin antwortete da-
rauf: »Béatrice Acklin, wenn Sie sagen, es bestehe die Gefahr, dass das
Eigene abgeschliffen werden muss, um dem Anderen in toleranter
Weise Rechnung zu tragen, möchte ich gerne von Ihnen ein konkretes
Beispiel hören. In unserer Situation als Minderheit in einem christlich
geprägten Raum, kommt mir nichts spontan in den Sinn, wo von der
christlichen Seite her ein Abschleifen passieren müsste, gerade wenn es
um die Speiseregeln geht«.23

Eindrücklich, dieser letztzitierte Gesprächsgang zwischen den bei-
den Frauen am Tisch. Er zeigt in aller Kürze, wie viel ein wirkliches
Gespräch bringen kann. Die Definition eines Dialogs, der auch ein de-
zidiertes Nein erträgt, war wichtig, aber mindestens ebenso das Nach-
haken, wo denn konkret bei der gerade diskutierten Frage ein solches
Nein zu platzieren wäre.

Die übrigen Zitate sind angeführt, weil sie auf entwaffnende Art
zeigen, wie anspruchsvoll es ist, einen guten Trialog zu moderieren. In
der ehrlichen Aussage: »Ich finde mich nicht wieder in dieser Diskus-
sion«, machte Amira Hafner-Al Jabaji die Schwierigkeit deutlich, bei
allen Themenaspekten sämtliche Gäste im Gespräch zu halten. Immer
wieder gab und gibt es Themen, die nicht für alle gleicherweise rele-
vant sind. Offensichtlich war in diesem Sternstundengespräch auch
mehrfach unklar, wer kritisch befragt wurde und wer sich von einer
Außenperspektive her dazu äußern sollte. So wunderte sich jemand,
sich rechtfertigen zu müssen oder jemand wunderte sich, nicht auf die
eigene Tradition hin befragt zu werden oder jemand hatte nichts We-
sentliches zu diesem Punkt beizutragen.

Das Konzept der wechselnden Hauptrollen

All dies rief nach einem klareren Konzept. Einem Konzept, das drei
Gäste in ihrer Verschiedenheit angemessen zu Wort kommen lässt.
Eine Form, die sich flexibel erweist gegenüber Themen, die in ihren
Aspekten bei jeder der drei Religionen an einem andern Ort besonders

222

Brigitta Rotach

22 01:07:38–01:08:28.
23 01:11:05–01:11:35.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umstritten und delikat sind. Denn offenbar lässt sich gar nicht zu je-
dem Teilthema ein gewinnbringender Trialog führen.

Als zündende Idee erwies sich daher ein Konzept mit wechselnden
Hauptrollen. Das heißt, das Gespräch wird in Hauptteile gegliedert,
wobei jeder der Gäste einmal mit »seinem« Thema im Zentrum steht,
ausführlicher Stellung beziehen und klären darf, aber auch mit kriti-
schen Fragen konfrontiert wird. Nachdem die anderen Gäste zuerst
diesem Gedankengang zu folgen versuchen, haben sie dann die Gele-
genheit, sich aus dem Gehörten heraus ebenfalls ins Spiel zu bringen.
Sie dürfen jetzt durchaus auch widersprechen oder aber müssen sich
ähnliche Anfragen gefallen lassen. Diese Form des Gesprächs entlastet
die Moderation davon, in allen Phasen des Gesprächs und bei jeder
Fragestellung alle gleichmäßig zu befragen oder ständig unterschied-
liche Erzählweisen und Zugangsformen harmonisieren zu müssen.

Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion24

Am schwierigen Thema der Konversionen zeigte sich, wie das Konzept
eines Trialogs mit wechselnden Hauptrollen funktionieren kann. Im
Eingangsteil des Sternstunden-Gesprächs zu diesem Thema wurden
alle drei Gesprächsteilnehmer, der Abt Martin Werlen vom Benedikti-
nerkloster Einsiedeln, Imam Petrit Alimi von Luzern und der jüdische
Theologe Michel Bollag vom Zürcher Lehrhaus, gefragt, wie sie regie-
ren würden, wenn jemand zu ihrer Religion konvertieren möchte oder
umgekehrt, was sie sagen würden, wenn jemand aus ihrer Religion
wegkonvertiert, beziehungsweise von seiner Religion abfällt. Alle drei
Herren antworteten höflich und sorgfältig. Virulent wurde das Ge-
spräch aber, als es in den drei Hauptteilen zu unterschiedlichen kon-
kreten Aspekten der Konversion ging.

Der katholische Theologe wurde daraufhin befragt, wie er die
Missionstätigkeit des Christentums sieht und ob sich die katholische
Kirche wieder vermehrt missionarisch gibt. Beim Muslim stand die
Frage des Abfalls vom Islam im Zentrum, auch die Bestrafung für
Apostasie. Der jüdische Gesprächsteilnehmer schließlich musste sich
dazu äußern, warum es so schwierig bis fast unmöglich ist, zum Juden-
tum zu konvertieren.

223

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

24 Sternstunde Religion 14.2.2010, 10.00–11.00.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverständlich gab es bei jedem der Hauptteile nach einem
Gespräch mit der Hauptperson die Möglichkeit für die beiden anderen,
sich dazu zu äußern und sich gegenüber ihrem Kollegen zu positio-
nieren. Zudem war es für die Moderation einfacher, sich auf das Ge-
dankengebäude jeweils einer Religion einzulassen, auch je mit Zitaten
aus den Schriften zu arbeiten und insgesamt härter, nie aber unfair zu
fragen und nachzufragen.

Proben aufs Exempel

Drei weitere Versuche zu Trialog sollen hier noch kurz erwähnt wer-
den, vor allem, um die breite Palette der Möglichkeiten dieser Ge-
sprächsform anzudeuten.

Der »Interreligiöse Dialog im Schatten des Nahostkonflikts«25

versuchte im Umfeld der Gaza-Offensive ein Religionsgespräch zu
führen. Die christliche Theologin Viola Raheb, der Rabbiner Tovia ben-
Chorin und die islamische Theologin Hamide Mohagheghi haben alle
drei ihre familiären Wurzeln im Nahen Osten. Dieser Trialog im Ja-
nuar 2009 zeigte, dass das Konzept sich auch für politische Aktualitäten
eignet und insbesondere hilfreich sein kann, ein sehr kontroverses Ge-
spräch in konstruktiven Bahnen zu halten.

Umgekehrt war die Anlage des Trialogs »Religion und Frauen-
rechte«26 , der im März 2011 zum vierzigsten Jubiläum des Frauen-
stimmrechts in der Schweiz positioniert wurde. Die Idee hier war, drei
Frauen einzuladen, die positiv je in ihrer Religion viel erreicht haben,
die erste Großmünsterpfarrerin Käthi la Roche, Rabbiner Bea Wyler
und die Professorin für Islamwissenschaften Katajun Amirpur. Auch
hier kam das Konzept der wechselnden Hauptrollen zum Einsatz, aller-
dings weniger scharf getrennt. Die drei Hauptthemen setzten je mit
dem Statement einer Frauen ein: Frauenordination, Frauenrechte in
den Religionsgemeinschaften, Feministische Auslegung der Schriften.
Alle drei Gäste sahen die großen Fortschritte in Sachen Frauenrechte
und benannten auch, was dennoch uneingelöst ist. Darüber kam ein
lebendiges Gespräch zustande. Das heißt, ein Trialog mit wechselnden

224

Brigitta Rotach

25 Sternstunde Religion 25.1.2009, 10.00–11.00.
26 Sternstunde Religion 27.3.2011, 10.00–11.00.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauptrollen eignet sich nicht nur für kontroverse, sondern auch für
komplementär angelegte Gespräche.

Beim Trialog »Religion und Sexualität«27 mit Rabbiner Michael
Goldberger, mit der Islamwissenschaftlerin Rifa’at Lenzin und dem
evangelischen Theologen Thomas Römer war besonders lehrreich, dass
zwei der drei Gesprächteilnehmer kurz darauf zum gleichen Thema an
die Berliner Schaubühne28 geladen wurden.

Im Vergleich zum Berliner Exempel zeigten sich exemplarisch die
Vorteile des Konzepts mit wechslenden Hauptrollen. So begann in der
Schaubühne die Muslimin Hilal Szegin, die nach 20 Minuten erstmals
zu Wort kam und vorher zwei Monologe mit wenig Rückfragen anhör-
te, mit den Worten: »Es sind jetzt schon so viele Aspekte angesprochen
worden, die ich auch total interessant finde. Ich könnte mich jetzt zu-
rücklehnen und die erst mal auf mich wirken lassen. Alles andere ist
gar nicht so leicht …«29 . Fast jeder Gesprächsgang wurde mit einer
Frage an denselben Gast begonnen. Von den angesagten Hauptteilen
fiel die Frage der Verschleierung weg, vielleicht weil diese Frage vor
allem für Muslime relevant ist und weniger Stoff für die andern Gäste
bietet.

Das Konzept des Trialogs mit wechselnden Hauptrollen bot gerade
bei diesen für den interreligiösen Dialog typischen Klippen Hilfestel-
lungen. Die Thematik von Verschleierung und Sexualisierung der
Frauen wurde im Teil besprochen werden, in dem die Muslimin Haupt-
person war. Dass dabei Kippa und Scheitl wie auch der paulinische Ap-
pell an die Frau, nur mit Kopfbedeckung öffentlich zu reden, nur am
Rande betroffen sind, stellte aufgrund des Konzepts kein Problem dar.
Die andern Gäste hatten ja später ihren Hauptrollenteil. Der christliche
Theologe wurde schwerpunktmäßig zur Frage von Homosexualität
und Religion befragt. Als die Diskussion sich den einschlägigen Bibel-
stellen zu Homosexualität zuwandte, Levitikus 18 und 20, gab nach
dem christlichen Theologen der Rabbiner eine weitere und ganz andere
Deutung des Textes. Seine Hauptrolle aber hatte er im Teil zur Frage
der Sexualität außerhalb der Ehe.

225

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

27 Sternstunde Religion, August 2010.
28 28. November 2010: »Die Kinder Abrahams und der neue Kampf um alte Tabus –
Religion und Sexualität«. Michael Goldberger, Thomas Römer und Hilal Sezgin im
Gespräch mit Carolin Emcke.
29 Schaubühne 20:03–12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit

Mit der bei Sternstunden erprobten Form des Trialogs lassen sich eine
Vielzahl von spezifischen Themen behandeln. Dabei kommen Gemein-
samkeiten zu Tage, Differenzen können benannt und besprochen wer-
den, ohne die ganze Gesprächsbasis zur Disposition zu stellen. Das
Konzept der wechselnden Hauptrollen garantiert jedem der Teilneh-
menden, einmal im Zentrum zu stehen und dann wieder mehr zu rea-
gieren. Unterschiedliche Zugänge, brennende Interessen und intellek-
tuelle Stärken können damit gebührend berücksichtigt werden.

Das Konzept erlaubt es, punktuell zu vertiefen und die Fragestel-
lung zu konkretisieren, ohne ständig das Problem zu haben, dass diese
oder jene Frage für jemanden interessant oder gar brisant oder umstrit-
ten ist, für die anderen oder einen der anderen hingegen überhaupt
nicht. Indem deutlich wird, dass die Problemkreise oft auf unterschied-
lichen Ebenen liegen, können Missverständnisse vermieden werden. In
wechselnder Reihenfolge kommt jede Person mit ihrem eigenen Zu-
gang zum Zuge, während sich die anderen auch einbringen und dazu
verhalten können. Sei es, dass sie widersprechen, eigene Erfahrungen
anfügen, das Gesagte bestätigen, eine Analogie dazu aufzeigen oder
aber beschreiben, wie dieser Punkt von außen wirkt.

Selbstverständlich sollten die drei Gesprächspartner gut gewählt
und ungefähr gleich stark sein. Sicherlich muss weiterhin diskutiert
werden, wie kontrovers die gewählten Themen sein sollten. Die bishe-
rige Erfahrung zeigte, dass sowohl komplementäre wie hart umstritte-
ne Fragestellungen in dieser Weise verhandelbar sind.

Es ist vorstellbar, dass zukünftig der Ort der Diskussion ein ande-
rer als das Fernsehstudio sein könnte. In Anlehnung an die Berliner
Schaubühne ist ein Gespräch vor anwesendem Publikum eine wün-
schenswerte Option. Natürlich müsste dann wieder die Konnotation
des Ortes bedacht werden, sei es, dass wechselnd Kirche, Synagoge
und Moschee die Veranstaltung zu sich einladen, oder dass sie an
einem der der offiziellen Dialogorte stattfinden könnte, etwa im Haus
der Religionen. Auch ein neutraler Ort wäre denkbar, ein universitärer
Saal, ein Theater oder im Freien.

All dies ließe sich ausprobieren, um den Wort von Leggewie näher
zu kommen, »wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen«.
Im Blick auf dieses Ziel ist das Konzept vom Trialog mit wechselnden
Hauptrollen in meinen Augen vielversprechend.

226

Brigitta Rotach

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autoren dieses Bandes

Herausgeber:

Myriam Bienenstock ist Professorin für Philosophie an der Univer-
sität François Rabelais in Tours. Seit 2006 ist sie Präsidentin der Inter-
nationalen Rosenzweig Gesellschaft. Lange lebte und lehrte sie auch in
Jerusalem. Gastprofessuren führten sie nach Frankfurt am Main (Mar-
tin-Buber-Professur), an die Universität Münster (Mercator-Gastpro-
fessur am Exzellenzcluster »Religion und Politik«) und im Frühjahrs-
semester 2010 als erste Sigi-Feigel-Gastprofessorin für Jüdische
Studien am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universität Zü-
rich. Einschlägige Buchpublikationen: Der Geschichtsbegriff – eine
theologische Erfindung? (Hg.). Würzburg, Echter, 2007; Cohen face à
Rosenzweig. Débat sur la pensée allemande. Paris, Vrin, 2009; Héri-
tages de Rosenzweig: »Nous et les Autres« (Hg.). Paris, Éd. de l’Éclat,
2011. Eine vollständige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://mbienenstock.free.fr

Pierre Bühler ist seit 1997 Professor für systematische Theologie, ins-
besondere Hermeneutik und Fundamentaltheologie, und Mitleiter des
Instituts für Hermeneutik und Religionsphilosophie an der Universität
Zürich. Von 1982 bis 1997 war er Professor für systematische Theo-
logie, Dogmatik, Ethik und Fundamentaltheologie an der Theologi-
schen Fakultät (protestantisch) der Universität Neuchâtel. Seit 2006 ist
er auch Präsident der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft und
er ist Hauptherausgeber der Revue de théologie et de philosophie (Ge-
nève/Lausanne/Neuchâtel). Eine vollständige Publikationsliste ist auf
seiner Homepage zugänglich:
http://www.hermes.uzh.ch/personen/buehler.html

227

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beiträger:

Katajun Amirpur ist Assistenzprofessorin für Moderne Islamische
Welt mit Schwerpunkt Iran am Forschungsschwerpunkt Asien und Eu-
ropa (UFSP) der Universität Zürich. Weitere biographische Angaben
und eine vollständige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://www.asienundeuropa.uzh.ch/aboutus/persons/assistenz
professuren/amirpurkermani.html

Jan Assmann war bis zu seiner Emeritierung (2003) Professor für
Ägyptologie in Heidelberg und ist seitdem Honorarprofessor für all-
gemeine Kulturwissenschaft an der Universität Konstanz. Feldarbeiten
führten ihn oft nach Ägypten, Gastprofessuren nach Paris, Jerusalem,
Yale und Houston. Er ist Träger des Deutschen Historikerpreises (1998)
und erhielt Ehrendoktorate der Universitäten Münster, Yale und Jeru-
salem. Unter seinen zahlreichen Publikationen seien hier nur genannt:
Religio duplex: ägyptische Mysterien und europäische Aufklärung.
Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2010; Monotheismus und die Spra-
che der Gewalt. Wien, Picus-Verlag, 2006. Eine umfangreiche Publika-
tionsliste auf der Interseite:
http://www.aefkw.uni-hd.de/assmann_sv.html

Micha Brumlik ist Professor für allgemeine Erziehungswissenschaft
an der Johann Wolfgang Goethe-Universität. Von 2000 bis 2005 leitete
er zudem als Direktor das Fritz Bauer Institut, Studien- und Dokumen-
tationszentrum zur Geschichte und Wirkung des Holocaust, in Frank-
furt am Main. Er war Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft Juden und
Christen beim Deutschen Evangelischen Kirchentag. Unter seinen
zahlreichen Büchern seien hier genannt:

Deutscher Geist und Judenhaß: das Verhältnis des philosophischen
Idealismus zum Judentum. München, Luchterhand, 2000; Vernunft
und Offenbarung: religionsphilosophische Versuche. Berlin, Philo-Ver-
lag, 2001. Eine vollständige Publikationsliste auf seiner Homepage:
http://www.uni-frankfurt.de/fb/fb04/personen/brumlikm/Sonstiges/
veroeffentlichungen.html

Andreas Hunziker ist Geschäftsführender Oberassistent am Institut
für Hermeneutik und Religionsphilosophie an der Universität Zürich.
Er arbeitet an einer Habilitation zum Thema »Gott und Nächster«.

228

Autoren dieses Bandes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weitere biographische Angaben und eine vollständige Publikationslis-
te auf seiner Homepage:
http://www.hermes.uzh.ch/personen/hunziker.html

Jean Mondot ist Professor für Germanistik mit dem Forschungs-
schwerpunkt Spätaufklärung an der Universität Michel de Montaigne
Bordeaux III. Von 2003 bis 2007 war er Präsident der Société interna-
tionale d’étude du XVIIIe siècle. Er leitet die Zeitschrift Lumières. Er ist
Ehrendoktor der Universität Hamburg (die Laudatio von Martin Neu-
mann enthält zahlreiche biographische und bibliographische Informa-
tionen:
http://hup.sub.uni-hamburg.de/opus/volltexte/2008/62/chapter/
HamburgUP_HUR14_Neumann.pdf)

Jacques Picard ist Ordinarius für Kulturanthropologie und Branco-
Weiss-Professor für Jüdische Geschichte und Kulturen der Moderne
an der Universität Basel. Von 2001 bis 2010 wirkte er als Leiter des
Instituts für Jüdische Studien, seit 2011 als Mitglied der Leitung des
Seminars für Kulturwissenschaft und Europäische Ethnologie sowie
des Zentrums Kulturelle Topografien der Universität Basel. Seine For-
schungs- und Interessenschwerpunkte sind der kulturelle Traditions-
wandel und Konfliktfelder in Migrationsgesellschaften, die kulturelle
Bedeutung der Wahrnehmung realer und virtueller translokaler Räu-
me, ideengeschichtliche und kulturanthropologische Fragen zur euro-
päischen und nordamerikanischen Geschichte und Gegenwart sowie
Forschungen zu Biografie, Lebenswelten und gesellschaftspolitischen
Orientierungen in der jüdischen Moderne. Zuletzt erschienen sind Ge-
brochene Zeit, Jüdische Paare im Exil (2009) und Getilgte Zeichen,
gebrochene Mauern, fliehende Buchstaben. Zur ästhetischen Reprä-
sentation der Erinnerung an eine Zeit der Vernichtung, in: Kritische
Berichte, Zeitschrift für Kunst- und Kulturwissenschaften, 2011. Wei-
tere Publikationen siehe:
http://pages.unibas.ch/kulturwissenschaft/content/Komponenten/
Seminar/Sites/Jacques%20Picard.html

Brigitta Rotach ist Oberassistentin und Koordinatorin der Sigi-Feigel-
Gastprofessur am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universität
Zürich. Langjährige Moderatorin der Sendung »Sternstunden« beim
Schweizer Fernsehen (Realisation von über 200 Gesprächssendungen

229

Autoren dieses Bandes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die »Sternstunde Religion«). Weitere biographische Angaben und
eine vollständige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://www.religionswissenschaft.uzh.ch/seminar/organisation/sigi-
feigel-gastprofessur/koordination.html

Ludwig Siep ist em. Professor für Philosophie an der Universität
Münster und Seniorprofessor am dortigen Exzellenzcluster »Religion
und Politik«. Er ist ordentliches Mitglied der Nordrhein-Westfälischen
Akademie für Wissenschaften und Künste und korrespondierendes
Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Neuere Buch-
publikationen: Der Weg der Phänomenologie des Geistes. Ein einfüh-
render Kommentar zu Hegels ›Differenzschrift‹ und ›Phänomenologie
des Geistes‹. Frankfurt, Suhrkamp, 2000; Konkrete Ethik: Grundlagen
der Natur- und Kulturethik. Frankfurt, Suhrkamp, 2003; Grundkurs
Ethik 1 + 2 (Mitherausgeber). Paderborn, Mentis, 2008 + 2011.Voll-
ständiges Publikationsverzeichnis unter:
http://www.uni-muenster.de/PhilSem/mitglieder/siep/publ.html

Norbert Waszek ist Germanist und Philosoph und wirkt als Professor
für deutsche Philosophie- und Ideengeschichte des 18. und 19. Jahr-
hunderts an der Universität Vincennes à Saint-Denis (Paris VIII). Sein
Interesse an der deutsch-jüdischen Ideengeschichte reicht von Men-
delssohn und Lessing über Heine und Eduard Gans bis hin zu Emil
Fackenheim. Eine vollständige Publikationsliste auf seiner Homepage:
http://norbertwaszek.free.fr

Sonja Weinberg ist Historikerin mit dem Forschungsschwerpunkt jü-
dische Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts. Ihre Londoner Disser-
tation erschien vor kurzem unter dem Titel: German Press Responses
to Anti-Jewish Violence in Germany and Russia (1881–1882). Frank-
furt am Main 2010.

230

Autoren dieses Bandes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298 - am 24.01.2026, 08:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhalt
	Einführung der Herausgeber
	Teil 1: »gestern«: Was haben wir den Toleranzauffassungen des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?
	Myriam Bienenstock: Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza
	I.
	II.
	III.

	Norbert Waszek: Deutungslinien der Toleranz bei Lessing
	I.
	II.
	III.

	Jean Mondot: Zivilreligion und Toleranz
	I.
	II.
	III.

	Ludwig Siep: Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
	I. Begriff und Formen der Toleranz
	II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus
	III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel
	IV. Gründe für die Defizite
	V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften


	Teil 2: von »gestern« nach »heute«
	Jan Assmann: Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft
	Andreas Hunziker: Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?
	I. Gegenwart
	II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus
	III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft
	IV. Zwei kritische Bemerkungen

	Jacques Picard: »Der Ungrund des Widerspruchs«

	Teil 3: »heute«
	Micha Brumlik: Antisemitismus und Islamophobie – Eine Diskussionsbemerkung
	Katajun Amirpur: Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran
	Sonja Weinberg: Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten
	Historischer und ideologischer Kontext
	Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage
	Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz
	Fazit und Ausblick

	Brigitta Rotach: Trialog mit wechselnden Hauptrollen
	Im Zeichen des interreligiösen Dialogs
	Zwei Sternstunden-Events
	Vom Dialog zum Trialog?
	Dialogkonzepte als Vorbild
	Prototyp Trialog: »Religion und Essen«
	Das Konzept der wechselnden Hauptrollen
	Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion
	Proben aufs Exempel
	Fazit


	Autoren dieses Bandes
	Herausgeber
	Beiträger


