Vlyriam Bienenstock
Pierre Blihler (Hg.)
Religiose loleranz
neute -

und gestern

VERLAG KARL ALBER k



https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock / Pierre Biihler (Hg.)

Religiose Toleranz heute — und gestern

VERLAG KARL ALBER &

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im 18. Jahrhundert als aufklirerischer Kampfbegriff gegen Religions-
verfolgungen entwickelt, wird neuerdings die Idee der Toleranz bis in
die Feuilletons der Tageszeitungen hinein wieder auffillig haufig und
kontrovers diskutiert. Oft wird bei solchen 6ffentlichen Diskussionen
unterstellt, dass die Religion iiberhaupt, insbesondere aber monotheis-
tische Religionsformen (Judentum, Christentum, Islam) mit »Tole-
ranz« inkompatibel wiren. Nicht nur der »eifersiichtige« Gott des Al-
ten Testaments oder der »wahre Gott« des Neuen, sondern selbst die
(mit dem Monotheismus assoziierte) Unterscheidung von »wahr« und
»falsch« werden als Ursachen fiir Intoleranz verurteilt. In Absetzung
von solchen vereinfachenden Zuschreibungen wird gefragt, wie inner-
halb eines liberalen Rechtstaates die Grenzen der Toleranz gegeniiber
bestimmten kulturell-religiosen Erscheinungsformen zu bestimmen
sind.

Erhellend sind in diesem Zusammenhang einige Denker der Auf-
klarung und des deutschen Idealismus, die einen philosophisch sehr
differenzierten Toleranzbegriff erarbeitet haben und damit, weit ins
19. und 20. Jahrhundert hineinwirkend, eine bedeutende, heute aber
oft verkannte Rolle in den religiésen und politischen Toleranz-Debat-
ten gespielt haben. Auflerdem greifen die Autoren des Bandes gegen-
wiirtige Fragestellungen auf, die sowohl in den Wissenschaften als auch
in einer breiteren Offentlichkeit thematisiert werden, zum Beispiel zu
Antisemitismus und Islamophobie.

Die Herausgeber:
Myriam Bienenstock ist Professorin fiir Philosophie an der Universitit

Francois Rabelais in Tours.

Pierre Biihler ist Professor fiir Systematische Theologie an der Univer-
sitdt Ziirich.

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock
Pierre Biihler (Hg.)

Religiose Toleranz
heute — und gestern

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2011
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Fohren
Herstellung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper
Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48492-0 (Print)
ISBN 978-3-495-86029-8 (E-Book)

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einfihrung der Herausgeber . . . . . . . . .. .. ... ... 7

Teil 1: »gestern«
Was haben wir den Toleranzauffassungen des 18. und
19. Jahrhunderts zu verdanken?

Myriam Bienenstock (Tours/Paris)
Versprechen und Grenzen der religidsen Toleranz: der Fall Spinoza 19

Norbert Waszek (Paris)
Deutungslinien der Toleranz bei Lessing . . . . . . . ... ... 35

Jean Mondot (Bordeaux)
Zivilreligion und Toleranz. Konvergenzen der Ideen Rousseaus
und Johann Erich Biesters . . . . . . . ... ... ... ... 63

Ludwig Siep (Miinster)
Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus —und heute . 80

Teil 2: von »gestern« nach »heute«

Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)
Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Uberlegungen zur
Toleranzdebatte . . . . . . . ... ..o 109

Andreas Hunziker (Ziirich)

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz? —

Eine Antwort auf Jan Assmanns yLeitkultur und doppelte

Mitgliedschaft« . . . . . . . . ..o oo 128

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Jacques Picard (Basel)
»Der Ungrund des Widerspruchs«. Zur Aktualitit von

Moses Mendelssohn . . . . . . . . . . ... L.

Teil 3: »heute«

Micha Brumlik (Frankfurt)
Antisemitismus und Islamophobie —

eine Diskussionsbemerkung . . . . . . ... ..o

Katajun Amirpur (Ziirich)

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz:
das Beispiellran . . . . . . . ..o oo

Sonja Weinberg (Ziirich)
Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten.
Paul Guggenheim und die europidische Minderheitenfrage

19181946 . . . . . . ..

Brigitta Rotach (Ziirich)
Trialog mit wechselnden Hauptrollen. Uber die Arbeit an

einer medialen Gesprachsform . . . . . ... ... ... ..

Autoren diesesBandes . . . . . . .. ... ... ... ..

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

Hat man vielleicht vor einigen Jahrzehnten noch das Gefiihl hegen
konnen, dass in unseren westlichen Gesellschaften in den meisten Be-
reichen religiose Toleranz gewihrt sei, so hat der zunehmend multi-
kulturelle und multireligiose Charakter dieser Gesellschaften in den
letzten Jahren religiose Toleranz arg auf die Probe gestellt. Um nur
einige Beispiele von nah und fern etwas lose aufzulisten: heftige Re-
aktion gegen Mohammad-Karikaturen in Dénemark und dann fast
weltweit; leidenschaftliche Burka-Diskussionen, etwa in Frankreich;
Diskussion um die Prisenz von Kruzifixen in Schulriumen, in Italien,
in Deutschland, aber auch in der Schweiz, und hier sogar auch um die
Prasenz von Kreuzen auf Bergspitzen; Auseinandersetzung um den
Bau einer Moschee in der Nihe von Ground Zero, und das Projekt,
das Gedenken an den 11. September 2001 durch die Verbrennung des
Korans zu markieren; Zustimmung des Schweizer Volkes zur Initiative
fiir ein Verbot von Minaretten. An solchen Beispielen zeigt sich, dass
heute Sakularitits- oder Laizititsprinzipien mit religiosen Leiden-
schaften plstzlich in neuer Manier kollidieren, so dass das, was in Hin-
sicht auf gegenseitigen Respekt als bewihrt erachtet wurde, neu reflek-
tiert und begriindet werden muss.

Dabei kann uns ein Blick in das »gestern« der religiosen Toleranz
helfen. Die Beschiftigung mit Autoren wie Spinoza, Mendelssohn,
Lessing und anderen kann uns zeigen, wie hier mit drohender Intole-
ranz umgegangen und um Toleranz gerungen wurde. Und ein Ringen
war es in der Tat. Bei der Festlegung des Artikels 10 der franzosischen
Menschenrechtserklirung von 1789 zur Meinungsfreiheit hat die
Assemblée nationale wochenlang debattiert, und auch mehrere Tage
dartiber, ob das auch fiir religidse Meinungen gelte, so dass es nun
heift: »Niemand soll wegen seiner Meinungen, selbst religidser Art,
beunruhigt werden, solange ihre Auerung nicht die durch das Gesetz

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

festgelegte offentliche Ordnung stort.«! Diesem Artikel waren in
Frankreich Jahrzehnte, ja Jahrhunderte von Verfolgungen voran ge-
gangen, unter anderem auch andauernde Hugenottenverfolgungen,
im Namen des Prinzips »Un roi, une loi, une foi« (»ein Kénig, ein
Gesetz, ein Glaube«)?.

Dass das im 18. Jahrhundert hart Erkdmpfte sich noch lingere Zeit
nur mit Miihe durchsetzte, zeigt etwa der berithmt gewordene Aus-
spruch des franzgsischen Schriftstellers Paul Claudel im Jahre 1900.
Um ihn zu verstehen, muss man wissen, dass im damaligen Frankreich
die Freudenhiuser »maisons de tolérance«, also Toleranzhiuser hie-
en. Als man ihn ermahnte, sich im Rahmen der Dreyfus-Affire (Al-
fred Dreyfus, 1859-1935) etwas toleranter zu zeigen, antwortete er
lapidar: »Toleranz? Dafiir gibt es Hauser!« Er wies damit die Toleranz
in den Kontext der geistigen Prostitution, und war damit bei weitem
nicht der einzige.?

Philosophische und theologische Reflexion hat im Laufe der Jahr-
zehnte dazu beigetragen, sozusagen Toleranz dem Toleranzgedanken
gegeniiber zu fordern. Das ist bereits im 18. Jahrhundert der Fall, bei
den Autoren, die in der Folge untersucht werden. Das gilt aber auch fiir
spitere Autoren, die sich fiir Toleranz eingesetzt haben, auf die geistige
Toleranztradition Bezug nehmend, sie in je neuen Kontexten aus-
legend. Als Zeuge dafiir sei jetzt nur ein Schweizer Autor zitiert, Fried-
rich Diirrenmatt, der sich dabei auf den alten Sokrates bezieht, mit
einer Subtilitdt, die mit Claudels lapidarem Satz stark kontrastiert:
»Ich bin mit Sokrates der Meinung, die Griofse eines Menschen liege
darin, das Unrecht, das ihm widerfihrt, ertragen zu kénnen, es braucht
jedoch soviel Grofle dazu, dass ich es fiir meine politische Pflicht halte,
alles zu versuchen, was einen Menschen hindert, in die Lage zu kom-
men, die Grofse aufzubringen, ein solches Unrecht ertragen zu miis-
sen.«* Das konnte auch in heutigen Debatten eine Anleitung dazu sein,

1 Les Constitutions de la France depuis 1789, hg. von Jacques Godechot, Paris, GF-Flam-
marion, 1986, S. 34: »Art. 10. — Nul ne doit étre inquiété pour ses opinions, méme
religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas 1’ordre public établi par la loi.«
2 Vgl. dazu: Elisabeth Labrousse: » Une foi, un roi, une loi«? Essai sur la Révocation de
I’édit de Nantes, Genf, Labor et Fides, 1985.

> Fiir den Ausspruch von Claudel, vgl. Jules Renard: Journal 1887-1910, Paris, Galli-
mard (Pléiade), 1965, S. 570.

* Vgl. Friedrich Diirrenmatt: Werkausgabe in siebenunddreissig Binden, Ziirich, Dio-
genes, 1998, Bd. 33, S. 95.

8

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

Toleranz nicht mit Prostitution, sondern mit menschlicher Grofle in
Beriihrung zu bringen.

Im 18. Jahrhundert als Kampfbegriff aufkldrerischen Schrifttums ge-
gen religiose Verfolgungen entwickelt, wird die Idee der Toleranz neu-
erdings wieder hdufig von der Publizistik aufgenommen: bis in den
Feuilletons von Tageszeitungen kann man lesen, dass Religion und ins-
besondere monotheistische Religion, mitsamt den drei abrahami-
tischen Religionen (Judentum, Christentum, Islam), mit >Toleranz« in-
kompatibel wiren. Nicht nur der seifersiichtige« Gott des Alten
Testaments, auch der swahre Gott« des Neuen, selbst die begriffliche
Unterscheidung von >wahr< und >falsch< werden als Ursachen fiir In-
toleranz verurteilt — als wiirde die Verteidigung einer pluralistischen
Vielfalt von Géttern ein friedliches Zusammenleben besser garan-
tieren ...

Im Gegenzug zu solchen Debatten mochten die folgenden Aufsit-
ze den Blick auf einige Verteidiger des Monotheismus lenken, welche
schon wihrend des 18. Jahrhunderts einen philosophisch viel differen-
zierteren Toleranzbegriff erarbeitet haben und damit, weit ins 19. und
20. Jahrhundert hineinwirkend, eine bedeutende, heute aber oft ver-
kannte Rolle in den religidsen und politischen Toleranz-Debatten ge-
spielt haben. Mag Kant selber in seinem Aufsatz »Was ist Aufkla-
rung?« den Begriff >Toleranz« mit Hochmut verkniipft haben®, so tat
er dies doch gewiss nicht, um zur religivsen Intoleranz aufzurufen,
sondern lediglich um auf die Grenzen der Toleranz hinzuweisen. Hat-
ten Mendelssohn und Lessing die einflussreichste Verteidigung der
Toleranz geboten, so waren sie doch keineswegs dazu gekommen, sie
in einen Gegensatz zum Monotheismus zu stellen. Von ihnen und an-
deren ihrer Zeitgenossen gibt es noch heute viel zu lernen. Als Beispiel
moge hier der Hinweis des Heidelberger Agyptologen Jan Assmann
auf die Hebrdischen Mysterien des Aufklarers und Kantianers der ers-
ten Stunde Karl Leonhard Reinhold (1751-1825) geniigen®: Schon lan-

> Immanuel Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufkliarung?« (1783), Akademie-
Ausgabe 8, S. 40.

¢ Carl Leonhard Reinhold: Die Hebrdiischen Mysterien oder die dlteste religiose Frey-
maurerey [1788], hg. und kommentiert von Jan Assmann, Neckargemiind, Edition
Mnemosyne, 2001. Vgl. auch Jan Assmann: Moses der Agypter. Entzifferung einer Ge-
déchtnisspur [1998], Frankfurt, Fischer, 22000, S. 269; ders.: Die Mosaische Unterschei-
dung oder der Preis des Monotheismus, Miinchen, Hanser, 2003. Zu Reinhold vgl. Mar-

9

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

ge vor Sigmund Freud behauptete Reinhold in dieser Schrift, dass
Moses seinen philosophischen Gottesbegriff aus den dgyptischen Mys-
terien ibernommen habe. Reinhold zufolge hitte Moses schon »spino-
zistische¢, d.h. pantheistische Uberzeugungen entwickelt, und diese
wiren sowohl mit &lteren, dgyptischen Glaubenssitzen wie auch mit
der deutschen idealistischen Lehre des »All-Einen«” vereinbar.

Diesen ersten Schwerpunkt einer Diskussion, welche das ganze
19. Jahrhundert, bis Freud — aber z.B. auch Hermann Cohen — durch-
zieht, und heute noch bemerkenswerte Echos behilt, gilt es, hier
griindlich aufzunehmen.

Das geschieht im ersten Teil der Beitrdge dieses Sammelbandes.
Diese Aufsitze sind der Aufgabe gewidmet, das Erbe der Toleranzauf-
fassungen des 18. und 19. Jahrhunderts aufzuarbeiten.

Den ersten Aufsatz widmet Myriam BiENENsTOCK (Tours/Paris)
dem »Fall Spinozac, in der Sicht des deutsch-jiidischen Philosophen
Hermann Cohen (1842-1918). Sie bemerkt, dass weder Spinoza noch
Hermann Cohen tolerante Denker gewesen sind. In der Philosophie
beider Denker gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Vernunft, und
ihnen zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und »falsch«
nicht herunter gespielt oder abgeschwiicht werden: rein theoretisch ist
also »Toleranz« gegeniiber »falschen« Ansichten schlicht unannehm-
bar. Dennoch gilt Spinoza mit seinem Theologisch-politischen Traktat
als einer der Ahnherrn des frithaufkldrerischen Kampfes fiir Freiheit
des Urteils und des Denkens, und Anfang des 20. Jahrhunderts hat
Cohen, der von dem Geist des Zeitalters der Aufklirung wie nur we-
nige seiner Zeitgenossen erfiillt war, »Aufklarung« und »Toleranz«
stets in einem Atem ausgesprochen. Es gilt also anzuerkennen, dass
die Suche nach Wahrheit mit dem Anspruch der religiosen Toleranz
nicht nur kompatibel, sondern sogar eng verbunden bleibt, und es gilt
zu kldren, in welchem positiven Sinne der Anspruch einer religigsen
Toleranz anerkannt wurde. In ihrem Aufsatz geht Myriam Bienen-
stock der scharfen, bedeutungstrichtigen Auseinandersetzung Cohens
mit Spinoza nach und zeigt, wie hartnickig Cohen an dem Unterneh-

tin Bondeli und Wolfgang H. Schrader (Hg.): Die Philosophie Karl Leonhard Reinholds,
Amsterdam, Rodopi, 2003; George di Giovanni (Hg.): Karl Leonhard Reinhold and the
Enlightenment, Dordrecht, Springer, 2010.

7 Zur idealistischen Lehre des » All-Einen« vgl. Dieter Henrich (Hg.): All-Einheit. Wege
eines Gedankens in Ost und West, Stuttgart, Klett-Cotta, 1985.

10

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

men festhielt, Aufklirung in das Judentum selbst hineinbringen zu
wollen.

Dass Lessing mit seinem Nathan »fast das ganze 19. Jahrhundert
hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein als der grofle Fechter fiir
Toleranz und Religionsfreiheit« gesehen wurde, war lange unbestrit-
ten. Wie dies NORBERT Waszek (Paris) in seinem Aufsatz »Deutungs-
linien der Toleranz bei Lessing« betont, wurde der Beitrag von Lessing
im 20. Jahrhundert aber auch anders bewertet: Manche Leser und In-
terpreten glaubten sogar »eine fast perfide intolerante Strategie« wie-
derzufinden, welche der Anerkennung religiéser Unterschiede keinen
Platz einrdumen wiirde. Gegen die letztgenannte Deutungslinie argu-
mentiert dieser Beitrag mit einem Riickgriff auf eine nicht ausreichend
gewiirdigte, aber fiir Lessing zentrale Quelle, die (englischen) Deisten.
Abschlieflend gelte es also, Lessings Beitrag neu zu bewerten — viel-
leicht dadurch, wie dies Norbert Waszek vorschligt, dass Lessings
Toleranzbegriff als ein »dynamischer« betrachtet wird, also als einer,
der unter den damaligen Bedingungen zwar fiir Toleranz kdmpft, dabei
aber nicht stehen bleibt, sondern gleichzeitig auch weitergehende Per-
spektiven er6ffnet.

In seinem dem Thema »Zivilreligion und Toleranz« gewidmeten
Aufsatz, hebt JeaAnN MonDoT (Bordeaux) hervor, dass fiir Autoren wie
Jean-Jacques Rousseau oder auch Johann Erich Biester, ein Mitheraus-
geber der im 18. Jahrhundert verbreiteten »Berlinischen Monats-
schrift«, die Religion noch eine unentbehrliche »Riickversicherung«
der sozialen kollektiven Sittlichkeit blieb: wenige waren bereit, so weit
wie Bayle am Anfang des Jahrhunderts zu gehen, und den Atheisten
ein moralisches Verhalten zuzutrauen. Eher glaubten sie an die Mog-
lichkeit einer aufgeklirten, toleranten, natiirlichen, staatskompatiblen
Religion, und sie strebten einen historischen Kompromiss zwischen
den Religionen und den aufgeklirten Gesellschaften an; allerdings ei-
nen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft férderte. Ihnen zufol-
ge brauchte aber Religion keineswegs identititsstiftend zu sein oder zu
werden. Dazu war die Nation da, dies allerdings auch mit Grenzen.
Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich also
zur staatsreligiosen Ausschlieflichkeit oder zum Fanatismus ent-
wickeln. Mondot betont, dass die geschichtliche Erfahrung des vergan-
genen Jahrhunderts eine solche Position eher bekriftigt hat — und dass
die sogenannten sikularen Religionen des 20. Jahrhunderts um keinen
Deut toleranter als die Religionen der alten Zeit waren. Sie erinnerten

11

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

eher an die denunzierte Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte
Toleranz der anvisierten Zivilreligion.

In seinem grundsitzlichen, ausfiihrlich erarbeiteten Aufsatz
schlagt Lupwic Siep (Miinster) die Briicke zu den zeitgendssischen
Debatten, indem er zeigt, dass der anspruchsvollere Begriff und die
hohere Form von Toleranz schon bei den deutschen Idealisten »Aner-
kennung« hief3, und dass dieser Begriff der Anerkennung, zu deren
moderner Wiirdigung Ludwig Siep selber bedeutend beitrug, noch
heute mit Gewinn benutzt werden kénnte. Uberzeugend zeigt er aber
auch, dass es Stufen der Anerkennung gibt, auf welche nicht verzichtet
werden kann, von der Gewaltlosigkeit, also vom blofsen Ertragen und
Respekt vor der Integritit des anderen, iiber die Nicht-Diskriminie-
rung, bis zu unterschiedlichen Formen der Solidaritdt, Freundschaft
und schliefllich Verbindung verschiedener Horizonte bei einem
gemeinsamen Werk, wofiir es gemeinsame Wertungen und Uberzeu-
gungen geben muss. Ohne Anerkennung wiirde auch gegenseitiger
Respekt der Kulturen nicht geniigen, denn dann wiirde das Zusam-
menleben in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung von
»Andersheiten« nicht gelingen.

Den unmittelbaren Impuls zur gegenwirtigen Diskussion gibt Jan
AssmaNN (Heidelberg/Konstanz) glinzend in einem Aufsatz, der am
Ubergang vom »gestern« ins »heute« steht, also auch die Bedeutung
der aufkldrerischen Debatten keineswegs vergisst, sondern sie fiir un-
ser eigenes Nachdenken fruchtbar macht. Ihm zufolge relativieren so-
wohl die Ringparabel von Lessing, die als Leitfaden und Illustration
unseres ganzen Unternehmens dienen kann, als auch die Schrift »Jeru-
salem« von Mendelssohn — fiir den es im Judentum nicht um die Un-
terscheidung zwischen >wahr¢ und >falsch< im absoluten Sinne ginge,
und daher auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Hei-
dentum, denn das Judentum wire frei, sich alle moglichen Gedanken
iiber Gott zu machen, solange es das >Gesetz« (die gottlichen Gebote
und Vorschriften) befolgen wiirde — den Wahrheitsanspruch der drei
monotheistischen Religionen, weil sich alle drei auf eine absolute
Wahrheit berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus gottlicher Of-
fenbarung zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Men-
schen betreffender Bedeutung sei. Das Modell des spdten 18. Jahrhun-
derts, so Assmann, wiirde uns niher stehen als das 19. und 20. und sich
als ungeahnt aktuell erweisen, denn in seiner allgemeinen und sikula-
ren Reformulierung wiirde dieses Modell den Weg nicht nur zu gegen-

12

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

seitiger Toleranz, sondern zur Anerkennung weisen. Hierin will Jan
Assmann ein Leitprinzip erkennen: Das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, welches Lessing als Freimaurergeheimnis verstiinde, und
welches bei Mendelssohn auf eine allgemeine anthropologische
Grundlage gestellt wiirde. »Sowohl — als auch«: Das sei die Formel der
doppelten Mitgliedschaft, und Kosmopolitismus sei die Forderung Les-
sings, Mendelssohns und der freimaurerischen Aufklarung.

In seiner Reaktion auf den Beitrag von Jan Assmann stellt
ANDREAS HUNZIKER (Ziirich) die wichtige Frage nach dem Verhiltnis
von Toleranz und Monotheismus: ob Kritik an der Intoleranz Mono-
theismus-Kritik — konkret: Kritik am eifernden Gott des Alten Testa-
ments — bedeuten wiirde. Die Frage ist umso angemessener, als Jan
Assmann die eigentliche Geburtsstunde einer »Weltreligion«, also
einer diesen Namen wirklich verdienenden Religion, gerade nicht mit
jenem Prozess identifiziert, in welchem sich das Judentum und das
Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu blof vermeint-
lichen Weltreligionen formierten, sondern eher dort ansiedelt, wo die
weltbiirgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt. Assmann scheint gerade anzunehmen, dass, wenn Gott im
Unterschied zu den partikularen Religionen universal ist, dieser Gott
eben gerade nicht zugleich der partikulare Gott der Bibel sein kann. —
Ist aber das Gebot »Liebe den Anderen wie dich selbst« nicht doch in
der Bibel verankert? Vielleicht besteht die zentrale Frage darum gerade
darin, wo wir am ehesten die Ressourcen finden fiir das Verstindnis
positiver Anerkennung von Alteritdt, namlich in der partikularen bib-
lischen Tradition.

Im Hinblick auf das 18. Jahrhundert hatte schon Moses Mendels-
sohn (1728-1786) in seiner Schrift Jerusalem, oder iiber religiose
Macht und Judenthum (1783) klar behauptet: »Glaubensvereinigung
ist nicht Toleranz, ist der wahren Duldung grade entgegen!«® Die aller-
letzte Zeile seiner Schrift schloss auch mit einem eloquenten »Liebet
die Wahrheit! Liebet den Frieden!«® — einem Satz, der also zeigt, dass
die Liebe zur Wahrheit keineswegs in Widerspruch zur Liebe zum Frie-
den steht. In seinem Aufsatz betont dies JacQues PicarD (Basel) zu

§ Vgl. Moses Mendelssohn: Schriften iiber Religion und Aufklirung, Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1989, S. 457.
° Ibid., S. 458.

13

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

Recht. Auch hebt er ganz richtig hervor, dass das Gesprich, das Men-
delssohn zufolge auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung beruht,
keineswegs nach einer verborgenen Einheit jenseits des Widerspruchs
strebt, sondern mit dem Gesprichspartner sucht, den »Ungrund des
Widerspruchs« zu entdecken: dass es also der Sache beider dient, bei
aller Nichtauflgsbarkeit ihrer Differenz.

Der letzte Teil des Bandes ist explizit zeitgenossischen Proble-
matiken gewidmet.

In seinem kurzen Beitrag behandelt MicuA BrumLIk (Frankfurt
am Main) ein hochumstrittenes Thema: ob namlich die heute vielfiltig
gedullerte Furcht vor dem oder die Feindschaft gegen den Islam nicht
strukturelle Gemeinsamkeiten mit einer bestimmten Form der Juden-
feindschaft aufweist — genauer, mit der Haltung eines grofSen Teils der
nationalliberalen Intelligenz des 1871 neu gegriindeten deutschen Kai-
serreichs. Thm zufolge kénnte man zudem darauf hinweisen, dass diese
Judenfeindschaft des 19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts
geduflerte judenfeindliche Furcht vor einem »Staat im Staate« iiber-
nommen hat und weiterhin tibernimmt: Anregungen zu einer wei-
teren Auseinandersetzung mit solchen Themen wird jeder Leser in
diesem Beitrag zweifellos finden.

In ihrem umfangreich dokumentierten Aufsatz bietet Katajun
AMIRPUR (Ziirich) eine Fiille von Informationen, nicht nur iiber die im
Iran herrschende Intoleranz, sondern auch tiber einige Denker, im
Westen noch weitgehend unbekannt, welche trotz alledem im Iran die
Toleranz propagieren — oder eher propagierten, denn Amirpur zufolge
wire das Erscheinen der betreffenden Schriften, welches im Jahre 2000
noch moglich war, heute nicht mehr denkbar. Doch notiert Katajun
Amirpur, dass vieles {iber Internet erreichbar sei — iiber 30 Prozent der
iranischen Bevolkerung wiirden iiber einen Internet-Anschluss ver-
fiigen — und dass es nur darauf ankime, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fuf3t. In diesem spannenden Aufsatz fin-
den wir wie Vorahnungen von zukiinftigen Ereignissen.

In ihrem Aufsatz tiber »Religidse und politische Toleranz gegen-
iiber Minderheiten« lenkt Sonja WEINBERG (Ziirich) unseren Blick auf
die jtidische Frage, mit besonderer Beriicksichtigung der politischen
und juristischen Aspekte. Genauer behandelt sie die europaische Min-
derheitenfrage in der Sicht eines der bedeutendsten Schweizer Vélker-
rechtler des 20. Jahrhunderts, Paul Guggenheim, der u.a. am »Stindi-

14

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

gen Schiedshof« in Den Haag und am »Institut universitaire des hautes
études« in Genf gewirkt hat. Unter Anlehnung an Guggenheim zeigt
sie iberzeugend, dass ein rechtlicher Minderheitengruppenschutz noch
heute weitgehend fehlt — dies gilt besonders fiir die Kernthematik des
Minderheitenrechts, namlich im Hinblick auf die Frage, nach welchen
Kriterien Minderheitenangehdérige tiberhaupt zu definieren seien.
Besonders spannend wird schliefllich noch der informations- und
erfahrungsreiche Aufsatz von Bricitta RotacH (Ziirich), der langjah-
rigen Diskussionsleiterin der »Sternstundenc, der sonntiglichen Fern-
sehsendungen auf SF1. Zweifellos wird sich mancher Zuschauer an die
Sendungen zu Themen wie »Du bist, was Du isst!«, »Konversionen«
oder »Religion und Frauenrechte« erinnern, und sich demnach freuen,
hier die Uberlegungen wiederzufinden, welche zu jener erfolgreichen
Form eines interreligiosen Trialogs unter den sogenannten abrahami-
tischen Religionen fiihrten. Dass diese Form nicht nur fiir Fernsehsen-
dungen benutzt werden konnte, sondern auch allgemeiner als Modell
fiir religidse Toleranz dienen mag, diirfte sich von selbst verstehen.

Abschlieflend kommt uns noch die angenehme Aufgabe des Dankes zu.
Zunichst bedanken wir uns bei den Institutionen, welche die Tagung,
auf welcher dieser Band beruht, finanziert haben: Es handelt sich hier,
neben dem Institut fiir Hermeneutik und Religionsphilosophie der
Universitit Ziirich, um den Schweizerischen Nationalfonds zur For-
derung der wissenschaftlichen Forschung, der den grofsten Teil der Fi-
nanzierung iibernommen hat, den Ziircher Universititsverein, der fiir
die hier vorliegende Publikation einen Druckkostenzuschuss gewéhrt
hat, das Dekanat der Theologischen Fakultit und das Theologische Se-
minar der Universitit Ziirich, welche Empfinge und sonstige Verpfle-
gungskosten iibernahmen. Die Stifter der »Sigi Feigel-Gastprofessur
fiir Jiidische Studien an der Universitit Ziirich« haben die Tétigkeit
von Myriam Bienenstock als erster Inhaberin dieser Professur und
damit auch die Zusammenarbeit mit Pierre Biihler ermdglicht, auf der
die Tagung und die Publikation der Tagungsakten beruhen. Besondere
Verdienste hat sich dabei Professor em. Dr. Werner Kramer, Ehren-
prisident der Gesellschaft Minderheiten in der Schweiz (GMS), als
tragende Kraft aller Bemithungen um die Gastprofessur erworben.
Nicht zuletzt sei auch den Personen gedankt, die bei Planung und
Organisation aktiv mitgewirkt haben. Insbesondere sind das Brigitta
Rotach, Koordinatorin der Sigi Feigel-Gastprofessur, Andreas Hunzi-

15

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung der Herausgeber

ker, der Geschiftsfiihrer des Instituts fiir Hermeneutik und Religions-
philosophie, sowie Gaby Staub, die umsichtige Sekretirin des Instituts.

Paris und Ziirich im Juni 2011

Myriam Bienenstock
Pierre Biihler

16

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1

»gestern«

Was haben wir den Toleranzauffassungen
des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock (Tours/Paris)

Versprechen und Grenzen der religiosen
Toleranz: der Fall Spinoza

Im Jahre 1915, drei Jahre vor seinem Tode, verdffentlichte der deutsch-
juidische Philosoph Hermann Cohen im Jahrbuch fiir jiidische Ge-
schichte und Literatur eine lange Abhandlung, die den Titel »Spinoza
iiber Staat und Religion, Judentum und Christentum« trdgt.! Diese
Abhandlung begriindete seinen Ruf als hartnickiger, man darf wohl
sagen erbitterter Feind von Spinoza. Sie 15ste auch unzihlige Reaktio-
nen aus, unter welchen die gelehrteste und beriihmteste zweifellos die-
jenige von Leo Strauss war. Von dem Eifer, mit welchem Cohen gegen
Spinoza wetterte, scheint Leo Strauss fasziniert gewesen zu sein: zwei
Jahre nach der Verdffentlichung seines ersten Aufsatzes im Jahre
19242, also im Jahre 1926, schrieb er schon, dass der Aufsatz von Cohen
»hinsichtlich der Radikalitdt des Fragens und der Eindringlichkeit des
Zur-Rede-Stellens schlechthin vorbildlich ist und in eben dieser Hin-
sicht in der neueren Spinoza-Literatur seinesgleichen nicht hat«.> Da-
nach verfasste Strauss andere Vortrige und sogar ein ganzes Buch tiber
Spinoza*, und sowohl in diesen Werken als auch in seiner beriihmten

! Hermann Cohen, Spinoza iiber Staat und Religion, Judentum und Christentum, Jahr-
buch fiir jiidische Geschichte und Literatur, Nr 18, 1915, S. 56—150; heute in Hermann
Cohen, Werke. Hrsg. von Helmut Holzhey im Auftrag des Hermann-Cohen-Archivs,
Hildesheim/New York, 1978 sq. (Sigle Cohen: Werke), hier Band 16, S. 319-426.

2 Leo Strauss, Cohens Analyse der Bibelwissenschaft Spinozas, in: Der Jude, Band VIII
(1924), S. 295-314, heute wieder abgedruckt in Leo Strauss, Gesammelte Schriften [Si-
gle: Strauss, GS], hrsg. von H. Meier, Band I, Stuttgart/Weimar, 1996, S. 363-387.

3 Leo Strauss, »Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorldufer«, in: Korrespon-
denzblatt des Vereins zur Griindung und Erhaltung einer Akademie fiir die Wissen-
schaft des Judentums, 7 (1926), S. 1-22. Heute in Strauss, GS, [, S. 389-414, hier S. 389.
* Vgl. Leo Strauss, Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibelwissenschaft.
Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat (1930). Gedruckt mit
dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968) in Strauss, GS I, S. 2-330. Vgl.
auch »Das Testament Spinozas«, in: Bayerische Israelitische Gemeindezeitung, Novem-
ber 1932, S. 322-326, heute in GS I, S. 415-422.

19

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

Sammlung Persecution and the Art of Writing (»Verfolgung und die
Kunst des Schreibens«), die einen Aufsatz iiber Spinoza enthalt?, bleibt
die Frage von Cohens Verhailtnis zu Spinoza gegenwirtig.

Es ist auch die Frage von Cohens Verhiltnis zur Aufklirung, die
Strauss in all diesen Schriften stellt. Schon in seinem Aufsatz vom
Jahre 1926 betont er, dass Hermann Cohen »von dem Geist des grofien
Zeitalters der Aufklarung wie nur wenige seiner Zeitgenossen erfiillt
war, und diesen Geist an zahlreichen und wichtigen Stellen seiner
Schriften voll Eifers bezeugte«; dass aber Cohen »in seiner Kritik an
Spinoza [...] das eigentliche Anliegen Spinozas, das eben mit dem An-
liegen der Aufklirung wesentlich identisch ist [...] verkannt« hitte.

Dieses Anliegen ist das der Toleranz.® In seinen Schriften spricht
Cohen beides — » Aufklirung« und »Toleranz« — regelmiflig in einem
Atem aus.” So z.B. in dem bekannten aber auch beriichtigten Aufsatz
»Deutschtum und Judentumg, in welchem er schreibt, dass »die ganze
deutsche Aufkldrung den Geist der Toleranz atmet« (S.506); oder
schon im Jahre 1910, als er behauptet, dass »die Grundlagen des mo-
dernen Deutschland im 18. Jahrhundert gelegt worden sind, im Zeit-
alter der Aufklirung und der Toleranz«.® Und im Jahre 1911: »Nicht
allein der politischen Einsicht, noch auch der religiésen Toleranz des
18. Jahrhunderts haben wir unsere Emanzipation zu verdanken, son-
dern nicht minder auch der Anerkennung, welche die Kulturkraft un-
serer Religion sich abgezwungen hat ...«° Oder noch im Jahre 1914:
»Religiose Aufklirung und Toleranz bedeutet Anerkennung einer
fremden religiosen Wahrheit.«!® Bis zum Ende seines Lebens hat
Cohen solche Erklarungen wiederholt.

> Vgl. »How to Study Spinoza’s Theological-Political Treatise« (1948), in: Persecution
and the Art of Writing (1952), auf Deutsch scheint nur der Aufsatz vorzuliegen, der
dem Band auch den Titel gab, in: Kunst des Schreibens. Mit Beitrigen von Leo Strauss,
Alexandre Kojéve und Friedrich Kittler, hrsg. von Andreas Hiepko. Berlin, Merve, 2009,
S. 23-50.

¢ —und keineswegs, wie dies Strauss behauptete, »der Kampf gegen die Offenbarungs-
Religion in allen ihren Formen«: Vgl. Strauss, GS I, S. 390.

7 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 74, oder im Aufsatz von 1915 iiber Spinoza S. 409.

8 »Gesinnung« (1910), in: Werke, vol. 15, S. 412. Vgl. Strauss, Werke, Bd. I, S. 390,
S. 412.

% S.562; auch S. 617. — Vgl. auch Werke, vol. 17, S. 474 (iiber die Feindeslehre); auch
467-471. (im Jahre 1917: »Was einigt die Konfessionen?«); Toleranz als positives Prin-
zip, 475, 491.

10 Vgl. z.B. Cohen: Werke, 16, S. 162 (»Die religiosen Bewegungen der Gegenwart«).

20

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Auch hat er bis zu seinen letzten Schriften anerkannt, dass der
politisch-theologische Traktat Spinozas »eine Grundschrift des poli-
tisch-religiosen Liberalismus« gewesen sei (ibid., S. 324), und dass sie
»in religioser, wie in politischer Hinsicht die allgemeine Aufklirung
gefordert« hitte (Cohen: Werke, 16, S.321). In seiner Abhandlung
von 1915 fiigt er ganz eindeutig hinzu, dass man dieses Verdienst Spi-
noza »ungeschmalert lassen« solle.

Dem zum Trotz hat er sich aber voller Groll gegen Spinoza ge-
wandt; so sehr, dass sich der Leser des Textes von Cohen iiber Spinoza
»erschreckt« — wie dies Franz Rosenzweig einmal formulierte:

mit einem plétzlichen Erschrecken, einem Erschrecken aus dem innersten
Geheimnis des Judentums: der preuflische Geheimrat aus Marburg sieht sich
leibhaft in der Amsterdamer portugiesischen Synagoge, ein paar Sitze weit
von dem Marranenspross des siebzehnten Jahrhunderts [und seine Problem-
stellung ist es, die] es wagt, der Amsterdamer Gemeinde »alles Recht« zur
AusstofSung des Gottesverlasterers und Gottesverleugners zuzuerkennen."

Wie kommt es, dass Cohen, der sein Leben lang fiir die Aufklirung,
d.h. fiir religiose Toleranz, gekdmpft hat, sich in diesem Text in einen
der hartnickigsten, nicht zu sagen fanatischsten, Anklagern von Spi-
noza verwandelte?

Explizit schreiben sowohl Rosenzweig als auch Strauss dass die
Verurteilung von Spinoza, die Cohen verlangt, zu extrem, also von
einer »tiefen Ungerechtigkeit«'> bewegt worden wire. Doch kommt
man nicht umhin zu denken, dass beide implizit diese Verurteilung
doch berechtigt fanden, und zwar nicht so sehr, weil sie Spinoza das
Anliegen der religiosen Toleranz entgegenhielten, sondern wegen des
grundsitzlichen Ansatzes des Philosophen. Insbesondere die Partei-
nahme fiir die Aufklarung hat Strauss abgelehnt: fiir ihn, wie dies Mi-
cha Brumlik neuerdings noch einmal schon zugespitzt gezeigt hat, gal-
ten sowohl Spinoza als auch Cohen »als allgemeine Aufklirer«, »aber
eben auch als spezifische Aufklirer des Judentums«. Da » Aufklarung«
und »Judentum« Strauss zufolge einander grundsitzlich fremd seien®®,

1 F Rosenzweig, Uber den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhiltnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S.165-187, hier
S. 166.

12 So z.B. Rosenzweig, ibid.

3 Vgl. M. Brumlik, »... ein Funke des romischen Gedankens«: Leo Strauss’ Kritik an
Hermann Cohen und die Identitit des US-amerikanischen Judentums, in: M. Bienen-

21

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

wiire es nicht nur Cohen, sondern auch Spinoza, der in dem Streben,
Aufklirung in das Judentum hineinzubringen, in die Irre gegangen
wire.

Indessen hat Strauss ganz richtig betont, dass beide, Cohen und
Spinoza, in theoretischer, philosophischer Hinsicht einander nahe stan-
den. Philosophisch sind sie noch viel nidher verwandt gewesen, als er es
zugab: in diesem Aufsatz mochte ich zuerst einige Sétze iiber diese
Nihe, diese Verwandtschaft von Cohen mit Spinoza schreiben — denn
wir werden die Entfremdung erst dann verstehen, wenn wir die Nihe,
die Verwandtschaft des Ansatzes, einmal voll begriffen haben. Danach
miisste die Verstoflung Spinozas durch Cohen erklart werden — worti-
ber ich hier nicht ausfiihrlich referieren kann, aber doch darauf hin-
weisen werde, dass mir Leo Strauss keineswegs als der geeignetste Fiih-
rer erscheint, um auf diese Frage eine Antwort zu finden: sein Leben
lang war Cohen bestrebt, seine Leser davon zu iiberzeugen, dass die
Fremdheit des Judentums gegeniiber der Aufklirung keineswegs
grundsitzlich sei, und dass Juden doch »aufgekldrt« sein konnen — dass
es auch tolerante Juden geben kann. Dies wollte Cohen aber auf der
Basis des Judentums zeigen, keineswegs — wie Spinoza — gegen das
Judentum. Religiose Toleranz hat Cohen ganz anders als Spinoza ver-
standen und es ist dieser Unterschied zwischen beiden Denkern, den ich
hier herausstellen méchte, weil er mir fiir die Grundfragen dieses Ban-
des sehr erhellend erscheint — und weil ich noch heute glauben machte,
wie dies Hermann Cohen glaubte und trotz all demjenigen, das wir
heute beobachten, dass es auch tolerante Juden geben kann.

stock (Hrsg.), Der Geschichtsbegriff: eine theologische Erfindung? S.199-212, hier
S.202. >Aufklirungc hitte Strauss verstanden als etwas, das »zum Judentum hin-
zukommt, das zwar aus jiidischen Notwendigkeiten ergriffen, im Interesse des Juden-
tums zu Hilfe gerufen wird, das aber damit in sich selbst, von sich aus nicht jiidisch ist«.
— Cohen habe Recht, wenn er als oberste Instanz fiir die Beurteilung dieser Wissenschaft
das Interesse des Judentums aufrichte, jedoch Unrecht, »wenn er dieses Interesse des
Judentums nicht durch die innere Notwendigkeit unseres Volksgeistes, sondern durch
die duBerliche Riicksicht auf die Zwecke theologisch-politischer Apologetik bestimmt«
(L. Strauss, »Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas« (1924), in: id., Gesam-
melte Schriften, Bd. 1, Stuttgart 2001, 386.)

22

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Insbesondere als Kantianer ist Cohen beriihmt, und es ist wohl richtig,
dass er in vielen seiner Schriften Kant mit grofler Vorliebe erwihnt,
gerade wenn es sich darum handelt, die Nihe dieses Philosophen zum
Judentum hervorzuheben. In dem Nachruf, den sein Schiiler Ernst Cas-
sirer direkt nach seinem Tode an seinem Grabe sprach, bevorzugte er
es, eine besondere Stelle aus Kant hervorzuheben, die diese Nihe gut
zeigen wiirde: die Stelle in der Kritik der Urteilskraft, in welcher Kant
die Erhabenheit des alttestamentlichen Gebots, »Du sollst Dir kein
Bildnis machen ...«, erwihnt hatte. Cohen — so Cassirer — »fiihlte die
Erhabenheit dieses Wortes ganz — denn auch seine Lehre ruht auf
einem vollig unsinnlichen und unbildlichen Grunde«.* Dasselbe Wort
gilt aber auch - eigentlich zuvorderst — fiir die Lehre von Spinoza. Ganz
bedeutend ist es also, dass Cohen, schon einige Jahre bevor er sich in
Kants Werke vertiefen konnte, von Spinozas Annahme des biblischen
Verbots begeistert war. Damals, in den sechziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts, las Cohen Heine, Heinrich Heine iiber Spinoza, und es ist
bei Heine, dass er zu entdecken glaubte, dass Spinoza nicht nur Jude
gewesen sei, sondern auch Jude geblieben wiire; und dass die Ideen von
Spinoza dem jiidischen Monotheismus keineswegs widersprechen,
denn Spinoza hitte doch mit dem Polytheismus, und mit dem Anthro-
pomorphismus, brechen wollen, um seinen strikt kausalen, quasi-ma-
thematischen Monotheismus zu entfalten. Dem jungen Cohen zufolge
ist also die ganze Philosophie Spinozas ein Ausdruck des biblischen
Verbots gewesen: »Jahve hat geredet, zu wohnen im Dunkel«: »alle
Plastik kann den groflen Gottesgedanken nicht anschaulich machen,
weil er seiner Natur nach nicht anschaulich ist.«?® - »Die Vorstellung
>Gottc ist im Dunkel des Bewusstseins geboren, darum ist sie wie alles
Erhabene dunkel.«'¢ Dies war der »springende Punkt« der Lektiire, die
der junge Cohen im Jahre 1867 von Spinoza angeboten hatte.

Dem Polytheismus und dem Anthropomorphismus gegeniiber ist
Cohen sein Leben lang sehr intolerant geblieben. Bis zu seiner Religion

4 E. Cassirer, »Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918«,
heute in: H. Holzhey, Hermann Cohen (1994), S. 70.

5 Cohen, Jiidische Schriften, 11, S. 7.

16 Thid., S. 8.

23

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

der Vernunft, erst nach seinem Tod verdffentlicht, hat er behauptet,
dass sie geradezu »ausgerottet« werden sollten:

Der Monotheismus kann keine Toleranz anerkennen gegeniiber dem Poly-
theismus. Der Gétzendienst muss schlechterdings ausgerottet werden. Diese
EntschlieBung ist die Vorbedingung des wahren Monotheismus, des Mono-
theismus der Liebe zu Gott, des Gottesdienstes der Liebe.

Man hat das Verstindnis dieses wahrhaften Monotheismus, der Theo-
rie und Praxis vereinigt, nicht gewonnen, wenn man die Ausrottung des
Gotzendienstes nicht in ihrer unerldsslichen Notwendigkeit begreift; wenn
man auch nur eine Spur von Intoleranz, von Fanatismus und Menschenhass
in diesem heiligen Eifer gegen die falschen Gotter erkennen zu diirfen
glaubt. [...]

Die Toleranz, welche alle Ansichten zu verstehen und zu billigen als
Pflicht erkennt, konnen wir bei diesem theoretischen Problem der Geistes-
geschichte nicht mitsprechen lassen ... [sie kann nur fiir die ethische Frage
der Weltgeschichte in der praktischen Anwendung auf die Menschen und die
Volker, aus dem Gesichtspunkte der Erziehung des Menschengeschlechts zur
Geltung kommen.]"

Hier scheint es mir ganz wichtig zu betonen, dass Spinoza, der mit
seinem Theologisch-politischen Traktat als einer der Ahnherrn des auf-
klarerischen Kampfes fiir Freiheit des Urteils und des Denkens gilt —
das letzte Kapitel des Traktats (Kap. 20) erklirt, »dass es in einem freien
Staat jedem erlaubt ist« — oder erlaubt sein sollte — »zu denken, was er
will, und zu sagen, was er denkt« — dass Spinoza selber keiner anderen
Meinung als Cohen gewesen ist. Wie dies noch unldngst nachdriicklich
bemerkt wurde's, ist Spinoza iiberhaupt kein toleranter Denker gewe-
sen: in seiner Philosophie gibt es nur Eine Wahrheit, Eine einzige Ver-
nunft, und ihm zufolge darf die Unterscheidung zwischen »wahr« und
»falsch« nicht hinunter gespielt oder abgeschwicht werden: rein theo-
retisch ist >Toleranz« fiir falsche Ansichten schlicht unannehmbar. Dass

7 Vgl. auch RV, S. 272. »Es war, so schreibt er auch in einem seiner Aufsitze aus dem
Jahre 1914, »das schlimmste Vorurteil des Zeitalters der Aufklirung, dass eine jede
Religion ihre Wahrheit haben kinne, sofern sie ihren ungeschmilerten Anteil an den
sittlichen Grundwahrheiten habe. Damit war zwar die Toleranz gerettet, aber im Grun-
de die Religion abgesetzt und an ihre Stelle die Sittlichkeit eingesetzt ...« (Cohen: Wer-
ke, 16, S. 203)

18 Vgl. hier J. Lagrée, »Théologie et tolérance, in: Revue de Théologie et de philoso-
phie, Bd. 134:1 (2002), S.15-28, hier S. 16: »Spinoza n’est pas un penseur tolérant,
méme s'il s’est montré un ardent défenseur de la liberté de penser«.

24

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

sich Spinoza fiir Freiheit des Urteils und des Denkens gedufSert und
eingesetzt hat, bedeutet nicht, dass er in seinem theoretischen Denken
selbst, und in seinem Urteilen, »tolerant« gewesen ist; und es ist sicher-
lich kein Zufall, dass er das Wort tolerantia in seinem Theologisch-
politischen Traktat nicht benutzt, aufler an einer Stelle, wo es eine eher
altertiimliche Bedeutung erhilt, also die einer » Ausdauer« oder »Be-
stindigkeit« der Seele, den vielen Irrtiimern und Lastern Anderer,
irrigen Menschen gegeniiber:

Wie viele Ubel entspringen aus Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht und
Ahnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. [Umso mehr muss man die
Freiheit des Urteils gewdhren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu
unterdriicken ist unmoglich.]"

Sind aber andere Religionen als der Monotheismus genauso wie solche
Ubel zu dulden, d.h. zu ertragen — oder gibt es einen anderen, positi-
veren Sinn, in welchem die religiose Toleranz anerkannt sein sollte? —
Bevor ich mich dieser wichtigen Frage zuwende, méchte ich noch einige
Worte iiber Cohens Abkehr von Spinoza sagen.

Im Jahre 1908 erschien in Deutschland eine neue Edition des Theo-
logisch-politischen Traktats von Spinoza, herausgegeben von Carl
Gebhardt, mit einer langen Einleitung und Anmerkungen.? Mit dieser
Edition wollte Gebhardt viele verbreitete Spinoza-Legenden zerstoren,
unter anderen auch diejenige, der zufolge Spinoza seine Biicher sub
quadam specie aeternitatis, also »unter dem Gesichtspunkt der Ewig-

19 Erhellend ist auch der Satz, in der Gebhardt'schen Ubersetzung S. 356: »Wer alles
durch Gesetze bestimmen will, wird zu Lastern eher reizen als Laster bessern. Was
man nicht hindern kann, muss man eben notgedrungen zulassen, wenn auch oft Scha-
den daraus folgt. Wie viele Ubel entspringen aus Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunksucht
und Ahnlichem! Man duldet sie aber, weil man sie durch gesetzliche Verbote nicht
hindern kann, obschon sie wirkliche Laster sind. Um so mehr muss man die Freiheit
des Urteils gewihren denn sie ist sicherlich eine Tugend, und sie zu unterdriicken ist
unméglich.« Vgl. auch J. Lagrée, loc.cit., S. 16: »le seul emploi du mot tolerantia dans le
TTP (chap. XX, §13) correspond au sens ancien de >supporter< et peut se traduire par
>constance, >force d’dmes, rendurance, mais stirement pas par tolérance.«

2 Sigle: Spinoza, TTP. Leipzig: Diir, 1908 (Philosophische Bibliothek; 93).

25

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

keit«?!, geschrieben hitte. »Nicht alle seine Biicher hat Spinoza sub
quadam specie aeternitatis [unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit]
geschrieben [betonte Gebhardt]. Man muss wissen, fiir wen und gegen
wen er geschrieben hat, um seine Worte zu verstehen.«? — Die Erkli-
rungen, die Gebhardt damals gab, um die Entstehung des Traktats zu
erkldren, sind wohl nicht alle giiltig geblieben, doch darf man wohl
sagen, dass er sein Ziel glinzend erreicht hat: seine Ausgaben und seine
Ubersetzungen gelten noch heute als mafigebend. Fiir unser heutiges
Anliegen stellt aber sein interpretatorischer Ansatz eine ganz wichtige
Grundfrage: ist denn religiose Toleranz »unter dem Gesichtspunkt der
Ewigkeit«, oder eher als vollstindig Zeit- und Ortbedingt zu betrach-
ten? Was bedeuten diese beiden Optionen, praktisch?

Welche Antwort wir auf diese Grundfragen auch geben mochten,
scheint es mir zweifellos, dass Cohen — um mich hier einer Formulie-
rung von Franz Rosenzweig zu bedienen — Spinoza »ernst genommenc
hat.2? Vor 1908 hatte er vermutlich nur Bruchstiicke seiner Schriften,
und einige Kommentare, gelesen.?* Nach 1908 scheint er sich aber in
die Lektiire der Theologisch-politischen Abhandlung vertieft zu haben,
und bald danach, also im Jahre 1910, hielt er einen langen Vortrag, iiber
»Das Verhiltnis Spinozas zum Judentum«.?> Am Auffallendsten an
diesem Vortrag sind nicht so sehr die negativen Auflerungen iiber Spi-
noza, als die Zahl der Fragezeichen:

Warum sollte Spinoza bei seiner geistigen Klarheit und sittlichen Tiefe Vor-
urteile haben gegen die Religion, in der er nicht nur geboren, sondern auch in
der vorziiglichsten Weise nach der damaligen Lehrverfassung der Gemeinde
Amsterdam unterrichtet worden ist, so dass er zur Rabbinerwiirde auser-
sehen wiirde? (Cohen: Werke, Band 15, S. 353)

21 Vgl. z.B. Spinoza, TTP, Kap. 6, S. 118.

2 Vgl. Spinoza, TTP, S. XII.

3 F. Rosenzweig, Uber den Vortrag Hermann Cohens »Das Verhiltnis Spinozas zum
Judentum« (1929), heute in: Rosenzweig, GS, III: Zweistromland, S.165-187, hier
S. 166.

2 ITm Jahre 1904 verfasste er eine Rezension iiber J. Freudenthal, Spinoza. Sein Leben
und seine Lehre. Erster Band. Das Leben Spinozas. Stuttgart, Frommann Verlag, 1904.
Die Besprechung erschien im Literarischen Zentralblatt, wieder verdffentlicht in SPZ
S. 501-3. In der Bibliothek von Cohen fanden sich sowohl friihere als auch spitere Aus-
gaben der Werke Spinozas, und diverse Kommentare, vgl. hier H. Wiedebach, Die Her-
mann-Cohen-Bibliothek, in: Cohen: Werke Supplementa 2, S. 189f.

25 Heute in Cohen: Werke, Bd. 15, S. 347-388.

26

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Wie ist es zu verstehen, dass er am Mosaismus, der zu allen Zeiten die
Bewunderung des Menschengeschlechts erwecken wird, so irre werden konn-
te? (ibid.)

Wie besonders kann es uns begreiflich werden, dass er Moses gegen
Christus, an dessen Gottlichkeit er doch nicht glauben wollte, religios und
philosophisch herabsetzte? (S. 354)

Wie konnte es ihm entgehen, dass der mosaische Staat, welche Nachtei-
le er sonst immer haben mag, in seiner theokratischen Anlage wenigstens
methodisch auf einem gesunden, rationalen Fundamente ruht, auf der Ver-
bindung von Gott und Mensch in der Religion? (S. 356)

Enthilt denn die Lehre Christi die Philosophie und ihre Freiheit? (S. 357)

Wie konnte er [...] den Hauptunterschied iibersehen, der zwischen My-
thos und Sage einerseits und Geschichte andererseits, endlich aber zwischen
allen diesen Bestandteilen und der Lehrverfassung selbst bestehen mag!
(S. 358)

An der jiidischen Philosophie hat er d[ieslen Zug zum Pantheismus
doch zugestehen miissen: woher sollte er aber gekommen sein, wenn ihm
nicht die rationalistische Auffassung des biblischen Wortsinns und vor allem
der Kampf gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben hitte? (S. 361)

Die zehn Worte am Sinai sind ja doch die Grundlage aller zivilisierten
Menschheit geworden. Indessen die jiidische Religion beruht doch nicht aus-
schliellich auf dem Pentateuch. Was macht Spinoza nun mit den Propheten
und den Psalmen und mit Hiob und mit den Spriichen und mit Kohelet? Ken-
nen auch diese alle nur den Israeliten und nicht den Menschen? Angenom-
men, der Pentateuch beziehe sich nicht nur vorzugsweise, sondern aus-
schlieflich, auf Israel, fordert nicht die geschichtliche Auffassung der Bibel
die homogene Fortentwicklung des Monotheismus iiber den ganzen Lauf
der Geschichte des Volkes und seiner Schrifttums? (S. 362)

Warum hat er vor dem Neuen Testament Halt gemacht? [...] Gibt es
etwa da keine Widerspriiche? Und lassen sich nicht seine Regeln der Exegese
vom Alten Testament auf das Neue Testament tibertragen? (S. 3621.)

Wie steht es nun bei Christus? [...] hat er [...] keine Gestalt? Oder
konnte er gestaltlos gesehen werden? (S. 368)

Worin unterscheidet sich der Geist [der Geist Christi] von der Gestalt?
[...] Und wenn er nun gar sagt: »Die Stimme Christi kann daher Gottes Stim-
me genannt werdenc, fillt er da nicht wieder in den Bilderdienst herab, den er
durch den Geist iiberwunden haben wollte? (S. 369)

Gibt es denn keine Zeremonialgesetze im Christentum? Und wie hat
Spinoza iiber diese geurteilt? (S.377) [...] Und das Abendmahl soll nur ein
dufSeres Zeichen sein? (S. 378)

Einer der allerersten, wichtigsten Griinde fiir Cohens nach 1908 voll-
zogenen, entschiedenen Abkehr von Spinoza muss in seiner damaligen

27

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

Lektiire des Traktats gelegen haben.?¢ Dass sich Cohen von Spinoza
abkehrt, bedeutet aber keineswegs, dass er auch seine fritheren Optio-
nen revidiert. Den »springenden Punkt« seiner fritheren Spinoza-Lek-
tiire widerruft er keineswegs: er weif$ ganz genau dass Spinoza seine
Motivation, gegen den Anthropomorphismus zu kdmpfen, aus bib-
lischen, alttestamentlichen Quellen geerbt hat: ausdriicklich notiert er
noch im Jahre 1910 (und auch spiter) dass der sogenannte Pantheismus
eine Ethik enthilt, und zwar eine »rationalistische«, die den »Kampf
gegen alle Anthropomorphismen hervor getrieben« hat.?” Er bemerkt
aber auch, dass Spinoza diesen Kampf nirgendwo in seinem Traktatus
erwahnt, und stattdessen eine Fiille von Zitaten gibt, um zu beweisen,
dass das Alte Testament und auch die Propheten Gott vollstindig ver-
kérpert hitten. In dem Spinoza-Aufsatz aus dem Jahre 1915 wird
Cohen dieser angeblichen » Verkérperung« Gottes im Alten Testament
viele Seiten widmen: also hitten die Propheten, und auch Moses, »eine
wirkliche Stimme gehort«, und Gott auch wirklich gesehen? Hatte
Gott, da die Schrift sagt: »von Angesicht zu Angesicht hat Gott mit
euch geredet«, ein Angesicht, und auch einen Korper, und wire es als
Korper, dass er mit uns Menschen verkehren wiirde? ?

Schon im 12. Jahrhundert hatte Abraham Ibn Esra aus Toledo
(1192/93-1167) zu diesen Fragen erklirt, dass die Schrift »gemaf3 der
Ausdrucksweise der Menschen« gesprochen habe. Spinoza berief sich
auf ihn in seinem Traktat?°, und schon in den ersten Zeilen seines Auf-
satzes von 1910 notiert dies Cohen®: sollte nicht Ibn Esra, eher als
Spinoza, wegen solcher Erklarungen als erster Urheber der Bibelkritik
betrachtet werden? In seiner »Philologie der Buchstablichkeit«®!, wie
Cohen sagt, scheint aber Spinoza nichts von dieser Erklirung wissen zu
wollen, und auch nichts von der »treffenden Erklirung«, die Ibn Esra

% Vgl. zu diesem Punkt Franz Nauen, »Hermann Cohen’s Perceptions of Spinoza: A
Reappraisal«, in: AJS Review, 4 (1979), S. 111-124, insbes. S. 123.

77 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 355, S. 361, und meinen Beitrag »Hermann Cohen
sur le panthéisme. Sens et usages du terme dans sa réception de Spinozac, in: Revue de
métaphysique et de morale, (2011) S. 29-46.

% Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 353-360.

» Vgl. Spinoza, TTP, Kap. 1, S. 15 und Anm. S. 364, insbes. Kap. 8, S. 163-167.

0 Vgl. Cohen: Werke, Band 15, S. 350.

31 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 354.

w

28

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

zu Mose gegeben hat: »von Angesicht zu Angesicht, d.h. »ohne einen
Mittler« (belo emtsa’i).??

»Ohne einen Mittler«: immer wieder wird dieser Punkt hervor-
gehoben. Schon Maimuni - so schreibt Cohen z. B. im Jahre 1908: »eig-
net sich den Satz Ibn Esras an, den man den Folgesatz zum »Hore Isra-
el« nennen méchte: »der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die
Vernunft«.>* Dieser Punkt — »ohne einen Mittler« —ist fiir Cohen ganz
wichtig, und dies nicht so sehr wegen seiner Kritik des Pantheismus,
welcher mit dem Vermittlungsbegriff eng verbunden ist: im Pantheis-
mus fehlt zwar die Auffassung eines Gottes, der »nur von auflen stie-
Be«, wie dies Goethe einmal ausdriickte, und stets wiederholt Cohen
diese Worte?*. Im Pantheismus fehlt die Transzendenz, auch er enthilt
aber eine Ethik, und sogar eine, die in ihrem Rationalismus Cohen ganz
nahe lag und auch ganz nahe blieb, selbst wenn sich die Bedeutung des
Worts in seinem Wortschatz erheblich dnderte® . »Ohne einen Mittler
[... denn] der Mittler zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft«:
dieser Punkt ist fiir Cohen umso wichtiger, weil er das Verhiltnis des
Judentums zum Christentums betrifft, und es ist tiber diese ganz wich-
tige Frage des Verhiltnisses zwischen Judentum und Christentum dass
er bei Spinoza keine » Toleranz«, und keinen »aufgeklarten« Geist aner-
kannte, und dass er ihn deshalb anklagte — so komme ich beim dritten,
letzten Teil dieses Aufsatzes an, und also bei der Frage, ob Juden Her-
mann Cohen zufolge das Christentum, genauer den Protestantismus,
genauso wie andere »Ubel« — z.B. Uppigkeit, Neid, Habgier, Trunk-

32 Tbid.

3 Vgl. schon Cohen: Werke, Band 15, S.224. Auch noch Cohen: Werke, Band 17,
S.641f, und RV, S. 87.

3 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 149. Goethes Gedicht lautet:

»Was wir’ ein Gott, der nur von auflen stief3e,

Im Kreis das All am Finger laufen lieSe!

Thm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,

Natur in sich, sich in Natur zu hegen,

So dass, was in ihm lebt und webt und ist,

Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermisst.«

Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Bianden, hrsg. von Erich Trunz. Miinchen,
Beck, 1998, Bd. I: Gedichte und Epen I, hier S. 357.

% G, zu diesem Punkt meinen Aufsatz »Hermann Cohen sur le panthéisme. Sens et
usages du terme dans sa réception de Spinozac, in: Revue de métaphysique et de morale,
(2011) S. 37-45. — Noch im Jahre 1915 behauptete er auf jeden Fall, dass der Pantheis-
mus an sich nicht im Widerspruch steht zum Monotheismus (Cohen: Werke, 16, S. 425).

29

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

sucht — »duldeng, d.h. ertragen miissen, oder ob es einen anderen, po-
sitiveren Sinn gibe, in welchem die religiose Toleranz anerkannt sein
sollte.

Hans Liebeschiitz, welcher in Berlin bei einigen Seminaren von Her-
mann Cohen iiber den Traktatus an der Lehranstalt fiir die Wissen-
schaft des Judentums anwesend war, weif3 zu berichten, dass damals
die Mehrzahl der Horer »fast erschrocken« waren, als sie verstanden,
dass Cohen eine Anklageschrift gegen Spinoza vorbereitete. Er sagt
auch dass die Leidenschaft, die bei Cohen hervorbrach, wenn jemand
die Kithnheit hatte, den Angegriffenen [also Spinoza] zu verteidigen,
etwas Ritselhaftes behielt:

Die Formel: »in der Verbindung von Natur und Sittlichkeit liegt das Unpro-
testantische von Spinozac, die Cohen [einmal ...] hineinwarf, konnte das Ge-
fiihl fiir das Paradoxe in seiner Haltung nur steigern. Man horte Max Wey],
der damals in den Vorbereitungsklassen der Lehranstalt unterrichtete und
spiater Berliner Gemeinderabbiner wurde, fliistern: »Nun hétte der arme
Mann auch noch protestantisch sein sollen.«3

»Der arme Manng, dies ist Spinoza, den Cohen also beschuldigte, nicht
»protestantisch« genug gewesen zu sein ... Diese Anekdote erzihle ich,
um zu zeigen, dass Cohen, auch wenn er theoretisch genau so intole-
rant wie Spinoza, doch iiberzeugt gewesen ist, dass die Kraft der Tole-
ranz die Schranken der eigenen Konfession durchbrechen sollte. Der
Vortrag, den er im Jahre 1914 iiber »Die religiosen Bewegungen der
Gegenwart« hielt, und welcher einer fiir die damaligen Verhaltnisse
ungewdhnlich breite Rezeption genoss®, schliefit mit der Erklirung,
dass »Religiose Aufklirung und Toleranz Anerkennung einer fremden
religidsen Wahrheit bedeutet« — weil wir »nach dem alten talmu-
dischen Spruche >die Wahrheit annehmen [miissen] von jedem, der sie
ausgesprocheny, [also] selbst religiose Wahrheiten aus der fremden Re-

% H. Liebeschiitz, »Hermann Cohen und Spinozac, in: Bulletin of the Leo Baeck Insti-
tute, 12 (Dezember 1960), S. 225-238, hier S. 225.

7 Vgl. Cohen: Werke, Band XVI, S. 123-162 und die Einleitung von H. Wiedebach,
S. XXVIf.

30

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

ligion diirfen wir erwarten«.® Hier wird also Toleranz keineswegs als
»Duldung einer Irrlehre, sondern als Anerkennung einer Grund-
lage«??, welche fiir so unterschiedliche Religionen wie das Judentum
und das Christentum, wohl aber auch fiir den Islam, als wahr anzuer-
kennen wire. In dem Aufsatz, den er in Berlin im Jahre 1917 unter dem
beredten Titel »Was einigt die Konfessionen?« vorgetragen hat, er-
kldrte Cohen:

Man missversteht die Toleranz, wie nicht minder auch die Aufkldrung, wenn
man sie nur als ein negatives, nur prohibierendes Prinzip auffasst. So kann sie
nicht gemeint sein, wenn anders sie das Kriterium der Aufklirung ist, wel-
ches selbst hinwiederum die individuelle Selbstindigkeit der gesamten Geis-
teskultur vertritt. Die Toleranz muss demzufolge ein positives Prinzip sein,
welches sie nur als ein Prinzip der Gerechtigkeit, allenfalls der Billigkeit sein
kann. Thr kann es nicht obliegen, den Irrtum gewédhren zu lassen; denn als
Triebkraft der Aufklirung muss sie ja die personliche Wahrhaftigkeit férdern;
diese aber kann doch nicht zusammenbestehen mit einer Gleichgiiltigkeit ge-
gen die Wahrheit, und daher etwa auch einem Gefiihl der Uberlegenheit iiber
die Fragen der Religion.

Die Toleranz bildet daher ein schwieriges Problem, eine scheinbare An-
tinomie gegen die Alternative: wahr oder falsch. Wie ist der Schein dieser
Antinomie zu widerlegen? Wie ist das positive Moment in der Toleranz zu
entdecken? [Es kann nur in Geméf$heit mit dem positiven Moment in der
Aufklirung gelegen sein.]*

Da dieses »schwierige Problem«, oder wie dies Hermann Cohen formu-
liert, die »scheinbare Antinomie gegen die Alternative: wahr oder
falsch« in diesem Band noch vielfach erortert wird, kann ich mich hier
damit begniigen, anzumerken, dass Hermann Cohen unter den grofSen
Beispielen, in denen » Aufklirung und Toleranz zu einem weithin tra-
genden literarischen Einfluss gekommen sind«, Nikolaus von Cues und
Jean Bodin erwihnt, keineswegs aber Spinoza. — Warum? Warum hat
er sich gegen Spinoza gewandt, dies sogar so leidenschaftlich, man
mochte fast sagen fanatisch, dass er selber als intolerant erscheint?
Erklirungen wie diejenige von Leo Strauss und seinen Nachfol-
gern, denen zufolge Cohen gegen Ende seines Lebens eine »apologeti-
sche«, oder wie man dies heutzutage formulieren wiirde, »kommuni-
taristische« Haltung dem Judentum gegeniiber eingenommen hitte,

3% Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 162.
3 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 475.
4 Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 467 f.

31

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

scheinen mir nicht tiberzeugend zu sein*': die Anekdote von Hans Lie-
beschiitz, die ich gerade erzihlt habe, zeigt doch, wie offen Cohen dem
Protestantismus gegeniiber gewesen ist — manchmal wird er sogar we-
gen seines »Protestantischen Judentums«* getadelt. In seinem Vortrag
des Jahres 1917 »Was einigt die Konfessionen« erhob er sich auch ein-
deutig »gegen den Anspruch der Religionen [also sowohl des Juden-
tums als auch des Christentums, und auch des Islams] auf isolierte
Absolutheit«, und fiir eine »Wechselwirkung« zwischen den Religio-
nen, denn — dies behauptet er ausdriicklich: »erst durch diese Erkennt-
nis der Wechselwirkung, als des geschichtlichen Bandes der Religio-
nen, wird die Aufkldrung zu einer geschichtlichen Grunderkenntnis,
und ihr Produkt, die Toleranz, zu einer ethischen Grundkraft.«*

Die Toleranz, das Produkt der Aufkldrung, wiirde also ihm zufolge
eine geschichtliche, bzw. weltgeschichtliche Dimension besitzen: der
Gesichtspunkt einer »Erziehung des Menschengeschlechts« wire es,
welcher in Toleranzfragen als entscheidend betrachtet werden sollte.*
Dass Spinoza diese weltgeschichtliche und erzieherische Dimension
keineswegs anerkannte, darf ihm umso weniger zum Vorwurf gemacht
werden, als er im 17. Jahrhundert, also lange vor dem Zeitalter der
Aufklirung — und vor Lessing — lebte. Auch scheint es mir in Anbe-
tracht der spiteren weltgeschichtlichen Entwicklungen, die uns allen
bekannt sind, keineswegs sicher, dass man Hermann Cohen in diesem

4 Genau so wenig iiberzeugend scheint mir Ernst Simon zu sein, welcher einmal das
»religios-messianische Judentum« von Cohen anklagte: ein Judentum, das nicht »poli-
tisch« genug gewesen wire. In seiner rein politischen Auffassung des Judentums wire
Spinoza »beinahe — Zionist« gewesen, so dass »die nach 1910 immer noch zunehmende
Schirfe der Aulerungen gegen Spinoza« sich fiir Simon »aus dem immer aktueller
werdenden Kampfe gegen den Zionismus [erklirte]: beiden gegeniiber fiihlte er sich in
seinem heiligen Recht als echter Glaubensstreiter« (E. Simon, »Zu Hermann Cohens
Spinoza-Auffassung«, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Juden-
tums, 1935, S. 181-194, hier S. 193.) Auch wenn es stimmt, dass Cohen kein »Zionist«
gewesen ist, scheint mir diese Erkldrungslinie nicht iiberzeugend zu sein. Im Jahre 1915
stand Deutschland im Ersten Weltkrieg: sollten iiberhaupt zeitlich-historische Uber-
legungen fiir Cohens Abkehr von Spinoza wichtig geworden sein, dann wire dieser
Zusammenhang, der Weltkrieg also, sicher eher als der zionistische Kontext zu beriick-
sichtigen.

# Vgl. z.B. David Myers, »Hermann Cohen and the Quest for Protestant Judaism, in:
Leo Baeck Yearbook 46, 2001, S. 195-214.

# Vgl. Cohen: Werke, Band 17, S. 476 f.

# Vgl. noch einmal RV, S. 272.

32

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versprechen und Grenzen der religiosen Toleranz: der Fall Spinoza

Punkt recht geben miisste. Weiser mag doch Spinoza gewesen sein, in
seiner Behutsambkeit, oder Vorsicht ... (caute!).

Doch war es wohl der Toleranz wegen, und auf Grund der Auf-
klarung, genauer einer religiosen Aufklirung, dass sich Cohen gegen
Spinoza gewandt hat. Schon ziemlich friih, z.B. in seinem Werk iiber
Kants Begriindung der Ethik (1. Ausgabe, 1877), hatte er behauptet, es
wire kein Wunder, dass der Einfluss von Spinoza »im Naturrecht der
deutschen Aufklirung« »nicht bemerkbar« wire, und dies wegen der
»innerlichsten Unklarheit« seiner Position.* Auch in seiner Ethik des
reinen Willens* hatte Cohen geschrieben, dass man »die Verdienste,
welche dem gottlichen Naturalismus Spinozas fiir die religiose Aufkla-
rung und damit fiir die allgemeine geistige Kultur andauernd beiwoh-
nenc, nicht »unterschitzen«, aber auch nicht iiberschitzen darf: dort
sind es die Unterschiede zwischen dem »pantheistischen« Ansatzpunkt
Spinozas und seinem eigenen, spiter gewonnenen Kantischen, kriti-
schen Ansatz, die er hervorhebt. Meiner Meinung nach kann dieser
Punkt alleine aber nicht seine Grundmotivation gegen Spinoza enthal-
ten: es ist doch etwas ganz Anderes zu behaupten, dass ein Philosoph
iiber einen gewissen Punkt »innerlich unklar« gewesen ist, oder ihn als
»Falscher und Verleumder des Judentums«* zu beschimpfen. Die Vor-
wiirfe, die er mehrmals wiederholt, denen zufolge Spinoza der Lehre
Christi den Vorzug vor dem jiidischen Monotheismus gegeben hitte*®,
miissen aber in ihrem geschichtlichen Zusammenhang betrachtet wer-
den: Cohen hat sie in einer Zeit formuliert, in welcher das Judentum
ignoriert bzw. verworfen wurde, und es ist in diesem Kontext, dem
Kontext eines sich intensivierenden Antisemitismus, dass er sich als
Sprecher fiir das Judentum profiliert, und dass er fiir das Judentum
ein »religidses Lebensrecht« verlangt.* Wie ich schon daran erinnert
habe, hatte er sich in den sechziger Jahren anders ausgedriickt, dies aber

4 Vgl. Cohen: Werke, Band 2, S. 387.

4 Ethik des reinen Willens, 1. Ausgabe, 1904, 2. Ausgabe, 1907. Vgl. Cohen: Werke,
Band 7, S. 459f.

4 Vgl. z.B. Cohen: Werke, Band 16, S. 149, insbes. aber S. 409f.

4 Vgl. Cohen: Werke, Band 16, S. 409f.

# Vgl. z.B. Cohen: Werke, Band 16, S. 532 (in Deutschtum und Judentum, 1915); oder
schon im Jahre 1907, in Religion und Sittlichkeit: »Es gibt keine Gesundheit in einer
Zeit, welche den Menschenhass duldet; in welcher Abweisung und Zuriickstoflung als
berechtigte Mittel fiir einen hoheren Zweck gelten. Es gibt keine wahrhafte Sittlichkeit
fiir ein Volk, in welchem Staat und Gesellschaft Entfremdung und AusschlieSung einer
religivsen Gemeinschaft innerhalb desselben Staates politisch und sozial organisieren.

33

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Myriam Bienenstock

nicht so sehr weil er anderer Meinung gewesen wire, sondern weil die
Zeit selber eine ganz andere war, und weil es nun ganz andere Proble-
me auf der Tagesordnung gab, sowohl philosophische, als auch politi-
sche. In unseren Tagen sind nun die Probleme wiederum ganz andere:
meiner Meinung nach wiirde Cohen heute andere Fragen stellen — z. B.
diejenige, wie man orthodoxe Juden anderen Vélkern, und anderen
Religionen wie dem Islam gegeniiber, toleranter machen kénnte.

Die Hauptiiberzeugung aber, die er Spinoza nicht verzeihen konn-
te —sobald er sie zur Kenntnis genommen hat, und dies ziemlich spit in
seinem Leben — war die, der zufolge die Juden, diese »Pharisder«®, als
solche nicht und nie, »aufgeklirt« sein konnen: nie hat Cohen, wie
Strauss, gedacht, dass »Aufklirung« und »Judentum« grundsitzlich
entgegengesetzt wiren — er selber ist iiberzeugt gewesen, dass eine
»Aufklirung« in das Judentum, so wie auch in andere Religionen, hi-
neingebracht werden konnte. Noch heute méchte ich hoffen, dass er —
und nicht Spinoza — iiber diesen Punkt recht behilt.

Und es ist keine wahrhafte Religiositit, welche die Absage an die Humanitit gutheif3t.«
(Cohen: Werke, Band 15, S. 5).

% E Niewdhner, »Spinoza und die Pharisder. Eine begriffsgeschichtliche Miszelle zu
einem antisemitischen Slogan«, in: Studia Spinozana 1 (1985) 347-355; D. Novak, The
Election of Israel: The idea of the chosen people, Cambridge, U.P., 1995.

34

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek (Paris)

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Fiir H. B. »Barry« Nisbet — in dankbarer Erinnerung an
fruchtbare Gespriche in Cambridge

Der Begriff der Toleranz genief3t heute nicht mehr den ausgezeichne-
ten Ruf, der ihn lange schmiickte. Zwar gibt es immer noch Preise und
Auszeichnungen, die den Begriff stolz im Titel tragen, so verleiht zum
Beispiel das Land Berlin den Moses-Mendelssohn-Preis »zur For-
derung der Toleranz gegeniiber Andersdenkenden und zwischen den
Vélkern und Religionen« und zeichnet damit »jeweils eine Personlich-
keit, Gruppe oder Institution [aus], die sich durch ihr Wirken auf geis-
tig-literarischem oder religids-philosophischem Gebiet um die Ver-
wirklichung der Toleranz verdient gemacht«. Doch geht der Preis, der
alle zwei Jahre ausgeschrieben wird und 2010 zum 16. Male verliehen
wurde, schon auf die spiten 1970er Jahre, genauer auf einen Senats-
beschluss vom 6. September 1979 [dem 250. Geburtstag von Moses
Mendelssohn] und damit sicher auf noch frithere Uberlegungen zu-
riick. Heute wird der Toleranzbegriff nicht mehr so selbstverstindlich
akzeptiert, sondern oft kritisch in Frage gestellt. Einer der Vordenker
der 68-Bewegung, Herbert Marcuse, hatte schon vor langer Zeit von
»repressiver Toleranz«! gesprochen und er ist von vielen der damali-
gen Studenten so verstanden worden, um den Sprachgebrauch dieser
Epoche zu imitieren, dass er damit die scheinliberale Duldung ihrer
Proteste durch die Universitit als Institution brandmarken wollte, hin-
ter der sich in Wirklichkeit die repressive Politik eines spitkapitalisti-
schen Systems verbarg. In einem gewandelten Kontext wird dem Tole-

! So der Titel von Marcuses Beitrag zu einer Sammlung von Aufsitzen, die 1965 unter
dem Titel A critique of pure tolerance zuerst auf Englisch (Boston, Beacon Press), wenig
spiter auch auf Deutsch erschien: Kritik der reinen Toleranz, iibersetzt von Alfred
Schmidt, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1966.

35

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

ranzbegriff heute vorgeworfen — um es kurz zu sagen —, dass Toleranz
immer ein Besserwissen und damit die fehlende Achtung Andersden-
kender impliziert. Weifs man auch, wie es in Wirklichkeit mit einer
Frage steht, »toleriert« man den vermeintlichen Irrtum der Anderen,
sei es aus Gleichgiiltigkeit, aus Schwiche oder aus Niitzlichkeitserwi-
gungen. Es ist wohl bezeichnend, dass Minderheiten heute seltener
mehr »Toleranz« verlangen, sondern eher um einen Minderheiten-
schutz auf rechtlicher Basis kimpfen. Wenn ein Korperbehinderter kei-
nen Sitzplatz in der Straflenbahn findet, kann er natiirlich auf die
Menschlichkeit oder Hoflichkeit seiner Mitreisenden hoffen bzw. zur
Not daran appellieren, doch vermutlich ist es ihm lieber, wenn ihm das
Unternehmen, welches das Verkehrsmittel betreibt, die Prioritdt auf
einen Sitzplatz in den Beférderungsbedingungen festschreibt, weil sein
Anspruch dann durchsetzbar wird. Um die fehlende Achtung gegen-
iiber Minderheiten einzufordern, ist im philosophischen Diskurs ein
vermeintlich neuer Begriff an die Stelle des alten Kampfbegriffs der
Toleranz getreten, der Begriff der »Anerkennung, der sich langsam
aber sicher durchzusetzen scheint. Ludwig Siep hat schon vor iiber
30 Jahren einen wirkungsreichen Beitrag zu dieser Konjunktur des An-
erkennungsbegriffs geleistet. Was sich in seinem Buch Anerkennung
als Prinzip der praktischen Philosophie (1979) noch aus den Quellen
des Deutschen Idealismus speiste, er bezieht sich in erster Linie auf
Fichte und auf Hegel, wurde wenig spiter, durch eine der Zentral-
gestalten der dritten Generation der Frankfurter Schule, Axel Hon-
neth, rasch zu einem Trendsetter. Honneths 1990 verteidigte Habili-
tationsschrift erschien zwei Jahre spiter unter dem Titel Kampf um
Anerkennung. Seitdem sind die Publikationen zum Begriff der An-
erkennung nicht mehr abgerissen und so vielféltig geworden, dass sie
kaum mehr alle zu nennen sind.?

So berechtigt der Begriff der Anerkennung, und die vielen Bemii-
hungen ihn zu erhellen, sicher sind, sei doch ketzerisch angemerkt,
dass dies alles nicht so ganz neu ist, wie es den Anschein hat. Davon
abgesehen, dass die Anerkennung schon fiir Fichte und Hegel ein zen-
traler Begriff war, wie es in dem genannten Buch von Ludwig Siep gut

2 Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie: Untersuchungen
zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg/Miinchen, Alber, 1979; Axel Hon-
neth: Kampf um Anerkennung: zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1992 (erweiterte Neuausgabe: 2007).

36

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

dokumentiert wird, schrieb bereits Goethe in seinen Maximen und Re-
flexionen: »Toleranz sollte eigentlich nur eine voriibergehende Gesin-
nung sein: sie muss zur Anerkennung fithren. Dulden heifit beleidi-
gen.«® Stellt schon Goethe so die beiden Begriffe, Toleranz und
Anerkennung, explizit zusammen und gegeneinander, gibt es auch bei
Lessing und bei Kant bereits Uberlegungen, die in dieselbe Richtung
gehen. In seinem berithmten Aufsatz aus dem Jahre 1784, »Was ist
Aufklarung?«, schreibt Kant, zwar knapp, doch in der Stof3richtung
eindeutig, von dem »hochmiitigen Namen der Toleranz«*, eine Bemer-
kung, die in ihrem kritischen Impetus nicht weit von Goethes »Dulden
heifit beleidigen« entfernt ist. Im Hinblick auf Lessing selbst ist oft
richtig angemerkt worden, dass in seinem Nathan der Weise, ein Werk,
das vielen Generationen als das »Toleranzstiick« schlechthin erschien,
das Wort »Toleranz« nur ein einziges Mal vorkommt, und selbst dort
nur als Adjektiv und unter so negativen Vorzeichen, dass man sich fast
an Marcuses »repressive Toleranz« erinnert fithlt. Da ihm Nathan Re-
chas Hand nicht sofort geben will, beklagt sich der Templer heftig bei
Saladin und sto3t hervor:

Woll” oder wolle nicht! Er ist entdeckt

Der tolerante Schwitzer ist entdeckt!

Ich werde hinter diesen jiid’schen Wolf

Im philosoph’schen Schafpelz, Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!®

Dies kann kein Zufall sein, vielmehr diirften darin ebenfalls die Vor-
behalte stecken, die Kant und Goethe dem Begriff der Toleranz und
seinen Implikationen gegeniiber geduflert haben. Bedeutet dies aber
schon, dass Lessing den Begriff der Toleranz iiberhaupt tiber Bord ge-
worfen hitte oder dass wir, am Anfang des 21. Jahrhunderts, ihn jeden-
falls aufgeben miissten?

Dies ist die zentrale Frage, der im Folgenden in drei Schritten
nachgegangen werden soll. Zunichst sei die Frage aus der Perspektive

3> Goethes Werke [Hamburger Ausgabe], in 14 Binden, hrsg. von Erich Trunz. Miin-
chen, Beck, 1998, Bd. XII, S. 385.

* Kants Gesammelte Schriften. Hrsg. von der Kéniglich Preuflischen Akademie der
Wissenschaften [Sigle: AA = Akademie-Ausgabe]. Bd. 8, Berlin, Reimer, [1912] 21923,
S. 40.

5 Gotthold Ephraim Lessing: Werke [Sigle: Lessing: Werke], in 8 Binden. Hrsg. von
Herbert G. Gopfert, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, Bd. II, S. 307
(IV4,Z.2779-2782).

37

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

der Wirkungsgeschichte erhellt und prazisiert. Ein ganzes Heer von
Interpreten — Juden, Christen und Ungldubige, fast das ganze 19. Jahr-
hundert hindurch und weit ins 20. Jahrhundert hinein, ja, bis heute —,
hat Lessing als den groflen Fechter fiir Toleranz und Religionsfreiheit
gesehen, ob die Interpreten selbst nun fiir oder gegen diese Ausrich-
tung gewesen sind. Kénnen sich alle diese Autoren, aus deren Schriften
im ersten Teil der folgenden Ausfithrungen bedeutungstriachtige Bei-
spiele zitiert und erldutert werden, so grundlegend geirrt haben? In-
zwischen gibt es aber auch schon eine nicht unbetrichtliche Gruppe
von kenntnisreichen Lesern, die Lessing keineswegs als den groflen
Kampfer fiir Toleranz akzeptieren wollen, sondern darin nur eine Mas-
ke sehen, hinter der sich eine ganz andere Haltung verbirgt: fiir man-
che eine kritische Aufhebung der Toleranz, die den traditionellen Rah-
men dieses Begriffes weit zuriickldsst, fiir andere, wie fiir Hans Mayer
oder den Oxforder Germanisten Ritchie Robertson, sogar eine fast per-
fide intolerante Strategie.® Haben solche Interpretationen Recht mit
ihren Versuchen, die traditionelle Lektiire Lessing so drastisch umzu-
kehren? Ein erster Teil widmet sich also der Wirkungsgeschichte, weil
deren Wiirdigung es erlaubt, die eigentliche Frage préziser zu stellen.
Gerade bei einem Autor wie Lessing, dessen eigentliche Gestalt von
einem dichten Wald von Lessingbildern und Lessinglegenden’ so iiber-
lagert ist, dass der unmittelbare Zugriff auf die Texte nahezu unmog-
lich ist, scheint ein solcher Zugang tiber die Wirkungsgeschichte ohne-
hin unverzichtbar.®

Ein zweiter Teil soll den Quellen des Toleranzbegriffs fiir Lessing
und sein 18. Jahrhundert nachgehen. Diese Frage hat nicht nur ein ge-
lehrtes, begriffsgeschichtliches Interesse, sondern beriihrt auch die ak-

¢ Hans Mayer: »Der weise Nathan und der Riuber Spiegelberg. Antinomien der jiidi-
schen Emanzipation in Deutschland« (1973), in: Klaus Bohnen (Hg.): Lessings >Nathan
der Weise<. Darmstadt, WBG, 1984, S. 350—373, hier besonders S. 366 f.; Ritchie Robert-
son: »Dies hohe Lied der Duldung<«? The Ambiguities of Toleration in Lessing’s Die
Juden und Nathan der Weise«, in: Modern Language Review. 93 (1998), S. 105-120.

7 Schon das alte Standardwerk der sozialistischen Lessingdeutung gibt sich bereits im
Titel als Ideologiekritik friitherer Interpretationen: Franz Mehring: Die Lessing-Legende
[1893]. Neuausgabe: Berlin, Dietz, 1963.

8 Ganz in diesem Sinne beginnt auch das niitzliche Lessing-Handbuch von Monika Fick,
Stuttgart/Weimar, Metzler, 2000, S. 23-32, mit einem Uberblick iiber die »Lessing-Bil-
der«; vgl. auch etwa das umfangreiche Kapitel »Stationen der Wirkungsgeschichte: Zwi-
schen Nachfolge und Vereinnahmung«. In: W. Barner, G. Grimm, H. Kiesel, M. Kra-
mer: Lessing. Epoche — Werk — Wirkung, Miinchen, Beck (1975) 61998, S. 344-427.

38

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

tuelle Deutung. Der Toleranzbegriff kann némlich bis auf Augustinus
zuriickverfolgt werden.” Wenn aber dessen Konzeption zugrunde ge-
legt wird, erhilt der Begriff gerade die negativen Konturen, welche
heute nicht mehr akzeptabel erscheinen. Doch war Augustinus die vor-
ziigliche und einzige Quelle aus welcher im Deutschland des 18. Jahr-
hundert geschépft wurde? Oder gab es dafiir andere Vorbilder, die auch
den Begriff in einem giinstigeren Licht erscheinen lassen? Die Spur, die
in diesem Kontext verfolgt werden soll, sind die englischen Deisten'®,
mit denen Lessing iiber seine Ausgaben von Hermann Samuel Reima-
rus (1694-1768), »Aus den Papieren eines Ungenanntenc, aber auch
durch eigene Studien der 1750er Jahre gut vertraut war."!

Ein dritter Teil versucht zu zeigen, dass der Toleranzbegriff Les-
sings letztlich ein dynamischer Begriff ist. Toleranz ist so kein Selbst-
zweck, sondern Teil einer weitergehenden Aufklarungsstrategie: Nur
ein Schritt, aber ein angemessener und unverzichtbarer Schritt auf
dem notwendig unabgeschlossen, immer noch offenen Weg der Auf-
klarung. Schon Kant hat das Ziel, ein »aufgekldrtes Zeitalter«, von
Weg und Methode, ein »Zeitalter der Aufklirung«, unterschieden:
»Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt schon in einem auf-
geklirten Zeitalter? So ist die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeit-
alter der Aufkliarung.«'> Damit wollte er seinen Lesern sicher Mut ma-
chen, »Zeitalter der Aufklarung« heifit fiir ihn auch, der Weg ist schon
eingeschlagen, angetreten. So nennt er zwei wichtige Beispiele, die ihn
fiir seine Zeit, »das Jahrhundert Friedrichs« [des Grofsen], wie er sagt,

° Vgl. etwa die gediegenen Darstellungen zur Begriffsgeschichte: Klaus Schreiner &
Gerhard Besier: »Toleranz, in: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.):
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland. 8 Binde. Bd. VI. Stuttgart, Klett-Cotta, 1990, S. 445-605; G. Schliiter &
R. Grotker: »Toleranz«, in: Joachim Ritter & Karlfried Griinder (Hg.): Historisches
Woarterbuch der Philosophie. 13 Binde. Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, S. 1251-1262.

10 Der Deismus kann eingangs als eine religionsphilosophische Lehre definiert werden,
nach welcher es eine natiirliche Religion gibt, die fiir das Heil der Menschen ausreichend
ist. Vgl. etwa Giinter Gawlick: »Deismus«, in: Werner Schneiders (Hg.): Lexikon der
Aufklirung. Miinchen, Beck, 1995, S. 81f. Vgl. Gotthard Victor Lechler: Geschichte
des englischen Deismus, Tiibingen, Cotta, 1841 [Nachdruck mit einem Vorwort von
G. Gawlick], Hildesheim, Olms, 1965. Speziellere Literaturangaben im zweiten Ab-
schnitt des vorliegenden Beitrags.

1 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 311-604, 865-918 (Editorischer Bericht und Anmerkun-
gen).

12 Kant: AA, Bd. 8, S. 40.

39

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

und fiir die Zukunft optimistisch stimmen: erstens schien es ihm posi-
tive Entwicklungen in Richtung auf die Gewissens- und Religionsfrei-
heit zu geben; zweitens hebt er hervor, dass Friedrich II. in Fragen der
Gesetzgebung, eine Anspielung auf das » Allgemeine Landrecht« Preu-
ens, zumindest eine Befragung, noch keine volle Partizipation, der
Bevolkerung durchgefiihrt habe, »wodurch noch kein Monarch dem-
jenigen vorging, welchen wir verehren«." Natiirlich war er nicht naiv,
sondern wusste, dass weitere Schritte auf dem Weg der grundsitzlich
unvollendbaren Aufklirung noch errungen worden mussten. Ebenso
betont auch die moderne Forschung zu Recht und immer wieder den
Prozesscharakter der Aufklarung, siehe z.B. den Band Aufklirung als
Prozef.1*

Fiir die meisten Leser waren Lessing und ganz besonders sein Nathan
zweifellos Meilensteine im Kampf fiir mehr Aufklarung und religiose
Toleranz. Es scheint beinahe iiberfliissig, die vielen einschligigen
Kommentare und Wiirdigungen alle anzufiihren. Doch zumindest die
jiidischen Reaktionen, besonders in Deutschland und in Osteuropa,'
die zunichst fast alle enthusiastisch waren, sollten kurz belegt werden.
Schon die Tatsache, dass der Titelheld ein als weiser Mann bewerteter
Jude war, schien ihnen eine bedeutende Stellungnahme und Hilfe bei
der Suche nach Gleichberechtigung zu sein. Die Freundschaft von Les-
sing und Mendelssohn, ¢ schien ihnen, wenn nicht schon das erreichte
Resultat, so doch zumindest die VerheifSung der deutsch-jiidischen
Symbiose zu sein. So waren es unter den deutschen Juden ganz beson-
ders diejenigen, die sich fiir die Assimilation und Integration der Juden

13 Ibid., S. 41.

4 Rudolf Vierhaus (Hg.): Aufklirung als Prozefl. Hamburg, Meiner, 1988.

15 Fiir die jiidische Rezeption in Osteuropa siche Chaim Schoham: »Nathan der Weise
unter seinesgleichen. Zur Rezeption Lessings in der hebriischen Literatur des 19. Jahr-
hunderts in Osteuropa, in: Lessing Yearbook. 12 (1980), S. 1-30.

16 Vgl. hierzu den Vortrag, den ich am 26. April 2010 im Rahmen der gemeinsamen
(ETH und Universitit) Ringvorlesung »Das Judentum und die Wissenschaften« in Zii-
rich gehalten habe. Unter dem Titel »Moses Mendelssohn und die Haskala in zwei
innerjiidischen Riickblicken des 19. Jahrhunderts: Moritz Daniel Oppenheim und Hein-
rich Heine« wird der Beitrag erscheinen in dem Tagungsband Kunst-Religion-Politik,
hrsg. von Elisabeth Weisser-Lohmann.

40

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

in Deutschland einsetzten, die in Lessings Nathan fast ein »heiliges
Buch« sahen, wie dies Hugh B. Nisbet, der Cambridger Germanist,
der unlidngst die wohl umfangreichste Lessingbiographie vorgelegt hat,
treffend ausdriickte.”” Der jtidische Philosoph und Publizist Theodor
Lessing (1872-1933 [in Marienbad von Nationalsozialisten erschos-
sen]'®), heute vor allem durch sein Buch Der jiidische Selbsthaf be-
kannt, hat in seiner posthumen Autobiographie berichtet, dass sein
Grof3vater den Familiennamen Lessing aus Dankbarkeit fiir G. E. Les-
sings »hohes Lied der Duldung« angenommen habe? — ein eindrucks-
volles Beispiel fiir die Bewunderung, die Lessing im 19. Jahrhundert
von jidischer Seite entgegengebracht wurde. Der berithmteste jiidische
Bewunderer Lessings aus der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts diirfte
indessen Heinrich Heine gewesen sein,?! der in Lessing durchaus einen
»Champion der Geistesfreyheit und Bekdmpfer der klerikalen Intole-
ranz« gesehen hat.?? Allerdings darf man nicht vergessen, dass Heine
diese Worte im franzosischen Exil schrieb. In Deutschland selbst war
Gabriel Riesser (1806-1863)% sicher ein weiteres prominentes Beispiel
aus der jlidischen Rezeption Lessings im 19. Jahrhundert. Zeitweise

17 Hugh Barr Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tole-
rance, in: Peter Hutchinson (Hg.): Landmarks in German drama. Oxford, Bern, Berlin,
Lang, 2002, S. 11-29, hier S. 14. Ders., Lessing — Eine Biographie. Aus dem Engl. iibers.
von Karl S. Guthke. Miinchen, Beck, 2008.

18 Vgl. Julius H. Schoeps: »Der ungeliebte Auflenseiter: zum Leben und Werk des Phi-
losophen und Schriftstellers Theodor Lessing«, in: Walter Grab und J. H. Schoeps (Hg.):
Juden in der Weimarer Republik. Stuttgart, Burg Verlag, 1986, S. 200-217.

19 Theodor Lessing: Der jiidische Selbsthaf3, Berlin, Jiidischer Verlag, 1930 [Nachdruck:
Miinchen, Matthes & Seitz, 1984, 22004].

2 Theodor Lessing: Einmal und nie wieder [1935]. Giitersloh, Bertelsmann, 1969, S. 34.
21 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1835),
zitiert nach: Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke [Sigle: DHA = Diis-
seldorfer Heine-Ausgabe], hrsg. von Manfred Windfuhr, hier Bd. 8/1, Hamburg, Hoff-
mann & Campe, 1979, S. 73: »seit Luther hat Deutschland keinen gréBeren und bes-
seren Mann hervorgebracht, als Gotthold Ephraim Lessing. Diese beiden sind unser
Stolz und unsere Wonne.«

2 Heinrich Heine: Die romantische Schule (1836), zitiert nach: DHA, Bd. 8/1, S. 135.
Das vollstindige Zitat lautet: »Mehr als man ahnte war Lessing auch politisch bewegt,
eine Eigenschaft die wir bey seinen Zeitgenossen gar nicht finden; wir merken jetzt erst
was er mit der Schilderung des Duodezdespotismus in Emilia Galotti gemeint hat. Man
hielt ihn damals nur fiir einen Champion der Geistesfreyheit und Bekdmpfer der kleri-
kalen Intoleranz; denn seine theologischen Schriften verstand man schon besser.«

» Vgl. Arno Herzig: Gabriel Riesser [Schriftenreihe: Hamburger Képfe], mit einem
Nachwort von Helmut Schmidt, Hamburg, Ellert & Richter, 2008.

41

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Vizeprisident des Frankfurter Paulskircheparlaments (1848/49) und
als Obergerichtsrat (ab 1859) wohl der erste jiidische Richter in
Deutschland, fiihrte Riesser schon 1838 aus, dass Lessings Nathan fiir
ihn »erhabenste Dichtung« und Lessing insgesamt eine Leitfigur fiir
»Aufklirung, Gewissensfreiheit, Kampf gegen Unduldsamkeit [und]
Religionshass« sei.* Kein Geringerer als Hermann Cohen (1842-
1918), sicher einer der bedeutendsten jiidischen Denker seiner Zeit
und als Haupt des Marburger Neukantianismus auch im nichtjiidi-
schen Umfeld hoch geschitzt,? duflerte sich verschiedentlich ebenso
begeistert iiber Lessing, so schrieb er noch 1917, kurz vor seinem Tode,
von der »grofsen Lehre, welche Lessing seinen Nathan fiir alle Zukunft
verkiinden ldsst«.26 Statt die Beispiele, die zur Verfiigung stiinden,? zu
hiufen, sei die lange Liste der positiven jiidischen Wiirdigungen Les-
sings mit einem relativ spiten Zeugen geschlossen, dem aus Ungarn
stammenden israelischen Sozialhistoriker Jacob Katz (1904-1998, der
von 1948 bis zu seiner Emeritierung 1974 an der Hebraischen Univer-
sitit von Jerusalem lehrte, deren Rektor er auch von 1969 bis 1972
war). In seiner 1961 in Oxford erschienen Studie Exclusiveness and
Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval and Mo-
dern Times findet auch Katz sehr wohlwollende Worte fiir Lessing
und seine Freundschaft mit Mendelssohn, deren Ideal auch seine, wie
er sagt »desillusionierte Generation« nicht mit Geringschitzung be-
trachten kann.?® Auch fiir ihn gibt es keinen Zweifel daran, dass die
Schlussfolgerung, die Lessing seine Leser zu ziehen wiinscht, darin
liegt, dass die religiosen Unterschiede unwichtig seien und dass die

2+ Gabriel Riesser: Einige Worte tiber Lessing’s Denkmal an die Israeliten Deutschlands
gerichtet. Frankfurt, Stockmar & Wagner, 1838, S. 3 und 24.

2> Zu Cohen siehe den Beitrag von Myriam Bienenstock zu diesem Band, S. 19-34, und
ihre grundlegende Studie: Cohen face & Rosenzweig: Débat sur la pensée allemande,
Paris, Vrin, 2009.

% H. Cohen: Werke, hrsg. von Helmut Holzhey, Bd. 17: Kleinere Schriften VI, bearbei-
tet und eingeleitet von Hartwig Wiedebach. Hildesheim, Ziirich, New York, Olms, 2002,
S. 406.

77 Fiir weitere Belege aus der jiidischen Rezeption Lessings, siehe Karl S. Guthke: »Les-
sing und das Judentum, in: Wolfenbiitteler Studien zur Aufklirung. Bd.4 (1977),
S.229-271, besonders S. 230-237.

28 Jacob Katz: Exclusiveness and Tolerance: Studies in Jewish-Gentile Relations in Me-
dieval and Modern Times, Oxford, Oxford University Press, 1961, S. 181: »[this noble
dream] even our own disillusioned generation cannot, with propriety, treat [...] with
disdain.«

42

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Angehorigen der verschiedenen Religionen gute Griinde hitten, den
anderen gegeniiber tolerant zu sein.?

Zwar erhoben sich schon im fritheren 19. Jahrhundert vereinzelt
jlidische Gegenstimmen gegen diesen Konsens von Bewunderung und
Verehrung. In ihrem Roman Jenny aus dem Jahre 1843 bemaingelte
etwa Fanny Lewald (urspriinglich Fanny Marcus: 1811-1889)%°, dass
den Vertretern der verschiedenen Religionen (Judentum, Christentum,
Islam) in Lessings Nathan die spezifischen Merkmale ihrer Religionen
»genommen« und sie stattdessen »eine Art von protestantischer Fami-
lienahnlichkeit bekommen« hitten.?* Doch erst im Zuge der zionisti-
schen Bewegung, ab den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, kam
es im Gegenzug zu den Integrations- und Assimilationsbemiihungen
friiherer Generationen, zu so etwas wie einem organisierten Wider-
stand. So konnte Lessing als falscher Prophet illusorischer Hoffnungen
auf Integration erscheinen. Ein Beispiel mag hier der aus Ostpreuflen
stammende Kurt Blumenfeld (1884-1963) sein, der spiter als fithrende
Personlichkeit der zionistischen Bewegung® und als Freund und Kor-
respondent Hannah Arendts (1906-1975)% bekannt wurde: In seiner
Autobiographie berichtet er, dass er Lessings Nathan schon als Schiiler
mit einer gewissen Skepsis gelesen habe. Misstrauisch hitte ihn vor
allem die Tatsache gemacht, dass Lessing in seinem Stiick eine Misch-
ehe dadurch verhindert hitte, dass sich am Ende herausstellt, dass der

2 Ibid. S. 178: »The conclusion which Lessing obviously wishes his audience to draw
was that religious differences were unimportant, and that there was every reason for the
adherents of the various religions to be tolerant towards each other.«

30 Vgl. Christina Ujma (Hg.): Fanny Lewald (1811-1889): Studien zu einer grofien eu-
ropdischen Schriftstellerin und Intellketuellen. Bielefeld, Aisthesis, 2011.

31 Fanny Lewald: Jenny (Erstausgabe 1843), hrsg. von Ulrike Helmer [Schriftenreihe:
Edition Klassikerinnen], Frankfurt am Main, Helmer, 1988, S. 233.

32 Blumenfeld wandte sich noch als Student, bald nach der Jahrhundertwende, dem Zio-
nismus zu. Spiter war er Generalsekretir des zionistischen Weltverbandes und bis zu
seiner eigenen Flucht aus Deutschland (1933) Prisident der Zionistischen Vereinigung
fiir Deutschland. Vgl. seine Autobiographie (siehe unten Anm. 33).

3 Hannah Arendt — Kurt Blumenfeld, »... in keinem Besitz verwurzelt«: die Korres-
pondenz, hrsg. von Ingeborg Nordmann und Iris Pilling. Hamburg, Rotbuch, 1995.
Hannah Arendts eigene Stellungnahme zu Lessing wiirde, gerade weil sie von der Ger-
manistik oft vernachlissigt wird, eine besondere Wiirdigung verdienen, die hier zu weit
fithren wiirde. Vgl. die Rede, die sie 1959 hielt, als ihr der Lessing-Preis verliehen wur-
de: Hannah Arendt: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten: Rede iiber Lessing,
Miinchen, Piper, 1960.

43

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Tempelherr und Recha Geschwister sind.>* Grundsatzlicher bewegt ihn
und andere zionistisch geprigten Leser die Sorge, ob sich Lessings Na-
than der Weise nicht als eine Art Falle erweisen konnte: die Juden wiir-
den mittels der Verheiflung einer universellen Humanitit dazu ge-
bracht, ihr spezifisches religioses und kulturelles Erbe aufzugeben,
ohne dass sie im Gegenzug wirklich Anerkennung und Gleichberechti-
gung erhalten hitten.

Nicht unter zionistischen Vorzeichen — lange stand er vielmehr
dem Marxismus nahe — kam Hans Mayer (1907-2001)% zu ganz &hn-
lichen Ergebnissen. In seinem bereits genannten Aufsatz (1973/1984;
s.0. Anm. 6, besonders S. 366 f) spricht er von dem »vergeblichen« Ver-
such, »Nathan mit Hilfe von Wohlstand und gebildeter Humanitit aus
dem Sonderdasein zu befreien und zum Jedermann zu wandeln«. Der
Versuch sei allerdings gescheitert, denn — offenbart sich darin die mar-
xistische Option von Mayers Analyse? — die Geschichte, wortlich sagt
er »die Entwicklung, hitte »Lessing widerlegt«. Hinter der vermeint-
lichen Toleranz verberge sich »ein Postulat der Intoleranz, indem [...]
die Gleichstellung nur denkbar sein sollte um den Preis einer Aufgabe
der Nationalitit: im Grunde der existentiellen Besonderheit in der
europiischen Gesellschaft seit Beginn der christlichen Ara.« Wird so
nicht anachronistisch von der Schoah ausgehend das Denken des
18. Jahrhunderts zu undifferenziert verurteilt und die von Adorno
und Horkheimer analysierte »Dialektik der Aufklarung«® auf eine
einseitige Ablehnung der Aufkliarung reduziert?

Vor ein paar Jahren hat der Oxforder Germanist Ritchie Robertson
an diese Art der Kritik an Lessing wieder angekniipft (1998; s.o.
Anm. 6). Die Botschaft von Lessings Nathan der Weise wire letztlich
nicht Toleranz der religiésen Unterschiede, sondern eine Indifferenz
den drei monotheistischen Religionen gegeniiber, die einem ethischen
Humanismus® entspringen wiirde. Dieser Humanismus wiirde bei Les-
sing zu einem neuen Dogma (»an unchallengeable master doctrine«)

3 Kurt Blumenfeld: Erlebte Judenfrage: ein Vierteljahrhundert deutscher Zionismus,
hrsg. von Hans Tramer [Schriftenreihe: Veréffentlichung des Leo Baeck Instituts].
Stuttgart, Deutsche Verlags-Anstalt, 1962, S. 30.

% Vgl. seine Erinnerungen: Hans Mayer: Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen.
2 Bde. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1982-1984.

% Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung: philosophische
Fragmente. Amsterdam, Querido, 1947 (zahlreiche Neuauflagen).

7 An einer Stelle spricht Robertson (1998, S. 106), unter Berufung auf Nicholas Boyle

44

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

erstarren, vom welchem der grofle Aufklirer gleichermaflen auf Juden-
tum, Christentum und Islam herabschauen wiirde (1998, S. 114 ).
Gegen diese Deutungslinie lassen sich indessen verschiedene Ein-
winde vorbringen. Ganz strikt vom Stiick ausgehend, lasst sich zu-
nichst dagegen sagen, dass dort nirgendwo eine Abkehr von irgend-
einer Religion gefordert oder empfohlen wird. Vielmehr wird in der
zentralen Ringparabel jeder der drei Schne, welche doch fiir die drei
Religionen stehen, dazu angehalten, langfristig Wert und Wahrheit sei-
ner Religion durch Handlungen zu beweisen, durch eine Praxis, die als
vorurteilsfreie Liebe, »herzliche Vertriglichkeit«, »Sanftmut«, »Wohl-
tun« und »Ergebenheit in Gott« bestimmt wird.’® Lessings Haltung
scheint also nicht nur kein reiner Humanismus zu sein, sondern sogar
der jiidisch-christlichen Empfehlung »an ihren Friichten sollt ihr sie
erkennen«® ziemlich nahe zu kommen.#* Grundlegender scheint der
von Robertson erhobene Vorwurf, dass Lessing in seinem Nathan ein
neues Dogma durchsetzen wollte, ein Grundelement von Lessings Cha-
rakter zu verkennen. Lessing war ein »Fechter«, wie dies Klaus Briegleb
einmal in Anlehnung an Heine formuliert;*! seine »grofsen Leiden-
schaften waren Widerspruchsgeist, Streitlust und Polemik«, wie Berg-

(Goethe: The Poet and the Age. Bd. I: The Poetry of Desire. Oxford, Oxford University
Press, 1991, S. 33), auch von einem »agnostischen Humanismus«.
3 Lessing: Werke, Bd. II, S. 280 (II1.7, Z. 2041-2048):

Es eifre jeder seiner unbestochnen

Von Vorurteilen freien Liebe nach!

Es strebe von euch jeder um die Wette,

Die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag

Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,

Mit herzlicher Vertriglichkeit, mit Wohltun,

Mit innigster Ergebenheit in Gott

Zu Hiilf'!
3 Bibel, NT, Math. 7,20. Auch die eben zitierte Liste von Handlungsanweisungen, die
Lessing Nathan bzw. dem Richter in den Mund legt, entspricht weitgehend den Friich-
ten, welche die Bibel erwartet; vgl. etwa »Die Frucht aber des Geistes ist Liebe, Freude,
Friede, Geduld, Freundlichkeit, Giitigkeit, Glaube, Sanftmut, Keuschheit.« (Galater,
5,22).
4 Vgl. hierzu H. B. Nisbet (2002), S. 19.
4 Klaus Briegleb: »Sterbender Fechter« Lessing?«, in: Ders.: Unmittelbar zur Epoche
des NS-Faschismus: Arbeiten zur politischen Philologie 1978-1988. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1990, S. 191-315. Den Bezug zu Heines Vers (aus der »Heimkehr«, DHA,
Bd. 1/1, S. 258):

Ach Gott, ich hab’ ja unbewuf3t

Gesprochen was ich gefiihlet;

45

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

hahn sagt;** sein bemerkenswertester Zug war ein durchgéngiger Non-
konformismus, wie Ernst Gombrich ausfiihrte.# Ein solcher Mann hit-
te nie ein Dogma aufgestellt* und wenn er es doch getan hitte, dann
nur um es selber wieder einzureiflen. Genau dies schrieb er, fast ver-
batim, an seinen Freund, den Sohn von Reimarus.*> Auch wenn sich
Lessing (dies wird im zweiten Teil thematisiert) vielfach an die Deisten
anlehnt, wehrte er sich in seiner Auseinandersetzung mit H. S. Reima-
rus ausdriicklich dagegen, den Deismus in ein neues Dogma zu verwan-
deln, welches sich anmaf3en wollte, in vermeintlicher Uberlegenheit auf
die drei monotheistischen Religionen herabzublicken.*

Als Ubergang zum zweiten Teil der vorliegenden Ausfiihrungen
bietet es sich an, auf Thesen des in Toronto lehrenden aber aus Ziirich
stammenden Willi Goetschel einzugehen.”” Aus seinem Buch, Spino-
za's Modernity, lasst sich nicht nur iiber Spinoza, Mendelssohn und

Ich hab’ mit dem Tod in der eignen Brust

Den sterbenden Fechter gespielet.
stellt Briegleb besonders auf S. 263 heraus.
# Klaus L. Berghahn: »Zermalmende Beredsamkeit<: Lessings Literaturkritik als Pole-
mik; ein Essay«, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 24 (1992), S. 25-43, hier S. 39.
# E. H. Gombrich: »Lessing: lecture on a master mind, in: Proceedings of the British
Academy. 43 (1957), S. 133-156, hier S. 134: »persistent non-conformism.
# Vgl. hierzu auch den ideenreichen Vortrag von Manfred Lauermann: »Lessing — ein
erster >weiller Jude« ? Eine Rede, in: Ingrid Lohmann und Wolfram Weifle (Hg.): Dialog
zwischen den Kulturen. Erziehungshistorische und religionspiadagogische Gesichts-
punkte interkultureller Bildung. Miinster, Waxmann, 1994, S. 109-116, hier besonders
S. 110f.
4 Er charakterisiert sich dort als einen Autor, »der sich gern Hypothesen und Systeme
macht, um das Vergniigen zu haben, sie wieder einzureiflen«. Lessing: »Brief an Johann
Albrecht Heinrich Reimarus, vom 6. April 1778, in: Herbert Greiner-Mai (Hg.): Les-
sings Briefe. Berlin & Weimar, Aufbau, 1967, S. 418-420, hier S. 419; vgl. hierzu H. B.
Nisbet (2002), S. 211,
 Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329: »unsere [!] Deisten [...] wollen die Freiheit haben,
die christliche Religion zu bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit
haben, den Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich ein
wenig viel [...]«.
¥ Als Meisterschiiler von Hermann Levin Goldschmidt (er leitet nicht nur die Werk-
ausgabe von H. L. Goldschmidt, die seit 1993 im Passagen Verlag in Wien erscheint und
von der bislang sieben Binde vorliegen, sondern prisidiert auch die durch eine Schen-
kung von Mary und Hermann Levin Goldschmidt-Bollag erméglichte »Stiftung Dia-
logik«) nimmt Goetschel auch einen Platz innerhalb der jiidischen Rezeption Lessings
in der Schweiz ein. Auf Goldschmidt (1914-1998) selber wird im dritten Teil dieser
Ausfithrungen noch eingegangen werden.

46

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Heine vieles lernen, sondern auch tiber Lessing.® Von besonderem
Interesse fiir die Deutung von Nathan der Weise ist das 16. Kapitel,
»Negotiating Truth: On Nathan's Business«, welches z. B. tiberzeugen-
de Ausfithrungen tiber Nathan als Juden enthilt,* bis hin zu dessen
okonomischer Aktivitit als Kaufmann.? Doch im Hinblick auf die To-
leranz enthilt Goetschels Buch Ausfithrungen, die Zweifel erregen.
Fiir Goetschel, wie er an zentraler Stelle schreibt, ist das Stiick, Nathan
der Weise, eine bewusste Kritik der Toleranz, die auch nur ein Mecha-
nismus der Exklusion sei.’! Diese These wird abgestiitzt durch den
Riickgriff auf Augustinus, der den Begriff der Toleranz entscheidend
bestimme.*? Bei Augustinus hitte der Begriff nimlich den negativen
Sinn, dass man demjenigen, der irrt bzw. siindigt, verzeiht, ohne da-
durch natiirlich dessen Ansichten oder Handlungen zu akzeptieren, die
sanktionswiirdige Fehler blieben. Bekannt diirfte auch sein, wenngleich
Goetschel dies nicht ausdriicklich hervorhebt, dass Augustinus in sei-
nen spiteren Briefen auch Gewaltanwendung gegen Schismatiker und
Haretiker legitimieren sollte.® Ob die Kritik — schon Voltaire machte
sich in diesem Sinne beildufig tiber den Bischof von Hippo lustig® -,
Augustinus zu Recht trifft, kann im Folgenden nicht untersucht wer-

# Willi Goetschel: Spinoza’s modernity: Mendelssohn, Lessing, and Heine. Madison,
Univ. of Wisconsin Press, 2004. Speziell zu Lessing siehe die Kapitel 12-16, S. 183-250.
# Tbid., S. 235, 313f.

% Tbid., S. 237f., 315; vgl. hierzu Paul Hernadi: »Nathan der Biirger: Lessings Mythos
vom aufgeklirten Kaufmann, in: Lessing Yearbook/Jahrbuch. 3 (1971), S. 151-159;
jetzt auch in: Bohnen (Hg.): Lessings »Nathan der Weise< (1984, s.0. Anm. 6), S. 341—
349.

51 Goetschel (2004), S. 232: »the play expresses a deliberate critique of tolerance as just
another exclusionary mechanism.« Zum Begriff der Exklusion vgl. Heinz Bude und
Andreas Willisch (Hg.): Das Problem der Exklusion: Ausgegrenzte, Entbehrliche, Uber-
fliissige. Hamburg, Hamburger Edition, 2006.

%2 Goetschel (2004), S. 232: »religious tolerance is, after all, an Augustinian concept«.
% Die Wende von »friedensstiftenden Erdrterungen« (pacificae conlationes) zur Straf-
gewalt gegen Andersdenkende bzw. Andersgliubige scheint Augustinus in Auseinan-
dersetzung mit den Donatisten um 404 vollzogen zu haben; vgl. etwa Augustinus: Epis-
tel 185. Eine gelungene Darstellung der Ambivalenz von Augustinus’ Haltung bietet
Klaus Schreiner: »Duldsamkeit« (tolerantia) oder >Schreckenc (terror)«, in: Dieter Si-
mon (Hg.): Religiose Devianz: Untersuchungen zu sozialen, rechtlichen und theologi-
schen Reaktionen auf religiose Abweichung im westlichen und dstlichen Mittelalter.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990, S. 159-210, darin besonders der Abschnitt>Die
zwiespiltige Rolle des Kirchenvaters Augustinus: Verteidiger der Toleranz und Anwalt
der Gewalt, S. 165-175.

54 Voltaire: Traité sur la tolérance (1763), Kapitel XXIV — eine deutsche Ubersetzung

47

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

den.” Stattdessen soll gezeigt werden, dass Lessing seine Auffassun-
gen von der Toleranz nicht so sehr Augustinus verdankt, sondern mo-
derneren Quellen, unter denen der Deismus besonders hervorragt.
Dass ein so guter Kenner des Jahrhunderts Lessings, wie Giinter Gaw-
lick, in dem Artikel, den er der Toleranz im Lexikon der Aufklarung
widmet, Augustinus iiberhaupt nicht erwihnt, ist schon ein augenfal-
liges Indiz gegen die Vermutung, dass Augustinus den Toleranz-Dis-
kurs der Aufklirungszeit entscheidend beeinflusst hitte.’* Der Spur
des Deismus in Lessings Denken soll nun aber etwas genauer nach-
gegangen werden.

»alle seine [d.h. Lessings; N. W.] Schriften, haben eine
sociale Bedeutung, und Nathan der Weise ist im Grunde
nicht blof3 eine gute Comddie, sondern auch eine phi-
losophisch theologische Abhandlung zu Gunsten des rei-
nen Deismus.«

Heinrich Heine®”

Heine, dessen Urteil als Motto dieses Abschnitts dienen mag, war, wie
bereits erwihnt, ein guter Kenner und ein grofler Bewunderer Les-
sings; auch spielte er in der Wahrnehmung und Rezeption Lessings
im spéteren 19. Jahrhundert und bis heute eine nicht zu unterschitzen-
de Rolle. Seine These, dass Lessings Nathan ein Pladoyer fiir den Deis-
mus gewesen sei, ist also durchaus ernst zu nehmen.

Um kldren zu kénnen, was Lessing von den (englischen) Deisten
gelernt hat, hier speziell im Hinblick auf die Frage nach religioser To-
leranz, stellt sich zunéchst die schwierige Definitionsfrage. Die Etymo-

findet sich in Voltaire: Recht und Politik [Schriften I]. Hrsg. von Giinther Mensching.
Frankfurt am Main, Syndikat, 1978, S. 240.

% In dem gelungenen Band: Rainer Forst (Hg.): Toleranz — philosophische Grundlagen
und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt am Main, Campus,
2000, bieten mehrere Autoren (Otfried Hoffe, Paul Ricceur, Perry Schmidt-Leukel) eine
einschligige Beurteilung von Augustinus (dort weitere Literaturangaben).

% Giinter Gawlick: »Toleranz«, in: Lexikon der Aufklirung (1995, s.o. Anm. 10),
S. 412-414.

7 H. Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834) —
DHA, Bd. 8/1, S. 76.

48

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

logie des Wortes gibt keine Rétsel auf. Der Terminus »Deist/ déiste«
(die Substantivierung »Deismus/déisme« ist erst spater nachgewiesen)
ist ein zuerst in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts in Frankreich
aufgetretener Neologismus: aus dem Lateinischen deus, Genitiv dei
wurde das Wort in Analogie zum Begriff athéiste/Atheist gebildet.*
Doch schon der Korpus der einschlagigen Texte der (bzw. tiber die) Deis-
ten erstreckt sich iiber einen sehr langen Zeitraum: im franzosischen
Sprachraum scheint die erste schriftliche Nachricht iiber »Deisten« von
einem Mitarbeiter Calvins, dem Theologen Pierre Viret (1511-1571) zu
stammen, der in seiner Schrift Instruction Chrestienne aus dem Jahre
1564 ausdriicklich von »einem ganz neuen Wort« (un mot tout nou-
veau) spricht und sich dann sehr kritisch mit dieser Gruppe (wértlich
spricht er von »bande«) auseinandersetzt.> Im Hinblick auf Grof3bri-
tannien, dem spiteren Kernland des Deismus, wird der Beginn der Be-
wegung meist mit dem Wirken und den Schriften von Edward Herbert
(Edward Lord Herbert von Cherbury; 1581-1648) in Verbindung ge-
bracht, deren Ende oft in David Humes (1711-1776) posthumen Dia-
logen iiber natiirliche Religion (Dialogues Concerning Natural Reli-
gion, 1779) gesehen. Auch handelt es sich bei den englischen Deisten
nicht so sehr um eine institutionell gefestigte »Schule, in welcher Lehr-
meinungen {iiberliefert und weiterentfaltet wurden, sondern eher um
eine lose Gruppe von Individuen mit oft unterschiedlichen Auffassun-
gen. Schliellich mag der Begriff »Deisten« zwar urspriinglich eine Be-
zeichnung gewesen sein, welche die einschldgigen Denker auf sich selbst
anwandten, um sich von Atheisten einerseits, von orthodoxen Christen
andererseits abzusetzen, doch wurde der Begriff dann rasch, so schon
bei Viret, ein negatives Etikett, das der Gruppe von auflen angehingt
wurde. Diese Konstellationen erschweren eine eindeutige Definition.
Dennoch hat es an mehr oder weniger erfolgreichen Definitions-
versuchen natiirlich nicht gefehlt. Kein Geringerer als der berithmte
Religionsphilosoph und Religionshistoriker Ernst Troeltsch (1865-
1923) charakterisierte den Deismus am Anfang seiner eigenen Wiirdi-

gung der Gruppe ganz einfach als die »Religionsphilosophie der Auf-

% G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie (s.0. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 44f.

% Der entscheidende Abschnitt aus Virets Text wird in Gawlicks Vorwort zum Nach-
druck von Lechlers Geschichte des englischen Deismus zitiert (1965, s.0. Anm. 10),
S. VIII-X. Den Lesern des 18. Jahrhunderts waren diese Ausfiihrungen durch den Arti-
kel »Viret« in Pierre Bayles Dictionnaire Historique et Critique bekannt.

49

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

klarung«.®® Mag dies auch zu kurz und pauschal ausgedriickt sein, hat
Giinter Gawlick, heute sicher einer der besten Kenner des Deismus,
doch an die Formel von Troeltsch angekniipft: »In der Tat ging es den
Vertretern des Deismus von Anfang an um Aufklirung: Sie wollten die
Menschen in Religionsdingen aus ihrer sselbstverschuldeten Unmiin-
digkeit< herausfiihren, d.h. aus einem Zustand, in dem ihnen nicht
allein die Freiheit, sondern auch der Friede im Glauben vorenthalten
war.«°!

Nicht alle Deisten lehnten die Idee einer tibernatiirlichen Offen-
barung grundsitzlich ab. Nicht alle Deisten suchten die Offenbarung
durch eine natiirliche Religion zu ersetzen: eine Religion, die von allen
offenbarten Elementen befreit wire und als eine Religion der Vernunft
charakterisiert werden konnte, in welcher die »ewigen Wahrheiten
iiber die Schopfung, iiber die Vorsehung und iiber die Unsterblichkeit
der Seele« a priori entfaltet wiirden.®> Dennoch scheint es einen ge-
meinsamen Nenner zu geben, ein Mindestmaf3 der Ubereinstimmung
unter den Deisten: sie bestritten namlich alle die Notwendigkeit einer
geoffenbarten Religion, die natiirliche Religion erschien ihnen ausrei-
chend. Als Minimaldefinition kénnte man also alle diejenigen als Deis-
ten charakterisieren, die sich zur Existenz Gottes bekannten und sich
sonst an die Suffizienz der natiirlichen Religion hielten. Auf dieser
gemeinsamen Grundlage gingen einzelne Deisten weiter und fiigten
etwa den Glauben an bestimmte Attribute Gottes hinzu (wie z. B. Gott
als perfekter Konstrukteur der grofien »Weltmaschine«) oder auch, wie
etwa Lord Herbert, grundlegende Glaubensartikel, die sich in jeder Re-
ligion wiederfinden lieflen (z.B. Gott in einem so oder so bestimmten
Kult zu verehren, wobei die Moralitit den bedeutendsten Teil dieses
Kults ausmache). Im Hinblick auf solche Attribute und Glaubensartikel
herrschte indessen unter den Deisten keine Einheit — oder mit Gawlick
anders ausgedriickt, »der positiv-dogmatische Kern des Deismus konn-
te schwanken«.% Ohne hier ausfiihrlicher auf die Fragen einer Defini-

% Ernst Troeltsch: »Der Deismus« [1898], in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4, Tii-
bingen, Mohr, 1925, S. 429-487, hier S. 429.

1 G. Gawlick: » Vorwort« zum Nachdruck von Lechlers Geschichte des englischen Deis-
mus (1965, s.o. Anm. 10), S. V.

& Willi Oelmiiller: Die unbefriedigte Aufklirung. Beitrige zu einer Theorie der Mo-
derne von Lessing, Kant und Hegel. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1979, S. 58.

® G. Gawlick: »Deismus«, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie (s.0. Anm. 9),
Bd. 2 (1972), S. 45.

50

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

tion des »Deismus« und dessen Entwicklung einzugehen, sei festgehal-
ten, dass er sich nach den Urspriingen im 16. Jahrhundert in der Folge
so sehr verbreitete, dass sich im 17. und 18. Jahrhundert fast iiberall in
Europa zumindest einige Vertreter dieser Stromung finden lieflen.
Doch war es im Grof$britannien des ausgehenden 17. und beginnenden
18. Jahrhundert, dass die Bewegung ihre grofSte Bliite erlebte: Eine
ganze Folge von bedeutenden Denkern entfaltete dort eine intensive
Diskussion iiber den Deismus. Zu nennen wiren ganz besonders John
Toland (1670-1722) und Matthews Tindal (1653-1733), aber auch
John Locke (1632-1704) und Lord Shaftesbury (1671-1713), die ge-
wichtige und eigenstindige Beitrige zu der Debatte lieferten.

Hermann Samuel Reimarus, »der Ungenannte«, aus dessen nach-
gelassenen »Fragmenten« Lessing ab 1774 diverse Ausziige verdffent-
lichte und kommentierte,® kennt diese Debatten aus erster Hand: ver-
mutlich wurde er mit den Auffassungen der Deisten schon auf seiner
Studienreise (1720/21) nach Holland und England bekannt, in spiteren
Jahren besaf3 er jedenfalls die wichtigsten Schriften, wie der Katalog
seiner Bibliothek belegt.> Seine eigenen, nachgelassenen Schriften,
darunter besonders sein Lebenswerk, Apologie oder Schutzschrift fiir
die verniinftigen Verehrer Gottes,*¢ dokumentieren seine intensive
und bestindige Auseinandersetzung mit den Schriften der Deisten.®
Stimmte er auch nicht immer mit seinen deistischen Quellen iiberein,
sondern setzte sich stets selbstindig mit den dort behandelten Themen
auseinander, kann es keinen Zweifel daran geben, dass er »der bedeu-
tendste deutsche Deist, ja der grofste Systematiker des Deismus in Eu-
ropa« wurde.

6 Zu den Quellen, s.0. Anm. 11; vgl. zu dem »Fragmentenstreit« das einschligige Ka-
pitel (XVIII) in Nisbets Lessing — Eine Biographie (2008; s.0. Anm. 17), S. 701-744.

¢ Reimarus-Kommission der Joachim-Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften [...]
und der Lessing-Akademie [zu] Wolfenbiittel (Hg.): Auktionskatalog der Bibliothek
von Hermann Samuel Reimarus [1769-1770]. Nachdruck in einem Band: Hamburg,
1978.

% H. S. Reimarus: Apologie oder Schutzschrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes.
Erste vollstindige Ausgabe, hg. von Gerhard Alexander. Frankfurt am Main, Insel, 1972.
¢ Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus«, in: Karlfried Griin-
der und Karl Heinrich Rengstorf (Hg.): Religionskritik und Religiositit in der deutschen
Aufklirung. Heidelberg, Lambert Schneider, 1989, S. 43-54.

8 G. Gawlick: »Von Duldung der Deisten<. Zu einem Thema der Lessing-Zeit«, in:
Eva]J. Engel und Claus Ritterhoff (Hg.): Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Stroh-
schneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. Tiibingen, Niemeyer, 1998, 153-167,

51

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Wiire es auch nur durch seine griindliche Beschiftigung mit den
Texten von Reimarus in den 1770er Jahren gewesen, als er Ausziige
davon verdffentlichte, hitte sich Lessing daraus notwendig eine gedie-
gene Kenntnis der englischen Deisten aneignen miissen. Es gibt aber
auch Belege dafiir, dass sich Lessing schon viel frither und unabhingig
von seinen Editionen des Reimarus mit deistischem Gedankengut be-
schiftigt hat. Schon im November des Jahres 1754 rezensierte Lessing
nimlich einen Schliisseltext dieses Kontextes in der Berlinischen privi-
legierten Zeitung.® Bei dem besprochenen Buch handelte es sich um
die gewichtige Studie — Lessing spricht von einem »vortrefflichen
Werk«” — von John Leland (1691-1766), die eben ins Deutsche iiber-
setzt worden war.”! War der presbyterianische Geistliche, der dieses
umfangreiche Werk in fiktiven Briefen vorlegte, auch ein Gegner der
Deisten, wie es bereits der Untertitel zum Ausdruck bringt, und waren
seine Intentionen also polemisch (gegen die Deisten) und apologetisch
(zugunsten des Christentums), schilderte er die Schriften der Haupt-
vertreter der Bewegung, in chronologischer Folge, doch mit so viel

hier S. 153 und vgl. G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989; s.o.
Anm. 67), S. 43.

% Diese Ausgabe der Zeitung trigt das Datum 7. November 1754. Der Text seiner Re-
zension ist heute leichter zuginglich in: Karl Lachmann und Franz Muncker (Hg.):
Gotthold Ephraim Lessings samtliche Schriften. Bd. 5. Stuttgart, Goschen, 1890 [Unver-
anderter Nachdruck: Berlin, De Gruyter, 1968], S. 443-445; vgl. hierzu: Arnold Heid-
sieck: »Lessing, Locke und die anglikanische Theologie«, in: Peter Freimark, Franklin
Kopitzsch und Helga Slessarev (Hg.): Lessing und die Toleranz, Miinchen, Edition
Text + Kritik, 1986, S. 71-79, hier besonders S. 72 und 78 (dort auch weitere Belege
fiir Lessings Kenntnis der einschligigen Quellen).

70 In seiner in der vorigen Anmerkung genannten Rezension, hier S. 445.

71 John Leland: A View Of the Principal Deistical Writers That Have Appeared in Eng-
land in the last and present Century: With Observations upon them, And Some Ac-
count of the Answers that have been published against them; In several Letters to a
Friend. 2 Bde. London, B. Dod, 1754-1755. Trigt die deutsche Ausgabe — Abriff der
vornehmsten Deistischen Schriften, die in dem vorigen und gegenwirtigen Jahrhunder-
te in England bekandt geworden sind: nebst Anmerkungen iiber dieselben und Nach-
richten von den gegen sie herausgekommenen Antworten: in verschiedenen Briefen an
einen guten Freund. 2 Bde. in drei Teilen. Aus dem Englischen iibersetzt von Henrich
Gottlieb Schmid und Johann Heinrichen Meyenberg. Hannover, Schmid, 1755-1756 —
auch das Jahr 1755, muss sie, wie damals iiblich, schon Ende 1754 erschienen und auf das
folgende Jahr vordatiert gewesen sein, denn es war der erste Band dieser Ausgabe, wel-
cher Lessing fiir die Rezension vorlag.

52

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Aufmerksamkeit und ausreichender Unparteilichkeit,”? dass das Werk
nicht nur eines der friihesten einschligigen Kompendien ist, sondern
»noch jetzt«, wie G. V. Lechler 1841 schrieb, »als das eigentliche Reper-
torium und das Hauptwerk angesehen werden muss«.” Es dréngt sich
also die Schlussfolgerung auf, dass ihm seine Jahre als Bibliothekar in
Wolfenbiittel zwar die Gelegenheit boten, seine Kenntnisse mit Hilfe
von Reimarus’ Texten zu vertiefen, doch dass er sein erstes Studium
der deistischen Texte viel frither, nimlich bereits in den 1750er Jahren
leistete.

Gewiss beschiftigte sich Lessing nicht nur im Hinblick auf die
Toleranz mit den Auffassungen der englischen Deisten — Willi Oel-
miiller erwihnt zwei weitere, verwandte aber doch verschiedene The-
mengebiete, auf denen sie fiir ihn wichtig wurden: die Offenbarung
und die Wunder bzw. den Wunderglauben.” Das Toleranzproblem ist
allerdings die grofse, bestimmende Frage, fiir Lessing ebenso sehr, wie
fiir die Deisten selbst, denn sie stand im Mittelpunkt »der ungelosten
Probleme der neuen gesellschaftlich-politischen Welt«.”s

Obwohl, darauf wurde schon eingangs hingewiesen, das Adjektiv
»tolerant« in Lessings Nathan nur ein einziges Mal vorkommt, ist die
Toleranz in den Deutungen des Stiickes fast allgegenwirtig. Dies
scheint legitim, denn fehlt auch das Wort, wird die Sache doch ausfiihr-
lich behandelt: so wird mit den hiufig benutzten Begriffen Schwdirme-
rei’® und fromme Raserei letztlich die Intoleranz bekdampft. Die
Schwirmerei, die bereits am Anfang des Nathan erscheint — noch be-
vor Recha selbst auftritt, sagt Nathan zu Daja »sie schwirmt« und als
Daja erwidert: »Allein so fromm, so liebenswiirdig!«, bekriftigt Na-
than noch einmal »Ist doch auch geschwirmt!«”” —, kann als das tiber-

72 In seiner in Anm. 68 genannten Rezension (hier S. 443) nennt Lessing Leland einen
»scharfsinnigen und unpartheyischen Vertheidiger der christlichen Religion«.

7 G. V. Lechler (1841/1965; s.o. Anm. 10), S.4; vgl. hierzu die neueste Wiirdigung
Lelands, in: Christopher Voigt: Der englische Deismus in Deutschland: eine Studie zur
Rezeption englisch-deistischer Literatur in deutschen Zeitschriften und Kompendien
des 18. Jahrhunderts. Tiibingen, Mohr Siebeck, 2003 [Beitréige zur historischen Theo-
logie; Bd. 121], besonders S. 130-138.

7 W. Qelmiiller: Die unbefriedigte Aufklarung (1979; s.o. Anm. 62), S. 59-63.

75 Ibid., S. 63 £.

76 Als erste Orientierung mag mein Lexikonartikel dienen, N. Waszek: »Schwirmerei«,
in: Elisabeth Décultot, Michel Espagne und Jacques Le Rider (Hg.): Dictionnaire du
monde germanique. Paris, Bayard, 2007, S. 1041f.

77 Lessing: Werke, Bd. 11, S. 211 (1.1, Z. 139-142).

53

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

steigerte Gefiihl einer Person, Rechas, beschrieben werden, deren Ver-
standes- und Urteilskrifte nicht mehr die nstigen Kontrollfunktionen
wahrnehmen: eine aufmerksamere Beobachtung der Ereignisse, eine
kritische Untersuchung hitte sie zu der Einsicht fiihren miissen, dass
ihr Retter aus der Feuersbrunst kein Engel mit »weifSem Fittiche« war,
sondern ein Tempelherr mit seinem weiflen »vorgespreizten Man-
tel«.” Bei Lessings Zeitgenossen finden wird den Terminus der
Schwérmerei in ganz dhnlichem Sinne gebraucht — als prominente Bei-
spiele dafiir lielen sich C. M. Wieland und J. H. Zedler anfiihren.”
Lessing verleiht diesem damals geldufigen Sinn des Ausdrucks Schwir-
merei aber eine besondere Konnotation und eine weiterreichende Im-
plikation: die Idee némlich, dass solche in ihrer Urteilskraft gestorte
Individuen sich ihren Mitmenschen gegeniiber als gewalttitig erwei-
sen und damit auch die 6ffentliche Ordnung stéren konnten. Auf diese
gefihrliche Perspektive wird in dem Gespriach zwischen Saladin und
dem Tempelherrn (IV.4) deutlich angespielt. Auf die bereits zitierte
Drohung des Tempelherrn

Der tolerante Schwitzer ist entdeckt!

Ich werde hinter diesen jiidischen Wolf

Im philosophischen Schafpelz Hunde schon
Zu bringen wissen, die ihn zausen sollen!

gibt Saladin wenig spéter die warnende Antwort:

Laf3 Dich weisen! Geh behutsam! Gib ihn [Nathan] nicht,
Sofort den Schwirmern deines Pébels preis!

Verschweig, was Deine Geistlichkeit [der Patriarch], an ihm
Zu richen, mir so nahe legen wiirde!®

78 1bid., S. 213 (1.2, Z. 191-194).
79 Christoph Martin Wieland: Musarion, oder die Philosophie der Grazien. Ein Gedicht,
in drey Biichern. Leipzig, Weidmanns Erben und Reich, 1768, Vers 310ff.:
Schwirmerey [...]
Man fiihlt ich weif3 nicht was, und eh’ man wehren kann
Ist unser Kopf des Herzens nicht mehr michtig.
Vgl. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon, Bd. 35, Leipzig/
Halle, Zedler, 1743, S. 1795: »Schwirmer, werden diejenigen Fanatici genennt, welche
aus Mangel der Beurtheilungskraft allerley der Christlichen Religion und bisweilen der
Vernunfft selbst, widersprechende Meynungen hegen«; vgl. hierzu und zu den folgen-
den Ausfiihrungen: Norbert Hinske: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Die Aufklirung und
die Schwirmer. Hamburg, Meiner, 1988 [Themenheft (IIL.1) der Zeitschrift Aufkli-
rung], S. 3—6.
8 Lessing: Werke, Bd. I1, S. 307 (IV.4, Z. Z. 2779-2782 und 2797-2801).

54

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

Tatsichlich hatte der Patriarch keinen Zweifel an seinen Intentionen
gelassen: kurz vorher hatte er dreimal bekriftigt: »der Jude wird ver-
brannt«.8! Noch im selben Akt wird der Theaterbesucher oder Leser
erneut damit konfrontiert, wozu der christliche Pobel fihig ist — wenn
Nathan dem Klosterbruder berichtet, auf welche Weise seine ganze
Familie zu Gath (Ortschaft nordwestlich von Jerusalem) Opfer eines
Pogroms wurde:

Thr traft mich mit dem Kinde zu Darun [befestigter Hafen nérdlich von Gaza;
N. W.I.

Thr wisst wohl aber nicht, dass wenig Tage

Zuvor, in Gath die Christen alle Juden

Mit Weib und Kind ermordet hatten; wisst

Wohl nicht, dass unter diesen meine Frau

Mit sieben hoffnungsvollen Séhnen sich

Befunden, die in meines Bruders Hause,

Zu dem ich sie gefliichtet, insgesamt

Verbrennen miissen.*

Solche Verfolgungen und Verbrechen, ob sie erst vorbereitet (wie in
der Ankiindigung des Patriarchen) oder schon ausgefiihrt (wie die Mor-
de in Gath), sind der greifbare, extreme Ausdruck einer latenten Ge-
walt, wie sie die »fromme Raserei« alltiglich ausiibt, wenn sie, davon
iiberzeugt, »den bessern Gott zu haben«, »diesen bessern / Der ganzen
Welt als besten« aufdrangt.® Oder wenn sie, um das Wort aufzugrei-
fen, mit welchem Recha ihr einstiges Kindermidchen und spitere Ge-
sellschafterin Daja charakterisiert, ihre Mitmenschen »quilen«, weil
sie sich einbilden, »den einzig wahren Weg / Nach Gott zu wissen«.%
Diesen Pritentionen der »frommen Raserei« tritt Nathan selber mit
einer ersten Antwort entgegen, welche den Uberzeugungen der Deis-
ten recht genau entspricht: Als rhetorische Frage formuliert, liuft Na-
thans Reaktion auf die Behauptung hinaus, dass »Christ und Jude«
eher Menschen sind als Christ und Jude, dass die natiirliche Religion
also vor den geoffenbarten Religionen stehe.

Bevor die weitere Antwort, diejenige, welche Lessing am Ende der

81 Tbid., S. 299 (IV.2, Z. 2546, 2553 et 2559).

8 Tbid., S. 316 (IV.7, Z. 3037-3045).

8 TIbid., S. 253 (IL.5, Z. 1298f).

8 Tbid., S. 337 (V.6, Z. 3587 f).

8 Tbid., S. 253 (IL.5, Z. 1310f). Ob die Prioritit der natiirlichen Religion vor der offen-
barten Religion zeitlich (wie die englischen Deisten annahmen) oder logisch (wie Rei-

55

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

Ringparabel dem Richter in den Mund legt, gewiirdigt werden soll,
dringt es sich auf, die Parallele mit den Deisten etwas ndher zu erlau-
tern. Der Deismus war »nicht zuletzt, vielleicht sogar in erster Linie,
ein Vorschlag zur Losung des Toleranzproblems, das den Menschen im
Zeitalter der Reformation und der Gegenreformation unter den Na-
geln brannte«.® Jede der konkurrierenden Konfessionen, die sich da-
mals vervielfiltigten, beanspruchte den alleinseligmachenden Glauben
fiir sich und musste vergleichbare Anspriiche notwendig bestreiten
oder gar bekimpfen, wodurch die Menschen in religits motivierte Biir-
gerkriege gestiirzt wurden. Die Deisten, entsetzt iiber die Greuel, die
von allen Seiten im Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen be-
gangen wurden — entsetzt also iber Zustinde, wie sie Lessing in seinem
Nathan der Weise beschrieb, suchten mit ihrer Konzeption von Tole-
ranz eine Losung zu finden, mit einer Konzeption, die stark genug war,
um der konkurrierenden Auffassung, welche religiose Verfolgung im
Namen der Religion legitimierte, stand zu halten. Die deistische Be-
griindung der Toleranz lehnte sich zwar an das Sendschreiben von der
Toleranz an, welches John Locke (1632-1704) zuerst auf Lateinisch in
Holland verdffentlicht hatte,®” doch geht sie in bestimmter Hinsicht
weiter und ist origineller, denn sie zog eine der Grundiiberzeugung
derjenigen in Zweifel, welche die Verfolgung Andersgliubiger forder-
ten: die Notwendigkeit des Glaubens an einen geoffenbarten Gott. Die
These der Deisten, nach welcher eine natiirliche Religion geniige, er-
laubte es, einen solchen ausschliefllichen Glauben aufzugeben. Wenn,
wie es die Deisten behaupteten, die natiirliche Vernunft ausreiche, um
die moralischen Gebote zu erkennen und zu befolgen, und wenn es
wahr ist, dass das Seelenheil in erster Linie von der praktischen Lebens-
fithrung abhingt, dann wiren die verschiedenen Offenbarungsglauben
iberfliissig. Oder, um es anders auszudriicken, wenn die Fragen nach
der jeweiligen Konfession und ihrem Kult fiir das Seelenheil sekundir
sind, ist es moglich, Toleranz zu gewdhren. Das Erziehungsprogramm,
das Nathan bei Recha befolgt hat, entspricht genau dieser Uberzeu-

marus dachte) zu verstehen ist — vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische
Deismus« (1989, s.0. Anm. 67), S. 50 —, kann hier aufler Acht bleiben.

8 G. Gawlick: » Von Duldung der Deisten<« (1998, s.0. Anm. 68), S. 154.

% [John Locke]: Epistola de Tolerantia ad Clarissimum Virum. Goudee, Apud Justum Ab
Hoeve, 1689. Die erste deutschsprachige Ausgabe ist 1710 erschienen, vgl. die moderne,
englisch-deutsche Ausgabe: Ein Brief iiber Toleranz: englisch-deutsch, hg. von Julius
Ebbinghaus. Hamburg, Meiner, 1957, 21975, 1996.

56

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

gung, wie es zum Beispiel aus der folgenden Schilderung des Tempel-
herrn hervorgeht:

man sagt, er habe

Das Midchen nicht sowohl in seinem [jiidischen], als
Vielmehr in keinem Glauben auferzogen,

Und sie von Gott nicht mehr nicht weniger

Gelehrt, als der Vernunft geniigt.®

Auch findet sich die Bedeutung, welche die Deisten der moralischen
Lebensfiihrung, also den Handlungen oder Taten beimaf3, in der Lekti-
on wieder, die Nathan den Schwdrmerinnen, Daja und Recha, schon am
Anfang seines Textes erteilt:

Begreifst Du aber,
Wieviel andiichtig schwirmen leichter, als
Gut handeln ist?®

Gewiss stand auch der Deismus in Gefahr, sich in ein Dogma zu ver-
wandeln, sich also den Offenbarungsreligionen gegeniiber fiir iiber-
legen zu halten, die nicht mehr toleriert zu werden brauchten. Abge-
sehen davon, dass er selbst seine Hauptschrift nicht verdffentlichte,®
mag Reimarus insgeheim diesen radikalen Weg beschritten haben und
weder Wunder noch Offenbarung mehr zulassen zu wollen®?; die Eng-
linder waren diesbeziiglich »viel vorsichtiger und gaben der Offen-
barung eine pidagogische Funktion«”> — und Lessing scheint darin
ihnen (und nicht Reimarus) gefolgt zu sein, wie seine Parallelfithrung
von Offenbarung und Erziehung in der Erziehung des Menschen-
geschlechts belegt.” Lessing hat die Gefahr gesehen, dass Reimarus
die Position der Deisten radikalisiert und dogmatisch versteinert, und
er hat sich davon distanziert: in dem berithmten Geleitwort, das er dem

8 Lessing: Werke, Bd. 11, S. 299 (IV.2, Z. 2553-2557).

8 Tbid., S. 218 (1.2, Z. 359-361).

9 Auch fiir die Zeit nach seinem Tode bestimmte Reimarus, vermutlich um seine Frau
und Kinder nicht Verfolgungen auszusetzen, dass seine Apologie (s.0. Anm. 66) solange
unveréffentlicht bleiben sollte, bis sich die Zeiten stirker aufgeklirt hitten; vgl. Nisbet:
Lessing — Eine Biographie (2008; s.0. Anm. 17), S. 704.

1 Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s.0. Anm. 67),
S. 49f.

92 Tbid., S. 50.

% Lessing: Werke, Bd. VIII, §2, S.490: »Offenbarung ist Erziehung, die dem Men-
schengeschlechte geschehen ist, und noch geschieht.«

57

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

ersten von ihm publizierten Fragment von Reimarus mitgab, dufSert er
seine Zweifel deutlich: »unsere Deisten wollen ohne alle Bedingungen
geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, die christliche Religion zu
bestreiten; und doch geduldet sein. Sie wollen die Freiheit haben, den
Gott der Christen zu verlachen; und doch geduldet sein. Das ist freilich
ein wenig viel ...«.** Grundsitzlicher gesagt wollte Lessing nicht des-
halb Ausziige von Reimarus veroffentlichen, weil er diesem inhaltlich
vollkommen zustimmte, sondern weil er dessen Stellungnahme zu den
Deisten zumindest fiir diskussions- und damit auch fiir publikations-
wiirdig hielt. Die Moglichkeit einer Dogmatisierung des Deismus sollte
nicht notwendig gegen den Deismus selber sprechen.

Die Perspektive des moralischen Handelns, welches die Deisten
hoher einstuften als den Glauben, begegnet uns auch am Ende der
Ringparabel wieder, in der Antwort, die dort der »frommen Raserei«
erteilt wird: jeder der drei streitenden Briider wird angewiesen, die
»Kraft des Steins in seinem Ringe« selber an den »Tag zu legen«, durch
»Sanftmutc, »herzliche Vertraglichkeit« und »Wohltun« — also durch
die aktive Ausiibung der Tugend, nicht etwa durch die blofe Uber-
einstimmung mit irgendwelchen abstrakten Glaubensartikeln —, damit
ein »weisrer Mann« auf dem Richterstuhl in »iiber tausend tausend
Jahren« entscheiden konne. So wird die Ausgangsfrage des Sultans Sa-
ladin, welche der drei monotheistischen Religionen die »wahre« sei,*
in die entfernteste Zukunft vertagt und Nathan rettet, wie bekannt,
seinen Kopf aus der Schlinge.”® Hinter der blofien Strategie oder Le-
bensklugheit Nathans steckt indessen ein zentraler Punkt: mit der Ver-
tagung der Entscheidung dndert sich die Aufgabenstellung der konkur-
rierenden Religionen grundsatzlich; es geht fiir sie nicht langer um den
Beweis, dass ihre jeweilige Religion die absolute und ausschliefliche
Wahrheit besitzt, sondern vielmehr darum, den relativen Wert ihrer
Religion durch die moralische Lebensfithrung ihrer Anhinger zu er-
weisen. Dass ein solcher friedlicher Wettstreit stattfinden kann, setzt
aber auch voraus, dass es alle drei Religionen, wie den Mannschaften
bei einem Sportturnier erlaubt sein muss, iiberhaupt antreten zu diir-

% Lessing: »Von Duldung der Deisten« [1774], in: Lessing: Werke, Bd. VII, S. 329.

% Lessing: Werke, Bd. II, S. 274 (IIL.5, Z. 1843-1845).

% Ibid., S. 275 (I11.6, Z. 1888-1890): »Das kann mich retten! — Nicht die Kinder blofs,
speist man mit Mirchen ab.«

58

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

fen. Modern ausgedriickt konnte man also sagen, dass Lessings Ring-
parabel iiber einen konstitutiven Pluralismus verfiigt.””

Die Lehre der Ringparabel enthilt freilich nicht nur ein Ankniip-
fen an Uberzeugungen der Deisten, sondern darin liegt zugleich auch
eine Entgegnung auf deren Thesen. Zwar hatten die Deisten groflen
Nachdruck auf die Tatsache gelegt, dass die natiirliche Vernunft sehr
wohl die Regeln moralischer Lebensfithrung ohne die Hilfe der Offen-
barung zu entdecken vermag. Doch vielfach blieben sie dann bei pro-
grammatischen Erklirungen stehen, ohne diese Absichten auch aus-
zufithren. Die destruktive Seite des Deismus — die Kritik, welche die
Deisten an den Pritentionen der angeblich alleinseligmachenden Kon-
fessionen iibten —, war oft stirker entwickelt, als die konstruktive Per-
spektive® — die natiirliche Religion zu einer philosophischen Theologie
zu entfalten, die z. B. auch in der Lage sein miisste, die Unsterblichkeit
des Menschen ohne Offenbarung zu begriinden. Ganz besonders hatten
es viele Deisten aber versdumt, den praktischen Zweig der natiirlichen
Religion zu einer vollstindigen Moralphilosophie auszubauen. Natiir-
lich kénnen auch die bereits zitierten praktischen Ratschlige, die Les-
sing an das Ende der Ringparabel stellt, nicht den Anspruch erheben,
eine vollstindige Morallehre zu bieten, doch mégen sie bereits helfen,
die von den Deisten hinterlassene Liicke zu schliefen. Zudem diirfte es
Lessing gelungen sein, seinen Lesern, die iberwiegend aus evangeli-
schen Christen bestanden, die deistischen Lehren dadurch als akzepta-
bel und vertraut darzubieten, dass er deren Handlungsempfehlungen
nahe an neutestamentliche Formulierungen heranriickte (vgl. hierzu
die Anm. 38 und 39).

7 Vgl. H. B. Nisbet: »On the Rise of Toleration in Europe: Lessing and the German
Contribution«, in: The Modern Language Review. Bd. 105:4 (2010), S. XXVIII-XLIV,
hier S. XXX: »In short, Lessing’s parable has an inbuilt pluralism which [...] is charac-
teristic of a distinctive German tradition. Unlike British pragmatism and French secula-
rism, this pluralistic tradition holds, since we have no means of knowing whether or not
one of the rival religions has an exclusive claim to truth, they should all be tolerated and
respected. «

% Vgl. hierzu G. Gawlick: »Reimarus und der englische Deismus« (1989, s.0. Anm. 67),
S. 43, 491.

59

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek
Il

Dass Nathan der Held des Stiickes ist und dass sich Lessing mit dieser
Gestalt weitgehend identifizierte, kann wohl kaum bezweifelt wer-
den.” Mit seinem Nathan der Weise wollte Lessing den polemischen
Widerspruchsgeist, den er nicht mehr in ausdriicklich theologiekriti-
schen Schriften duSern durfte (die Zensurfreiheit war ihm kurz zuvor
entzogen worden und der Herzog von Braunschweig hatte ihm explizit
verboten, weiterhin gegen die orthodoxen Theologen um den Pastor
Goeze zu publizieren), wieder auf seiner »alten Kanzel, dem Theater«
ausleben.'® Nicht zuletzt dieser Widerspruchsgeist fithrte Lessing in
seinem Nathan dazu, den religios verfolgten Minderheiten, insbeson-
dere den Juden, beizuspringen, so wie er auch sonst spontan die Partei
der Verlierer und Auflenseiter zu ergreifen pflegte!®!: Schauspieler,
Soldaten und Juden (lauter Auflenseiter der »guten Gesellschaft« sei-
ner Zeit) gehorten zu seinem Freundeskreis, sogar fiir entlassene Strif-
linge und Prostituierte soll er sich eingesetzt oder wenigstens gespro-
chen haben.'® So wirft sich Lessing auch in seinem Nathan ohne zu
zogern in den Kampf fiir die Opfer von Schwirmerei und frommer
Raserei, wie er sagt oder, moderner ausgedriickt, die Opfer von Intole-
ranz, Diskriminierung und Verfolgung.

Diejenigen Interpreten und Kritiker, die Lessings tolerante und
aufkldrerische Haltung nicht ernst nehmen wollen, fiihren haufig an,
dass Lessing es sich zu leicht gemacht habe: da er die Differenzen der

% Die Lessing-Ausgabe von Lachmann und Muncker (s.0. Anm. 69, hier Bd. XVI,
S. 444) bringt den Entwurf eines Vorworts fiir Nathan der Weise zum Abdruck, in
welchem Lessing ganz deutlich sagt: »Nathans Gesinnung[...] ist von jeher die meinige
gewesen.« Vgl. Hermann Levin Goldschmidt: »Von der Toleranz zur Dialogik. Lessings
und Mendelssohns Herausforderung zum christlich-jiidischen Gesprich« in: Ders.: Aus
den Quellen des Judentums. Aufsitze zur Philosophie [Werke 5], hg. von Willi Goet-
schel. Wien, Passagen, 2000, S. 145-156, hier S. 147: »Lessing [hat] sich im Nathan
mitvergegenwartigt.«

100 Lessing: »Brief an Elise Reimarus, vom 6. September 1778, in: Lessings Briefe (s.o.
Anm. 45), S.434. Hiermit wird der Bezug des Nathan zum »Fragmentenstreit« aus-
driicklich hergestellt, doch wiire dies ein anderes Thema.

101 Vgl. Nisbet: »Lessing, Nathan der Weise: A Landmark in the History of Tolerance«
(s.0. Anm. 17), S. 27.

102 Thid., S. 28; fiir Einzelbelege siehe Richard Daunicht: Lessing im Gesprich: Berichte
und Urteile von Freunden und Zeitgenossen. Miinchen, Fink, 1971, hier S. 615 und
4391.

60

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutungslinien der Toleranz bei Lessing

drei vertretenen Religionen nicht genug herausstelle — schon im Jahre
1843 sprach Fanny Lewald von einer »Familiendhnlichkeit« der Pro-
tagonisten in Lessings Nathan (s.0. Anm. 31) —, sei es fiir ihn sehr ein-
fach gewesen, schliefllich die Gegensitze zu verschnen. Es mag wohl
sein, dass Lessing die Unterschiede zwischen den Religionen herunter-
spielt. So sind Hinweise auf spezifische Glaubensartikel oder kultische
Handlungen der Vertreter des Judentums (Nathan selbst) oder des Is-
lams (Sultan Saladin, seine Schwester Sittah ...) vermisst worden. Les-
sing scheint diesen Vorwurf schon geahnt zu haben und er tritt ihm wie
folgt entgegen:

Saladin: [...] Ich dichte,

Dass die Religionen, die ich dir

Genannt, doch wohl zu unterscheiden wiren.

Bis auf die Kleidung, bis auf Speis’ und Trank!
Nathan: Und nur von seiten ihrer Griinde nicht. —
Denn griinden alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder iiberliefert! — Und

Geschichte muss doch wohl allein auf Treu

Und Glauben angenommen werden? — Nicht?1%

Vielleicht sollte aber schon der gegen Lessing erhobene Vorwurf nicht
so einfach hingenommen werden. Wenn Nathans Bericht vom Verlust
seiner Frau und Sohne zu Gath und von seinem anschlieffenden Ringen
mit Gott (»mit Gott auch wohl gerechtet, / Geziirnt, getobt [...]«'*)
genauer angesehen wird, wie Ingrid Strohschneider-Kohrs dies getan
hat, zeigt sich, wie viele Anspielungen Lessings Text auf die hebriische
Bibel, insbesondere das Buch Hiob enthalt.1%

Grundsitzlicher lasst sich aber einwenden, dass Lessings Strate-
gie, zunidchst gegen Intoleranz zu kdmpfen, sobald man sich in den
Kontext seiner Zeit versetzt, als die angemessene Haltung erscheinen
muss. Hitte er die Unterschiede religioser Minderheiten stirker her-
vorgehoben, hitte er woméglich die Vorurteile derjenigen bestitigt

105 Lessing: Werke. Bd. I1, S. 278 (I11.7, Z. 1970-1978).

104 Thid., S. 316f. (IV.7, Z. 3037-3066).

195 Ingrid Strohschneider-Kohrs: Vernunft als Weisheit: Studien zum spiiten Lessing.
Tiibingen, Niemeyer, 1991, S. 68-79; zu den ilteren Stellungnahmen zu der Frage nach
Nathans Judentum, vgl. Arnold Bodek, »Warum ist Nathan ein Jude?«, in: Deutsch-Is-
raelitischer Gemeindebund (Hg.): Lessing-Mendelssohn-Gedenkbuch: zur 150 jihrigen
Geburtsfeier von Gotthold Ephraim Lessing und Moses Mendelssohn. Leipzig, Baum-
gdrtner, 1879, S. 350-376.

61

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Waszek

und verstarkt, welche die Minderheiten verfolgten. Toleranz als End-
ziel ist natiirlich nicht ausreichend — dies war Lessing sicher bewusst:
vermutlich verwendet er diesen Terminus deshalb nicht (oder nur ein-
mal) in seinem Stiick. Toleranz bleibt aber ein notwendiger Schritt'%:
sie war im 18. Jahrhundert noch lange nicht selbstverstindlich, son-
dern musste noch erkampft werden oder war bestenfalls eine noch
neue, stindig bedrohte Errungenschaft. Wenn eine Minderheit benach-
teiligt und unterdriickt wird, gilt es zunichst einmal, gemeinsame
Grundlagen zu finden, um Voraussetzungen dafiir zu schaffen, dass
sich gegenseitiger Respekt und ein echter Dialog entwickeln kann. Dass
Lessing selbst entschlossen war, nicht bei bloer Toleranz stehen zu
bleiben, ldsst sich auch bereits in seinem Nathan nachlesen. Am Ende
des Dramas haben sich die Gestalten des Stiickes namlich schon iiber
dieses Stadium hinaus entwickelt: Sie sind durch (auf)klirende Gespri-
che zu gegenseitiger Achtung und Anerkennung gelangt, sie haben
Gemeinsamkeiten entdeckt, auf welchen so etwas wie Freundschaft
entstehen konnte. Um mit einem (leicht abgewandelten) Wort des jahr-
zehntelang in Ziirich wirkenden H. L. Goldschmidt zu schlieflen:
Nicht zuriick zu Lessing, sondern vielmehr vorwérts mit ihm!1%

106 Vgl. Bernd FE. W. Springer: »So glaube jeder sicher seinen Ring den echten< — die
Verbindung von absolutem Wahrheitsanspruch und Toleranzforderung in Lessings >Na-
than der Weise«, in: B. E. W. Springer und Alexander Fidora (Hg.): Religidse Toleranz
im Spiegel der Literatur: eine Idee und ihre dsthetische Gestaltung. Miinster, LIT-Ver-
lag, 2009, S. 209-231, hier S. 231: »Wenn Toleranz also essenziell etwas zu tun hat mit
der Anerkennung mehrerer moglicher Wege zur Wahrheit, dann ist deren sprachliche
Eliminierung ein schwerwiegender Akt weltanschaulicher Intoleranz.«

107 H. L. Goldschmidt (2000, s.o. Anm.99), hier S.149. Goldschmidt (1914-1998)
konnte aus Hitlers Deutschland fliichten und kam 1938 zunéchst als Philosophiestudent
nach Ziirich, wo er 1941 auch promovierte. Nach dem Krieg griindete und leitete er dort
das »Freie Jiidische Lehrhaus« und entfaltete eine reiche Publikationstatigkeit.

62

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot (Bordeaux)
Zivilreligion und Toleranz

Konvergenzen der Ideen Rousseaus und
Johann Erich Biesters'

Johann Erich Biester, Mitherausgeber der Berlinischen Monatsschrift?,
ist vor allem deswegen bekannt, weil ein von ihm verfasster Artikel
eine wichtige Debatte um die Definition der Aufklirung® in den 1780er
Jahren ausloste, an der Kant bekanntermaflen mit seinem berithmten
Bekenntnis zur Aufklirung teilnahm. Biesters Artikel trug einen zu-
gleich merkwiirdigen und zeittypischen Titel: »Vorschlag die Geist-
lichen nicht mehr bei Vollziehung der Ehen zu bemiihen«.* Er wurde
von der Forschung bisher wenig beachtet, obgleich er tiber seinen prag-
matischen Ausgangspunkt hinaus Ideen iiber Rolle und Auftrag der
Religion in der Gesellschaft vertritt, die beim genauen Hinsehen den
unverkennbaren Transfer von Rousseau’schem Gedankengut verraten.
Wir werden zu untersuchen haben, wie weit diese Ubernahme geht,
welche Schliisse daraus zu ziehen sind, wie Zivilreligion und Toleranz
einander bedingen.

! Es handelt sich um eine erweiterte und griindlich umgearbeitete Fassung meines Ar-
tikels »Vom Nutzen und Nachteil der Religion fiir das soziale Leben, iiber zwei Artikel
der Berlinischen Monatsschrift«, in: Aufklarung, Bd. 21, Jg. 2009, S. 183-197.

2 Der Artikel war mit E. v. K unterzeichnet. Und wie die Herausgeber der benutzten
Ausgabe (siehe folgende Anmerkung) bemerken, hat sich Biester dieses Pseudonyms
mehrmals bedient. Dass er seine Autorschaft leicht verheimlicht hatte, erklart sich viel-
leicht aus dem fiir die damalige Zeit als leicht provokant betrachteten Inhalt.

3> Dazu W. Schneiders, Die wahre Aufklirung. Zum Selbstverstindnis der deutschen
Aufklirung, Miinchen 1974.

* Biesters Artikel, in der Berliner Monatsschrift des Jahres 1783 (S. 265-275) erschie-
nen, zitieren wir nach folgender Ausgabe: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Auf-
kliarung? Beitrige aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt >1981. Biesters Arti-
kel, S.95-106. Im Text werden die Seitenangaben der zitierten Stellen zwischen
Klammern gesetzt.

63

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

Wer war Johann Erich Biester? Geboren wurde er in Liibeck 1749. Er
war also ein Angehoriger der Goethe-Generation, starb allerdings frii-
her (1816) als sein grofer Zeitgenosse. Er stammte aus wohlhabenden
Verhaltnissen. Er hat zunéchst in der Aufklarungsuniversitdt Gottin-
gen Jura, Literaturgeschichte und Sprachen studiert. Nach einer kurzen
Lehrtitigkeit an der Biitzower Friedrichs-Universitit, wo er zum Dok-
tor der Rechte wurde, kehrte er 1777 nach Berlin zuriick. Nicolai ver-
mittelte ihm eine Privatsekretirstelle bei dem Minister Zedlitz, der
u.a. fiir den Bereich Unterricht und Erziehung verantwortlich war. Er
wurde dann zum 2. Bibliothekar an der koniglichen Bibliothek in Ber-
lin von Friedrich II. hochstselbst ernannt. Er gehort also wohl zum
preuSischen hohen Beamtentum an, wie Christian Wilhelm Dohm
oder Ernst Ferdinand Klein. Interessant und symptomatisch in unse-
rem Zusammenhang ist, dass Biester Mitglied von Freimaurerlogen
gewesen ist und da eine wichtige Rolle gespielt hat. Er war in der Na-
tionalloge »Zu den drei Weltkugeln« und soll spiter Grofimeister der
Loge St. Johannis geworden sein.® Er diirfte auch Mitglied des Illumi-
natenordens gewesen sein®. Er hat die Berliner Mittwochsgesellschaft
mit begriindet und sie lange Zeit als Sekretir geleitet. Fiir die Einge-
weihten firmierte sie bekenntnishafter unter dem Titel Gesellschaft
der Freunde der Aufkldrung. Er hat auch dem Montagsclub angehort.”
Aber bekannt hat sich Biester gemacht vor allem, wie schon angedeu-
tet, durch seine Titigkeit als Mitbegriinder und Mitherausgeber der
Berlinischen Monatsschrift ab 1783. Diese Zeitschrift hat sich schnell
zum Organ der Berliner und norddeutschen Aufklirung entwickelt.
Biester ist also eine der wichtigen Personlichkeiten der geistigen Szene
Berlins gewesen. Im Zentrum des Berliner Aufklarungsnetzwerkes ist
er stets mit anderen Aufklirern verbunden und vernetzt worden. Er

> Siehe die kurze biographische Notiz in: Ernst Haberkern, Limitierte Aufklirung, die
protestantische Spitaufklirung in Preuflen am Beispiel der Berliner Mittwochsgesell-
schaft, Marburg 2005, S. 200.

6 Hermann Schiittler zahlt ihn zu den Berliner Illuminaten mit Nicolai, Gedike, Dohm.
Er weist allerdings nicht auf dieselbe Logenzugehérigkeit hin, siehe H. Schiittler (Hg.),
Johann Joachim Christoph Bode, Journal von einer Reise von Weimar nach Frankreich
im Jahr 1787, Miinchen: ars una 1994, S. 66.

7 Er wurde héufig mit der Mittwochsgesellschaft verwechselt, obgleich er schon 1749
gegriindet worden war.

64

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

war u.a. auch mit Kant befreundet, der der Berlinischen Monatsschrift
bekanntlich wichtige Artikel beisteuerte. Biesters Meinung ist also re-
présentativ fiir eine groflere Gruppe. Sie wurde, ob geheim oder publik,
andauernd mit den Meinungen anderer konfrontiert und wohl kor-
rigiert. Dem Titel der Gesellschaft gemaf3 bekannte sich diese Gruppe
klar zur Aufkldrung. Die Gruppenbildung auf der Basis der Aufkla-
rungsphilosophie zeigt auch, dass Aufklidrung fiir diese Bekenner mehr
als eine blof3 philosophisch-geistige Einstellung war. Sie entsprach
einem sozial-politischen Engagement. Auf etwas Zeitbedingtes weist
auch der Titel der Gesellschaft hin, die notwendig defensive Solidaritat
der Aufklirer. Die Bildung dieses geheimen Kreises war in der Tat Re-
aktion auf Bedrohungen, die von Vertretern anderer philosophischer
religioser Richtungen herkamen oder herzukommen schienen. Das
hat eindeutig etwas zu tun mit dem politisch-philosophischen Klima
der Mitte der 80er Jahre in Berlin und gar in Deutschland. Man be-
fiirchtete eine Riickkehr der sogenannten Schwirmerei.® Trotz der
Aufhebung des Jesuitenordens im Jahr 1773 wollte man iiberall Spuren
einer geheimen jesuitischen Aktivitit, ja Verschworung ausmachen.
Das war die Zeit des Krypto-Katholizismus.” Auch hatte man Angst
vor dem Nachfolger Friedrichs II., seinem Neffen Friedrich-Wilhelm
und vor allem vor dessen rosenkreuzerischer Umgebung. Auflerdem
war die »Unaufkldrung« noch sehr verbreitet in Deutschland.'® Mit
dieser »Gesellschaft der Freunde der Aufklarung« wollte man den Da-
seinskampf der Aufklirung gegen die konspirierenden Michte der
Finsternis, die Umtriebe der Obskuranten siegreich bestehen.
Bezeichnend ist die Selbstdefinition des Autors gleich am Anfang
des Artikels. Er stellt sich namlich als »menschenliebenden Weltbiir-
ger« vor. Diese Kennzeichnung ist fiir jeden damaligen Leser durch-
sichtig. Im sozial-politischen Diskurs der Zeit kommt sie einem klaren
politisch-philosophischen Bekenntnis gleich. So bezeichneten sich bei-
spielsweise die bayrischen Illuminaten. Sich als Weltbiirger zu definie-

8 Man lese den im Rahmen der Mittwochsgesellschaft gehaltenen Vortrag seines Mit-
herausgebers Friedrich Gedike in: Ernst Haberkern, wie Anm. 3, S. 367 ff.

° Dazu Horst Moller, Aufklirung in Preufien. Der Verleger, Publizist und Geschichsts-
schreiber Freidrich Nicolai, Berlin 1974, (Einzelveréffentlichung der Historischen Kom-
mission zu Berlin, 15), S. 113 ff.

10 Der Ausdruck Biesters befindet sich in einem spiteren Artikel in der Berlinischen
Monatsschrift, Antwort auf Herrn Professor Garve iiber vorstehenden Aufsatz, zitiert
in: M. Albrecht, N. Hinske (Hg.), Was ist Aufklirung?, wie Anmerkung 3, 238.

65

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

ren (als »Biirger dieser Welt, stellte sich Posa Philipp II. in Don Carlos
vor'!) bedeutet, sich unter das Zeichen einer objektiven und universel-
len Vernunft zu stellen, die den nationalen und hier besonders den
konfessionellen Besonderheiten und Erfordernissen iiberlegen oder
gleichgiiltig ist.

Die nicht zu tiberhorende antiklerikale Ironie des Titels bestitigt
diese Annahme. Es ist ndmlich nicht von der SchlieSung der Ehe die
Rede, sondern von deren Vollziehung. Und die absichtlich zweideutige
Wortwahl unterstreicht die Evidenz des Widerspruchs zwischen der
Anwesenheit des Priesters und dem hochst privaten Charakter der An-
gelegenheit. Plakativ wird auf das Unnatiirliche, Uberfliissige der
kirchlichen Prisenz hingewiesen. Der Autor wird darauf im Laufe des
Artikels zuriickkommen. Aber die Frage der Zivilehe ist nur ein Vor-
spiel zur einer viel breiteren Problematik.

Diese Eheproblematik wird jedoch nicht zufillig aufgegriffen.
Zum selben Zeitpunkt hatte Joseph II. im Ehepatent vom 16. Januar
17831 die Ehe als einen »biirgerlichen Vertrag« definiert, und die Auf-
losung der Ehebande (also die Scheidung) dadurch juristisch moglich
gemacht. Darauf bezieht sich der Einfiihrungssatz des Artikels: »Man
ist jetzt in mehreren Lindern beschiftigt, so wie andere Gesetze, so
auch diejenigen welche die Ehe selbst oder deren Vollziehung und
Trennung angehen, zu dndern, zu bessern oder gar neu anzurichten«
(95). Aber die Problematik der Zivilehe war auch anderswo aufgewor-
fen worden und zwar von keinem Geringeren als Rousseau selbst im
letzten Kapitel seines Gesellschaftsvertrags. Wir werden auf seinen
Standpunkt in unserem IIL. Teil zuriickkommen. Aber der politisch
umittelbare Kontext der Schrift war der 1782 erfolgte Papstbesuch in
der osterreichischen Hauptstadt. Er hatte eine Welle polemischer
Schriften (die berithmte >Broschiirenflut<) ausgelost, die bis nach
Deutschland iibergegriffen war.®> Und diese Broschiiren stellten mehr-

11 Don Carlos, 3. Akt, 10. Auftritt, V. 3007.

12 Man lese den Text des Patents in: Harm Klueting (Hrsg.), Der Josephinismus, Darm-
stadt 1995, 321 u. ff.

3 Man denke an Lorenz Leopold Haschkas antipipstliches Gedicht, das in der Zeit-
schrift Deutsches Museum (Juli 1782) von Dohm und Boie verdffentlicht wurde. Zitiert
in: J. Mondot, »L’année 1782 ou la fin de I’état de grace, le désenchantement du monar-
que et le commencement de la politique«, in: W. Schmale et al. (Hg.), Josephinismus —
eine Bilanz, Bochum 2008 (Jahrbuch der dsterreichischen Gesellschaft zur Erforschung
des 18. Jahrhunderts; 22), 133-34.

66

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

fach die sozial-politische Rolle der Kirche in Frage. In diesem Zusam-
menhang bot die Ehezeremonie eine gute Angriffsfliache. Eine sozial-
religidse Praxis mit hoch symbolischem Wert wurde auf ihren Nutzen
hin gepriift, der Kritik unterworfen, ganz im Sinne der allgemeinen
geistigen Haltung der Zeit. In seinem Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft hatte Kant zwei Jahre frither nichts anderes gefordert.
Zunichst wird die Institution Kirche massiv angegriffen. Heute
wird der Antiklerikalismus der Aufklirung hiufig mit einer gewissen
intellektuellen Herablassung betrachtet, als wire er wegen seiner ver-
alteten als starr empfundenen Systematik der diskutabelste Teil der
Aufklarung. Nun darf man die historische Perspektive und den sozial-
politischen Kontext nicht vergessen. Die Bedeutung der Kirche oder
eher der Kirchen im 18. Jahrhundert kann nicht mit der unserer Zeit
verglichen werden. Die geistige und institutionelle Allgegenwart der
damaligen Kirchen hat nichts mit der eher diskreten Prisenz der heu-
tigen zu tun. Daher waren die Stellungnahmen gegen die Institution
Kirche ein viel brisanteres Thema als dies heute der Fall sein kann,
zumindest unter unseren wohltemperierten Breiten. Interessant ist
auch hier, dass dieser Angriff gegen die Kirche in einem protestanti-
schen Kontext geschieht, selbst wenn das Berlin Friedrichs II. fiir diese
Kiihnheiten oder Frechheiten nachsichtsvoller gestimmt war als andere
protestantische Gegenden. Der antiklerikale Kampf war auflerdem die
andere Seite des Kampfes um Toleranz. Anhand der Ehefeier will der
Autor nun beweisen, welche ungeeignete Rolle die Kirche in der Ge-
sellschaft noch spielt. Der Autor bestreitet nicht das Prinzip der Ehe-
feier und deren sozialen Nutzen; es will ihm aber nicht einleuchten,
warum die Geistlichkeit dabei sein soll. Die einzige Erkliarung, die er
dafiir angibt, ist Teil des antiklerikalen Diskurses: die Kirche wolle
tiberall herrschen, regieren, disziplinieren. Er spricht von der »allent-
halben sich zudringenden regiersiichtigen Geistlichkeit« (96). Nichts
diirfe sich ihrer Kontrolle entziehen, schon gar nicht »dies wichtige,
wenn nicht das wichtigste Geschift des Menschengeschlechts« (96).
Um seine Beweisfilhrung zu bekriftigen und zu zeigen, dass dieser
Hang zur Kontrolle der menschlichen Angelegenheiten bis in die In-
timsphire, in den sexuellen Bereich, nicht der katholischen Kirche al-
lein, sondern allen Konfessionen, ja allen Kirchen gemein ist, so zitiert
Biester zunichst den Grafen Zinzendorf, den Chef der Herrnhuter, der
behauptet haben soll »[...] dass er nicht blof3 die Ehen bestimmen miis-
se, sondern selbst die Zeit der ehelichen Liebeswerke, damit seine Jiin-

67

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

ger vollig abhiingig wiirden, weder Wahl noch Trieb frei behielten«
(96-97). Die Disziplinierung der Seele ging also iiber die des Korpers.
Dann wendet Biester den antiklerikalen Spief8 gegen seine traditionelle
Zielscheibe, den Katholizismus' und den Papst um: »Der Papst erfand,
dass keine Ehe giiltig sei, welche die Geistlichkeit nicht einsegne, dass
sie aber dann auch ein Sakrament werde und ein unauflgsliches Band
habe« (97). Diese Einsegnung der Ehe ist auf einen papstlichen, d.h.
historisch-menschlichen Entschluss zuriickzufithren, und nicht auf ir-
gendeine gottliche Eingebung. Was Sakrament ist, das bestimmt der
Papst. Dass es ein inkonsequenter Entschluss ist, wird in Biesters Au-
gen dadurch bestitigt, dass die Priester nicht heiraten diirfen, weil dies
das Sakrament ihres Standes verhindert. Daher der vielsagende Seuf-
zer des Autors: »Und die Menschen waren gutherzig genug sich solcher
Tyranneien, wenigstens eine Zeitlang gefallen zu lassen(97).« Man be-
achte die zeitliche Begrenzung: »eine Zeitlang«. Die Zeiten haben sich
geindert. Die Geister sind freier geworden. Weil diese Tyrannei
Anspruch auf Totalitit erhebt, wehrten sich die Aufklirer mit allen
Kriften dagegen. Biester gibt dann einen letzten Beleg des Kontroll-
anspruchs der Kirchen. Diesmal muss die protestantische Kirche her-
halten: »In vielen protestantischen Lindern gehoren streitige Ehesa-
chen noch immer vors geistliche Gericht; und die geistliche Macht
scheidet die Ehen, wie sie sie kniipft (97)«. So weit konnte das Kontroll-
prinzip der geistlichen Institutionen ob katholischer, protestantischer
oder pietistischer Provenienz gehen. Die katholische Kirche war zwar
die bevorzugte Zielscheibe der Berliner Aufklérer geblieben. Aber wie
die Beispiele hier zeigen, war der antiklerikale Kampf allseitig gewor-
den, richtete sich nunmehr gegen alle Kirchen. Das war auch das No-
vum der Zeit."> Die Schonzeit fiir Protestanten und Pietisten war in
Berlin auch zu Ende. Zu bemerken ist, dass Biester mit keinem Wort
die etwaige Vermittlung des Sakralen oder gar des Gottlichen durch die
geistliche Prdsenz erwihnte. Die Religion ist auf das Institutionelle
reduziert, auf ihre soziale Funktion und Macht. Thr Umgang mit der
Eheschliefung spricht der menschlichen Vernunft Hohn, grenzt an

14 Biesters Antikatholizismus lasst sich iiberzeugend feststellen in der Artikelserie, in
welcher er Garves seiner Ansicht nach zu konziliante Auffassung des Katholizismus
bestreitet: Antwort auf Herrn Professor Garve, wie Anmerkung 8, S. 231 u.ff.

15 Siehe die Schrift Andreas Riems, Uber Aufklirung: ob sie dem Staate, der Religion
oder iiberhaupt gefihrlich sey und seyn konne?; ein Wort zur Beherzigung fiir Regen-
ten, Staatsminner und Priester, Berlin 21788.

68

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

Machtmissbrauch, ist unertrigliche » Tyrannei«. Man muss diese Pra-
senz los werden. Denn — zusitzliche und bedeutsame Provokation des
Autors —, sie bewirke bei den meisten Menschen sogar einen solchen
»lacherlichen oder anstofligen« Eindruck, dass manche »lieber gar
nicht in den Ehestand (98)»eintreten. Die religiése EheschlieSung ent-
spricht nicht mehr dem Zeitgeist. Oder, wie er es etwas spiter formu-
liert, ein aufgekldrter Mensch kann sie entbehren (»Und fiir aufgeklar-
te bedarf es doch wohl all der Zeremonien nicht! [98]«). Diese
Formulierung vor allem sorgte fiir Aufsehen unter den »gemifSigten«
Aufkldrern. Sie rief die entriistete Gegenfrage des Pfarrers Zsllner her-
vor: »Was ist Aufklirung? (115)«. Die Frage nach der religiose Ehe-
schlieSung war aber, wie oben angedeutet, nur der Anfang einer weiter
gefassten Uberlegung iiber den Platz der Religion in der Gesellschaft
iiberhaupt.

Der Autor, nachdem er auf die Ungeheuerlichkeit, fast Obszonitit
der kirchlichen Anwesenheit hingewiesen hat, wagt sich nun zu der
umfassenderen Frage des Nutzens der Religion in der Gesellschaft. Er
geht zunichst von der Feststellung aus, dass von allen vertraglichen
Gebriuchen die Ehe die einzige sei, die sich im Genuss der Einsegnung
befindet. Er bezeichnet das als mafSlosen Vorteil, der in keinem Ver-
hiltnis zu einem privaten Brauch steht, mit dem die Kirche grundsitz-
lich nichts zu tun hat. Aus der Historizitdt und Singularitét der religio-
sen Ehe schlie3t er aber nicht, wie man erwarten konnte, dass das
Religi6se von der privaten und 6ffentlichen Sphire zu verbannen ist,
dass es definitiv verabschiedet werden muss. Er hat mit dem Religidsen
etwas anderes vor.

Biester untersucht nun, wozu das Religiose gut sein konnte. Wie es
verwendet werden konnte, damit die Biirger harmonischer miteinan-
der leben und vor allem damit sie den Entschliissen der Herrschenden
zustimmen wiirden, was die effektvolle praktische Umsetzung der Ge-
setze und daher die Stabilitit der Gesellschaften sichern konnte. Seiner
Ansicht nach war das von der Kirche in der damaligen Gesellschaft
verteilte Sakrale schlecht angewendet, weil eben ungleich verteilt. Die
religiose Sanzierung des Ehekontraktes war nicht nur fehl am Platz.
Thre Uberproportionalitit entwertete alle anderen Zivilkontrakte. Nun

69

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

verfolgte Biester das rousseausche Ideal einer auf dem Kontrakt zwi-
schen Regierenden und Regierten beruhenden politischen Gesellschaft.
Und das Sakrale sollte nicht auf einen privaten Kontrakt konzentriert
werden und ihn allein unterstiitzen und garantieren, sondern sich auf
alle Beziehungen des Staates mit den Biirgern ausdehnen.

Biester versucht also, das Funktionieren der Gesellschaft neu zu
definieren und neu zu griinden. Die Beziehungen des Politischen zum
Religiosen, des Staates zur Kirche, miissten {iberdacht werden. In Bies-
ters Augen diirfen Staat und Kirche nicht auseinander gehen, nicht
getrennt werden, was wohl einer gingigen Auffassung der Aufkli-
rungspolitik zu widersprechen scheint. Er erinnert iibrigens an das
paulinisch-lutherische Prinzip: »alle Obrigkeit ist von Gott« (101).
Die Bindung Staat/Kirche miisse erhalten werden bzw. die Kirche miis-
se sich in den Dienst des Staates stellen, vom Staat kontrolliert werden.
Aber wenn er Kirche sagt, meint er hier nicht mehr die Institution,
sondern das Religiose, das sie trigt. Das Sakrale/Religiose darf nicht
abgeschafft werden. Es muss aber unter Kontrolle gebracht und auf
sozial-politische Ziele ausgerichtet werden. Biesters Anthropologie
setzt in jedem Menschen oder Biirger ein gewisses Glaubenspotential
voraus, das nun im Sinne des aufgeklarten Staates betitigt, »manipu-
liert« (?) werden muss. Gefragt waren das Religiése'® und Sakrale an
sich. Diese Einsicht erinnert sehr stark an die Auffassungen mancher
Freimaurer und [lluminaten und, wie wir sehen werden, auch an Rous-
seaus Zivilreligion. Ubereinstimmend waren sie der Meinung, dass das
Glaubensgefiihl unverzichtbarer Bestandteil der menschlichen Psyche
sei. Es durfte nicht brachliegen. Gemif3 dem Niitzlichkeitsdenken der
Zeit galt es dieses Element »richtig« zu orientieren. Und das liefSe sich
machen, davon waren sie iiberzeugt. Dem grundsitzlichen Konstrukti-
vismus der Aufklarung war nichts unmaglich.

Wie rechtfertigte Biester diesen Vorschlag einer Resakralisierung
des Politischen, des Staates? Er bezog, wie hiufig die damalige politi-
sche Philosophie, seine Beispiele aus der Zeit der Antike und vielleicht
noch weiter zuriick aus protohistorischen Zeiten, also einem goldenen
Zeitalter des Ursprungs. Damals lebten die Menschen im Einklang mit
ihren politisch-religiosen Institutionen, im Unterschied zum per-

16 Zu diesem Fragenkomplex, siehe u.a.: Karlfried Griinder, Karl Heinrich Rengstorf,
Religionskritik und Religiositit in der deutschen Aufklirung, Heidelberg 1989, (Wol-
fenbiitteler Studien zur Aufklirung, hrsg. von der Lessing-Akademie, 11).

70

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

manent gespaltenen modernen Menschen, der zwischen verschiedenen
»Pflichten und Trieben« hin und hergerissen sei. Wie anders war der
Mensch der Ursprungs-und Anfangszeiten:

Die weisesten und besten unter den Menschen ersannen um ihre Briider zu
begliicken, die biirgerliche Gesellschaft: sie griindeten kleine Staaten, ord-
neten Hausstand, Zucht, Ruhe, Sicherheit, setzten Recht und Sitte fest; und
hieflen Viter des Volkes und Gesetzgeber. Die weisesten und besten unter
den Menschen ersannen um ihre Briider zu begliicken, tiefe Weisheit, abge-
zogene Wissenschaft: dachten {iber Natur und Schopfer und Bestimmung des
Menschen und sein Verhiltnis zu Gott nach, lehrten Tugend und Gottes-
furcht und Gottesliebe und Gliick; und hielen Lehrer des Volkes und Reli-
gionsstifter (100).

So malte sich Biester die goldene Anfangszeit der Menschheit aus. Die
»biirgerliche Gesellschaft« war keine gottliche Schépfung, sondern
eine menschliche »Konstruktion«, nicht aus der Defensive gebildet,
um einen hobbesschen Naturzustand des Krieges aller gegen alle zu
tiberwinden, sondern eher um das menschliche Gliick zu steigern, das
der Endzustand der Menschheit sein sollte. Diese Darstellung vor-
historischer, ja mythischer Zeiten biindelt mythologische und alt-
testamentarische Elemente zusammen. Diese »Lehrer des Volkes und
Gesetzgeber« haben sowohl Ziige des Lykurg, Solon' als auch der bib-
lischen Patriarchen.'® Aber sie waren irdischer Herkunft, weder Gotter
noch Halbgétter, auch keine Verkorperung des Gottlichen: es waren
Menschen, nur besser und weiser als die anderen. Indirekt wurde ein
alter Topos der radikalen Religionskritik wieder bemiiht. Jesus, Moses,
Mahomet war der gottliche Status seit der Zeit Spinozas und seiner
Jiinger bestritten. Man denke ans anonyme Pamphlet De tribus impos-

17" So beschreibt Herder die Anfangszeiten Griechenlands: »Bald also taten sich in vielen
freigewordenen Stimmen und Kolonien weise Ménner hervor, die Vormiinder des Vol-
kes wurden. Sie sahen, unter welchen Ubeln ihr Stamm litt und sannen auf eine Ein-
richtung desselben, die auf Gesetze und Sitten des Ganzen erbauet wire.« Johann Gott-
fried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, hg. von Martin
Bollacher, in: Johann Gottfried Herder, Werke in 10 Binden, Deutscher Klassiker Ver-
lag, Frankfurt/M. 1989, Bd. 6, S. 542.

18 Entferntes Echo der Weishaupt-Prosa? In seiner Anrede an die neu aufzunehmenden
[lluminatos Dirigentes vom Jahr 1782 schrieb Weishaupt: »Jeder Hausvater wird der-
einst, wie vordem Abraham und die Patriarchen, der Priester und der unumschriankte
Herr seiner Familie und die Vernunft das allgemeine Gesetzbuch der Menschen seyn«.
Zitiert in Richard van Diilmen, Der Geheimbund der Illuminaten. Darstellung, Ana-
lyse, Dokumentation, Stuttgart 1975, S. 179.

71

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

toribus oder an Voltaires Mahomet. Dies wird hier als unanfechtbares
aufklirerisches Gedankengut vorausgesetzt. An der mythischen Zeit
des gemeinsamen Bemiihens um Religion und weise Politik weidet sich
der traumende Blick des Utopisten. Er ist sich des utopischen Charak-
ters seines Projektes bewusst, schreibt er doch: »Die Zeit, die diese Ro-
sen tragen wird, ist freilich fern; wahrscheinlich erleben unsre Enkel sie
noch nicht(103).« Auf den Weg zu dieser Harmonie der Anfangszeiten,
der Morgenstunden der Menschheit, will er sich jedoch machen. Wie?
Indem man wie damals das Religidse und das Politische wieder verbin-
det bzw., indem das Religidse das Politische unterstiitzt oder besser sich
im Politischen auflost oder darin aufgeht. Das bedeutet aber das Ver-
schwinden der Kirchen, das Ende der konkurrierenden Reiche des Staa-
tes und der Kirche. Die moderne Gesellschaft mit ihren getrennten
Welten der Religion und der Politik hat jeden Sinn fiir Begeisterung,
Gemeinsinn, Patriotismus verloren. Dem sozial-politischen Band feh-
len Kraft und Selbstverstindlichkeit. Die Parzellierung der Gesellschaft
ist von allen beobachtet und beklagt worden. Man denke an Schiller in
seiner Mannheimer Rede an die Kurpfilzische deutsche Gesellschaf.
Die Biithne hatte fiir ihn die Fahigkeit und den Auftrag die Menschen
zu vereinen. Man erinnert sich an die Schlussworte:

»[...] Und dann endlich welch ein Triumph fiir dich Natur (...) wenn Men-
schen aus allen Kreisen und Zonen und Stinden, abgeworfen jede Fessel der
Kiinstelei und der Mode, herausgerissen aus jedem Drang des Schicksals
durch eine allwebende Sympathie verbriidert in ein Geschlecht wieder auf-
geldst ihrer selbst und der Welt vergessen und ihrem himmlischen Ursprung
sich nihern«."

In seinen Gesprichen fiir Freimaurer beauftragte Lessing die Freimau-
rerei mit der Vereinigung der Menschen: »Wie wenn es die Freimédurer
wiiren, die sich mit zu ihrem Geschift gemacht hitten, jene Trennun-
gen, wodurch die Menschen einander so fremd werden, so eng als mog-
lich wieder zusammen zu ziehen.«* Verbreitet war also diese Sehn-
sucht nach einer verloren gegangenen harmonischen Einheit der

9 Was kann eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken? in: Friedrich Schiller:
Simtliche Werke in 5 Binden, hg. von Gerard Fricke u.a, Miinchen ¢1980, Bd.V,
S. 818-831, hier S. 831.

2 Tessing, Ernst und Falk, Gespriche fiir Freimiurer, in: Gotthold Ephraim Lessing,
Werke, Theologisch-kritische Schriften 111, Philosophische Schriften, hg. von Herbert G.
Gopfert, Miinchen 1979, Bd. VIII, S. 465-66.

72

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

menschlichen Gesellschaft. Biester teilte sie und versprach sich Einheit
und Harmonie von einem Staat, wo das Religiose sich nicht aufSerhalb
der biirgerlichen Gesellschaft, getrennt von hier aufhalten wiirde, um
sie zu lenken und zu gestalten, sondern innerhalb der Gesellschaft mit-
wirken wiirde, indem sie die Menschen enger miteinander verbinden
wiirde. Von dieser »rekonstruierten«, regenerierten Gesellschaft er-
wartete er, vielmehr prophezeite er folgende Fortschritte und Verbes-
serungen:

Dann haben die Gesetzgeber wieder Gotteskraft; dann scheuen sich die Viter
des Volkes, Eigennutz und kleine niedere Absichten in ihren Gesetzen reden
zu lassen, da sie an Gottes statt reden; dann scheuen sich die Biirger, heilsame
Landesverordnungen zu brechen, da sie iiberirdische Heiligkeit haben! Dann
haben wir wieder Staat, Biirger, Patrioten: lauter jetzt entartete Namen.
Dann fiihlt der Untertan Anhinglichkeit an sein Land, Liebe fiir seine Ge-
setzgeber, Achtung fiir ihre Verordnungen (101).

Im Hintergrund lassen sich unschwer die Konturen einer antiken Re-
publik vielleicht griechischen Musters erahnen, wo der Gemeinnutz
hoher eingeschitzt wurde als der Eigennutz, wo Patriotismus, Staats-
und Stadttreue eins waren mit dem Glauben an die Gotter der Stadt.
Das war das Geheimnis der Antike in den nostalgischen Augen der
modernen Bewunderer, sie hielen Winkelmann oder Herder. Das Pu-
blikum des Theaters, der Agora, des Tempels war dasselbe. Es teilte
dieselben Interessen, Werte, denselben Stolz. Diese allgegenwiirtige
Religiositit sorgte sowohl fiir die Giite der Gesetze als auch fiir deren
Akzeptanz beim Volk. Sie war fiir die einen und die anderen zwingend.
Und der Verfasser zweifelte nicht an der Wiederholbarkeit dieser Wir-
kungen, daher der Ausruf: »Dann haben wir wieder Staat, Biirger, Pa-
trioten« (101). Der Traum einer republikanischen Gemeinschaft wurde
skizziert, wo jeder Biirger Anteil an den Staatsgeschiften haben wiirde.
Heute hingegen konnte er nur den Verfall dieser Begriffe feststellen
(»lauter jetzt entartete Namen« [101] notiert er). Dieses Gefiihl des
politischen Verfalls der Gegenwart war ziemlich weit verbreitet. Das
Image der Monarchen und der Monarchien war durch verschiedene
Skandale stark lidiert worden.?! AufSer der jugendhaften Jahrhundert-

21 Dazu Jean Mondot: »Le crépuscule des idoles. L'image des princes dans la littérature
allemande de la fin du XVIIle siecle«, in: Images européennes du pouvoir (Actes du
colloque international organisé par le LAPRIL), ss. la direction de J. L. Cabanés und
CL.-G. Dubois (Collection Etudes littéraires), Toulouse 1995, S. 201-214.

73

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

Schelte, die man bei Schiller in Die Riuber lesen konnte (»das tinten-
klecksende Saeculum!«), so mehrten sich die kritischen Stimmen, die
die Korruption der Hofe und, genereller, der Gesellschaft denunzierten.
Jeder sehnte sich nach einem besseren, moralischeren Regime. Suchte
man doch in den Geheimbiinden die Tugend und Moral, die anderswo
nicht mehr anzutreffen seien. Man brauchte den Schutz ihrer exklusi-
ven Geselligkeit. Zu bemerken ist, dass der Verfasser eine absichtlich
abstrakte Formulierung gebraucht, um die Adressaten seiner Anhing-
lichkeit, Liebe und Achtung zu bezeichnen: es sind das Land und seine
Gesetzgeber. Die plurale Legislative deutet eben auf Republik oder De-
mokratie. Von Konigen, Fiirsten, Herrschern irgendwelcher Spielart
wollte man nicht mehr héren. Keine dynastische Anhinglichkeit wur-
de erwihnt.

Aber das Glaubensproblem der modernen Gesellschaft war somit
nicht gelost. Diese Krisendiagnose, die man bereits stellen konnte zu
dem Zeitpunkt, wo die alten Herrscher zwar kritisch betrachtet wur-
den, jedoch immer noch im Besitz der Macht waren, wurde noch aku-
ter, als die alten Herrschaftsformen infolge der franzosischen Revolu-
tion definitiv dem iiberholten Ancien Régime zugewiesen wurden. Es
entstand dann ein Glaubensvakuum, das durch andere, neue Glaubens-
inhalte gefiillt werden sollte. Das Bediirfnis Sakrales zuriickzuholen
haben die franzosischen Revolutionire nach der erfolgten Kirchen-
reform und dem systematischen Entchristianisierungsversuch iibrigens
auch empfunden. Die Feste, die sie veranstaltet haben, entsprachen
weitgehend diesem Bediirfnis, ja Sehnen nach Aneignung des Sakra-
len. Mona Ozouf spricht in ihrer Untersuchung zur Féte révolution-
naire (1789-1799) von einem >Sakralititstransfer«.?> Denn das Sakrale
lasst sich ja nicht so einfach verabschieden und sei es zugunsten der
Gottin Vernunft oder irgendeines hochsten Wesens. Bezeichnender-
weise waren Figuren der Féte révolutionnaire in Biesters Utopie schon
anzutreffen, wie z.B. die des Gesetzgebers (le [égislateur) oder die des
Lehrers des Volks (L'instituteur du peuple). Aber auch der Riickgriff
auf die romisch-antike Welt ist ein charakteristischer Zug der Féte.
Zuletzt brachte die Exaltierung der Patrie und des Patriotismus diesen
Festen das Element des Andéchtigen, der Begeisterung, des Sentimen-

2 Mona Ozouf, La féte révolutionnaire (1789-1799), Paris: Gallimard 1976, vor allem
ab S. 441.

74

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

talen, das das neu zu schaffende Band enger kniipfen sollte. Klar ist
auch, dass der spiter aufkommende Nationalismus dazu beitrug, die-
sen Patriotismus zu der sidkularen Religion des 19. und 20. Jahrhun-
derts zu entwickeln. Erstaunlich ist aber festzustellen, wie weit das
Vokabular und Bildmaterial der franzésischen Revolution schon vor
ihr und auSerhalb Frankreichs verbreitet waren.

Wie man sieht, hat Biester sich von dem Ausgangpunkt des Artikels
entfernt und fast konnte man den Eindruck haben, als sei dieser Aus-
gangspunkt nur Vorwand oder aber Tduschungsmanéver gewesen, um
die Brisanz des dann behandelten Themas teilweise zu verschleiern.
Aber es gibt eine tiefere Verbindung zwischen beiden Themen. Am
Ende des Artikels kehrt Biester zur anfinglichen Thematik der Ehe
zuriick. Er macht dann einen konkreten Vorschlag, der ansatzweise
seine neue Auffassung der Gesellschaft und des Religidsen in die Tat
umsetzen soll. Es geht um das Konkubinat. Er fordert die Einfithrung
dieser, wie er sagt »heilsamen Anstalt¢, die die »rémische Republik«
(einer »der edelsten Staaten«) autorisiert hatte. Der Konkubinat er-
scheint ihm der »Natur, der Vernunft und den jetzigen Umstinden«
(104) angepasst. Das Beispiel, das er anfiithrt, um diese Neueinfithrung
zu rechtfertigen, ist sozialer Natur. Ein unbegiiterter Mann vom Stand
(wohlgemerkt: nicht aus dem Volk) kann wegen der Kosten der Ehe
nicht heiraten. Wenn der Konkubinat existierte, so konnte er einen
dem heiligsten Ehebiindnis gleich unverbriichlichen Kontrakt schlie-
en. Das wiirde aber dann heifSen, dass die Kinder keinen Anspruch
auf Stand und Namen hatten. Fiir unseren Utopisten war dies aber kein
gravierender Nachteil. Sie wiren frei zu werden, was sie wollen, »Men-
schen, Biirger«. Und er schloss: »der eingefiihrte Konkubinat wiirde
wieder Naturfreuden und Familiengliick verbreiten, die durch jetzige
Vorurteile und jetzigen Luxus so sehr leiden« (105). Im Grunde befiir-
wortete er die Zivilehe oder was man spiter eine freie Lebensgemein-
schaft nennen wird. Die seelisch-korperliche Emanzipation des Biirgers
sollte somit voranschreiten. Er wollte neue sikularisierte Lebensweisen
erproben. Er wollte ohne die Institution Kirche leben diirfen, nach »sei-
ner fasson« nicht nur selig, sondern auch gliicklich sein. Die Einddm-
mung und Einschrankung der kirchlichen Macht biirgte fiir Akzeptanz

75

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

unterschiedlicher Verhaltensmuster, also fiir Toleranz, und die Tole-
ranz fiir freie Entfaltung und Gliick.

Diese seltsame Abhandlung ist, wie wir andeuteten, nicht ganz
bewaffnet Biesters eigenem Haupt entstiegen wie Pallas-Athena dem
Kopf Jupiters. Konkurrierende Indizien weisen auf eine Quelle hin, die
wir schon zitiert haben. Dieser insistierende Hinweis auf die Ehe bzw.
EheschlieSung konnte zwar dem josephinischen Kontext entsprechen.
Und fiir die Zeitgenossen war der Bezug zu den MafSnahmen Josephs I1.
klar und eindeutig. Aber eine etwas weiter bohrende Textarchiologie
fithrt auf andere, signifikantere Befunde. Das Problem des mariage
civil wird in einer wichtigen Fufinote von Rousseaus Gesellschaftsver-
trag®, und zwar im letzten Kapitel, das der zivilen Religion gewidmet
ist, ausdriicklich erwdhnt.?* Und somit hitten wir den ersten Schliissel
zu Biesters Uberlegungen. Den zweiten liefert Rousseaus Theorie der
Zivilreligion. Von diesem Kapitel war Biester stillschweigend ausge-
gangen, ohne es nennen oder gar verraten zu wollen. Aber wenn man
seine Thesen mit denen Rousseaus vergleicht, so lasst sich die Quelle
nicht verheimlichen.

Was sagte Rousseau zu der religiosen Ehe? Sie war in seinen Au-
gen ein Instrument, das der Kirche ermdglichte, eine Art demographi-
scher Kontrolle auszuiiben. Indem sie Ehen zuliefy oder nicht, war die
Kirche in der Lage, die Demographie eines Landes zu beeinflussen und
dadurch die ganze Gesellschaft unter ihre Kontrolle zu bringen. Rous-
seau schrieb:

Maitre de marier ou de ne pas marier les gens selon qu’ils auront ou qu'ils
n’auront pas telle doctrine [...] n’est-il pas clair qu’il [le clergé. JM] disposera
seul des héritages, des charges, des Citoyens de I'Etat méme qui ne saurait
subsister n’étant plus composé que de batards??

Und dies war fiir den Staat unzumutbar. Deshalb forderte Rousseau
eine Zivilehe, die frei von der Zustimmung der Kirche sein sollte, und

» Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, présentations par B. Bernardi, Flammarion:
Paris, 2001 (IV. Buch, 8. Kapitel) S. 169-180.

2 Uber Rousseaus Rezeption in Deutschland siehe u.a. fiir die betroffene Periode,
Jacques Mounier, La fortune des écrits de Jean-Jacques Rousseau dans les pays de
langue allemande de 1782 a 1813, Paris 1980, und Claus Siiflenberger, Rousseau im
Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der franzosischen Revolution, Frankfurt
1974. Auch Herbert Jaumann (Hg.), Rousseau in Deutschland. Neue Beitrige zur Er-
forschung seiner Rezeption, Berlin 1995.

» Wie Anmerkung 22, S. 179.

76

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

die der Staat allein zu registrieren hatte oder nicht. Man erkennt un-
schwer Biesters Vorschlag wieder. Dies fiihrte Rousseau konsequenter-
weise zu der Forderung einer zivilen Religion.

Was verstand er aber unter Zivilreligion ? Er wollte einen Staat
oder eine Gesellschaft, die besser zusammengehalten hitte, ohne unter
dem Zepter oder der Fuchtel der geistlichen Macht oder der Geistlich-
keiten stehen und handeln zu miissen. Er wollte daher jede Religion
entfernen, die ein Monopol iiber die Gesellschaft oder den Staat bean-
spruchen oder die Macht des Staates bestreiten wollte.

Er unterschied drei Typen von Religionen: die Religion des Men-
schen, die Religion des Biirgers und die Religion des Priesters. Der erste
Typus der Religion, die Religion des Menschen oder das Christentum,
war fiir Rousseau mit dem »Geist der Gesellschaft« nicht vereinbar,
weil sie die Christen zu sehr von den sozialen Angelegenheiten ent-
fernt hielt. Das »Vaterland der Christen ist nicht von dieser Welt«.
Rousseau schloss diese Betrachtung mit einem vehementen Angriff
gegen die christliche Religion ab. »Christliche Republik« war eine con-
tradictio in adjecto, weil das Christentum im Grunde nur die Unter-
tinigkeit und die Abhingigkeit predige. Die Religion des Biirgers, die
zweite Religionsart, war dafiir eine Religion, die eher in der Antike
vorhanden war und deren Gott bzw. Gétter mit der nationalen Ge-
schichte identisch, nur innerhalb der nationalen Grenzen denkbar wa-
ren. Diese Exklusivitit und Begrenztheit der nationalen Gotter ver-
anderte jede andere Nation in eine feindliche Macht und setzte jedes
Volk in einen natiirlichen Kriegszustand gegen alle anderen Volker.
Diese Religion der Biirger war also auch abzuweisen.

Die dritte Religion, die Religion des Priesters, zwang den Men-
schen eine doppelte und widerspriichliche Loyalitdt auf. In den Augen
Rousseaus war sie so offenkundig schlecht, dass er keine Zeit damit
verlieren wolllte, sie zu diskutieren. Was er befiirwortete, war eine
andere Einstellung des Staates zu den Religionen. Der Staat sollte ein
ziviles Glaubensbekenntnis fordern und férdern, ohne welches man
kein guter Biirger sein konnte. Rousseau zihlte die Grundelemente

2% Dazu der {iberzeugende Kommentar von Jean Ferrari, »Uber die biirgerliche Religion
im politischen Denken Jean-Jacques Rousseaus«, in: Aufklirung, wie Anmerkung 1,
S. 161-181. Siehe auch Sebastian Neumeister, »Rousseaus Staatsidee und ihre Spuren
bei Friedrich Schlegel«, in: Herbert Jaumann, wie Anmerkung 24, S. 163-180, auch
Michaela Rehm, Biirgerliches Glaubensbekenntnis: Moral und Religion in Rousseaus
politischer Philosophie, Miinchen 2006.

77

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Mondot

dieses zivilen Glaubensbekenntnisses auf, die sich durch Einfachheit
und Positivitit kennzeichnen miissten. Auflerdem sollten sie in gerin-
ger Zahl sein und prizis formuliert werden, ohne Erklirungen und
Kommentare. Dazu gehorten die Existenz der Gottheit, machtig, klug,
wohlwollend, versorgend, vorsorgend, das kiinftige Leben, das Gliick
der Gerechten, die Strafe der Bosen, die Heiligkeit des Gesellschafts-
vertrags und der Gesetze. Diese »Zivilreligion« war vereinbar mit allen
anderen Religionen, vorausgesetzt dass sie selbst tolerant waren. Eine
Religion, die proklamieren wiirde: auflerhalb der Kirche gibe es kein
Heil, diirfe nicht geduldet werden. Die Intoleranz war das einzige ne-
gative Dogma und der Grund zur Verbannung einer solchen Konfes-
sion. Keine Toleranz fiir die Intoleranten. Rousseaus Standpunkt war
klar. Klar war auch das Unorthodoxe, ja das Ketzerische dieser Gedan-
kengiinge, und man kann verstehen, dass sich Biester nicht expressis
verbis darauf berufen wollte.

Jedoch strebte er wie Rousseau einen historischen Kompromiss
zwischen den Religionen und den aufgeklarten Gesellschaften an, al-
lerdings einen, der das Zusammenleben in der Gesellschaft forderte.
Sie glaubten an die Moglichkeit einer aufgeklirten, toleranten, natiir-
lichen, staatskompatiblen Religion. Sie gingen noch nicht so weit wie
Bayle am Anfang des Jahrhunderts, den Atheisten ein moralisches Ver-
halten zuzutrauen. Fiir sie blieb die Religion schlief3lich noch eine un-
entbehrliche Assekuranz (Riickversicherung) der sozialen kollektiven
Sittlichkeit. Aber Religion brauchte nicht identititsstiftend zu sein
oder zu werden. Die Nation war dazu da, dies allerdings auch mit Gren-
zen. Kein Patriotismus, im modernen Sinne des Wortes, durfte sich
zum staatsreligiosen Exklusivismus oder Fanatismus entwickeln. Bies-
ter hatte sich anfangs als Weltbiirger ausgewiesen.

Die Uberlegungen beider Denker weisen eindeutig aufeinander
hin. Biester hat Rousseaus noch sehr umstrittenes Werk unverkennbar
zur Vorlage fiir die eigenen Gedanken benutzt. Er teilt Rousseaus kir-
chenkritischen Standpunkt, selbst wenn die Toleranzfrage in seinem
Artikel nicht direkt behandelt wird. Implizit ist sie aber auch gemeint.
Diese virulenten Angriffe gegen die kirchliche Hegemonie, ja Tyrannei
jedweder Couleur, sind zugleich ein Pladoyer fiir Toleranz, in diesem
Fall fiir die entschiedene durch Staatsmittel bewirkte Einddmmung des
kirchlichen Imperialismus und Regiments. Diese Idee der Zivilehe und
eventuell des Konkubinats kann nur in einer toleranten Gesellschaft
verwirklicht werden. Rousseaus wie Biesters Meinung geht sogar da-

78

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilreligion und Toleranz

hin, diesen Konkubinat als ersten Schritt in Richtung Zivilreligion zu
verstehen. Einher damit ging eine progressive Entmachtung der Kir-
chen. Die zivile Toleranz Rousseaus und Biesters deckten sich hier.

Zwei Jahrhunderte spiter kann natiirlich die Meinung tiber den vor-
geschlagenen Weg nicht so vorbehaltlos enthusiastisch sein. Die ge-
schichtliche Erfahrung des vergangenen Jahrhunderts hat gezeigt, dass
die Kontrolle der Religionen durch den Staat zu einer inflationdren
Prasenz der Staatsmacht fithren konnte. Die sogenannten sikularen
Religionen des 20. Jahrhunderts waren um keinen Deut toleranter als
die Religionen der alten Zeit. Sie erinnerten eher an die denunzierte
Hegemonie der Kirchen als an die gutgemeinte Toleranz der anvisier-
ten Zivilreligion.

Richtig verstanden bedeutet trotzdem Biesters und Rousseaus
Programm, dass jedes ideologische Monopol oder iiberhaupt jedes
Glaubensmonopol eine Gefahr fiir die Biirger und die Gesellschaften
darstellt und daher konsequent zu bekampfen ist. Sie sahen eine mog-
liche Losung in der Entwicklung einer vom Staat garantierten Tole-
ranz. Heute wiirde man vielleicht eher unveriduflerliche Grundrechte
herbeirufen. Toleranz war und ist ein unanfechtbarer, unverzichtbarer
Grundwert der Gesellschaften, selbst wenn sich die Bedingungen ihrer
Umsetzung geindert haben. Vielleicht muss sie durch den Anerken-
nungsbegriff erweitert werden. Dies steht aber auf einem anderen
Blatt.

Aktuell bleiben die nie nachlassende Bemithung um Toleranz oder
Anerkennung und der wachsame Kampf gegen jedes Anzeichen oder
jede Gefahr der Intoleranz. Sie ist von unserem geistig-politischen
Horizont nicht verschwunden. Man kommt nicht um die fatale (hier
nur leicht abgewandelte) Erkenntnis Brechts in Arturo Ui herum: »Der
Bauch ist fruchtbar noch, aus dem [das] sie kroch.«

79

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep (Miinster)

Toleranz und Anerkennung im
Deutschen Idealismus und heute’

Der Begriff und die Forderung nach Toleranz spielen in der deutschen
Spataufkldrung des letzten Drittels des 18. Jahrhunderts eine grofle
Rolle. Lessing und Mendelssohn, Kant und Goethe sind dabei von gro-
Ber Bedeutung. In dieser Zeit entwickelt sich auch die philosophische
Richtung, die unter dem Titel »Deutscher Idealismus« bis heute welt-
weit nachwirkt. Mit diesem — nicht unumstrittenen — Titel wird vor
allem die Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels charakterisiert;
aber auch Holderlin und Schopenhauer und einige weniger bekannte
Philosophen und Dichter werden dazu gezihlt.2 Man kann nicht sagen,
dass der Begriff Toleranz in dieser Strémung von zentraler Bedeutung
wiire. Nicht, weil diese Philosophen Toleranz ablehnten, sondern weil
sie hohere Formen von wechselseitigem Respekt und Verstindnis fiir
notwendig gehalten und philosophisch begriindet haben.

Von Goethe ist das viel zitierte Wort tiberliefert: »Toleranz sollte
eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung sein. Sie muf$ zur An-
erkennung fithren. Dulden heifSt beleidigen.«> Auch Kant spricht in
der Aufklirungsschrift vom »hochmiitigen Namen der Toleranz«.*
Der anspruchsvollere Begriff und die hohere Form von Toleranz heif3t

! Der folgende Beitrag geht auf zwei frithere Texte des Autors zuriick: »Toleranz und
Anerkennung bei Kant und im Deutschen Idealismus, in: Ders.: Aktualitdt und Gren-
zen der praktischen Philosophie Hegels. Aufsitze 1997-2009. Miinchen 2010, S. 77-91;
sowie » Anerkennung zwischen Individuen und kulturellen Gruppeng, ebd. S. 263-278.
2 Zum Begriff des Deutschen Idealismus vgl. Walter Jaeschke: »Zum Begriff des Idea-
lismus«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe.
Frankfurt/M. 2004, S. 164-183, sowie Ludwig Siep: »Einleitungg, in: Ders.: Praktische
Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt/M. 1992, S. 7-16.

> Johann Wolfgang von Goethe: »Maximen und Reflexionenc, in: Ders.: Werke. Ham-
burger Ausgabe, Bd. 12, Hamburg 1981/1998, S. 385, Nr. 151.

* Immanuel Kant: »Was ist Aufklirung?«, in: Kants Werke, Akademie-Textausgabe,
Berlin 1968 ff. — im Folgenden abgek. AA — Bd. VIII, S. 40. Vgl. zum Thema Toleranz
in der Zeit insgesamt Rainer Forst: Toleranz im Konflikt. Frankfurt/M. 2003.

80

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

»Anerkennung«. Seit Fichte sind dieser Begriff und die Formen der
Anerkennungsbeziehung auf verschiedenen Gebieten der Philosophie
erdrtert und weiterentwickelt worden.® Diese Theorie ist in der gegen-
wirtigen Philosophie wieder aufgegriffen worden und hat zu systema-
tischen Neuansitzen gefiihrt, etwa bei Jiirgen Habermas, Axel Hon-
neth, Charles Taylor oder Paul Ricoeur.® Hier beschrinke ich mich
aber auf einige Gedanken zum Thema Toleranz und Anerkennung bei
Kant und im Deutschen Idealismus.

Um zu verdeutlichen, dass Toleranz und Anerkennung in eine
Stufenfolge gehoren, beginne ich mit allgemeinen Uberlegungen zu
Begriff und Formen der Toleranz in der Umgangssprache und alltdgli-
chen Erfahrung (I). Schon sie legen nahe, dass Toleranz eine Stufe von
Anerkennung darstellt. Eine solche Stufung enthalten auch die Kon-
zeptionen von Toleranz und Anerkennung bei Kant, Fichte und Hegel
(I1). Im dritten Teil werden die Arten der Toleranz erldutert, die bei den
drei Autoren hinsichtlich verschiedener sozialer Bereiche festzustellen
sind, wie dem Geschlechterverhiltnis, dem Verhiltnis unter Rassen,
Vélkern, Religionen und Philosophien (III). Es wird sich zeigen, dass
innerhalb vieler Bereiche der Philosophie Kants und des Deutschen
Idealismus nicht von einer zur Anerkennung gesteigerten Toleranz ge-
sprochen werden kann. Im vierten Abschnitt erortere ich Griinde fiir
diesen Befund (IV). Im Schlussteil skizziere ich schliefSlich einen alter-
nativen Vorschlag zu Toleranz und Anerkennung, der den heutigen
Anfordernungen an Gesellschaften mit einer Vielzahl gleichberechtig-

5> Zur Anerkennung bei Fichte vgl. u.a. Edith Diising: Intersubjektivitit und Selbst-
bewusstsein. Kéln 1986, sowie die Beitrige in: Helmuth Girndt (Hg.): Selbstbehauptung
und Anerkennung. Spinoza — Kant — Fichte — Hegel. Sankt Augustin 1990, und in Mi-
chael Kahlo, Ernst A. Wolff u. Rainer Zaczyk (Hg.): Fichtes Lehre vom Rechtsverhiltnis.
Frankfurt, 1992.

¢ Jiirgen Habermas: »Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser >Phi-
losophie des Geistes«, In: Ders.: Technik und Wissenschaft als Ideologie. Frankfurt/M.
1968, S. 9—47; Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gram-
matik sozialer Konflikte. Frankfurt/M. 1992; Paul Ricoeur: Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Deutsch v. Ulrike Bokelmann u. Barbara
Heber-Schirer, Frankfurt/M. 2006; Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik
der Anerkennung. Aus d. Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992. Zu-
sammenfassend dazu: Christoph Halbig: » Anerkennunge, in: Marcus Diiwell, Chris-
toph Hiibenthal, Micha H. Werner (Hgg.): Handbuch Ethik. Stuttgart/Weimar 22006,
S. 303-307.

81

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

ter Weltanschauungen, Religionen und Kulturen vielleicht eher ge-
recht wird (V).

I.  Begriff und Formen der Toleranz

Wenn man sich am heutigen Sprach- und Begriffsgebrauch orientiert,
ohne dabei genauer auf die Begriffsgeschichte einzugehen, kann man
Toleranz verstehen als die Duldung oder Bejahung von Menschen, so-
wohl Individuen wie Gruppen, in einem Umbkreis rdumlicher oder so-
zialer Art, in dem der Duldende selber einen priméren Anspruch zu
besitzen glaubt. Es kann natiirlich verschiedene Arten und Umfinge
dieses Umkreises geben, raumlich vom nahen bis zum weiten Territo-
rium, sozial von der Kleingruppe iiber Grofigruppen verschiedener Art
(Betrieb, Beruf, Religionsgemeinschaft, Rechtsgemeinschaft, Gattung),
wobei die Zumutung der Duldung von auflen nach innen zunimmt. Es
kann auch verschiedene Arten der Duldung, vor allem aber der Beja-
hung geben, die auf einer Skala der Passivitit (Hinnahme) und Aktivi-
tit (Aufnahme, Verleihung von Rechten, Einbezug in Aktivititen) so-
wie von verstandesmifiger und emotionaler Zustimmung liegen. Das
reicht von der menschenwiirdigen Behandlung bis hin zur Feindeslie-
be. Bis zu welchem Grad der Bejahung und aktiven Zuwendung man
noch von Toleranz sprechen sollte, ist eine diskussionswiirdige Frage.

Zum Radius des Tolerierten (1) und zu den Aktivitits- und Passi-
vitdtsgraden (2) noch einige Bemerkungen.

(1) Am Anfang steht das Territorium. Selbst Tiere kann man auf
diese Weise tolerieren: Spinnen im Haus oder sogar eine gewisse An-
zahl von Ungeziefer.” Auch Menschen konnen sich so in einem Gebiet
wechselseitig tolerieren, ohne sich als Menschen anzuerkennen — etwa
Menschen verschiedener Rassen oder Ethnien, die einander gelegent-
lich hochstens als Halbmenschen bzw. »Barbaren« betrachtet haben.
Dass selbst dies schon eine Leistung ist, die Normen entspricht, zeigen
die Versuche der Ausléschung oder Vertreibung von angeblichen Ras-
sen oder von Ethnien noch bis in die Gegenwart.

7 Wie bei den duldsamen Landstreichern in John Steinbecks Novelle »Tortilla Flat«:
»The bedbugs bothered him a little at first, but as they got used to the taste of him and
he got accustomed to their bites, they got along peacefully«. John Steinbeck: Tortilla
Flat. With an Introduction by Thomas Fensch, New York etc. 1977, S. 6.

82

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Die nichst engere und dem heutigen Begriff von Toleranz schon
niher kommende Bedeutung ist Toleranz als Hinnahme eines anderen
als Mitglied der Gruppe, der man selber angehért, und sei es die wei-
teste der Menschheit insgesamt. Ein Tier darf man nach vielen Tradi-
tionen zu eigenen Zwecken benutzen und téten, wer einen Menschen
als solchen toleriert und nicht wie ein Tier behandelt, akzeptiert eine
wesentliche Gemeinsamkeit mit ihm. Er betrachtet ihn als Mitglied der
gleichen Gattung, dem eine entsprechende Behandlung zusteht. Dieses
Zulassen kann sich auf immer engere Gruppen beziehen, bis zum Ver-
ein oder Freundeskreis, in dem man auch den einen oder anderen nur
toleriert, obwohl man ihn sich nicht (mehr) aussuchen wiirde. Die
wichtigsten »Grofigruppen« sind wohl die Staaten und die Religions-
gemeinschaften. Aber auch die Toleranz in Familien, Unternehmen,
Berufsgruppen etc. kann von existentieller Bedeutung sein.

(2) Auf der anderen der beiden genannten Skalen liegen die Passi-
vitits- und Aktivititsgrade des Tolerierens bzw. der Toleranz. Da das
lateinische Wort es primér mit Leiden und Erdulden zu tun hat, wird
der Begriff insgesamt, wohl auch begriffsgeschichtlich, mehr mit Hin-
nahme als mit positiver Zuwendung verbunden, die wir als Anerken-
nung, Wertschitzung oder Freundschaft bezeichnen. Aber auch die
Hinnahme setzt Unterlassungen, Verzichtleistungen und damit ver-
bunden Grade der Wertschitzung voraus, die nicht ginzlich ohne geis-
tige und emotionale Aktivitét sind.

Der Verzicht auf Gewaltsamkeit, Zwang, Unterwerfung verlangt
sicher, vor allem in Zeiten weniger eingeschliffener und sanktionierter
Regeln des »Leben-Lassens« als heute, durchaus Anstrengungen der
Selbstbezihmung, des Verzichtes, der Zuriickhaltung und Uberwin-
dung eigener expansiver Krifte. Passives Erdulden erscheint als Resul-
tat einer gegen sich selbst gerichteten Aktivitdt. Verzichtet werden
muss auf Vorteile, Macht- und Besitzzunahme und andere »tief sitzen-
de« Interessen. Auch geistig kann einem Einiges an Selbstiiberwin-
dung abverlangt werden, wenn man nach dem eigenen Uberzeugungs-
und Wertekanon »eigentlich« gute Griinde zum Zwang gegen den an-
deren hétte — zumindest in Form des Ausschlusses bzw. der Nichtzu-
lassung.

Als Aktivitdtsgrade konnte man auch die Stufen der Zuerkennung
von Mitgliedschaften, Anspriichen und Rechten bezeichnen. Staatsbiir-
gerrechte miissen, anders als das zwischenmenschliche Leben-Lassen,
aktiv zugesprochen, verliehen, verbrieft und gesichert werden. Wenn

83

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

man dartiber hinaus noch das aktive und passive Wahlrecht oder die
Zugehorigkeit zu Gemeinden, Clubs, »Zirkeln« etc. zugesteht, dann
geniigt es nicht, sich blofy bestimmter Widerstinde zu enthalten. Zu-
mindest einige Menschen miissen auch aktiv werden, die Anerken-
nung und die Aufnahme aussprechen und vollziehen, die anderen
zum Mitmachen anhalten usw. Sowohl fiir diese Initiativen wie fiir
die Bereitschaft, ihnen zu folgen, muss die Wertschitzung des Auf-
genommenen steigen. Davon muss man sich iiberzeugen, man muss
die gemeinsamen Eigenschaften und ihren Wert entdecken usw.

So geht also das passive Tolerieren, wenn es jemals ganz passiv
sein sollte, stufenweise in aktive Anerkennung, Wertschdtzung, wo-
moglich sogar Bewunderung tiber. Wenn wir heute erwarten, dass Ras-
sen, Kulturen oder Religionen sich wechselseitig tolerieren, dann
schwebt zumindest als Ideal vor, dass sie nicht nur auf Gewalt verzich-
ten, sich nicht bekimpfen und den Wechsel ihrer Mitglieder ohne
Sanktionen hinnehmen.® Wir erwarten dariiber hinaus, dass sie grund-
sitzliche Gemeinsamkeiten anerkennen und deren spezifische Ausfor-
mung in der anderen Kultur hochschitzen. Dabei muss es nicht eine
maf3stabslose Hinnahme fiir alles geben, einiges kann man weiter ab-
lehnen oder dariiber streiten. Jeder kann auf anderen Gebieten seine
Stirken und Schwichen sehen. Diese Art von Anerkennung der
Gleichwertigkeit einer Pluralitdt von kulturellen Formen ist — jeden-
falls bisher — »der Gipfel« in der Entwicklung der positiv und aktiv
gewordenen Toleranz.

Il. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus

Auf dieser Skala hat der Deutsche Idealismus mit seinen Thesen tiber
das Verhiltnis zwischen Menschen bzw. Vernunftwesen im Allgemei-
nen und Rechtsgenossen im Besonderen sehr hohe Stellen besetzt.” Er

8 Zu den philosophischen Problemen der Toleranz in der Gegenwart vgl. auch die Bei-
trige in: Rainer Forst (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/M. 2000.

> Obwohl Kant keinen Begriff der Anerkennung oder gar eine Konzeption der unter-
schiedlichen Stufen entwickelt hat, hat er ebenfalls das Recht und die moralischen
Pflichten gegeniiber »fremder Gliickseligkeit« als iiber das blofSe Dulden hinausgehende
—vgl. 0. Anm. 1 das Zitat aus der Aufklirungsschrift — Formen des Respekts, der positi-
ven Zuwendung und Forderung des Anderen verstanden.

84

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

versteht generell Toleranz als eine Stufe von Anerkennung. Fichte und
Hegel haben diesen Begriff ausdifferenziert und systematisch be-
griindet.

Anerkennung besagt grundsitzlich, dass Menschen zu einem ent-
wickelten Selbstbewusstsein nur kommen kénnen, wenn andere sie in
ihrer Existenz und ihrer Selbstbestimmung bejahen und sich in der
gleichen Hinsicht ihnen gegeniiber zur Geltung bringen bzw. »abgren-
zen. Fichte hat in seiner Rechtsphilosophie von 1796/97'° zu zeigen
versucht, dass Menschen ihrer selbst als Individuen nur bewusst wer-
den konnen, wenn andere sie zu einer selbst gewihlten Handlung auf-
fordern und ihnen den dafiir nétigen Handlungsspielraum freilassen.
Dazu miissen diese anderen ihre eigene Handlungssphire zugunsten
der Selbstbestimmung der ersteren beschrinken. Die dauerhafte wech-
selseitige Selbstbeschrinkung zugunsten des Selbstbewusstseins jedes
anderen ist die Anerkennung als Rechtsverhiltnis. Es ist nach Fichte
das einzige der Vernunft angemessene Verhiltnis unter handelnden
Menschen. Es ist ein aktives Tolerieren bzw. Respektieren des anderen
um der allen gemeinsamen Verniinftigkeit bzw. Freiheit willen — Frei-
heit hier verstanden als Moglichkeit selbstbestimmten Handelns. Da-
mit glaubt Fichte Kants These iiber das Recht als eine von der allgemei-
nen praktischen Vernunft geforderte Ordnung duflerer Handlungen
»transzendental deduziert« zu haben, d.h. es analog zur kantischen
Deduktionsmethode als notwendige Bedingung des — unbezweifel-
baren — Selbstbewusstseins erwiesen zu haben.

Hegel hat dieses Konzept der Anerkennung weiter entwickelt zu
einem Prozess mit verschiedenen Formen und Stufen, durch die das
Selbstbewusstsein entstehen und zum vollen Freiheitsbewusstsein
vollendet werden kann.!" Er schliefSt in seine Analyse auch das Verlan-
gen nach Anerkennung ein und die aktiven Versuche, sie zu erhalten,
zu sichern, oder sogar zu erzwingen. So erhilt er eine Stufenfolge der

10 Johann Gottlieb Fichte: »Grundlagen des Naturrechts nach Prinzipien der Wissen-
schaftslehre«, in: Ders.: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Hgg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky. Bd. I, 4 (1797-1798), hg. unter Mitwir-
kung v. Richard Schottky. Stuttgart — Bad Cannstatt 1970.

" Vgl. Ludwig Siep: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter-
suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes. Freiburg/Miinchen 1979. Axel
Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte.
Frankfurt 1992.

85

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

»Bewegung des Anerkennens«. Sie fithrt vom Begehren, von anderen
begehrt zu werden, iiber die Liebe als wechselseitige Hingabe und Be-
stitigung zu dem Versuch, die Anerkennung des eigenen Selbstbildes
durch andere zu erzwingen — der berithmte »Kampf um Anerkennung«
und dessen Resultat, die personliche Herrschaft.”? Die Erfahrung der
Nicht-Erzwingbarkeit von freier Anerkennung resultiert dann in der
rechtlichen Beziehung von Personen.

Diese Formen der »Ich-Du«-Anerkennung werden weiterent-
wickelt und ergénzt durch solche der wechselseitigen Anerkennung
von »Ich« und »Wir« in einer Gemeinschaft universalistischer Rechte,
aber auch besonderer Traditionen und Wertvorstellungen. In diesem
Verhiltnis werden fiir Hegel nicht nur verniinftige Individuen ihrer
selbst bewusst, sondern auch die in Rechten, Sitten und Institutionen
verkorperte (»objektive«) Vernunft, die durch solche Selbsterkenntnis
das wird, was Hegel »Geist« nennt.

Keine dieser Stufen der Anerkennung wird von Fichte oder Hegel
ausdriicklich »Toleranz« genannt. Aber was im Gedanken der Toleranz
als Gelten-Lassen des Anderen enthalten ist, muss sich fiir beide ent-
wickeln zu hoheren Stufen der Anerkennung. Und nirgends ist davon
die Rede, dass die Anspriiche auf Anerkennung nicht allen verniinfti-
gen Wesen zustiinden. Im Kontrast zu dieser sehr anspruchsvollen,
gehaltvollen und »positiven« Konzeption der Anerkennung als Ziel
der Toleranz stehen aber die AufSerungen iiber die Beziehung von
Gruppen in besonderen rechtlichen, sozialen und weltanschaulichen
Feldern. Im nichsten Abschnitt sollen kurz die folgenden erértert wer-
den: Rechtliche und sittliche Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern (1), rechtliche Beziehung zwischen Vélkern und Rassen (2), dog-
matische oder »Wahrheitsbezichungen« zwischen Religionen (3),
rechtliche Beziehung zwischen Mitbiirgern verschiedener Religions-
gemeinschaften (4) und schlieBlich das Verhiltnis der Wahrheits-
anspriiche zwischen Philosophien (5).

12 Vgl. Alaxandre Kojeve: Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens. Dt. Ausg. v.
Irving Fetscher. Frankfurt/M. 1975. Robert B. Brandom: »Selbstbewusstsein und Selbst-
konstitution«, in: Christoph Halbig, Michael Quante, Ludwig Siep (Hgg.): Hegels Erbe,
Frankfurt/M. (2004), S. 46-77.

86

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
lll.  Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel

In den folgenden Uberblick soll Kant mit einbezogen werden. Fichte
hat sich in seiner frithen Phase als Vollender des kantischen Systems
verstanden und Hegel ist trotz seiner Kantkritik ohne diesen nicht zu
verstehen. Es geht mir um die Frage, welche Grade der positiven Tole-
ranz diese drei Autoren entwickeln. Bei Fichte und Hegel fragt man
sich vor allem, ob die Theorien moralischer, rechtlicher und sozialer
Verhiltnisse zwischen Individuen und Gruppen wirklich als Durchfiih-
rung der Konzeption von Anerkennung zu verstehen sind.

(1) Zundchst zum Verhéltnis der Geschlechter. Bekanntlich halten
Kant und die Philosophen des Deutschen Idealismus an einer recht-
lichen und sozialen Abstufung zwischen den Geschlechtern fest, die
teils auf anthropologische, teils auf metaphysische Annahmen iiber
die Bedeutung der Geschlechterdifferenz zuriickgeht. Das fiihrt bei
Kant, Fichte und abgeschwiicht auch noch bei Hegel zu einer sozialen,
familien- und staatsrechtlichen Unterordnung der Frau unter den
Mann. Bei Kant konnen Frauen bekanntlich nicht aktive Staatsbiirger,
sondern nur passive Schutzbiirger sein."> Bei Fichte liegt im Begriff der
Ehe, »dass die Frau, die ihre Personlichkeit hingibt, dem Manne zu-
gleich das Eigentum aller ihrer Giiter und ihrer ihr im Staat ausschlie-
8end zukommender Rechte iibergebe«. Daraus folgert er: » Alle 6ffent-
lichen juridischen Handlungen aber besorgt der Mann«.™* Auch fiir
Hegel ist die Frau ihrer sittlichen Bestimmung nach auf die Familie
beschrinkt. Die 6ffentliche Existenz in biirgerlicher Gesellschaft, Staat
und Wissenschaft bleibt dem Mann vorbehalten.'® Zwar schliefSt Hegel

13 Vgl. Immanuel Kant: »Uber den Gemeinspruch Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis«, AA VIII, S. 295.

4 Johann Gottlieb Fichte: »Erster Anhang des Naturrechts« (1797), §17., S. 114 (in der
Zihlung der »Sdmtlichen Werke«, hrsg. von I. H. Fichte, Berlin 1845, Bd. I1I, 326, 327 —
diese, in allen spiteren Ausg. wiedergegebene Zihlung im Folgenden abgek. SW).

15 Zur Rolle der Frau, die ihre »Sittlichkeit in der Familie« hat, vgl. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts (im Folgenden abgek. Rechts-
philosophie), §166, in: Ders.: Werke in zwanzig Binden — Theorie-Werkausgabe; auf der
Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Moldenhau-
er und Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970 (abgek. TW), Band 7. Zu Hegels Phi-
losophie des Geschlechterverhiltnisses in der Rechtsphilosophie vgl. Susanne Brauer:
»Das Substanz-Akzidenz-Modell in Hegels Konzeption der Familie«, in: Hegel-Studien
Bd. 39/40 (2005), S. 41-59 und Lu de Vos: »Institution Familie. Die Ermoglichung einer
nicht-individualistischen Freiheit«. In: Hegel-Studien. Bd. 41 (2006), S. 91-112.

87

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

nirgends explizit aus, dass eine Frau sich »ménnliche« Rechte in Gesell-
schaft, Wissenschaft und Staat aneignen konnte — nicht einmal die Be-
rufs- und Standeswahl entzieht er ausdriicklich der Freiheit aller als
Rechtspersonen. Trotzdem bleibt klar, dass eine solche Frau ihre eigent-
liche Bestimmung verfehlt und daher vermutlich zumindest der gesell-
schaftlichen Anerkennung verlustig geht bzw. gehen sollte.'®

(2) Was die rechtliche Beziehung zwischen den Rassen und den
Vélkern angeht, so gestehen die hier betrachteten Philosophen zwar
deren Mitgliedern gleiche individuelle Menschenrechte zu. Gleich-
zeitig gehen sie aber von einer anthropologischen — oder bei Fichte
auch sprachphilosophisch begriindeten'” — Wesensverschiedenheit der
Rassen und Vélker aus, die ihre Rolle in der Vélkergemeinschaft und
teilweise auch ihre volkerrechtliche Position beeinflusst und beein-
trichtigen kann. Fiir Kant sind auch die Unterschiede zwischen den
»Charakteren« der europdischen Volker im Grunde Wesensunter-
schiede, die sich erst durch biologische und kulturelle Mischung abge-
schliffen haben.'® Innerhalb der Menschenrassen gibt es dann bei ihm
auch deutliche Unterschiede der geistigen und emotionalen Ver-
mogen. In der, freilich von F. Rink bearbeiteten, Physischen Geogra-
phie Kants heifit es sogar: »In den heiflen Landern reift der Mensch in
allen Stiicken friiher, erreicht aber nicht die Vollkommenheit der tem-
perirten Zonen. Die Menschheit ist in ihrer grofiten Vollkommenheit
in der Race der Weiflen. Die gelben Indianer [=Inder, LS], haben
schon ein geringeres Talent. Die Neger sind weit tiefer und am tiefs-
ten steht ein Theil der amerikanischen Volkerschaften«, d.h. die In-

16 Am eindeutigsten in einer freilich nur im Zusatz zu §166 {iberlieferten Stelle »Ste-
hen Frauen an der Spitze der Regierung, so ist der Staat in Gefahr, denn sie handeln
nicht nach den Anforderungen der Allgemeinheit, sondern nach zufilliger Neigung und
Meinung« (TW 7, 319).

17 Etwa in den »Reden an die deutsche Nation« (vor allem der vierten Rede). Johann
Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Bd. I,
10 (1808-1812) hrsg. v. Reinhard Lauth, Erich Fuchs, Hans Georg v. Manz, Ives Rad-
rizzani, Peter K. Schneider, Martin Siegel, Giinther Zéller unter Mitwirkung v. Josef
Beeler-Port. Stuttgart — Bad Cannstatt 2005, S. 143-156, vor allem 155f. (SW VII,
S. 311-327, vor allem 325 ff.).

18 In der »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« spricht Kant vom »angeborenen
Charakter« der Franzosen und Englénder, der »unverianderlich« ist, »so lange sie nicht
durch Kriegsgewalt vermischt werden« (AA VII, 312), eine Vermischung, die Kant ne-
gativ beurteilt (320).

88

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

dianer (AA IX 316)." Allerdings schiebt Kant der Kolonisierung der
Europier deutliche rechtliche Riegel vor: Niederlassungen und Land-
nahmen bediirfen der Vertrige mit den Ureinwohnern.?

Davon ist bei Hegels Theorie der Expansion der iiberbevilkerten
und krisenanfilligen biirgerlichen Gesellschaften Europas in die Kolo-
nien keine Rede mehr. Er betrachtet Kolonisation schlicht als eine
Mafinahme gegen Uberbevilkerung und zur ErschlieBung neuer
Markte. Es ist ein Mittel, zu dem »die ausgebildete biirgerliche Gesell-
schaft getrieben wird und wodurch sie teils einem Teil ihrer Bevilke-
rung in einem neuen Boden die Riickkehr zum Familienprinzip, teils
sich selbst damit einen neuen Bedarf und Feld ihres ArbeitsfleifSes ver-
schafft«.?!

Unentrinnbar beschrinkt auf eine weltgeschichtlich marginale
Rolle bleiben fiir ihn auch die Bewohner ganzer Kontinente wie Afrika
oder auch Asien, das zwar die Wiege der Kultur- und Geistesgeschichte
war, weltgeschichtlich aber der Vergangenheit angehort.?? Fortschritt-
lichen europdischen Einfliissen stehen religids-kulturelle und klima-
tisch-geographische Bedingungen entgegen. Ein Beispiel ist seine Be-
merkung zu Agyptern und Indern in der Rechtsphilosophie. Weil sie
sich »die Schiffahrt untersagt« haben, sind die »Agypter, die Inder, in
sich verdumpft und in den fiirchterlichsten und schmahlichsten Aber-
glauben versunken«.?» Da das Vélkerrecht keinen Richter kennt,
bleibt der Herrschaftsanspruch bestimmter Vélker durch die Uber-
legenheit ihrer Kultur, vor allem ihrer rechtlich-politischen Verfas-

19 Kritisch zu den Rasse-Vorstellungen Kants, Fichtes und Hegels: Gudrun Hentges:
Schattenseiten der Aufkliarung: Die Darstellung von Juden und »Wilden« in philosophi-
schen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts. Schwalbach/Ts., 1999.

2 Vgl. Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, Teil I, »Metaphysische Anfangsgriinde
der Rechtslehre« §62 (AAVI, 353).

21 Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie §248.

2 In den Zusitzen zu den §§393 und 394 der Enzyklopédie von 1830, die Ludwig Bou-
mann in der Werkausgabe von 1845 veroffentlicht hat, findet sich eine sehr ausfiihrliche
und unter heutigen Aspekten »finstere« Lehre der Rassen (TW 10, 63-70). Darauf
stiitzt Hentges (0. Anm. 17) ihre scharfe Kritik an Hegels »Rassenkonstruktion« (249).
Dass bestimmte Rassen in der Geschichte der Menschheit keine progressive Rolle spie-
len oder spielen werden, heifSt aber nicht schlicht, dass Hegel ihnen keine »Existenz-
berechtigung« zuschreibe (254). Zu Hegel und Afrika vgl. jetzt sehr griindlich und aus-
gewogen Alain C. Zongo: Ethique et politique chez Hegel. Progres éthique dans la figure
de I'esprit objectif (Diss. Université de Ouagadougou), S. 417-433.

» Vgl. Hegel: Rechtsphilosophie §247.

89

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

sung gerechtfertigt. Insofern hitte Hegel wenig gegen erfolgreiche
imperialistische Kriege einwenden kénnen, wenngleich die Eroberten
das Recht auf Menschenrechte und biirgerliche Gleichheit hitten be-
halten miissen.?

(3) Damit verbunden ist natiirlich auch ein bestimmtes Verhiltnis
der Religionen. Von Kant iiber Fichte bis Hegel gibt es eine Reihe von
systematischen und geschichtsphilosophischen Beweisen der endgiilti-
gen Wahrheit und moralischen Vollkommenheit des Christentums —
nicht in allen Konfessionen, aber in der protestantisch-aufgeklirten
Form der westeuropiischen Neuzeit.?> Da Kant die Religion an ihre
Bedeutung fiir eine autonome Moral bindet, gibt es aufler dem protes-
tantischen Christentum keine Religion im eigentlichen Sinne. In seiner
»historischen Vorstellung« der Entwicklung einer verniinftigen Reli-
gion erwihnt er nur das Judentum, das »eigentlich gar keine Religion«
(AA VI, 125, 126) sei und das Christentum, dessen Entwicklung in der
romischen und byzantinischen Form er aber ebenfalls einer vernich-
tenden Kritik unterzieht (130ff.). Erst in der »jetzigen« Zeit, d.h. seit
der Reformation, ist die Intention des Griinders wieder belebt und der
»Keim des wahren Religionsglaubens« gelegt worden (131).26

Auch Fichte ist davon iiberzeugt, dass zu den erreichten wahren
Begriffen von Recht und Staat, Moral, Religion und Philosophie nur
der Protestantismus in der Deutung seiner eigenen Philosophie passt.?”

2 Zum Krieg bei Hegel vgl. Ludwig Siep u. Attila Karakus: »Krieg und Volkerrecht bei
Kant und Hegel, in: Bernd Prien, Oliver R. Scholz, Christian Suhm (Hgg.): Das Spek-
trum der kritischen Philosophie Immanuel Kants. Berlin 2006, S. 143-158.

2 »Wahrheit« im Verhiltnis zu den anderen Religionen, die Philosophie stellt aber die
hohere Wahrheit dar. Bei Kant wird die Religion an der reinen Vernunftmoral gemes-
sen, und nur so Jesus als »heilig« erkannt. Fichte geriet wegen seiner Deutung des
Gottesbegriffs in den Atheismusstreit. Bei Hegel wird die christliche Religion in die
Philosophie »aufgehoben« — was dabei an wesentlichen Gehalten des Christentums er-
halten bleibt, ist seit den Schiilern Hegels umstritten.

2% Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloSen Vernunft. 3. Stiick,
2. Abteilung. Vgl. dazu auch Rainer Forst (0. Anm. 1), S. 428{f. Zu Kants, Fichtes und
Hegels Stellung zum Judentum vgl. Micha Brumlik: Deutscher Geist und Judenhass.
Miinchen 2000.

77 Vor allem in der Spitphilosophie. Vgl. die »Grundziige des gegenwirtigen Zeit-
alters«, 4., 7. und 11. Vorlesung. Johann Gottlieb Fichte: Gesamtausgabe der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften. Hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky
Bd. I, 8 (1801-1806), hrsg. unter Mitwirkung v. Josef Beeler, Erich Fuchs, Ives Radrizza-
ni u. Peter K. Schneider, Stuttgart — Bad Cannstatt 1991, vor allem S. 326 (SW VII, 167).
Zur spiten Kultur- und Geschichtsphilosophie vgl. jetzt die erschopfende Darstellung

90

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

In Hegels Universalgeschichte der Religionen kommen zwar zum
ersten Mal das Interesse und die Detailliertheit des historischen
Zeitalters in der Religionsphilosophie zu vollem Ausdruck. Mit ge-
schichtsphilosophischer und in seinem Sinne logisch-teleologischer
Begriindung zeigt er zwar ebenfalls, dass die Religionsgeschichte im
Christentum als der allein wahren, oder vom absoluten Geist »geoffen-
barten« Religion endet.?® Die Vorldufer des Christentums enthalten
aber schon Teilaspekte der Wahrheit und es muss ihnen die Bedeutung
einer notwendigen Vorbereitung der »offenbaren« religissen Wahrheit
eingerdumt werden. Das gilt aber nicht fiir nach-christliche Entwick-
lungen.

Der Islam etwa wird von Hegel zwar als eine Weiterentwicklung
der jiidischen »Religion der Erhabenheit« dargestellt, fillt aber hinter
das differenziertere trinitarische Gottesbild des Christentums zuriick.
Am positivsten sind die Zusitze zu §394 der Enzyklopadie von 1830:
»Der Mohammedanismus ist daher im eigentlichsten Sinne des Wortes
die Religion der Erhabenheit. Mit dieser Religion steht der Charakter
der Vorderasiaten, besonders der Araber, in volligem Einklang. Dies
Volk ist in seinem Aufschwunge zu dem einen Gotte, gegen alles End-
liche, gegen alles Elend gleichgiiltig; noch jetzt verdient seine Tapfer-
keit und seine Mildtatigkeit unsere Anerkennung« (TW 10, 62).

In der Geschichtsphilosophie stellt der Islam immerhin innerhalb
des Mittelalters ein gegeniiber dem abendlandischen Partikularismus
notwendiges Gegenprinzip der »einfachen Einheit« dar. Vor allem die
spanische Form (Al-Andalus) wird in ihrer kulturellen Hohe gepriesen.
Aber Hegels geschichtsphilosophische Darstellung ist auch von anti-
orientalischen Vorurteilen gepriigt wie sie trotz der »Orientfaszinati-
on« seiner Zeit gang und gibe waren und geblieben sind — bis hin zur
Gleichsetzung des Islam mit Fanatismus und Terror.?® Die rechtsphi-
losophische Abwehr des religiosen Fanatismus und der Theokratie
richtet sich bei Hegel allerdings auch gegen christliche Strémungen.

(4) Betrachtet man die Grundrechte der einzelnen Glaubigen im
Staat, sieht die Sache etwas weniger euro- und christozentrisch aus. Bei
Kant konnen die Menschen- und Biirgerrechte nicht an Religionszuge-

bei Francesca Piccardi: La filosofia della storia di Fichte (Tesi di perfezionamento, Scuola
Normale Superiore). Pisa 2006.

% Zu Hegels Religionsphilosophie vgl. Walter Jaeschke: Vernunft in der Religion.
Stuttgart 1986.

» Vgl. TW 12, S. 431

91

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

horigkeit gebunden werden.?® Auch das passive Wahlrecht wird man
Katholiken, anders als bei Locke, in Kants Staatsrecht wohl nicht ab-
sprechen kénnen. Wie aber der Bekenner eines Glaubens, der nach
Kants Religionsphilosophie einer Art magischem Gotzen- und Pries-
terdienst (»Afterdienst«) gleichkommt, Anspruch auf Staatsimter
praktisch zur Geltung bringen soll, erscheint mir fraglich.

Zumindest beim frithen Fichte sind auer den Katholiken auch die
Juden zweifelhafte Mitbiirger.>! Und die Anniherung an die jiidische
Aufklidrung in seiner Berliner Zeit andert nichts daran, dass seine Ge-
schichtsphilosophie immer stirker auf die zukiinftige universale Herr-
schaft eines transformierten Christentums ausgerichtet ist.*

Hegel konstatiert in der Rechtsphilosophie zwar mit Verve, dass
die Angehorigen verschiedener Religionen »zuallererst Menschen«
seien und daher Anspruch auf biirgerliche Rechte haben (Rechtsphi-
losophie, §270 Anm.). Aber den Juden scheint er zwar die biirgerlichen
Rechte und die »passive« Mitgliedschaft im Staate zuzusprechen, aber
nicht das Recht »aktive« Mitglieder des Staates zu sein — also etwa
Staatsbeamte. Denn »indem sie sich nicht blofs als eine besondere Re-
ligionspartei, sondern als einem fremden Volke angehérig ansehen
sollteng, ist die Gewidhrung der passiven Staatsgehorigkeit bereits ein
Akt grofsziigiger Toleranz des Staates.?

% Gleichwohl scheint Kant in der Religionsphilosophie Atheismus zumindest als »mo-

ralischen Fehler« zu betrachten. Vgl. dazu Christian Weidemann: » Von bisweilen unver-
meidlicher Geringschitzung. Kant iiber Glaubensfreiheit, Toleranz und Religionskri-
tik, in: Albrecht Beutel (Hg.): Aufgeklartes Christentum. Beitrdge zur Kirchen- und
Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. Leipzig 2010, S. 233-256, bes. S. 252-254.

3 Nach der ausfiihrlichen — allerdings auch Fichte-apologetischen — Untersuchung von
Hans-Joachim Becker ist die anti-jiidische Position Fichtes auf die Revolutionsschriften
und auf die Anti-Nicolai-Schrift von 1800 beschrinkt (Friedrich Nicolai’s Leben und
sonderbare Meinungen. Gesammelte Werke Bd. I, 7, Hgg. v. Reinhard Lauth u. Hans
Gliwitzky u. Mitarb. v. Erich Fuchs u. Peter K. Schneider, 327-463). Vgl. Hans-Joachim
Becker: Fichtes Idee der Nation und das Judentum. Amsterdam/Atlanta 2000. Gegen
Becker stehen die Deutungen von Brumlik (0. Anm. 26), S.75-131 und Hentges (o.
Anm. 19), S. 119-128.

3 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Staat und Kirche bei Fichte und Hegel«, in: Werner Beier-
waltes, Erich Fuchs (Hgg.): Symposion Johann Gottlieb Fichte. Herkunft und Ausstrah-
lung seines Denkens. (Miinchen 5./6.3.2009). Miinchen 2009, S. 47-63.

3 TW 7, 421. Der Staat hitte sogar das »formelle Recht«, ihnen als Angehérigen eines
fremden Volkes auch die biirgerlichen Rechte vorzuenthalten. Der Ausdruck »indem«
(sie sich als Angehorige eines fremden Volkes ansehen sollten) scheint mir kaum als
»wenn« zu verstehen. Die Gewihrung der biirgerlichen Rechte ist zwar »weise« und

92

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Auch die Behandlung der christlichen Sekten — genannt werden in
diesem Paragraphen Quiker und Wiedertiufer — zeigt das begrenzte
Verstindnis von staatsbiirgerlicher Toleranz bei Hegel: »Gegen solche
Sekten ist es im eigentlichen Sinne der Fall, dass der Staat Toleranz
ausiibt; denn da sie die Pflichten gegen ihn nicht anerkennen, konnen
sie auf das Recht, Mitglieder desselben zu sein, nicht Anspruch ma-
chen« (ebd.). Auch nach der Nachschrift der Vorlesung von 1819/20,
hat Hegel iiber Juden (und Quiker) gesagt: »Sie konnen blofe bour-
geois sein, nicht citoyens«.* Das Ausmaf3 der Toleranz hingt zudem
von dufleren Umstidnden ab: Die Wehrdienstverweigerung der Quiker
kann der Staat so lange tolerieren, wie seine militdrische Stirke das
zulédsst — aber auch nur solange.

Die Toleranz gegeniiber Juden und christlichen Sekten ist also von
einer Anerkennung ihres positiven Beitrages zur staatlichen »Sittlich-
keit« ebenfalls weit entfernt. Das verwundert auch deshalb, weil sich
Hegel fiir die Berufung seines jiidischen Schiilers Eduard Gans zu sei-
nem Nachfolger an der Berliner Universitit eingesetzt hat.? Er selber
und seine Schiiler (Carové, Gans) haben sich ferner dem Antisemitis-
mus innerhalb des religiés-politischen Nationalismus der Burschen-
schaften und ihres Mentors Fries entgegengestellt.

(5) Die Wurzel fiir die »Alleinvertretungsanspriiche« einer Reli-
gion liegt im Wahrheits-, Erkenntnis- und Begriindungsanspruch der
Philosophien, die ihn rechtfertigen. Er geht als wissenschaftlicher iiber

»wiirdig, aber nicht strenge Pflicht des Staates. Hier scheint mir die Deutung von
Brumlik, (vgl. Anm. 26, S. 230) etwas zu hegelfreundlich.

3 Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts. Berlin 1819/20. Nachgeschr. v. Jo-
hann R. Ringier. Hg. v. Emil Angehrn, Martin Bondeli u. Hoo Nam Seelmann. Ham-
burg 2000, S. 162. Zu entsprechenden Differenzierungen im allgemeinen preuflischen
Landrecht, die seit 1807 aber schrittweise aufgehoben wurden vgl. Christian Friedrich
Koch, Allgemeines Landrecht fiir die preuBischen Staaten, 3. Aufl. Berlin 1862, Band 2,
1,1, S.619.

% Gans musste freilich vor seiner Beamtung christlich getauft werden. Vgl. Terry Pin-
kard: Hegel. A Biography. Cambridge 2000, S. 530-541. Positiv zu Hegels Haltung zur
Judenemanzipation auch Shlomo Avineri: »A Note on Hegel’s View on Jewish Emanci-
pationg, in: Jewish Social Studies. 25 (1963), S. 145-151. Eine positive Wendung zum
Judentum ist jedenfalls in den spiten Vorlesungen zur Religionsphilosophie festzustel-
len. Vgl. zu Hegels Einfluf auf die jiidische Kultur seiner Zeit auch Norbert Waszek:
»Hegel, Mendelssohn, Spinoza — Beitrige der Philosophie zur Wissenschaft des Juden-
tums. Eduard Gans und die philosophischen Optionen des Vereins fiir Kultur und Wis-
senschaft der Juden«, in: Menora. Jahrbuch fiir deutsch-jiidische Geschichte. 10 (1999),
S. 187-215.

93

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

den der Religion noch hinaus, Hegel etwa spricht gerade in dieser Hin-
sicht von der » Aufhebung« der Religion in Philosophie. Kant hat zwar
auf metaphysische Fundamente des Erkenntnisanspruches weitgehend
verzichtet. Dass aber der kritische Weg »allein noch offen« steht, gilt
nicht nur fiir die theoretische Philosophie. Auch in der praktischen sind
Postulate und Ideen zwar nicht empirisch verifizierbar oder logisch
stringent beweisbar. Aber eine konsistente rationale Alternative zu sei-
ner Moral-, Rechts-, Staats- und Religionsphilosophie schliefit Kant
aus. Eine Pluralitit philosophischer Positionen, die einander nicht als
widerspriichlich betrachten, kann er ebenso wenig anerkennen wie
Fichte und Hegel. Fiir diese ist das philosophische System ein durch
logisch zwingende Schliisse gesichertes Ganzes, das am Ende den An-
fang endgiiltig bestitigt. Fiir den frithen Fichte ist dariiber hinaus der
erste Grundsatz selber im cartesischen Sinne unbezweifelbar gewifs.
Dass ein solcher Wahrheitsanspruch auch gesellschaftliche, sogar
rechtliche und staatliche Anspriiche begriindet, haben Fichte und Hegel
mehr oder minder offen gefolgert. Fichte etwa mit der These der Spit-
philosophie, nur die Synthese von Transzendentalphilosophie und
christlichem Glauben sei mit dem Vernunftrecht vereinbar.?* Hegel
zieht solche praktischen Konsequenzen mit der Behauptung, nur die
spekulative Philosophie sei mit der Rechtsvernunft der konstitutionel-
len Erbmonarchie vereinbar — und begehe kein »crimen laesae majesta-
tis« wie die Konkurrenten.?” Entsprechend kritisiert Hegel in der Vor-
rede der Rechtsphilosophie sogar die »Toleranz« gegeniiber falschen
und staatsgefihrdenden Philosophien wie die seines Antipoden Fries.?
Auf der einen Seite steht bei den Philosophen des Deutschen Idea-
lismus also die Einsicht in die Rechte aller Menschen auf Anerken-

% Etwa in den Grundziigen des gegenwiirtigen Zeitalters und der Staatslehre von 1813
(vor allem SW 1V, 521-600).

¥ Vgl. Rechtsphilosophie §281 (zur Erbmonarchie): »Deswegen darf auch nur die Phi-
losophie diese Majestit denkend betrachten, denn jede andere Weise der Untersuchung
als die spekulative der unendlichen, in sich selbst begriindeten Idee hebt an und fiir sich
die Natur der Majestit auf« — die spekulative Philosophie ist natiirlich die Hegels und
seiner Schule.

3% Vor allem in der Vorrede der Rechtsphilosophie. Wenn dort davon die Rede ist, die
»Toleranz« gegen die Philosophie sei in Zweifel zu ziehen (TW 7, 23), dann ist damit
natiirlich die der Gegner Fries, Schleiermacher etc. gemeint. Vgl. dazu Ludwig Siep:
»Vernunftrecht und Rechtsgeschichte. Kontext und Konzept der Grundlinien mit Blick
auf die Vorrede«, in: Ders. (Hg.): G. W. FE. Hegel, Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Berlin 22005, S. 5-29, vor allem S. 23-28.

94

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

nung. Eine solche wechselseitige Beziehung verlangt eine aktive und
positive Zuwendung zum Anderen, die blofy duldende Toleranz tiber-
steigt. Auf der anderen Seite gibt es bei Kant und im Deutschen Idea-
lismus aber, wie wir gesehen haben, erhebliche Rechtsbeschriankungen
und Hindernisse fiir eine umfassende und gleiche Anerkennung aller
Menschen oder auch nur aller Biirger. Zwischen dem, was die Theorie
der Anerkennung eigentlich verlangt, und dem was Frauen, Angehori-
gen bestimmter Vélker und Religionen, aber auch den Vertretern an-
derer philosophischer Positionen zugestanden wird, besteht offenbar
ein Missverhaltnis.

IV. Griinde fir die Defizite

Wie kommt es zu der Diskrepanz zwischen einer so beschrankten To-
leranz in den behandelten Feldern und der sehr positiven, gehaltvollen
und aktiven Deutung von Anerkennung als, wie etwa Fichte sagt, ein-
zig moglicher verniinftiger Beziehung zwischen Vernunftwesen?

Es geniigt nach meiner Auffassung nicht, dafiir allein auf die Be-
fangenheit dieser Denker in Zeitstromungen hinzuweisen. Zwar ist
nach Hegel jede Philosophie »ihre Zeit in Gedanken gefasst«, aber alle
hier behandelten Philosophen haben neue Entwicklungen ausgelost
und waren in vielem ihrer Zeit voraus — auch in der Anerkennungs-
lehre, wie nicht zuletzt ihre heutige weltweite philosophische Rezep-
tion und Transformation zeigt. Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Philosophen der absoluten Reflexion der Diskrepanz dieser Lehre und
ihrer konkreten Anwendung iiberhaupt nicht bewusst gewesen seien.
Offenbar haben sie die grundlegende Gleichheit aller Menschen fiir
vereinbar gehalten mit einer Hierarchie von Geschlechtern, Vélkern
und Religionen — zumindest im Prozess des historischen Fortschritts.
Diese Hierarchie gerat aber, wie zu sehen war, immer wieder in eine
Spannung auch mit der Gleichheit der Menschenrechte.

Man kann diese Spannungen als Inkonsequenzen kritisieren.
Wichtiger fiir die philosophische Beurteilung erscheinen mir aber zwei
andere Prinzipien dieser Systeme: Subjektivitit und wissenschaftliches
System.

(a) Der Begriff der Subjektivitit und des Selbstbewusstseins soll
sicher das Charakteristische aller Menschen bezeichnen und ihn aufSer-
dem mit hoheren »Subjektivititen, einschliefSlich der gottlichen, ver-

95

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

binden. Uber die Erkennbarkeit der gottlichen Subjektivitit differieren
die Autoren allerdings grundsatzlich. Fiir Kant ist sie iiberhaupt nicht
theoretisch erkennbar, sondern nur moralisch zu postulieren, fiir Fichte
eine notwendige, aber nie ganz zu erfassende Idee. Nur fiir Hegel of-
fenbart sich Gott vollstindig in Geschichte, Religion und Philosophie.

Wichtiger ist fiir unsere Frage, dass in die Vorstellung des Selbst-
bewusstseins eine »evaluative Teleologie« eingeht, die zu einer Hierar-
chie — zumindest einer Entwicklungshierarchie — auch der »faktischen«
Menschen fiihrt. Die zweckmiflige Anlage und die innere »Bestim-
mung« sollen zu einer volligen Selbstdurchsichtigkeit und Autonomie
fithren — bei Kant und Fichte sind das allerdings unabschliefSbare Pro-
zesse. Der Teleologie des Subjekts entspricht zudem eine zweckmifSige
Entwicklung der Natur und der Geschichte, wie ja auch Kant sie trotz
ihrer Unbeweisbarkeit in der theoretischen Philosophie fiir die prakti-
sche Philosophie und fiir die Einheit der Wissenschaften voraussetzt.*
Von dieser natiirlichen und geistigen Hoherentwicklung aus gesehen,
gelangen schon die Geschlechter, vor allem aber die Vélker und Rassen,
nicht gleichméfig zur hochsten Stufe der Subjektivitit. Man muss sie
daher irgendwo »einstufen«. Einzelne mégen sich iiber ihre Stufe er-
heben, aber das Gros ist daran offenbar doch konstitutionell gehindert.

(b) Die zweite Grundvoraussetzung ist die der Philosophie als wis-
senschaftliches System, das einen geschlossenen Beweisgang darstellt
und alternativlos ist. Dieses Systemdenken entwickelt sich im Wesent-
lichen nach Kant, aber auch Kant ist sich der Alternativlosigkeit der
kritischen Philosophie gewiss. Es ist eine Weiterentwicklung des neu-
zeitlichen »more geometrico« Ideals, allerdings in einer Weise, die der
Komplexitit und Mannigfaltigkeit der Formen des menschlichen Wis-
sens und Handelns in viel héherem Mafle Rechnung trdgt als im
17. Jahrhundert. Wenn dieses Systemideal mit einer von Kant iiber
Fichte bis Hegel zunehmend epistemisch-anspruchsvolleren Form der
Geschichtsphilosophie verbunden wird, dann wird auch die historische
Einordnung der Vélker, Religionen und Philosophien anscheinend
»zwingend«.

Dass sich die Neutralitit rechtlicher Beziehungen einerseits und

3 Vgl. dazu Ludwig Siep: »Das Recht als Ziel der Geschichte. Uberlegungen im An-
schlu3 an Kant und Hegel, in: Christel Fricke, Peter Konig, Thomas Petersen (Hgg.):
Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel iiber Denken, Erkennen und Handeln. (Fried-
rich Fulda zum 65. Geburtstag). Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355-379.

96

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

die Anspriiche auf letzte Wahrheiten nicht ausschliefSen, ist ein auch
heute noch giiltiger Anspruch. Die Gewaltlosigkeit und die Herrschaft
verniinftiger Gesetze iiber gleiche und autonome Wesen ist ein Wert,
der Rechtsanspriiche auch fiir Menschen garantiert, denen ihre Mit-
biirger grundlegende Irrtiimer iiber Welterkldrung, Religion oder Mo-
ral unterstellen. Das gehort zu den Grundiiberzeugungen, die sich von
der Aufklarung bis heute zunehmend durchgesetzt haben. Wie stabil
eine solche Toleranz bei absoluten Gewissheiten ist, wurde allerdings
schon im Deutschen Idealismus diskutiert. Vor allem die Unterord-
nung von Staat und Recht unter religivsen Glauben fiithrt nach Hegel
zu einem den Staat zerstorenden Fanatismus (Rechtsphilosophie,
§270). Folglich muss die Unterordnung der Religionsgemeinschaften
unter den staatlichen Rechtszwang garantiert werden — notfalls mit
diesem Zwang selber.

Durch die sozialen und rechtlichen Konsequenzen, die sich aus
dem Letztbegriindungsanspruch der Philosophien des Deutschen Idea-
lismus fiir die Grade der Toleranz und Anerkennung gegentiber ande-
ren Geschlechtern, Rassen, Religionen und Philosophien ergeben, wird
die »saubere« Trennung zwischen theoretischen Wahrheiten und
rechtlichen Beziehungen aber in Frage gestellt. Ist ein solcher hoher
philosophischer Begriindungsanspruch mit rechtlicher Toleranz, ja
mit demokratischem Pluralismus, wie er heute verstanden wird, ver-
einbar? Oder muss der Demokratie der Primat vor der philosophischen
Wahrheit eingerdumt werden, wie etwa Richard Rorty das gefordert
hat?40

Zu dieser gewichtigen Frage kann hier nur eine kurze skizzenhafte
Antwort gegeben werden. Um den Vertreter eines anderen Glaubens
und einer anderen philosophischen Weltanschauung als gleichberech-
tigt im positiven Sinne zu betrachten, ihn also anzuerkennen in allen
Schattierungen dieses Begriffs, die Fichte und Hegel unterschieden ha-
ben, muss man denken konnen, dass er ebensoviel oder mehr Wahrheit
besitzt als man selber. Dazu gehort das Bewusstsein, dass die Alterna-
tiven zu der eigenen philosophischen, moralischen, religitsen Position
nicht schlechthin widerspriichlich sind. Dieser Anspruch passt aber
nicht zu Systemphilosophien des absoluten Wissens — wohl auch nicht

# In vielen seiner Schriften, vgl. etwa: »Der Vorrang der Demokratie vor der Philoso-
phie, in: Richard Rorty: Solidaritit oder Objektivitit. Stuttgart 1988, S. 82-125.

97

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

zu Transzendentalphilosophien eines strikten Apriorismus oder einer
alternativlosen »Metaphysik der Sitten« wie die kantische.

All diese Philosophen wollen beweisen, dass die Ablehnung ihrer
Prinzipien und Folgerungen in Widerspriiche fithrt. Das bedeutet ja
Letztbegriindung: Alternative Annahmen sind widerspriichlich. Je-
manden einschlieSlich seiner handlungsleitenden Uberzeugungen zu
bejahen, wenn man diese Uberzeugungen fiir widerspriichlich halt, ist
nur sehr eingeschriankt moglich — eben nur im Sinne einer passiven
Duldung und sozusagen kopfschiittelnden Hinnahme.*' Das reicht fiir
eine demokratische Bildung gemeinsamer Uberzeugungen iiber das fiir
alle »Niitzliche« und »Gerechte« nicht aus.*2

V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften

Wir haben gesehen, dass der Deutsche Idealismus eine systematisch
hochst »anspruchsvolle« Konzeption der Anerkennung entwickelt hat.
In der Durchfithrung ist aber dieses Programm nur unzureichend
verwirklicht worden. Durch die Geschichtsteleologie werden die Un-
terschiede zwischen Kulturen und Religionen auf einer Skala des Uber-
holten bzw. Fortgeschrittenen festgelegt. Die Auszeichnung natiir-
licher Differenzen, wie der der Geschlechter, als begrifflicher bzw.
zeitlos-prinzipieller, fithrt zu unterschiedlichen Rechten, sozialen Rol-
len und entsprechender Wertschiatzung fiir Manner und Frauen. Fiir
die Grundlagen wird transzendentale bzw. begrifflich-ontologische
(im Sinne Hegels) Notwendigkeit beansprucht.

Gewiss verdanken wir diesen Theorien Einsichten in Strukturen
und Stufen der Anerkennung, die von bleibendem Wert sind. Aber sie
sind mit Defiziten verbunden, die heute fast unbegreiflich erschei-

41 Daher sind auch die Anspriiche problematisch, fiir die Menschenwiirde des Grund-
gesetzes seien nur christliche oder theistische Begriindungen widerspruchsfrei moglich.
Vgl. etwa Robert Spaemann: »Seine theoretische Begriindung findet der Gedanke der
Menschenwiirde und ihrer Unantastbarkeit allerdings nur in einer metaphysischen On-
tologie, d.h. in einer Philosophie des Absoluten. Darum entzieht der Atheismus dem
Gedanken der Menschenwiirde definitiv seine Begriindung und so die Méglichkeit theo-
retischer Selbstbehauptung in einer Zivilisation« Robert Spaemann; »Uber den Begriff
der Menschenwiirde«, in: Ernst-Wolfgang Bockenférde u. Robert Spaemann (Hgg.):
Menschenrechte und Menschenwiirde. Stuttgart 1987, S. 313.

# Zu diesen wesentlichen Titigkeiten des »politischen Lebewesens« vgl. Aristoteles,
Pol. I (1253 a 10-15).

98

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

nen,* und die nicht einfach auf Zeitgebundenheit zuriickgefiihrt wer-
den kénnen. Daher soll im Folgenden versucht werden, in einer eher
historisch-phanomenologischen Einstellung Stufen der Anerkennung
zu charakterisieren. Dass es sich dabei um Formen richtigen und wert-
vollen sozialen Verhaltens handelt, lasst sich weitgehend mit kollekti-
ven historischen Erfahrungen rechtfertigen. Sie haben aber offenbar
etwas dem Menschen Zugehoriges, seinen wesentlichen Moglichkeiten
Entsprechendes zutage gefordert, das nicht mehr mit guten Griinden
aufgegeben werden kann.*

Anerkennung zwischen Menschen hat Abstufungen. Nicht jeden
kann man auch emotional bejahen, viele bleiben einem unsym-
pathisch, manche lehnt man ab, konkurriert mit ihnen oder bekampft
sie. Gelegentlich hilt man sie fiir gefahrlich und versucht, ihren Ein-
fluss zu begrenzen. Aber man kann sich in ihnen immer noch wieder-
erkennen, ihre Motive, Ziele, Wiinsche verstehen. Wenn die Aus-
einandersetzung mit ihnen »lohnen« soll, dann muss man sie als
einen ernsthaften Gegner ansehen, als jemand, der mit einem selber
grundsitzlich auf der gleichen Stufe steht. Die Bestitigung durch je-
mand, den man wie ein Tier »abrichtet«, ist wertlos — das hat schon
Hegel in seiner beriihmten Analyse des »Herr-Knecht-Verhiltnisses«
gezeigt. Man muss schon zum Zweck der eigenen Anerkennung den
anderen respektieren, darf ihn nicht erniedrigen oder zwingen, die ei-
genen Wiinsche zu erfiillen. Aber das schuldet man ihm auch, weil
man sonst seinem Menschsein und seiner Individualitit nicht gerecht
wird. Daher ist das gréfSte Ubel die Folter oder Erpressung zur Erfiil-
lung der eigenen Lust oder Willkiir.

Aufgrund solcher Erfahrungen — durchaus gestiitzt durch die Er-
kenntnisse der Philosophen der Aufklarung und des Deutschen Idealis-
mus — haben die Menschen gelernt, ihre Beziehung auf die Basis glei-
chen Rechts zu stellen. Das schlief3t allerdings auch einen gemeinsamen
Willen ein, denjenigen, der sich an die Spielregeln des wechselseitigen
Respekts nicht hilt, zu ihrer Einhaltung zu zwingen — durch unpar-
teiische Dritte, die sich selber streng an Regeln halten. In die »Grund-
solidaritdt« der wechselseitigen Bejahung der Menschen schlieflen wir

# Vgl. vor allem Brumlik (Anm. 26) und Hentges (Anm. 19).

# Dass durch menschliche Titigkeit (Denken, Erfahren, kiinstlerische Tatigkeit) etwas
erkennbar, praktizierbar oder geniefbar wird, was zugleich unabhingig von diesen Ta-
tigkeiten existiert (»entdeckt« wird), ist schon in Hegels Logik des Setzens und Voraus-
setzens antizipiert.

99

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

auch diejenigen Mitglieder ein, die zu selbstindigen Leistungen geisti-
ger oder korperlicher Art kaum oder gar nicht in der Lage sind.

Auf dieser Stufe der »Lerngeschichte« der Menschheit kann man
folgende Stufen der Anerkennung unterscheiden:

(1) Zunichst bedeutet Anerkennung, die Integritit des anderen zu
achten, ihn als einen Menschen mit grundsatzlich gleichen Gefiihlen
und Bediirfnissen zu sehen. Also ihn nicht willkiirlich zu verletzen
(physisch oder psychisch) oder gar zu »zerstéren« — auch nicht im Um-
weg iiber die Bekimpfung von Gruppen. Von vielen Fanatikern wird ja
heute der Ausschluss aus der wechselseitigen Anerkennung der Men-
schen dadurch verdeckt, dass man ihn mit einer Gruppe von »Bdsen«
identifiziert, die man kollektiv glaubt bekdmpfen und zerstoren zu diir-
fen. Das beginnt schon damit, dass man Symbole (z.B. Fahnen) solcher
Gruppen 6ffentlich zerstort.

(2) Auf der nichsten Stufe bedeutet es, den Anderen oder die An-
dere nicht auszusondern, herabzustufen, zu diskriminieren. Auch nicht
dadurch, dass man ihn zu Gruppen, Rechten, Giitern nicht zulasst,
nicht einschliefSt oder nicht daran beteiligt. Das gilt wieder in unter-
schiedlicher Weise: Es gibt Prozesse und Aktivititen, die allen fiir ihre
Bediirfnisse (auch nach Anerkennung) und Rechte zuginglich sein
miissen. Das sind »offentliche« Mittel und Rechte — von den Verkehrs-
mitteln bis zum Wahlrecht. Es gibt aber auch »private« Aktivitdten und
Gruppen, bei denen Zugangsbeschrinkungen legitim und die entspre-
chenden Giiter nur auf diese Weise zu erlangen sind (Familie, Vereine,
Freundschaften). Menschen aus bestimmten derartigen Gruppen aus-
zuschlieflen, setzt aber voraus, dass sie Zugang zu anderen haben —
vollige Isolation fiihrt zur Zerstérung.

(3) Eine weitere Stufe der Anerkennung besteht darin, jemanden,
der nicht von vornherein, d. h. aufgrund seiner Herkunft, seiner Um-
gebung oder seines Glaubens, zu einem selbst gehort, in den eigenen
Umbkreis aufzunehmen. Und zwar in Wahrung seiner Fremdheit und
im Verstehen, dass er (sie) zugleich anders und in grundsitzlichen Din-
gen gleich mit mir ist. Solches Zulassen heifSt Toleranz. Auch Toleranz
kann verschiedene Stufen haben: Vom bloflen Ertragen bis zum positi-
ven Interesse daran, was der andere einem an Maoglichkeiten des
Menschseins erdffnet.

(4) Auf der Stufe positiver Toleranz muss ich den Anderen bereits
unterstiitzen, ihm helfen, seine Bediirfnisse zu erfiillen, seine Mog-
lichkeiten zu entfalten. Das kann auch indirekt und anonym gesche-

100

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

hen: durch (staatlich erhobene) Steuern, durch Unterstiitzung von
Hilfsmafinahmen, Bildungseinrichtungen etc. Aber man muss auch
personlich dazu bereit sein, wenn man etwa aktuell Zeuge einer Notsi-
tuation wird. Diese Form von Anerkennung nennt man Solidaritdt.

(5) Wenn solche Unterstiitzung mit wechselseitiger Schitzung
und Zuneigung verbunden ist, dann kann sie zur Freundschaft werden.
Es muss sich dabei nicht nur um private Freundschaften handeln. Auch
das bewusste Teilen einer gemeinsamen Geschichte und die Unterstiit-
zung fiir 6ffentliche Einrichtungen kann eine Form der Freundschaft
sein (Biirgerfreundschaft), wie schon Aristoteles sie fiir den Zusam-
menhalt der Polis gefordert hat.*

(6) Die umfassende Form des Anerkennens ist nicht nur das Inte-
resse an der bereichernden Andersheit des Anderen, sondern die Ver-
bindung verschiedener Horizonte bei einem gemeinsamen Werk. Da-
fiir muss es gemeinsame Wertungen und Uberzeugungen geben,
sowohl hinsichtlich von Fakten und Griinden wie hinsichtlich von Gii-
tern und der Bedeutung von Aufgaben. Aufgaben dieser Art konnen
private, familidre, berufliche und soziale Aufgaben sein. Es kann sich
auch um staatliche und {iberstaatliche Aufgaben zur Erhaltung von
Giitern oder gar zur Verbesserung des Loses bestimmter oder aller
Menschen handeln. Das umfangreichste und schwierigste Werk
scheint heute die Erhaltung und Forderung eines sozialen und natiirli-
chen »Kosmos« zu sein: Eines sozialen Kosmos, in dem eine Vielfalt
von Kulturen und deren Mischungen sich wechselseitig beférdern,
statt zusammen zu stofSen oder einander zu iiberwiltigen. Also einer
sozialen Wohlordnung, in der sozusagen die Kirchtiirme und Minaret-
te nicht in den Himmel wachsen, die Glocken und Gebetsrufe sich nicht
tiberténen etc. Fast ebenso schwierig ist die Erhaltung eines natiirli-
chen »Kosmosg, in dem mannigfaltige Formen, Landschaften, Arten,
Individuen existieren und gedeihen, ohne der Monotonie aufgrund von
Verstidterung, Verkehrssystemen oder industrieller Landwirtschaft
(incl. geklonter Serientiere) zum Opfer zu fallen.

Hier gibt es eine Vielfalt von kulturellen Traditionen der Vorstel-
lung eines mannigfaltigen natiirlichen und kulturellen Kosmos’, die
ins Gesprich gebracht und zur Grundlage gemeinsamen Handelns ge-
macht werden kénnen. Monopole, Dominanzen, Ausschliisse gegen-

# Vgl. Aristoteles, Eth. Nic., 1161 a 10ff.
4 Vgl. Ludwig Siep: Konkrete Ethik. Frankfurt/M. 2004.

101

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

iiber natiirlichen und kulturellen Formen wirken auf die Fihigkeiten
zur Anerkennung der Individuen zuriick. Aber die Anerkennung des
anderen Menschen, der Verzicht auf Gewalt und Dominanz, ist umge-
kehrt eine Voraussetzung dafiir, in einer reichhaltigen, mannigfaltigen
sozialen und natiirlichen Welt zu leben.

Zwischen beidem, der Anerkennung von Individuen und der von
kulturellen Lebensformen und Gruppen kann es aber zum Konflikt
kommen. Innerhalb mancher Kulturen, vor allem mit traditionalen
Hierarchien und mit Vorstellungen von Ehre oder Schande, werden
Individuen nach wie vor wegen ihres Geschlechtes oder Alters dis-
kriminiert oder gewaltsam behandelt. In strikten Religionsgemein-
schaften wird immer noch das Recht des Individuums auf eigene Uber-
zeugung, die Wahl der eigenen Lebensfiihrung einschlieflich der
Kleidung, das Recht auf Kritik religidser Autorititen und das Recht
auf Verlassen der Glaubensgemeinschaft bestritten. In »heroischen«
Kulturen gilt der Kampf, die Eroberung, auch das Martyrium als Wert,
der die Misshandlung anderer und das bedenkenlose Opfer des eigenen
Lebens rechtfertigt. In autoritiren Staaten gilt die freie Meinungs-
duflerung und die Kritik an der »nationalen« Politik und ihren Tragern
als zersetzend, illoyal usw. Das sind sicher noch nicht alle Fille, in de-
nen Anspriiche der Individuen auf Anerkennung eigener Rechte und
Entfaltungsmoglichkeiten unterdriickt werden.

Meine These zu diesem Problem ist, dass die Anerkennungsstufen
1 bis 3, also Respekt vor der Integritit des anderen, Nicht-Diskriminie-
rung und Toleranz alle Menschen einander schulden und sie auch von
Gruppenanspriichen? nicht {iberwogen werden kénnen. Auch auf ein
gewisses Maf an Solidaritdt haben alle Menschen Anspruch. Hohere
Mafle der wechselseitigen Unterstiitzung, der Freundschaft und des
Zusammenwirkens an gemeinsamen Aufgaben sind aber sozusagen
»verdienstliche Pflichten«. Man kann zu ihnen so lange nicht rechtlich
gezwungen werden kann, wie Vernachlissigung nicht zu manifesten
Schiden bei vielen Menschen fiihren (wie etwa bei Klimaverianderun-
gen oder globalen Wirtschaftsprozessen). Zu Freundschaft und Enga-
gement kann man auch Gruppen und ihre Mitglieder nicht rechtlich

¥ Zu unterschiedlichen Arten Von Gruppenrechten vgl. Thomas Pogge: »Gruppenrech-
te von Minderheiten, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz? Hand-
buch iiber Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/Miinchen 2001, S. 188—
196.

102

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

zwingen, obwohl sie fiir das Gedeihen einer vielfiltigen Gesellschaft
notig sind.

Welche Rechte der Individuen kénnen dann notfalls fiir den Erhalt
und das Gedeihen von ethnischen, kulturellen und religiosen Gruppen
eingeschrinkt werden? Es konnen nicht diejenigen sein, die sie fiir den
Erhalt ihrer korperlichen und psychischen Integritit, ihres Zugangs zu
grundlegenden Rechten und Entfaltungsmoglichkeiten und fiir die Un-
terstiitzung gegen Not und Leiden benétigen. Eingeschriankt werden
kénnen aber Mitwirkungsrechte sowohl in privaten wie in 6ffentlichen
Einrichtungen. So kann die Gleichheit der Stimmen bei der Wahl zu-
gunsten von Minderheiten eingeschriankt werden.*® In Féllen homoge-
ner Kulturen in bestimmten Gebieten kann auch politische Selbst-
bestimmung berechtigt sein. Das ist aber gegen die Rechte der
dadurch entstehenden Minderheiten abzuwigen. Auch einige der akti-
ven Wahlméglichkeiten fiir die Verwirklichung von Lebensplinen, wie
die Wahl einer Schule und der Kleidung bei offentlichen Aufgaben
konnen eingeschrinkt werden. Fiir die Mehrsprachigkeit in einem
Staat oder Staatsgebiet kann man das Erlernen und Sprechen bestimm-
ter Sprachen vorschreiben.*

Ganz generell kann man also sagen, dass es einen Kern von Rech-
ten bzw. » Anerkennungsanspriichen« gibt. Er kann nicht durch die An-
spriiche von Gruppen iiberwogen werden, durch ihre eigenen Mitglie-
der, durch andere Gruppen und durch den Staat anerkannt und
gefordert zu werden. Vielmehr miissen Gruppen ihre eigenen Traditio-
nen und Normen an die Bedingungen der Anerkennung dieser indivi-
duellen Anspriiche anpassen. Auf Gewalt, Diskriminierung und Into-
leranz gegen Individuen hat keine Tradition mehr einen Anspruch.

4 Pogges Ablehnung solcher gruppenstatistischer Rechte kann ich nicht teilen. Dass
z.B. bestimmte Minorititen von Sperrklauseln bei Wahlen (Prozentklauseln) aus-
genommen sind, scheint mir nicht grundrechtswidrig. Vgl. Thomas Pogge: »Gruppen-
rechte von Minderheiten«, in: Matthias Kaufmann (Hg.): Integration oder Toleranz?
Handbuch iiber Minderheiten als philosophisches Problem. Freiburg/Miinchen 2001,
S. 191.

# Vgl. Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Aus d.
Amerikanischen v. Reinhard Kaiser. Frankfurt/M. 1992, S. 47f. Ab wann eine solche
Mebhrsprachigkeit konstitutionell gefordert ist oder durch die traditionelle oder ein-
zufithrende Landessprache ersetzbar ist, kann nur in einem schwierigen Abwigungs-
prozess entschieden werden. Sicher sind dabei auch friedliche Kimpfe von Gruppen
um Rechte und Einfluss notwendig. Vgl. Axel Honneth: Kampf um Anerkennung.
Frankfurt 1992.

103

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ludwig Siep

Wie kann man solche Priorititsordnungen von » Anerkennungs-
anspriichen« begriinden? Wir haben zwei der méglichen Begriindun-
gen gesehen. Die erste, diejenige Kants, Fichtes und Hegels, setzt eine
rationalistische Tradition der Philosophie fort, die in Europa zumin-
dest seit den Griechen versucht hat, ethische und rechtliche Normen
aus der Vernunft herzuleiten und fiir diese Ableitung eine alternativ-
lose Denknotwendigkeit zu beanspruchen. Vernunft wird dabei im Ge-
folge von Descartes und Kant mit Subjektivitit und Selbstbewusstsein
verbunden. Das bedeutet, dass die Begriindungen von Moralitit, Recht
und Staatsordnung auf notwendigen Bedingungen des Bewusstseins
basieren.

Die andere, im letzten Teil skizzierte Begriindung beruht auf
schwicheren, nicht »letztbegriindeten« Annahmen iiber Eigenschaften
des Menschen und kulturgeschichtliche Erfahrungen. Wer sie nicht
teilt, dem kann man die Erfahrungen und die darin »entdeckten« an-
thropologischen Fakten zu vermitteln versuchen. Diese wechselseitige
Mitteilung und Verstindigung kann natiirlich schon innerhalb eines
Volkes, erst recht aber zwischen verschiedenen Voélkern und Kulturen
schwierig sein. Die andere, rationalistische Begriindung wird aber auch
nicht leicht an alle sozialen Schichten und religiésen Gruppen zu ver-
mitteln sein.

Ich lasse hier offen, welche Begriindung letztlich starker und wel-
che fiir »gewdShnliche« Menschen auch auflerhalb von Wissenschaft
und Philosophie tiberzeugender ist. Die erste hat, jedenfalls in ihrer
historisch aufgetretenen Form, bedeutende Schwierigkeiten, kulturelle
und religiose Vielfalt als einen eigenen Wert und ein Recht von Indivi-
duen und Gruppen zu rechtfertigen. Eine Vielfalt von Traditionen und
Lebensformen erhéht aber einerseits die Wahlfreiheit der Individuen
und damit den »Wert« ihrer Freiheit. Andererseits ermoglicht die Sta-
bilitdit und das Ansehen von Gruppen auch die Anerkennung besonde-
rer Lebensformen. Damit entlastet sie das Individuum ein Stiick weit
von eigenen Leistungen, moglicherweise von Uberforderungen.

Aber die Anspriiche der Individuen auf Nicht-Diskriminierung
und Rechtsgleichheit kénnen nach beiden Begriindungsformen nicht
hinter traditionellen Sitten und Hierarchien zuriickstehen. Auf die
Stufen der Anerkennung von der Gewaltlosigkeit iiber die Nicht-Dis-
kriminierung bis zur Toleranz und zu elementaren Formen der Solida-
ritdt kann nicht verzichtet werden, auch nicht zugunsten des gegen-
seitigen Respekts der Kulturen. Freundschaft, aktive Solidaritit und

104

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute

Zusammenwirken an gemeinsamen Aufgaben sind zwar nicht in der
gleichen Weise rechtlich erzwingbar. Aber ohne sie wird das Werk des
Zusammenlebens in einer Gesellschaft der gegenseitigen Bereicherung
von »Andersheiten« und in einer Natur der gedeihlichen Entwicklung
einer Mannigfaltigkeit von Arten und Formen nicht gelingen. Und das
wird am Ende auch wieder auf den gewaltlosen, toleranten und res-
pektvollen Umgang der Individuen miteinander zuriickschlagen.

105

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 2
von »gestern« nach »heute«

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)
Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Uberlegungen zur Toleranzdebatte

Als Aleida Assmann und ich vor iiber 20 Jahren den Schriftsteller Emi-
le Cioran in Paris trafen, erkldrte er uns mit grofster Entschiedenheit,
dass in 20 Jahren aus Notre Dame eine Moschee geworden sein wiirde.
Die Prophezeiung ist zwar nicht eingetroffen, aber die Angste, die hin-
ter dieser Aussage standen, haben sich enorm verstirkt. Der Westen
hat Angst vor dem Islam. Er fiirchtet, dass die Einwanderer eine Assi-
milation an die Leitkultur! des Gastlandes verweigern und empfindet
diese Verweigerung als Bedrohung. Nicht nur, dass die muslimischen
Einwanderer, indem sie an ihrer Sprache, Religion und Identitit fest-
halten, eine Parallelgesellschaft bilden, anstatt sich der Gesellschaft des
Landes zu integrieren, sie hingen auch noch einer Religion an, die den
Hass auf das Gastland wie auf alle Ungldubigen predigt. Umgekehrt
fithlen sich die Einwanderer durch den Zwang zur Assimilation und
Integration in ihrer Identitdt bedroht. Dafiir geniigt der Hinweis auf
den tiirkischen Ministerprisidenten Erdogan, der Assimilation als Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit bezeichnete. Es handelt sich um zwei
Formen von Intoleranz, die hier aufeinander prallen. Die einen er-
tragen keine Minarette im Stadt- und keine verschleierten Frauen im
Strafenbild, die anderen ertragen die Zumutung nicht, sich den west-
lichen Werten und Traditionen anpassen zu miissen.

Als Historiker fiihlt man sich immer herausgefordert, nach Paral-
lelen in der Vergangenheit zu suchen. Mich erinnert dieses Bild stark
an die Darstellung, die die beiden ersten Makkabéerbiicher von der
Lage in Paldstina unter den Seleukiden im zweiten Viertel des 2. Jahr-

! Den Begriff »Leitkultur« hat Bassam Tibi geprigt mit Bezug auf einen europaischen
»Wertekonsens«: Bassam Tibi, Leitkultur als Wertekonsens — Bilanz einer missgliickten
deutschen Debatte, In: Aus Politik und Zeitgeschehen (Das Parlament), B 1-2/2001,
S.23-26. Erst durch Friedrich Merz ist der Begriff dann im nationalkulturellen Sinne
verengt worden.

109

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

hunderts v. Chr. geben. Ob und in welchem MafSe diese Darstellung der
historischen Wirklichkeit entspricht, lasse ich einmal dahingestellt;
auch als Literatur ist sie eindrucksvoll genug. Dieser Darstellung zufol-
ge war die damalige Lage von denselben zwei Intoleranzen bestimmt,
die sich heute in Europa gegeniiberstehen.? Auf der einen Seite stand
der Seleukidenherrscher Antiochus IV. Epiphanes, der in seinem Reich
die hellenische Lebensform als allgemeine Leitkultur einfiithren wollte
und den Juden bei Todesstrafe verbot, ihre Religion auszuiiben?; auf
der anderen Seite stand der Rebell Jehuda Makkabi, der mit Feuer und
Schwert gegen alle vorging, die fiir die hellenische Leitkultur optiert
und die viterlichen Gesetze verlassen hatten. Nulltoleranz also auf bei-
den Seiten. Antiochus brachte im Verein mit den assimilierten Juden
alle frommen Juden um, die sich der neuen Ordnung nicht fiigen woll-
ten, und die frommen Juden brachten unter Fithrung von Yehuda Mak-
kabi (iiber den heroischen Freiheitskampf gegen Antiochus hinaus) alle
assimilierten Juden um und machten ihre Stidte dem Erdboden gleich.
Ohne allzu grofle Phantasie kann man Antiochus IV. oder vielmehr das
Bild, das 1 Makk von ihm zeichnet, mit der Intoleranz einer unserer
sikularen oder christlichen Gesellschaften gegeniiber dem Islam zu-
sammenbringen, die keine integrationsunwilligen Parallelgesellschaf-
ten dulden, und Yehuda Makkabi mit der Intoleranz eines islamisti-
schen, zur Gewalt gegen den sikularen Westen aber vor allem gegen
Kollaborateure und Abtriinnige aufrufenden Staatschefs oder Banden-
fithrers.

Am Ende der makkabiischen Aktionen steht die Errichtung des
ersten theonomen jiidischen Gottesstaats, der Theokratie, die Josephus
Flavius als spezifisch jiidische Errungenschaft rithmt. Das ist es, was die
Makkabier anstrebten, was ihre Aktionen iiber den Charakter einer
Widerstandsbewegung und eines Guerillakriegs hinaushebt und was
sie den modernen Djihadisten so dhnlich macht. Religionskriege sind
Biirgerkriege. Sie zielen nicht (zumindest nicht in erster Linie) auf Er-

2 Elias Bickermann, Der Gott der Makkabder. Untersuchungen iiber Sinn und Ur-
sprung der makkabdischen Erhebung, Berlin 1937; Martin Hengel, Judentum und Hel-
lenismus. Studien ihrer Begegnung unter besonderer Beriicksichtigung der Situation
Palistinas bis zur Mitte des 2. Jh. v. Chr,, 3. Auflage Tiibingen 1988; Erich Gruen, Heri-
tage and Hellenism. The Reinvention of Jewish Tradition, Berkeley 1998.

3 Steven Weitzmann, »Plotting Antiochus’s Persecution, in: JBL 123.2, 2004, 219-234,
hat allerdings die Historizitit des Religionsedikts mit vollem Recht angezweifelt.

110

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

oberung, Machtgewinn und Bereicherung, sondern auf die politische
Verwirklichung des gottlichen Willens. Dazu gehort vor allem auch
die Idee der Reinheit, das puritanische Element, das schon bei den
Makkabiern sehr ausgeprigt hervortritt. Was sie betreiben, sind reli-
giose Sduberungsaktionen. Dazu gehort nicht nur die Reinigung des
Tempels, sondern auch die Zwangsbeschneidung der Juden, die in teil-
weiser Assimilation an den koinos bios, die allgemeine moderne Le-
bensweise, unbeschnitten geblieben waren. Dazu gehort vor allem aber
die Ausrottung der vollkommen assimilierten Juden.*

Judas Makkabaus hat namlich, wenn man dem 1. Makkabderbuch
glauben will, das Leben ganzer jiidischer Stadte ausgeldscht, die sich
dem Hellenismus assimiliert hatten. Diesen Krieg hat er nach einem
heiligen Drehbuch gefiihrt, dem im 20. Kapitel des Deuteronomium
festgelegten Kriegsrecht. Dort wird zwischen einem normalen und
einem Vernichtungskrieg unterschieden. Normale Kriegsregeln gelten
fiir weit entfernte Stidte und sehen vor, ihnen Unterwerfung oder Er-
oberung anzubieten, wobei im Fall der Eroberung die wehrhaften Man-
ner erschlagen und die Frauen und Kinder versklavt werden. An den
kanaandischen, d.h. heidnischen Stidten im Gelobten Land aber soll
der Bann vollstreckt werden:

Aus den Stddten dieser Volker jedoch, die der Herr, dein Gott, dir als Erb-
besitz gibt, darfst du nichts, was Atem hat, am Leben lassen. Vielmehr sollst
du an den Hetitern und Amoritern, Kanaanitern und Perisitern, Hiwitern
und Jebusitern den Bann vollstrecken, so wie es der Herr, dein Gott, dir zur
Pflicht gemacht hat, damit sie euch nicht lehren, alle Greuel nachzuahmen,
die sie begingen, wenn sie ihren Gottern dienten, und ihr nicht gegen den
Herrn, euren Gott, siindigt. (Dt 20, 15-18).

Das bedeutet, dass nichts Lebendiges am Leben gelassen und keine
Beute gemacht werden darf, sondern alles verbrannt werden muss.
Die gleiche Behandlung schreibt das 13. Kapitel des Deuteronomiums
fiir die Stidte vor, die vom Gesetz abgefallen sind und sich wieder der
kanaandischen Lebensweise angeschlossen haben.

Wenn du aus einer deiner Stidte, die der Herr, dein Gott, dir als Wohnort
gibt, erfihrst: Niedertrichtige Menschen sind aus deiner Mitte herausgetre-
ten und haben ihre Mitbiirger vom Herrn abgebracht, indem sie sagten: Ge-

* Die moderne internationale Kultur, »ho koinos bios« (Flavius Josephus), wurde nicht
als speziell griechisch, sondern als allgemein heidnisch wahrgenommen und teils ange-
strebt, teils bekdmpft.

111

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

hen wir, und dienen wir anderen Gottern, die ihr bisher nicht kanntet!, wenn
du dann durch Augenschein und Vernehmung genaue Ermittlungen ange-
stellt hast und sich gezeigt hat: Ja, es ist wahr, der Tatbestand steht fest, dieser
Greuel ist in deiner Mitte geschehen, dann sollst du die Biirger dieser Stadt
mit scharfem Schwert erschlagen, du sollst an der Stadt und an allem, was
darin lebt, auch am Vieh, mit scharfem Schwert den Bann vollstrecken.

Alles, was du in der Stadt erbeutet hast, sollst du auf dem Marktplatz
aufhdufen, dann sollst du die Stadt und die gesamte Beute als Ganzopfer fiir
den Herrn, deinen Gott, im Feuer verbrennen. Fiir immer soll sie ein
Schutthiigel bleiben und nie wieder aufgebaut werden. Von dem, was dem
Bann verfallen ist, soll nichts in deiner Hand zuriickbleiben, damit der Herr
von seinem glithenden Zorn ablidsst und dir wieder sein Erbarmen schenkt,
sich deiner annimmt und dich wieder zahlreich macht, wie er es deinen Vi-
tern geschworen hat fiir den Fall, dass du auf die Stimme des Herrn, deines
Gottes, horst, auf alle seine Gebote, auf die ich dich heute verpflichte, ach-
test und tust, was in den Augen des Herrn, deines Gottes, richtig ist. (Dt 13,
13-19)

Der eigentliche Zielpunkt der biblischen Polemik ist nicht das »frem-
de« Heidentum, also Agypten oder Babylonien, sondern Kanaan, das
Heidentum im eigenen Lande. Aus den Vorschriften, wie mit den Ka-
naaniern zu verfahren ist, spricht der gleiche Puritanismus, den Judas
Makkabéus dann praktiziert. Man darf mit ihnen keine Biindnisse
schlieflen, man darf sich nicht mit ihnen verschwigern, man darf sie
nicht verschonen, sondern muss sie und ihre Kultstitten ausrotten,
damit sie einem nicht zum Fallstrick werden, zur Quelle der Verfiih-
rung, der Anstiftung oder geradezu Ansteckung: »Sonst konnten sie
dich zur Siinde gegen mich verfiihren, so dass du ihre Gétter verehrst;
denn dann wiirde dir das zu einer Falle.« (Ex 23, 31f.) Das heif$t im
Klartext: ihr sollt das Heidentum in euren Reihen ausrotten. Judas
Makkabius und seine Anhinger sehen in der entstehenden hebrii-
schen Bibel, der »Schrift«, bereits die hochverbindliche Kodifizierung
des Willens Gottes, den es mit allen Kriften zu vollstrecken gilt. Darin
sehe ich ein fundamentalistisches Prinzip, das nach meinem Eindruck
bereits in der makkabéischen Intoleranz wirksam ist.

Beim Deuteronomium handelt es sich um die Verfassung eines
Gottesstaats, der sich die assyrische Staatsidee zum Modell nimmt.
Aus dem Bund, den der Gott Assur mit dem assyrischen Konig
schlief3t, wird der Bund zwischen Gott und dem Volk Israel, aus dem
Treueschwur, den das Volk und die Vasallen dem Kénig leisten miissen,
wird die Liebe und Treue, die Gott von seinem Volk verlangt. Damit

112

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

zieht auch die assyrische Intoleranz gegen Rebellion und Abtriinnig-
keit in die neue Religionsform ein.> Der Bundesgott ist ein eifernder
Gott, der eifersiichtig iiber die Treue seines Volkes zu ihm und seinem
Gesetz wacht. Das zeigt sich bereits in der Episode des Goldenen Kal-
bes, als die Israeliten schon abtriinnig werden und anderen Gottern
nachgehen, bevor sie Gesetz und Biindnis tiberhaupt empfangen ha-
ben. Dreitausend Mann werden zur Strafe hingeschlachtet. Spiter, als
die Israeliten in Moab mit den Moabiterinnen schliefen und dem Baal
Peor huldigten, vertilgte Jahweh 24000 Mann durch die Pest und lief3
sich erst verschnen, als Pinchas den Simri und seine midianitische Ge-
liebte auf ihrem Liebeslager mit seinem Speer durchbohrte. Diesen
Pinchas nahmen sich die Makkabder zum Vorbild. So wird im 1 Makk
2,26 erzihlt, wie den Hohepriester Mattathias der Eifer des Herrn er-
greift, als er sieht, wie ein Jude das vom Konig geforderte Opfer voll-
ziehen will, das er, der Hohepriester, standhaft verweigert hatte.

Als Mattathias das sah, packte ihn leidenschaftlicher Eifer; er bebte vor Erre-
gung und lie3 seinem gerechten Zorn freien Lauf: Er sprang vor und erstach
den Abtriinnigen iiber dem Altar. Zusammen mit ihm erschlug er auch den
koniglichen Beamten, der sie zum Opfer zwingen wollte, und riss den Altar
nieder; der leidenschaftliche Eifer fiir das Gesetz hatte ihn gepackt, und er tat,
was einst Pinhas mit Simri, dem Sohn des Salu, gemacht hatte.

Dann ging Mattathias durch die Stadt und rief laut: Wer sich fiir das
Gesetz ereifert und zum Bund steht, der soll mir folgen. Und er floh mit sei-
nen Sohnen in die Berge; ihren ganzen Besitz liefSen sie in der Stadt zurtick.
(1 Makk 2, 24-28)

Das ist der Anfang des Makkabder-Aufstands. Die Eifersucht Gottes
und der Eifer fiir Gott, der Zelotismus, entsprechen sich spiegelbildlich.
Die andere Seite dieses Eifers ist die Bereitschaft zum Martyrium, fiir
das die Makkabier ja besonders im christlichen Kontext zum Symbol
geworden sind. In der Tat hat hier das religiose Martyrium seinen ers-
ten geschichtlichen Auftritt. Téten fiir das Gesetz und Sterben fiir das

> Eckart Otto, Das Deuteronomium, Berlin 1999, konnte zeigen, dass verschiedene For-
mulierungen des Deuteronomiums geradezu Ubersetzungen einer assyrischen Vorlage
darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger Assurbanipal, die Assarhad-
don allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem Zusammenhang von »subver-
siver politischer Theologie«. Siehe auch Hans Ulrich Steymans, Deuteronomium 28 und
die adé zur Theronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und Fluch im Alten Orient und in
Israel, OBO 145, Freiburg/Schweiz, Gottingen 1995.

113

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Gesetz gehoren ganz eng zusammen und bilden zwei Seiten derselben
Medaille, die »Eifern« heif3t.

Der Deuteronomismus ist zunichst, im 7. Jh., als eine Minderhei-
tenstromung im Judentum entstanden, bis er sich dann nach dem Exil
als mainstream durchsetzt und zum Modell radikaler, vor allem puri-
tanischer Stromungen im Christentum und Islam wird. Man muss
sich aber klar machen, dass wir es hier nicht mit Religionen, sondern
mit Richtungen oder Stromungen innerhalb von Religionen zu tun
haben. Neben dem eifernden Deuteronomismus, den sich Yehuda
Makkabi auf seine Fahnen schreibt, gab es die priesterschriftliche Tra-
dition, die eher universalistisch als exklusivistisch orientiert war, und
neben den Zeloten und Sikariern, den terroristischen Fanatikern im
Kampf gegen die Romer, gab es den Rabbi Jochanan Ben Zakkai, von
dem die Legende erzihlt, dass er sich in einem Sarg aus dem belager-
ten Jerusalem herausschmuggeln liefl, mit dem Belagerer Vespasian
verhandelte und das Judentum rettete, indem er unter romischer Dul-
dung in Jabneh ein religioses Zentrum mit Lehrhaus und Sanhedrin
aufmachte. In die Diaspora ist das Judentum im Zeichen dieser klugen,
kompromissbereiten Haltung gegangen, die deuteronomischen Ge-
walttexte wurden marginalisiert, der Eifer wurde abgekiihlt, das Mar-
tyrium durch strenge Vorschriften erschwert und alles auf Uberleben
und Integration gesetzt, unter gleichzeitigem Festhalten am Gesetz,
nach einem Prinzip, dass der Rabbiner Samson Raphael Hirsch dann
im 19. Jh. auf die Formel Torah tm derekh eretz brachte: Torah und der
Weg — d.h. die Leitkultur — des jeweiligen Gastlandes. Nicht Ent-
weder/Oder, sondern Sowohl/Als auch: Das ist das Prinzip der doppel-
ten Mitgliedschaft, zu dem Juden und Heiden in der Makkabaerzeit
noch nicht imstande waren.

Auch auf der Gegenseite, in der griechisch-romischen Welt der
Spitantike stofSen wir auf die Idee oder das Lebensgefiihl einer doppel-
ten Mitgliedschaft. Das entsprach der geistigen Situation einer Zeit, die
kosmopolitisch zu denken und die Vélker dieser Erde als Gemeinschaft
zu verstehen lernte. In seiner Schrift Uber Isis und Osiris konnte Plu-
tarch Anfang des 2. Jhds. schreiben, dass »ebenso wie die Sonne, der
Mond, der Himmel, die Erde und das Meer allen gemeinsam sind, ob-
wohl sie bei den verschiedenen Vélkern mit verschiedenen Namen be-
zeichnet werden, auch »die eine Vernunft (logos), die alles ordnet,
und die eine Vorsehung, die fiir alles sorgt,« bei den »verschiedenen
Vélkern mit verschiedenen Ehren, Anredeformen und geheiligten

114

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Symbolen« verehrt werden.® Celsus argumentierte in seiner Schrift
gegen die Christen, dass »es keinen Unterschied macht, ob man Gott
den >Héchsten< nennt oder Zeus, oder Adonai, oder Sabaoth, oder
Amun wie die Agypter, oder Papaios, wie die Skythen.« Gerade in der
Geburtsstunde der ersten »Weltreligionen«, Judentum und Christen-
tum, die auf dem Bekenntnis des Einen, mit nichts vertauschbaren Na-
mens bestanden, formierte sich im Gegenzug eine Weltreligion im ei-
gentlichsten Sinne, die freilich niemals als Religion, sondern nur als die
weltbiirgerliche Weisheit von der verborgenen Konvergenz aller Reli-
gionen existieren konnte. Dieses Lebens- und Weltgefiihl wiederholte
sich in der Epoche des islamischen Weltreichs im 11.-13. Jh., aus der
die berithmte Ringparabel stammt, und im spéten 18. Jh., als Lessing
sie bei Boccaccio entdeckte und seinem Nathan in den Mund legte.”
Die Ringparabel relativiert den Wahrheitsanspruch der drei mo-
notheistischen Religionen, die sich alle drei auf eine absolute Wahrheit
berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus gottlicher Offenbarung
zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Menschen ange-
hender Bedeutung sei. Sie relativiert diesen Wahrheitsanspruch, ohne
die Wahrheit darum als Liige und Betrug zu denunzieren. Sie voll-
bringt den Balanceakt zwischen zwei Positionen, die das 18. Jahrhun-
dert wie kein anderes unter intellektuelle und spirituelle Hochspan-
nung versetzt haben: Auf der einen Seite die orthodoxe Position, die
die eigene Version der Wahrheit als die einzig wahre behauptete und in
Kirche und Staat noch voll in Kraft war, auf der anderen Seite der
Atheismus der radikalen Aufklirung, der in der Priesterbetrugsthese
mit Traktaten wie dem beriihmt-beriichtigten De Tribus Impostoribus
(»Von den drei Betriigern«)® oder den Schriften von Thierry d'Holbach

¢ Plutarch, De Iside et Osiride 67 (377E-F), s. Plutarch, Drei religionsphilosophische
Schriften, iibers. und hg. v. H. Gérgemanns, Diisseldorf/Ziirich 2003, 246 f.

7 Siehe Friedrich Niewohner, Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch von den drei Betriigern, Heidelberg 1988, S. 30—34; Karl-Josef Kuschel, Vom Streit
zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des Islam, Diisseldorf
1998; Martin Mulsow, Die drei Ringe. Toleranz und clandestine Gelehrsamkeit bei Mat-
hurin Veyssiére La Croze (1661-1739), Tiibingen 2001.

§ Es gibt zwei Traktate dieses Titels: Anonymus [Johann Joachim Miiller], De impostu-
ris religionum. (De tribus impostoribus) — Von den Betriigereyen der Religionen, kri-
tisch hg. und kommentiert von Winfried Schroder, Stuttgart-Bad Cannstatt 1999; Trak-
tat iiber die drei Betriiger. Traité des trois imposteurs (L'esprit de Mr. Benoit de
Spinosa), kritisch hg., ibersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung versehen von
Winfried Schréder, Hamburg 1992.

115

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

einen Ausdruck von zuvor unbekannter blasphemischer Schirfe fand.
Was fiir ein unglaubliches Kunststiick, in der schlichten Form der Pa-
rabel diesem geistig zerrissenen Jahrhundert eine Lésung anzubieten!

Weniger bekannt als Nathan der Weise sind Lessings Freimaurer-
gespriche, die er 1778 unter dem Titel Ernst und Falk verdffentlichte.’
Darin behandelt Lessing das Problem der Toleranz anhand der Dialek-
tik von Identitidt und Differenz. Was uns verbindet, trennt uns von den
anderen:

FALK

[...] Die biirgerliche Gesellschaft [...] kann die Menschen nicht vereini-
gen, ohne sie zu trennen; nicht trennen, ohne Kliifte zwischen ihnen zu be-
festigen, ohne Scheidemauern durch sie hin zu ziehen.

[...] Nicht genug, daf3 die biirgerliche Gesellschaft die Menschen in ver-
schiedene Vilker und Religionen teilet und trennet. — Diese Trennung in we-
nige grofSe Teile, deren jeder fiir sich ein Ganzes wire, wire doch immer noch
besser, als gar kein Ganzes. — Nein; die biirgerliche Gesellschaft setzt ihre
Trennung auch in jedem dieser Teile gleichsam bis ins Unendliche fort.

[...] Oder meinest du, daf3 ein Staat sich ohne Verschiedenheit von
Standen denken 1a83t? [...] Es wird also vornehmere und geringere Glieder
geben. —

[...] Nun iiberlege, wie viel Ubel es in der Welt wohl gibt, das in dieser
Verschiedenheit der Stinde seinen Grund nicht hat.

[]

[...] (wire es so nicht) Recht sehr zu wiinschen, dafi es in jedem Staate
Minner geben méchte, die iiber die Vorurteile der Vélkerschaft hinweg wi-
ren, und genau wiiflten, wo Patriotismus Tugend zu sein authéret.

[...] daB es in jedem Staate Minner geben méchte, die dem Vorurteile
ihrer angebornen Religion nicht unterligen; nicht glaubten, daf} alles not-
wendig gut und wahr sein miisse, was sie fiir gut und wahr erkennen.

[...] daB es in jedem Staate Ménner geben mochte, welche biirgerliche
Hoheit nicht blendet, und biirgerliche Geringfiigigkeit nicht ekelt; in deren
Gesellschaft der Hohe sich gern herabldflt, und der Geringe sich dreist er-
hebet.

[...] Daf3 ich es kurz mache. — Und diese Minner die Freimédurer wiren
[...] die sich mit zu ihrem Geschifte gemacht hitten, jene Trennungen, wo-
durch die Menschen einander so fremd werden, so eng als moglich wieder
zusammen zu ziehen?1

° Gotthold Ephraim Lessing, Ernst und Falk, hg. v. Ton Contiadis, Frankfurt 1968.
10 Ausziige aus Lessing, Ernst und Falk, hg. v. I. Contiadis, 22-28.

116

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Das Problem, dessen Losung Lessing in der doppelten Mitgliedschaft
der Freimaurer sieht, die sich zugleich als Staatsbiirger und Weltbiirger
verstehen, sind die Trennungen unter den Menschen, die notwendiger-
weise mit ihrer Vereinigung einhergehen, denn die biirgerliche Gesell-
schaft »kann die Menschen nicht vereinigen, ohne sie zu trennen; nicht
trennen, ohne Kliifte zwischen ihnen zu befestigen, ohne Scheidemau-
ern durch sie hindurch zu ziehen«. Der Psychologe Erik H. Erikson hat
diese Dynamik als »Pseudo-Speziation« bezeichnet.!"" Drei Faktoren
solcher Pseudospeziation macht Lessing namhaft: politische, die die
Menschen in Biirger verschiedener Staaten, religidse, die sie in Anhén-
ger verschiedener Religionen, und soziale, die sie in Mitglieder ver-
schiedener Stinde oder Klassen einteilen. Das 18. Jahrhundert, an des-
sen Ende Lessing diese hellsichtigen Sitze schrieb, hatte die Schrecken
der religidsen Pseudospeziation in Gestalt der Konfessionskriege des
16. und 17. Jahrhunderts hinter sich, die politische in Gestalt des Na-
tionalismus und die soziale in Gestalt des Klassenkampfes aber noch
vor sich, und auch heute hat die Forderung nach Uberwindung der
Pseudospeziation durch Ausbildung einer kosmopolitischen Kultur
nichts an Aktualitét verloren.

Einige Jahre spiter erfihrt dann das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, das Lessing als eine Art Freimaurergeheimnis dargestellt
hatte, bei dem jtidischen Philosophen und engen Freund Lessings, Mo-
ses Mendelssohn, eine Ausweitung ins Universale und Menschheit-
liche. In seiner Schrift Jerusalem oder Uber religiose Macht und Juden-
tum™? setzte er sich kritisch mit der Idee der Offenbarung und der
Existenz heiliger Offenbarungsschriften auseinander, durch die sich
die konkurrierenden Weltreligionen (und nur diese) im Besitz aus-
schlieSender Heilswahrheiten wihnten.

In Mendelssohns Augen ist das Judentum gar keine Offenba-
rungsreligion. »Ich glaube«, schreibt er, »das Judentum wisse von kei-
ner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben [...] Gesetze, Gebote,
Lebensregeln, Unterricht vom Willen Gottes [...], aber keine Lehrmei-

1 Erik H. Erikson, Ontogeny of Ritualization in Man, in: Philosophical Transactions of
the Royal Society 251 B, London 1966, S. 337-349.

12 Ich zitiere den Text in der Ausgabe von Martina Thom (Hg.): Moses Mendelssohn,
Schriften iiber Religion und Aufkldrung, Darmstadt 1989 (Originalausgabe Berlin: Uni-
on-Verlag 1989), 351-458. Zu Mendelssohns Jerusalem vgl. besonders die subtile Ana-
lyse von Carola Hilfrich, »Lebendige Schrift«. Reprisentation und Idolatrie in Moses
Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, Miinchen 2000.

117

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

nungen, keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsitze.
Diese offenbart der Ewige uns, wie allen iibrigen Menschen, allezeit
durch Natur und Sache, nie durch Wort und Schriftzeichen.« Mendels-
sohn unterscheidet also zum einen zwischen Dogmen und Lebens-
regeln und zum anderen zwischen natiirlicher und schriftlicher Offen-
barung. Dogmen beziehen sich auf »ewige Wahrheiten«; sie werden
nach jiidischer Auffassung allen Menschen in der Schopfung offenbart
und kraft der ihnen vom Schépfer mitgegebenen Vernunft zumindest
andeutungsweise lesbar. Sie sind daher Sache der Vernunft, nicht des
Glaubens; nach jiidischer Auffassung konnen und diirfen sie nie
schriftlich kodifiziert werden. »Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Verdnderungen der Zeiten und
Umstinde gleichen Schritt hilt.« Niederschreiben kann und darf man
nur »historische«, keine »ewigen« Wahrheiten, und eine solche his-
torische Wahrheit ist das Gesetz, das dem Mose geoffenbart wurde.
»Blof3 in Absicht auf Geschichtswahrheiten, diinkt mich, sei es der al-
lerhéchsten Weisheit anstindig, die Menschen auf menschliche Weise,
d.h. durch Wort und Schrift, zu unterrichten.« Die historische Wahr-
heit des Gesetzes gilt nur fiir die Juden, die ewige Wahrheit fiir die
gesamte Menschheit. »Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Men-
schen weder tugendhaft noch gliickselig werden kénnen, sollte hier
nicht geoffenbart werden.« Es geht also im Judentum nicht um die
Unterscheidung zwischen wahr und falsch im absoluten Sinne und da-
her auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Heiden-
tum. »Das Judentum rithmet sich keiner ausschlielenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner ge-
offenbarten Religion, in dem Verstande, in welchem man dieses Wort
zu nehmen gewohnt ist. Ein anderes ist geoffenbarte Religion, ein an-
deres geoffenbarte Gesetzgebung.« Hier gibt es daher auch nichts zu
»glauben«, denn Gegenstand des Glaubens sind nur die ewigen, nicht
die historischen Wahrheiten. »Ja, das Wort der Grundsprache, das man
durch den Glauben zu tibersetzen pflegt (emunah, J. A.), heifdt an den
mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuversicht, getroste Versiche-
rung auf Zusage und Verheiflung.«

Offenbart und geglaubt werden hohere, absolute Wahrheiten;
dem Mose wurden aber nur Gesetze gegeben. Es geht um Handeln,
nicht um Glauben, um Orthopraxie, nicht um Orthodoxie. Das Juden-
tum beruht nicht auf Theologie, sondern auf dem Gesetz. Es ist frei,

118

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

sich alle méglichen Gedanken tiber Gott zu machen, aber gebunden an
das Gesetz. Das Prinzip der doppelten Mitgliedschaft, das Lessing als
Freimaurergeheimnis versteht, wird bei Mendelssohn auf eine allge-
meine anthropologische Grundlage gestellt. Jeder Mensch ist Mitglied
seiner angestammten Religion und der allgemeinen Menschenreligion.
Im 20. Jahrhundert stoflen wir bei dem indischen Juristen, Phi-
losophen und Aktivisten Mahatma Gandhi auf eine dhnliche Konzep-
tion von doppelter Religion oder doppelter Mitgliedschaft. Darauf hat
der 2001 verstorbene Heidelberger Staatsrechtler und Indienforscher
Dieter Conrad in seinem nachgelassenen Werk Gandhi und der Begriff
des Politischen aufmerksam gemacht.’® Darin nennt er dieses Prinzip
der doppelten Religion, unter Verweis auf Lessings Freimaurergespri-
che, »Gandhis Freimaurergeheimnis«. Gandhi unterschied zwischen
einer wahren Religion oder Religion der Wahrheit, auf die alle konkre-
ten Religionen der Erde hinzielen, und konkreten Religionen wie Hin-
duismus, Buddhismus, Islam, Judentum und Christentum. Mit Bezug
auf konkrete Religionen bestand Gandhi auf der Trennung von Religi-
on und Staat, denn er strebte einen unabhingigen Staat an, in dem alle
Religionen, insbesondere Hinduismus und Islam, friedlich koexistieren
kénnten. Wo er jedoch die Untrennbarkeit von Religion und Politik
unterstreicht, hat er die allgemeine Religion der Wahrheit im Blick,
»the universal and all-pervading spirit of Truth«.™* Nicht nur die Poli-
tik, auch kein anderer Lebensbereich kann sich der religiosen, und das
heifst bei Gandhi: der moralischen Verantwortung entziehen. Gandhi
glaubte nicht, »that there can or will be on earth one religion«. Fiir ihn
existierte bestimmte Religion nur im Plural. Er glaubte aber an die
Moglichkeit »to find a common factor and to induce mutual tolerance«.
Diesen gemeinsamen Nenner aller Religionen nannte er »Religion«
mit grofSem »R«: »there are many religions, but Religion is only one.«
Dieser Begriff von grofigeschriebener Religion entspricht Mendels-
sohns »Menschenreligion«. Im Gegensatz zu den bestimmten »religi-
ons« ist »Religion« niemals institutionalisiert, sondern Sache des Ein-
zelnen. In anderem Zusammenhang erklirt Gandhi seinen Begriff von
Religion in diesem hoheren Sinne (hier freilich klein geschrieben):

5 Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. Staat, Religion und Gewalt,
hg. v. Barbara Conrad-Liitt, Miinchen 2006, S. 60 mit Anm. 137.
4 Ebd., 55.

119

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Lassen Sie mich erkldren, was ich unter Religion verstehe. Das ist nicht die
Hindureligion, die ich freilich mehr als alle anderen Religionen wertschitze,
sondern die Religion, die tiber Hinduismus hinausgeht, die unser ganzes We-
sen verindert, die uns unaufloslich bindet an die innere Wahrheit und die fiir
immer rein macht. Es ist das bleibende Element im Wesen des Menschen,
dem Ausdruck zu geben keine Kosten zu hoch sind und das unsere Seele in
duflerste Unruhe versetzt bis es sich gefunden hat, seinen Schépfer kennt und
die wahre Entsprechung zwischen sich und seinem Schopfer versteht.

Menschenreligion, wenn wir einmal Mendelssohns Begriff hierfiir ein-
setzen wollen, betrifft den innersten Wesenskern des Einzelnen, das
»Herz«, von dem Augustinus sagte, dass es unruhig sei in uns, bis es
in Gott seine Ruhe finde. Diese innere Religion oder Religiositit aber,
so interpretiert Conrad Gandhis Aussage, »bedeutete die stindige Re-
lativierung der von ihr selbst hervorgebrachten, unterschiedlichen
Auspragungen, der Religionen also, vor allem aber die Authebung ihrer
unverniinftigen Antagonismen«'¢ und damit, so mdchte ich hinzuset-
zen, der »mosaischen Unterscheidung« zwischen wahrer und falscher
Religion, die gerade in Indien in dem Konflikt zwischen Muslims und
Hindus auf so tragische Weise zu entsetzlichen Massakern und zur
politischen Teilung gefiihrt hat. Diesen Konflikt vor Augen hat Gandhi
auf die Relativierung der bestimmten Religionen und ihrer Glaubens-
wahrheiten im Hinblick auf eine iibergreifende Religion der (verborge-
nen) Wahrheit hingearbeitet, im gleichen Sinne eines pazifizierenden
Konzepts gegenseitiger Anerkennung, in dem bereits die Renaissance
die Idee der prisca theologia oder philosophia perennis entwickelt und
die hermetische Tradition entdeckt und in dem das spite 18. Jh. auf
diesen Traditionen aufbauend auf die Verstindigung unter den Religio-
nen hingewirkt hatte. Diese individualisierte Religion einer allgemei-
nen, in der Natur des Menschen verankerten Wahrheit war fiir Gandhi
gleichbedeutend mit »Gott« — »Truth is God« lautet Gandhis immer
wiederholte Formel — aber auch mit Moral: »the essence of religion is

15 »Let me explain what [ mean by religion. It is not the Hindu religion, which I cer-
tainly prize above all other religions, but the religion which transcends Hinduism, which
changes one’s very nature, which binds one indissolubly to the truth within and which
ever purifies. It is the permanent element in human nature which counts no cost too
great in order to find full expression and which leaves the soul utterly restless until it
has found itself, known its Maker and appreciated the true correspondence between the
Maker and itself«. Gandhi, Collected Works, Delhi und Ahmedabad 1956 ff., Bd. 17,
S. 405f., nach Conrad, Gandhi, S. 52.

16 Conrad, S. 52.

120

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

morality«.” Die individuelle, nur dem inneren Gesetz (Svadharma)
verpflichtete Religion oder Religiositit hat daher nichts mit Mystik
zu tun, sondern eher — ganz im Sinne der Aufklirung— mit einem
»humanitiren, moralischen common sense« (Conrad 59), vor dessen
Richterstuhl sich die historischen Religionen zu verantworten und in
ihrem Wahrheitsanspruch zuriickzunehmen haben: »nichts was Ver-
nunft, universeller Wahrheit und Moral widerspricht, kann als heilige
Schrifttradition oder Offenbarung anerkannt werden.« (Conrad 59)
Im gleichen Sinne gebietet auch das gegenwirtige Globalisie-
rungszeitalter ein Denken auf zwei Ebenen. Es geht nicht um Toleranz,
die »Duldung« des Anderen, sondern um Anerkennung von Differenz.
Diese Forderung hat der Londoner Rabbiner und Philosoph Jonathan
Sacks in seinem Buch The Dignity of Difference (2002) in bewunderns-
werter Klarheit auf den Punkt gebracht.’ Genau wie Mendelssohn
unterscheidet Sacks zwischen universalen Wahrheiten und Glaubens-
wahrheiten. »Das Judentume, schreibt er »ist ein partikularer Mono-
theismus. Es glaubt an Einen Gott, aber nicht an eine Religion, eine
Kultur, eine Wahrheit. Der Gott Abrahams ist der Gott aller Menschen,
aber der Glaube Abrahams ist nicht der Glaube aller Menschen.« (52f.)
»Gott ist universal, Religionen sind partikulr. Religion ist die Uberset-
zung Gottes in eine partikuldre Sprache und damit in das Leben einer
Gruppe, einer Nation, einer Glaubensgemeinschaft.« (55). Gott gibt es
nur im Singular, Religionen nur im Plural. Religionen begriinden Iden-
titat, und Identitdt bedeutet Differenz. »Gott ist der Gott aller Mensch-
heit, aber kein einzelner Glaube sollte der Glaube aller Menschheit
sein« (55): das bringt Mendelssohns Unterscheidung zwischen Men-
schenreligion und konkreten Religionen auf den Punkt.
Glaubenswahrheiten sind nach Jonathan Sacks niemals universal,
aber andererseits sind sie darum keineswegs relativ. Innerhalb ihres
Geltungsbereichs im Horizont einer gegebenen Religion sind sie ab-
solut. Sacks bedient sich in diesem Zusammenhang der von Michael
Walzer eingefiihrten Unterscheidung zwischen »dichten« (thick) und
»diinnen« (thin) Beziehungen." Die Bindung, die eine Religion zwi-

7 Gandhi, Collected Works, Bd. 39, S. 3, nach Conrad, Gandhi, S. 58, Anm. 128.

18 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference. How to avoid the Clash of Civilizations,
London 2002; dt.: Wie wir den Krieg der Kulturen noch vermeiden konnen, Giitersloh
2007.

19 Michael Walzer, Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8 (dt.: Lokale Kritik — globale

121

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

schen Gott und seinen Verehrern stiftet, und Sacks fithrt das Wort
religio auf religare (»riickbinden«) und nicht auf religere (»sorgfiltig,
aufmerksam, andichtig beachten«) zuriick, ist eine »dichte« Bezie-
hung, sie hat mit Liebe zu tun. Die Suche nach universalen Wahrheiten
eignet der Wissenschaft, die Religion zielt wie die Liebe auf das Beson-
dere, Einzelne. »Das ist es auch, was den Gott der Bibel von dem Gott
der Philosophen unterscheidet«. (56) Wenn aber Gott, wie er schreibt,
universal ist im Gegensatz zu den partikularen Religionen, dann ist
dieser universale Gott nicht der Gott der Bibel, und dann kann der Gott
der Bibel nur ein partikularer Gott sein. Der Gott der Philosophen ist
ein verborgener Gott, er transzendiert alle Vorstellungen, die sich
Menschen von ihm machen kénnen, es ist der Gott von Schonbergs
Moses, dem Aron mit Recht entgegenhilt: »Kann man lieben, was
man sich nicht vorstellen darf?«% Das ist auch der Gott, an den Jona-
than Sacks denkt, wenn er ihn »universal« nennt, es ist der Gott, den er
denkt, aber nicht der Gott, den er liebt, der Gott der Bibel. Sacks ist
Rabbiner und Philosoph, er lebt eine doppelte Religion, er freut sich
seines Gottes im Rahmen seiner Religion und der von ihr gestifteten
dichten Beziehungen und Uberzeugungen, aber im vollen Wissen da-
rum, dass es andere Religionen mit ebenso dichten und als solche ab-
soluten Beziehungen und Uberzeugungen gibt.

Das Besondere von Sacks’ Version des Prinzips der doppelten Mit-
gliedschaft ist, dass er sie in der Bibel selbst verankert. Fiir ihn besteht
der Gegensatz nicht zwischen dem auflerbiblischen und als solchen
universalen Gott der Philosophen und dem biblischen Gott, sondern
zwischen dem Gott Noahs und dem Gott Abrahams, oder genauer:
zwischen dem Bund, den Gott mit Noah und der Menschheit schlief3t
und dem Bund, den er mit Abraham und seinem »Samen«, dem zu-
kiinftig aus seiner Nachkommenschaft hervorgehenden Volk, schlief3t.
»Einerseits«, schreibt er, »sind wir Mitglieder der universalen mensch-

Standards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, iibers. Christiana Gold-
mann, Hamburg 1996, 22£.).

2 Zur Gottesidee in Schonbergs Oper siehe Stefan Strecker, Der Gott Arnold Schon-
bergs. Blicke durch die Oper Moses und Aron, Miinster 1999; Marc M. Kerling, »O
Wort, du Wort, das mir fehlt«. Die Gottesfrage in Arnold Schonbergs Oper »Moses
und Aron«. Zur Theologie eines musikalischen Kunst-Werkes im 20. Jahrhundert,
Mainz 2004; Karl H. Worner, Gotteswort und Magie. Die Oper Moses und Aron von
Arnold Schinberg, Heidelberg 1959.

122

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

lichen Familie und dadurch des noachidischen Bundes mit der gesam-
ten Menschheit. (...) Andererseits sind wir aber auch Mitglieder einer
besonderen Familie mit ihrer spezifischen Geschichte und Erinne-
rung.«*! Das ist die Definition der doppelten Mitgliedschaft. Michael
Walzer, auf den sich Sacks beruft, macht den Unterschied zwischen den
vielen Gesellschaften und der einen Menschheit am Begriff des Ge-
dédchtnisses fest:

Gesellschaften sind notwendigerweise partikular, denn sie haben Mitglieder
und Gedichtnis, Mitglieder mit Erinnerungen nicht nur ihres eigenen, son-
dern auch ihres gemeinsamen Lebens. Die Menschheit hat demgegeniiber
Mitglieder, aber kein Gedéchtnis und daher auch keine Geschichte und keine
Kultur, keine gemeinsamen Sitten und Gebriuche, keine vertrauten Lebens-
formen, keine Feste, keine gemeinsamen Auffassungen iiber soziale Werte.
Es gehort zum Menschsein, dies alles zu haben, aber es gibt keinen einzelnen
Weg, es zu besitzen. Andererseits konnen aber die Mitglieder aller verschie-
dener Gesellschaften, weil sie Menschen sind, die verschiedenen Wege der
Anderen verstehen, konnen auf die Hilferufe Anderer reagieren, konnen
voneinander lernen und sogar (manchmal) in den Paraden Anderer mitmar-
schieren.?

Was Walzer hier mit »einerseits/andererseits« unterscheidet, sind ge-
nau die beiden Ebenen der doppelten Mitgliedschaft. Es ist aber in kei-
ner Weise einzusehen, warum sich die »andere« Ebene, die Ebene der
Menschheit, gar so blass oder »diinn« darstellen muss. Hier scheint
sich in den fiinfzehn Jahren seit Erscheinen von Walzers Buch Ent-
scheidendes gedndert zu haben und weiter zu dndern. Es stimmt weder,
dass es auf dieser Ebene kein Gedichtnis und keine Geschichte, noch,
dass es keine Auffassungen iiber gemeinsame Giiter, Ziele und Werte
gebe. Es gibt ein wachsendes Unrechtsbewusstsein fiir das, was den

21 S, 86f. der deutschen Ausgabe, engl. S. 57.

2 »Societies are necessarily particular because they have members and memories,
members with memories not only of their own but also of their common life. Humanity,
by contrast, has members but no memory, and so it has no history and no culture, no
customary practices, no familiar life-ways, no festivals, no shared understanding of so-
cial goods. It is human to have such things, but there is no singular way of having them.
At the same time, the members of all the different societies, because they are human,
can acknowledge each other’s different ways, respond to each others cries for help, learn
from each other, and march (sometimes) in each other’s parades«. (Michael Walzer,
Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8; iibers. Christiana Goldmann, Hamburg 1996,
2f).

123

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Verlierern der Globalisierung angetan wird, eine wachsende Spenden-
bereitschaft fiir Katastrophenopfer, eine wachsende Solidaritit mit Un-
terdriickten und Notleidenden auf der ganzen Welt und vor allem: Es
gibt eine wachsende Fiille von Nichtregierungsorganisationen und an-
deren Moglichkeiten, durch Spenden, Unterschriften und Protest-
bekundungen als Weltbiirger aktiv zu werden. Vor allem das Internet
hat unsere Begriffe von Ferne und Nihe, thickness und thinness, tief-
greifend verdndert. Es gibt immer mehr Medien und Foren welt-
umspannender Kommunikation und Interaktion wie Facebook, My-
Space, Twitter usw., und es gibt immer mehr Weltgedenktage und
immer intensivere Bemiithungen, bestimmte geschichtliche Erfahrun-
gen auf transnationaler und auch geradezu globaler Ebene zu ver-
ankern und dadurch so etwas wie ein Menschheitsgedachtnis zu stiften.
Vor allem die verstirkten Bemithungen um eine Globalisierung der
Menschenrechte und anderer universaler Werte zielen auf die Bildung
einer Art universaler Kultur oder besser Zivilisation, einer globalen
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen haben. Menschenopfer z. B. sind heutzutage
undenkbar, nicht aus partikular-religiosen Griinden, sondern im Hin-
blick auf universale Normen, und es ist nur eine Frage der Zeit, dass im
Hinblick auf ebendiese Normen z. B. religios begriindete Verweigerung
von Menschenrechten (insbesondere von Frauen) oder Verstiimmelun-
gen, wie sie heutzutage in vielen Religionen bzw. Traditionen ge-
briauchlich sind, weltweit geidchtet und abgeschafft werden. Je mehr
die Menschheit im Zeitalter der Globalisierung zusammenwéchst, des-
to »dichter« muss und wird sich auch die Mitgliedschaft auf dieser
Ebene im Sinne von Solidaritit, Riicksicht und gegenseitiger Anerken-
nung im Laufe der néchsten Jahrzehnte ausgestalten. Gesellschaften
»haben« kein Gedichtnis, aber sie machen sich eines. Warum sollte sich
nicht die Menschheit als Ganze eines machen? Sie ist auf dem besten
Wege dazu. In der Einfithrung zu ihrem Band Memory in an Age of
Globalisation schreiben Aleida Assmann und Sebastian Conrad:

Bis vor nicht allzu langer Zeit hat das kollektive Gedachtnis seine Dynamik
vorwiegend innerhalb der Grenzen des Nationalstaats entfaltet; die Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit war weitgehend ein nationales Pro-
jekt. Unter dem Einfluss globaler Beweglichkeit und Bewegungen hat sich
diese Situation grundlegend verindert. Einerseits haben sich globale Bedin-
gungen auf Erinnerungsdebatten ausgewirkt, andererseits hat das Gedachtnis
die globale Biihne und globale Diskurse erobert. Heute lassen sich die Rich-

124

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

tungen kollektiver Erinnerung nicht verstehen ohne Bezug auf den globalen
Rahmen.?

Im Zeitalter der Globalisierung leben und denken wir lingst auf zwei
Ebenen. So wie wir gelernt haben, dass die Erinnerung des einen nicht
die Beschuldigung des anderen bedeuten darf, miissen wir auch lernen,
die Religion des anderen nicht als Heidentum oder Unglaube einzustu-
fen. Das bedeutet gerade nicht, dass alle bestimmten, historischen Re-
ligionen in einer blassen und allgemeinen Menschheitsreligion auf-
gehen sollen, sondern dass sie sich in ihren Besonderheiten einander
verstandlich machen, aufeinander Riicksicht nehmen und sich im Hin-
blick auf iibergeordnete, in der menschlichen Natur oder in der Natur
der Sache eines gemeinsamen Uberlebens gelegene Kategorien zivilen
Zusammenlebens zuriicknehmen miissen, ohne dabei ihre Farbe und
ihre Verbindlichkeit zu verlieren. Die Religionen miissen einsehen,
dass Religion nur im Plural existiert und lernen, sich mit den Augen
der anderen zu sehen. Der Soziologe Ulrich Beck nennt das den »kos-
mopolitischen Geist:

»Kosmopolitisch« meint: den religiosen Blickwechsel, die verinnerlichte
»Als-ob-Konversion«, das praktizierte Sowohl-als-Auch, die Fihigkeit, die
eigene Religion und Kultur mit den Augen der anderen Religion und der
Kultur der Anderen zu sehen. Wie und inwieweit hat dieser »kosmopolitische
Geist« der Weltgesellschaft tatsichlich eine realistische Chance auf Verwirk-
lichung?*

»Sowohl — als auch«: Das ist die Formel der doppelten Mitgliedschaft,
und Kosmopolitismus ist die Forderung Lessings, Mendelssohns und
der freimaurerischen Aufklarung. Das spite 18. Jahrhundert steht uns
niher als das 19. und 20., und sein Modell erweist sich als ungeahnt
aktuell.

In seiner allgemeinen und sidkularen Reformulierung weist dieses
Modell den Weg nicht nur zu gegenseitiger Toleranz, sondern zu An-
erkennung. Darauf hat Aleida Assmann aufmerksam gemacht, die im
gleichen Sinne wie Mendelssohn, aber ohne die Zuspitzung auf Glau-
bensfragen, zwischen »Kultur« als dem partikularen und »Zivilisation«
als dem universalen Wertsystem unterscheidet. »Kultur« wird hier be-

% Vgl. hierzu A. Assmann, S. Conrad (Hg.), Memory in an Age of Globalisation, Lon-
don 2010, S. 2.

2 Ulrich Beck, Der eigene Gott. Friedensfihigkeit und Gewaltpotential der Religionen,
Frankfurt/Main und Leipzig 2008, S. 17.

125

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

stimmt als das Prinzip der Differenz (»das, was Menschen von anderen
unterscheidet«), Zivilisation als das Prinzip der Ahnlichkeit, nicht im
Sinne anthropologischer Universalien, sondern anzustrebender Ge-
meinsamkeit, d.h. »Werte und Praktiken, auf die sich Menschen iiber
ihre kulturellen Bindungen hinweg einigen kénnen [...], also simtlich
um Priamissen, die im Grundsatz der Menschenrechte verankert sind«:

In dieser erweiterten Perspektive zeigen sich nun auch deutlich die Grenzen
des kulturellen Respekts. Dieser bezieht sich auf die Anerkennung der unhin-
tergehbaren Differenzen der Kulturen. Respekt verdienen diese Unterschiede
jedoch nur in den Grenzen, in denen sie vereinbar sind mit jenen universalis-
tischen Werten, die wir hier unter dem Begriff >Zivilisation< zusammen-
gefasst haben. Was gegen diese transkulturellen Grundwerte verstofit, wie
Ehrenmorde oder Klitorisbeschneidung, die sexistische Formen von Gewalt
darstellen, kann weder Respekt noch Toleranz beanspruchen. Solche Prak-
tiken fallen nicht mehr unter den zu achtenden Wert der Differenz, sondern
unter einen zu dchtenden Mangel an >Zivilisationc. [...] Der Respekt fiir kul-
turelle Differenz hat seine Grenzen, die durch gemeinsame transkulturelle
Werte gezogen werden miissen. Respekt ist angewiesen auf und reguliert von
diesem iibergeordneten MafSstab, der den Rahmen fiir die Anerkennung und
Achtung kultureller Differenz absteckt. Gebraucht wird also beides: Haltung
und Ausdrucksformen interkultureller Héflichkeit, die Differenzen respek-
tiert, sowie eine gemeinsame Verstindigung iiber transkulturelle Grundwerte
als Maf3stab, Rahmenbedingung und Grenze fiir kulturelle Differenzen.?

»Gebraucht wird beides«: Noch einmal wird hier an das Modell der
doppelten Religion in der sikularen Form doppelter Verbindlichkeit
oder Mitgliedschaft appelliert. Ubersetzt in die Sprache Mendelssohns
heif3t das, dass sich die »bestimmten Religionen, so gewiss sie an ihren
jeweiligen Uberlieferungen auch festhalten sollten, erstens gegenseitig
respektieren und zweitens im Hinblick auf eine allgemeine Menschen-
religion zuriicknehmen miissen. Bezogen auf Gandhis Problem er-
moglicht nur eine derartige Selbstzuriicknahme der bestimmten »reli-
gions« im Hinblick auf eine allgemeine »Religion« (of truth), jene
Koexistenz von Muslimen und Hindus im selben »Hausc, die sich ge-
schichtlich als utopisch erwiesen, aber als anzustrebendes Ideal keines-
wegs erledigt hat.

Aleida Assmann stellt auch klar, dass dieser Begriff von Zivilisa-
tion auf der Basis der Menschenrechte kein westliches Monopol dar-

¥ A. Assmann, Hoflichkeit und Respekt, in: Gisela Engel u.a. [Hg.], Konjunkturen der
Héflichkeit in der Friihen Neuzeit, Frankfurt/Main 2009, S. 173189, hier S. 188f.

126

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

stellt, auch wenn er im Westen entstanden ist. »Er ist von diesen his-
torischen Urspriingen zu l6sen und als globaler Anspruch zu formulie-
ren.«?* Auch der Okonom und Nobelpreistriger Amartya Sen ver-
wahrt sich gegen die »westliche« Monopolisierung universalistischer
Begriffe und Perspektiven.” In der Tat kommt es eher darauf an, die
weltweite Gemeinsambkeit oder Verallgemeinerbarkeit von Konzepten
wie Menschenwiirde, Menschenrechte, Toleranz, Demokratie, Mei-
nungs-, Religions- und Entscheidungsfreiheit zu entdecken, als sie als
»westlich« entweder zu reklamieren oder zu denunzieren. Vor allem
aber dekonstruiert Sen einen allzu monolithischen Identititsbegriff.
Er verweist auf die irreduzible Vielheit von Bindungen und Zugehorig-
keiten, in denen jeder Mensch steht und will nichts wissen von der
Einteilung der Menschheit in »Kulturen« und »Religionen«. Er pla-
diert also nicht nur fiir doppelte, sondern fiir vielfache Mitgliedschaft.

Worauf es ankommt, ist die Relativierung von Nations-, Religi-
ons- und Klassenschranken durch Ausbildung eines Zugehorigkeits-
bewusstseins zu einer iibergreifenden Kategorie, die Lessing, Mendels-
sohn und Herder »Menschheit« oder »Humanitit« nannten, und
dieses Ziel ist so aktuell wie eh und je. Die grofSe Leistung von Lessing
und Mendelssohn liegt darin, dass sie Globalisierung und Universalis-
mus nicht nur im Zeichen der Vereinheitlichung denken, sondern auch
im Zeichen der Differenz. Nichts hitte Mendelssohn ferner gelegen,
als das Ziel der von ihm angestrebten jiidischen Aufkldrung in der Auf-
gabe der angestammten Religion und einer volligen Assimilation an
die christlichen oder sikularen europiischen Bildungsideale zu sehen.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, den Anderen als Anderen anzuer-
kennen, mit seiner anderen Religion, Kultur und Hautfarbe, aber auf
dem gemeinsamen Boden universaler Werte der Zivilisiertheit und
Menschlichkeit.

26 A.a.0., S. 188, mit Verweis auf O. Hoffe, Koexistenz der Kulturen im Zeitalter der
Globalisierung, Miinchen 2008. Hoffe fordert die Enteuropiisierung bzw. Entwest-
lichung dieser Grundsitze, um sie globalisierbar zu machen.

7 Amartya Sen, Die Identititsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt, Miin-
chen 2007 (engl. Original 2006).

127

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker (Ziirich)

Doppelte Mitgliedschaft oder
Anerkennung von Differenz?

Eine Antwort auf Jan Assmanns
»Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft«’

I.  Gegenwart

Jan Assmanns Text steigt ein im Hier und Heute. Er diagnostiziert zwei
Formen von Intoleranz: Auf der einen Seite steht die Erwartung des
Westens, dass die Einwanderer sich der so genannten Leitkultur des
Gastlandes assimilieren. Auf der anderen Seite stehen die Einwanderer,
die sich ungekehrt durch den Zwang zur Assimilation und Integration
in ihrer Identitit bedroht fithlen. Beide Seiten haben demnach ein To-
leranzproblem, beide ertragen die Zumutung nicht, die der jeweils An-
dere fiir sie darstellt — sei dies nun das Minarett des Einwanderers oder
seien dies die liberalen Werte des Westens.

ll. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus

Nach diesem Einstieg bei unserer Gegenwart wendet Assmann den
Blick zuriick. Und zwar nicht nur, um uns ein volleres Bild davon zu
prisentieren, was er unter (religioser) Intoleranz und deren Ursachen
versteht. Vielmehr scheint es ihm vor allem darum zu gehen, nach
Formen der Therapie Ausschau zu halten, wie mit der diagnostizierten
Intoleranz umgegangen werden konnte. Gewissermafen als Kardinalt-
herapie stellt sich dabei immer wieder die Figur der >doppelten Mit-

! Der vorliegende Text ist die iiberarbeitete Version einer Response, die ich innerhalb
einer offentlichen Abendveranstaltung auf Jan Assmanns Vortrag Leitkultur und dop-
pelte Mitgliedschaft. Uberlegungen zur Toleranzdebatte vorgetragen habe. Meine Ant-
wort verfolgte den Zweck, in die auf den Vortrag folgende Plenumsdiskussion einzulei-
ten. Ich wihlte dazu die Form einer kritischen Paraphrase von Assmanns Gedankengang.
Der Abschnitt IV hat in der miindlichen Version dieser Response noch weitgehend ge-

fehlt.

128

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

gliedschaft« bzw. der >doppelten Religion< heraus. Allerdings scheint
mir, was er unter dieser Figur genauer versteht, ziemlich zu schillern.

Die erste Station auf diesem Gang durch die Geschichte ist das
2.Jh. v.Chr. Assmann vermutet, dass sich die beiden eben genannten
Formen von Intoleranz bereits in der Darstellung zeigen, welche die
ersten beiden Makkabderbiicher von der Lage in Paldstina unter den
Seleukiden geben. Dass in diesen Vergleich aber zugleich gewichtige
Verschiebungen einflieflen, wird an einem Punkt besonders augenfil-
lig: War vorher von der Intoleranz integrationsunwilliger Einwanderer
die Rede, zieht Assmann jetzt als Vergleich mit Yehuda Makkabi im-
merhin die Gewaltbereitschaft von Islamisten heran.

Ich hebe diese Zuspitzung hervor, weil Assmann sich im néchsten
Abschnitt ganz auf diese zweite Form von Intoleranz konzentriert und
dabei eine wichtige These iiber die Genese dieser Intoleranz einfliefSen
lasst. Er fragt nicht nach den Wurzeln der Intoleranz von Antiochus IV.
— wieso eigentlich nicht? —, sondern nach denjenigen des jiidischen Wi-
derstandskdmpfers Yehuda Makkabi. Dessen gewalttitige Intoleranz
sei von einem problematischen Reinheitsideal bestimmt gewesen, wie
es sich u.a. im Kriegsrecht des 20. Kapitels des Deuteronomiums finde:
primires Ziel ist die Ausrottung des Heidentums in den eigenen Rei-
hen. Und dabei héren wir natiirlich mit: Indem diese gewalttitige Form
von Intoleranz genetisch mit dem Deuteronomium in Verbindung ge-
bracht wird, wird sie zugleich eng mit der AusschliefSlichkeit der
JHWH-Verehrung verkniipft, wie sie im 5. Mosebuch ja besonders
deutlich zum Ausdruck kommt. Kritik an der Intoleranz bedeutet dem-
nach Monotheismus-Kritik — konkret: Kritik am eifernden Gott des
Alten Testaments. Zwar setze sich dieser religiose Puritanismus erst
nach dem Exil als mainstream durch, von da aus werde er dann aber
immerhin zum Modell radikaler Stromungen im Christentum und Is-
lam.

lll. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft

Nachdem Assmann genauer diagnostiziert hat, worin die (religiose)
Intoleranz und deren Ursachen seiner Ansicht nach bestehen, wendet
er sich der Frage einer moglichen Therapie dieser Intoleranz zu — nim-
lich dem Prinzip der doppelten Mitgliedschaft.

Als erstes Beispiel fiir dieses Prinzip nennt er das Judentum der

129

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

Diaspora: Einerseits will man durchaus am Gesetz festhalten, anderer-
seits integriert man sich zugleich in die Leitkultur des jeweiligen Gast-
landes. Interessant wire an dieser Stelle nachzufragen, was genauer
dazu gefiihrt hat, dass man hier mit dem Gewaltpotential der eigenen
Tradition anders umzugehen gelernt hat: War es der schlichte Uber-
lebenswille und die damit verbundene Bereitschaft sich anzupassen?
Oder konnte es nicht auch mit einem >tieferen«< Verstindnis dessen zu
tun gehabt haben, worum es im Monotheismus auch noch gehen koénn-
te (dass zu einem solchen tieferen Verstehen auch die schwierige Dia-
sporasituation beigetragen hitte, ist damit nicht ausgeschlossen)?

Wie dem auch sei, auch auf der Gegenseite, in der griechisch-ro-
mischen Welt der Spitantike, habe man damals kosmopolitisch zu den-
ken und die Vélker dieser Erde als Gemeinschaft zu verstehen gelernt.
Und auch hier ist eine deutliche Spitze mitzuhoren: Kaum zufillig
zitiert Assmann affirmativ Celsus’ Schrift gegen die Christen. Denn
die eigentliche Geburtsstunde der diesen Namen wirklich verdienen-
den Weltreligion scheint Assmann dort zu identifizieren, wo die welt-
biirgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt, also gerade nicht in jenem Prozess, in welchem sich das Ju-
dentum und das Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu
blof$ vermeintlichen Weltreligionen formierten.

Im islamischen Weltreich im 11.-13. Jh. hat sich dieses kosmo-
politische Weltgefiihl wiederholt. Aus dieser Zeit stammt die berithmte
Ringparabel, die Lessing im spiten 18. Jahrhundert wieder aufnimmt,
einer Zeit, die sich gegeniiber dem Kosmopolitismus ebenso offen ge-
zeigt habe. Lessings Parabel schafft dabei den Balanceakt zwischen or-
thodoxer Absolutsetzung des eigenen Wahrheitsanspruchs einerseits
und dem Atheismus der radikalen Aufkldrung andererseits, indem sie
den Wahrheitsanspruch relativiert, ohne die Wahrheit als Liige und
Betrug zu denunzieren. Ausfiihrlicher geht Assmann auf Lessings
Freimaurergespriche von 1778 ein, in denen dieser das Problem der
Toleranz anhand der Dialektik von Identitit und Differenz behandelt.
Lessing beschreibt darin das Problem, dass mit den politischen, religio-
sen und sozialen Vereinigungen immer zugleich Trennungen einher-
gehen — die Aufgabe der Freimaurer ist darum, diese Trennungen mog-
lichst zu tiberwinden.

Die nichste Etappe in dieser Darstellung der Geschichte der Idee
der doppelten Mitgliedschaft macht bei Moses Mendelssohn Halt, bei
dem Lessings Freimaurergeheimnis eine Ausweitung ins Universale

130

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

und Menschheitliche erfahre. Zwar sei die historische Wahrheit des
Gesetzes den Juden durchaus von Gott offenbart, nicht aber die Ein-
sicht in die zeitlosen Glaubenswahrheiten, die sie wie alle anderen
Menschen auch kraft der ihnen vom Schépfer mitgegebenen Vernunft
immer von neuem explorierend zu entfalten haben. Einmal zugestan-
den, dass damit Mendelssohn Modell einer doppelten Mitgliedschaft
addquat erfasst ist, die damit verbundene doppelte Unterscheidung
von Dogma und Lebensregel einerseits sowie natiirlicher und geoffen-
barter Religion andererseits zehrt jedenfalls von Voraussetzungen, die
alles andere als selbstverstindlich sind. Dass Assmann darauf kaum
eingeht, diirfte damit zu tun haben, dass auch er diese — nicht unpro-
blematische — doppelte Unterscheidung als sinnvoll und produktiv er-
achtet.

Das damit verbundene Problem des Verhiltnisses von sogenannt
natiirlich-verniinftiger Religion einerseits und positiven Religionen
andererseits zeigt sich auch beim nichsten Exponenten doppelter Mit-
gliedschaft — wobei wir mit Mahatma Gandhi auch bereits im 20. Jahr-
hundert angekommen sind. Interessanterweise spricht Assmann hier
zum ersten Mal nicht nur von doppelter Mitgliedschaft, sondern alter-
nierend auch von doppelter Religion. Gandhi habe namlich unterschie-
den zwischen einer allgemeinen Religion der Wahrheit, auf die alle
konkreten Religionen hinzielen einerseits, und eben diesen konkreten
Religionen wie Hinduismus, Judentum oder Christentum andererseits.
Mit der Annahme einer allgemeinen Religion unterstelle er eine Art
gemeinsamen Nenner aller Religionen, wobei diese Vorstellung, nach
dem Urteil Assmanns, Mendelssohns >Menschenreligion«< entspricht.
Es sei dies eine Religiositit, die gleichsam den innersten Wesenskern
jedes Menschen betrifft und damit zugleich Sache jedes Einzelnen und
darum niemals institutionalisiert ist. Und indem diese innere Religio-
sitdt die Quelle der verschiedenen Auspriagungen konkreter Religionen
ist, kann und soll sie diese zugleich relativieren. — Und wiederum spitzt
Assmann in seinem Sinne zu: Es soll von dieser inneren Religiositit die
Aufhebung der mosaischen Unterscheidung zwischen wahrer und fal-
scher Religion ausgehen, die in Indien zu den tragischen Konflikten
zwischen Muslims und Hindus gefiihrt habe. Das MafS jeder heiligen
Schrifttradition oder Offenbarung haben darum Vernunft, universelle
Wahrheit und Moral zu sein.

In einem letzten Schritt fragt Assmann schliefSlich, was die Idee
der doppelten Mitgliedschaft fiir das gegenwirtige Globalisierungs-

131

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

zeitalter bedeutet. Dabei kommt aber, im Gesprach mit dem Rabbiner
und Philosophen Jonathan Sacks, noch einmal eine andere Figur ins
Spiel: Gefragt sei weniger Toleranz im Sinne der Duldung des Ande-
ren, als vielmehr im Sinne der Anerkennung von Differenz. Wie Men-
delssohn unterscheide auch Jonathan Sacks zwischen universalen
Wahrheiten und Glaubenswahrheiten. Allerdings findet nun, zumin-
dest gegeniiber Gandhi, eine wichtige Verschiebung statt. Es geht nicht
mehr um das Gegeniiber von allgemeiner, innerer Religiositit einer-
seits und konkreten Religionen andererseits. Vielmehr ist das Juden-
tum in dem Sinne als partikularer Monotheismus zu verstehen, dass es
zwar an (den) einen Gott, aber nicht an eine Religion oder eine Kultur
oder eine Wahrheit glaubt. Gott ldsst sich gewissermafSen nicht auf-
teilen, er ist Einer und universal — der Gott aller Menschheit eben.
Aber streng davon zu unterscheiden ist die Religion oder der Glaube
an diesen Gott, so dass Sacks sogar sagen kann, dass kein einzelner
Glaube der Glaube aller Menschheit sein sollte.

Auch zu diesem Modell eines Denkens auf zwei Ebenen stellt Ass-
mann fest, dass es Mendelssohns Unterscheidung zwischen Menschen-
religion und konkreten Religionen auf den Punkt bringe. Aber sagen
Mendelssohn, Gandhi und Sacks wirklich alle dasselbe? Und diese Fra-
ge dringt sich einem erst recht auf, wenn Assmann Jonathan Sacks
Modell anhand der Unterscheidung von dichten und diinnen Bezie-
hungen weiter konkretisiert. Demnach sind zwar die Glaubenswahr-
heiten partikularer Religionen im Gegensatz zu Gott selbst nicht uni-
versal, aber im Horizont einer solchen Religion eben doch absolut.
Damit wird vollends klar, dass sich Jonathans Sacks Modell der Aner-
kennung von Differenz und Assmanns Modell doppelter Mitglied-
schaft so einfach nicht kombinieren lassen: Nach Jonathan Sacks wird
der jiidische Glauben an den einen Gott in den dichten und besonderen
Beziehungen seiner jiidischen Lebensform gelebt. Entsprechend kann
Sacks darum auch mit dem >Gott der Philosophen«< wenig anfangen.
Wenn ich Assmann aber richtig verstehe, dann will er Sacks an diesem
Punkt doch gerade widersprechen: Assmann scheint doch gerade anzu-
nehmen, dass, wenn Gott im Unterschied zu den partikularen Religio-
nen universal ist, dieser Gott eben gerade nicht zugleich der partikulare
Gott der Bibel sein kann. Und unterstellt er Jonathan Sacks nicht genau
darum eine Art Dualismus, dem dieser kaum zustimmen wiirde: Als
Rabbiner liebe und verehre Sacks zwar den Gott der Bibel, als Philo-
soph dagegen miisse er sich eben trotzdem an den alle unsere Vorstel-

132

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

lungen transzendierenden Gott der Philosophen halten? Es ist aber an-
zunehmen, dass fiir Sacks hierin gerade kein Widerspruch liegt. Eher
ist Assmanns Rekonstruktion von Sacks Position ein Ausdruck davon,
wie stark sich sein Modell der doppelten Mitgliedschaft von Sacks An-
erkennungsmodell unterscheidet.

Und dieser Unterschied wird nicht kleiner, wenn er gegen Jona-
than Sacks (und damit auch gegen Michael Walzer) hervorhebt, dass
die universale Ebene der Menschheit gar nichts so Abstraktes sei, wie
es die kommunitaristische Sichtweise von Sacks und Walzer unterstel-
le. In einer globalisierten Welt entstiinden eben auch auf dieser univer-
salen Ebene durchaus lebbare Traditionen und Praktiken, die ihre ganz
eigene Dichte haben. Assmann fiihrt als Beleg eine ganze Reihe von
Beispielen an, von Spendenaktionen iiber Nichtregierungsorganisatio-
nen bis zu neueren und neuesten Kommunikationsformen des Inter-
nets. Und dabei scheint er nochmals eine neue Variation seines Modell
der doppelten Mitgliedschaft in Anschlag zu bringen: Er behauptet an
dieser Stelle nicht (mehr), dass es so etwas wie eine innere, allgemeine
und universale Religion gibt. Vielmehr variiert er sein Modell an dieser
Stelle so, dass durch die verstirkten Bemiithungen um eine Globalisie-
rung der Menschenrechte und anderer universaler Werte sich eine uni-
versale Zivilisation allererst am Herausbilden sei — eine globalisierte
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen hitten. Um es zuzuspitzen: Es geht weniger
um die Tradierung des Gedachtnisses an partikulare, positive Religio-
nen, sondern darum, dass wir uns ein Gedichtnis der Menschheit als
Ganzer allererst machen!

Zwar hebt Assmann hervor, dass dies keine Abwertung der his-
torisch gewachsenen, positiven Religionen bedeute. Eher scheint sich
mir sein Selbstverstindnis aber dort auszudriicken, wo er bekennt, dass
suns« das spite 18. Jahrhundert niher stehe als das 19. und das 20. Jahr-
hundert: Denn seine Vision von doppelter Mitgliedschaft und Kosmo-
politismus orientiert sich eben eher an aufklidrerischen und modernen
Figuren der Einheit als an spiatmodernen Figuren der Differenz. Und
um es auf den Punkt zu bringen: Am Ende des Textes von Assmann
weifs ich eigentlich nicht mehr, wieso es die partikularen, positiven Re-
ligionen tiberhaupt braucht. Letztlich geht es um die Ausbildung eines
kosmopolitischen Gedachtnisses. Davon, dass dieses universale Ge-
ddchtnis auch von den geschichtlichen Religionen etwas lernen konnte,
ist kaum etwas zu horen. Umso mehr ist davon die Rede, dass die par-

133

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

tikularen, zur Abgrenzung und Gewalt neigenden religivsen Offen-
barungstraditionen in der Idee der allgemeinen und verniinftigen
Menschheit ihr deutliches Korrektiv haben miissen. Um es nochmals
zuzuspitzen, doppelte Mitgliedschaft im Sinne eines »sowohl - als
auch« bedeutet dann: Wir sollen universale Kosmopolitaner sein, kon-
nen als solche aber gegeniiber den partikularen religigsen Traditionen
von uns selbst und der anderen insofern duldsam sein, als diese die Idee
eines allgemein-menschlichen Ethos nicht verletzen.

IV. Zwei kritische Bemerkungen

Ich schliefle mit zwei Bemerkungen, die mein Zégern gegeniiber Jan
Assmanns Modell der >doppelten Mitgliedschaft< deutlicher zum Aus-
druck bringen sollen. Die eingehende Auseinandersetzung, die Ass-
manns luziden und provokanten Uberlegungen verdienen wiirden, ist
damit nicht ersetzt; ich deute aber wenigstens an, wortiber in einer
solchen Auseinandersetzung mit ihm (unter anderem) zu diskutieren
wiire. Der erste Punkt beschiftigt sich mit seinem Modell der doppelten
Mitgliedschaft, der zweite mit seiner Monotheismuskritik.

(1) Im Blick auf die Frage, was religiose Toleranz heute bedeuten
konnte, prisentiert uns Assmanns Text zumindest zwei ernst zu neh-
mende Modelle: sein eigenes der >doppelten Mitgliedschaft<> und Jona-
than Sacks’ Modell der >Anerkennung von Differenz<. An welchem der
beiden Modelle man sich orientiert, ist im Blick die Toleranzdiskussion
von erheblicher sachlicher Tragweite. Es geht um mehr, als den einen
einem modernen Einheits- und den anderen einem spatmodernen Dif-
ferenzdiskurs zuzuordnen.

Assmann scheint anzunehmen, dass es fiir den toleranten Um-
gang zwischen verschiedenen (religiosen) Weltsichten ein gemein-
sames Drittes braucht. Damit verbindet sich nicht nur die hermeneuti-
sche Idee, dass ohne dieses Dritte kein Verstehen des Anderen moglich

2 Die Rede von >doppelter Religion« trifft weniger auf das von Assmanns selbst favori-
sierte Modell selbst als auf dasjenige von Gandhi zu. Dieses Fazit legt zumindest der hier
besprochene Vortrag Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Uberlegungen zur Tole-
ranzdebatte nahe. Inwiefern dasselbe auch auf Assmanns Monographie Religio duplex:
Agyptische Mysterien und europdische Aufklirung (Berlin 2010) zutrifft — deren Ub-
erlegungen deutlich im Hintergrund des Vortrags stehen —, miisste eingehender gepriift
werden.

134

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

ist, sondern auch die (normative?) These, dass die Anhédnger verschie-
dener (religioser) Weltsichten nur dann tolerant miteinander umgehen
konnen, wenn dieses Dritte eine kritisch-normative Funktion gegen-
iiber den differierenden (religiosen) Einsichten hat. Kurz gesagt: Ge-
gentiber aller Differenz postuliert Assmann eine noch grofere Einheit.
Toleranz ist nur dann mdglich, wenn wir einen gemeinsamen welt-
anschaulichen Kern teilen (sWeltethos¢, >Kosmopolitismus«< u.4.), auf
den wir uns im Konfliktfall berufen kénnen. Wir miissen entweder an
unsere Gleichheit erinnert werden oder gleich werden, damit wir tole-
rant sein konnen.

Wieso aber muss ich, um tolerant sein zu konnen, gleich sein wie
der Andere — oder, vielleicht lebensnaher: wieso muss der Andere
gleich sein wie ich, damit ich ihn tolerieren kann? Besteht unter dieser
Voraussetzung nicht umgekehrt die Gefahr, dass ich entweder (aus
Angst, Boswilligkeit usw.) den Anderen darum nicht toleriere, weil ich
immer etwas finde, worin mir der Andere unihnlich ist oder dass ich
(in der Hoffnung auf Frieden, aus Paternalismus usw.) den Anderen
allererst gleich zu >machen« versucht bin (was eben auch in der Form
einer durchaus freundlich gemeinten Vereinnahmung des Anderen fiir
die eigene Sicht der Dinge geschehen kann)? Es diirfte nicht zufillig
sein, dass ich — obwohl mir Assmanns >weltpolitischec Ziele sym-
pathisch sind — beim Versuch, seine Uberlegungen nachzuvollzichen
immer wieder das Gefiihl habe, als wire fiir mich und meine Vorstel-
lungen von Toleranz und Universalismus innerhalb dieser Argumen-
tation gleichsam kein Platz vorgesehen.

Eher weiterfithrend, weil es sich auf den irreduziblen Pluralismus
und die Eigenart religioser Weltanschauungen stirker einldsst, diirfte
Sacks” Modell der >Anerkennung von Differenz« sein. Jedenfalls verste-
he ich dieses Modell so, dass in ihm gerade erfasst werden soll, wie der
Andere als Anderer toleriert werden kann — und zwar in dem starken
Sinne, dass der Andere nicht nur geduldet, sondern als singulir Ande-
rer anerkannt wird. Vielleicht besteht die zentrale Frage darum darin,
wo wir am ehesten die Ressourcen finden fiir ein solches Verstindnis
positiver Anerkennung von Alteritit. Ich werde im néchsten Punkt
darauf eingehen, wieso diese Ressourcen — ganz anders als dies Ass-
mann vermutet — gerade in einer bestimmten Form von Monotheis-
mus selber liegen konnten! An dieser Stelle mochte ich einzig noch
ein religionsphdnomenologisches Argument anfiihren, dass zeigt, wie-
so Sacks” Modell der Anerkennung von Differenz gewissermafSen rea-

135

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

listischer ist als dasjenige von Assmann. Paul Ricceur hat die Eigen-
tiimlichkeit der Zugehorigkeit zu einem religiésen Bekenntnis einmal
so beschrieben:

Im Unterschied zur Anhéngerschaft an eine philosophische Schule, eine An-
hingerschaft, die argumentativ vertreten und gerechtfertigt werden kann,
zumindest bis zu einem gewissen Punkt, hat die Zugehorigkeit zu einem
religidsen Bekenntnis einen einzigartigen Charakter. Zu Beginn handelt es
sich fiir die meisten um einen Zufall der Geburt, fiir manche um das Risiko
einer Konversion; unterwegs verwandelt sich die Kontingenz in eine begriin-
dete Wahl, um in einer Art Schicksal zu kulminieren, das dem umfassenden
Verstdndnis der anderen, von einem selbst und der Welt sein Siegel auf-
driickt, im Zeichen der Rezeption des WORTES eines ANDEREN, das in seinen
historischen Spuren aufgefunden und iiber lange Interpretationsverkettun-
gen vermittelt wird. Solcherart ist der existenzielle Zirkel: ein Zufall, der
durch eine kontinuierliche Wahl in ein Schicksal verwandelt wird. Die Wette

des Glaubenden ist, dass dieser Zirkel nicht vitigs, sondern gesund und be-
lebend sei.?

Das ist keine Selbstbeschreibung eines religiosen Fundamentalisten.
Und doch, wer in diesen existenziellen Zirkel des religigsen Glaubens
hineinwichst und die Wette des Glaubens eingeht, fiir den ist nicht
ausgeschlossen, dass der Andere auch (zum Teil) Recht haben kann,
aber er fiihrt das Gesprich mit jenem Anderen charakteristischerweise
eben aus jenem »umfassenden Verstindnis der anderen, von einem
selbst und der Welt« heraus — ein Verstindnis, das sich nur sehr bedingt
durch ein vermeintlich neutrales Drittes modulieren ldsst. Wenn ich
gesagt habe, dass die zentrale Frage darin besteht, wo wir am ehesten
die Ressourcen finden fiir ein Verstindnis positiver Anerkennung von
Alteritit, dann ist jetzt prizisierend zu fragen, inwiefern es gerade im
Umkreis solcher religioser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen
selbst solche Ressourcen gibt.* Die Frage ist darum die, wie Menschen,

3 P. Ricceur, Phinomenologie der Religion, in: Ders., An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen iiber die Religion. Hrsg. von Veronika Hoffmann, Freiburg
i.Br. 2008, 93 f.

* Ich sage nicht >innerhalb, sondern >im Umkreis von¢, um nicht das problematische
Bild zu evozieren, als stelle der religiose Glaube (z.B. einer Jiidin oder eines Christen)
ein vom »iibrigen«< kulturellen Kontext geschiedenes Sinnuniversum dar. — Es sei gleich
noch ein anderes Missverstindnis zuriickgewiesen: Ich stelle nicht in Abrede, dass es
heute viele Menschen gibt, und deren Anzahl mag am Wachsen sein, die mit Assmanns
Modell der Toleranz sympathisieren oder vielleicht gar auf der Suche nach einer solchen
kosmopolitischen Menschheits->Spiritualitit« sind, wie sie Assmann selbst vorzuschwe-

136

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

gerade indem sie ihr Leben in unterschiedlichen Bezugsrahmen fiih-
ren, so mit den Anderen umgehen konnen, dass sie die Anderen dabei
als Andere anerkennen. Eine Teilantwort scheint mir darin zu liegen,
dass die selbstkritischen Tendenzen im Umkreis der jeweiligen religio-
sen Glaubensweisen gefordert werden. Ein schones Beispiel dafiir ist
das Zitat von Ricoeur. In ihm driickt sich ein religidses Selbstverstind-
nis aus, fiir welches das Moment der Selbstverpflichtung zu einem Un-
bedingten einerseits und das Moment des kritischen Bewusstseins der
Herkunft und Kontingenz dieser Selbstverpflichtung andererseits wohl
in einer gewissen Spannung liegen, aber eben gerade keinen Wider-
spruch darstellen. Die Weise, wie Ricceur dabei von der Herkunft des
Glaubens aus dem Wort eines Anderen spricht, leitet iber zu meinem
zweiten Punkt, der Frage nach dem Verhiltnis von Toleranz und Mo-
notheismus.

(2) Anders als Assmann, aber dhnlich wie Sacks sehe ich zwischen
dem commitment zu einer bestimmten religidsen Tradition (die ent-

ben scheint. Ja, man sollte gerade auch von Seiten der Theologie vorsichtig sein, solche
Entwicklungen — meistens geschieht dies unter Berufung auf Schleiermachers Annah-
me, dass Religiositit nur im Rahmen positiv verfasster Religionen vollzogen wird — von
vorneherein als unrealistisch und unlebbar zu beurteilen. Aber anders als Assmann —
und hier spreche ich zuerst einmal einfach von mir her, von der Weise, wie ich auf das
Modell der >doppelten Mitgliedschaft< reagiere — sehe ich in jenem kosmopolitischem
Tiefenstrom, den er in seinem Referat nachzuzeichnen versucht, weniger ein zwischen
den verschiedenen religiosen und kulturellen Traditionen vermittelndes >Drittes< als
vielmehr eine zum Teil andere, alternative und damit konkurrierende Form mit den
Fragen von Toleranz und Universalitdt umzugehen, als ich es aufgrund meiner protes-
tantischen theologischen Herkunft zu tun geneigt bin. Allerdings: Uberlappungen zwi-
schen Assmanns Modell der >doppelten Mitgliedschaft« und meinen protestantischen
Vorstellungen von Toleranz sind damit nicht von vorneherein ausgeschlossen. Im Ge-
genteil scheint mir, dass vieles von dem, was Assmann wichtig ist, auffillig gut mit
Toleranzvorstellungen zusammenpasst, die sich im protestantischen Raum entwickelt
haben. Das konnte aber nicht nur bedeuten, dass Assmanns Modell aufgrund seiner
(bleibenden) Herkunft weniger >kosmopolitisch¢ (in seinem Sinn) ist, als es auf den
ersten Blick zu sein scheint. Es wire iiberdies einer Untersuchung wert, wie Menschen
jiingerer Generationen, die eine solche protestantische oder wie auch immer konfessio-
nell verfasste Identitit nicht mehr oder kaum mehr mitbringen, auf Assmanns Vor-
schlige reagieren wiirden. Zehren seine dezidiert >modernenc Uberlegungen nicht
immer noch von — unausgesprochenen! — religios-kulturellen Selbstverstindlichkeiten,
ohne welche die Pointe seines Modells der >doppelten Mitgliedschaft< gar nicht zum
Tragen kommen konnte? Was bedeutet >doppelte Mitgliedschaft« fiir jemanden, der sich
als in iiberhaupt keiner oder bereits in allzu vielen religiés-kulturellen Traditionen >zu-
hause< empfindet?

137

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

sprechend zum Bezugsrahmen auch im Umgang mit anderen Traditio-
nen wird und sich gerade nicht durch ein vermeintlich neutrales Drittes
modulieren ldsst) und einem >toleranten Universalismus«<nicht von vor-
neherein einen Gegensatz. Ich habe oben die Frage gestellt, inwiefern
sich im Umbkreis religidser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen selbst
Ressourcen finden lassen, von denen her sich ein Verstindnis positiver
Anerkennung von Alteritit entwickeln ldsst. Ich mochte jetzt zu beden-
ken geben, ob eine gewichtige solche Ressource — der Grundintuition
von Assmann im Ansatz widersprechend — nicht gerade in einem be-
stimmten Verstindnis des Monotheismus selbst liegen konnte.

Ich habe bereits angedeutet, weswegen ich bezweifle, dass Ass-
manns >moderne«< Variante der Riickfithrung der Differenz auf Einheit
diese Ressourcen bereitzustellen vermag. Allerdings darf daraus nicht
geschlossen werden, dass die Losung nun umgekehrt in einem falsch
verstandenen, relativistischen >Postmodernismus«< liegen wiirde (der
sich damit zu kokettieren begniigt, dass wir alle verschieden sind und
dass ich darum dieses und du jenes vorziehst). Wenn ich Jonathan
Sacks richtig verstehe, dann meint er mit sAnerkennung von Differenz«
etwas Anderes. Er versucht, sein Verstindnis des Judentums als par-
tikular-universalem Monotheismus mit einem spiatmodernen Diffe-
renzdenken zu verbinden, indem er herausstellt, dass es im monotheis-
tischen Glauben an den einen Gott gerade darum geht, dass zwischen
dem universalen Gott (aller Menschen) und dem (auch dem eigenen!)
Glauben an diesen Gott unterschieden wird. Nicht zufillig erinnert
dies an Uberlegungen, die in letzter Zeit nicht nur innerhalb der Theo-
logie, sondern auch von so unterschiedlichen Philosophen wie dem
Amerikaner Eric L. Santner oder (dem explizit atheistisch argumentie-
renden) Franzosen Alain Badiou angestellt worden sind. So setzt sich
zum Beispiel Santner in seinem Buch On the Psychotheology of Ever-
yday Life®, das den interessanten Versuch macht, Rosenzweig und
Freud miteinander ins Gesprich zu bringen, kritisch mit Jan Assmann
auseinander, indem er zeigt,

dass Freud und Rosenzweig, wenngleich mit verschiedenen Idiomen und oft-
mals mit sehr unterschiedlichen Betonungen, eine radikal andere Vorstellung

> Eric L. Santner, On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and
Rosenzweig, Chicago/London 2001. Eben erst ist dieses Biichlein auch in deutscher
Ubersetzung erschienen: Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Be-
trachtungen zu Freud und Rosenzweig, Ziirich 2010.

138

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

der smosaischen Unterscheidung< (und der von ihr gezeigten >gottlichen Ge-
walt, wie Walter Benjamin sie nannte) zum Ausdruck bringen als Schwartz
und Assmann. Aus der freudsch-rosenzweigschen Perspektive, die ich hier
ausarbeiten mochte, setzen die biblischen Traditionen eine Lebensform ein,
die gerade um eine Offnung zur Alteritit, zur unheimlichen Fremdheit des
Anderen als genau dem Ort einer Universalitdt-im-Werden, herum struktu-
riert ist. Sowohl Schwartz’ als auch Assmanns Verstindnis des kulturellen
Pluralismus basiert auf einem, so konnte man sagen, globalen Bewusstsein,
wihrend Freud und Rosenzweig beide die Differenz zwischen dem Globalen
und dem Universellen betonen, die sich durch die >mosaische Unterschei-
dung« gedffnet hat. Wihrend das globale Bewusstsein die Entstehung von
Konflikten zwischen Kulturen und Gesellschaften auf externe Differenzen
zuriickfithrt, steht Universalitit, so wie ich den Begriff hier verwende, fiir
die Moglichkeit einer gemeinsamen Offnung auf die Unruhe und Bewegung
hin, die jeder Identitdtskonstruktion immanent ist — eine Offnung hin zur
Unheimlichkeit in jedem Ort, den wir Heim nennen. Aus dieser Sicht ist
Erlsung (oder, um den freudschen Begriff zu verwenden: die Kur) weder
eine Art letztendlicher Uberwindung noch eine vollstindige Integration die-
ser Unruhe, sondern vielmehr die Arbeit, unsere phantasmatische Organisa-
tion dieser Unruhe zu durchqueren, unsere Abwehr dagegen abzubauen. An-
ders gesagt: Fiir ein globales Bewusstsein ist jeder Fremde letztlich genau wie
ich und im Grunde bekannt; seine Fremdheit ist einem anderen Vokabular,
einer anderen Reihe Namen geschuldet, die immer iibersetzbar sind. Fiir die
psychoanalytische Vorstellung von Universalitit, der ich mich hier widmen
will, gilt das Umgekehrte: Die Moglichkeit eines >wir¢, einer Gemeinsamkeit
ist nur dadurch gegeben, dass alles Bekannte letztlich fremd ist und dass sogar
ich selbst fiir mich in einem wesentlichen Sinn ein Fremder bin. Freud und
Rosenzweig bieten eine der aussagekriftigsten Konzeptualisierungen dieser
Fremdheit und der zu ihr hin gedffneten Lebensformen; mehr noch, sie er-
moglichen die Konzeptualisierung der Fremdheit selbst als dem Ort neuer
Maoglichkeiten der Nachbarschaft und der Gemeinschaft.¢

Die Linge dieses Zitates soll nicht suggerieren, dass die Kritik Ass-
manns am Monotheismus erledigt ist. Vielmehr soll der Hinweis auf
Santners Uberlegungen zeigen, dass es sich lohnt, die Herausforderung
von Assmanns Kritik aufzunehmen — um sich aber von da her der Idee
des Monotheismus gerade von neuem zuzuwenden! Nur darf dies
nicht gleichsam mit dem Riicken zur Wand geschehen, indem man ein
bestimmtes Verstindnis des Monotheismus einfach voraussetzt und
dann gegen seine Kritiker zu verteidigen versucht. Zumindest von sei-

¢ Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Betrachtungen zu Freud und
Rosenzweig, Ziirich 2010, 13f.

139

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

ner jidisch-religiosen Herkunft her war die monotheistische Gottes-
verehrung ja gerade etwas, das sich nicht nur erst nach und nach, son-
dern geradezu gegen die auf die eigene Gottheit projizierten Wiinsche
und Bediirfnisse durchgesetzt hat.” Kénnte dies nicht ein bleibender
Zug des monotheistischen Glaubens sein? Nicht: Ich bin Monotheist
und verteidige darum den monotheistischen Glauben — sondern: da ist
jenes »Wort eines Anderen, das in seinen historischen Spuren auf-
gefunden und iiber lange Interpretationsverkettungen vermittelt wird«
(Ricceur), das herausfordert, Monotheist vielleicht allererst zu werden.
Im Sinne einer solchen Errungenschaft und zugleich eines solch dauer-
haften Ringens scheint sich auch Emmanuel Levinas den >Weg des Mo-
notheismus« vorzustellen:

Der Monotheismus iiberwindet und umschlief3t den Atheismus, aber er ist
demjenigen verwehrt, der nicht das Alter des Zweifels, der Einsamkeit und
der Auflehnung erreicht hat.

Der schwierigste Weg des Monotheismus miindet in die Strafle des
Abendlands. Man darf sich namlich fragen, ob der abendlindische Geist, die
Philosophie letztendlich nicht die Position einer Menschheit ist, die das Risi-
ko des Atheismus akzeptiert, das man eingehen, aber iiberwinden muf8 - als
Preis ihrer Miindigkeit.®

Jan Assmann benennt eine tatsichliche Gefahr. Es ist die Gefahr des
susurpatorischen Monotheismuss, in welchem »die eigene Partei Gott
in ihren Besitz« bringt und ihn damit »zum unbesiegbaren Agenten
der eigenen Interessen« macht.® Bereits die Bibel kennt diese Gefahr
und man kann die Schriften des Alten und des Neuen Testamentes in
ihrer Gesamtheit als ein Ringen mit eben diesem sehr menschlichen
Bediirfnis lesen, den einzigen Gott zum Instrument der eigenen In-
teressen zu machen. Dabei kommt in der Geschichte dieses Ringens
zumindest auch!® ein Verstindnis von Gott zum Vorschein, wonach

7 Vgl. dazu priagnant Konrad Schmid, »Der biblische Monotheismus«, in: Reformatio 1/
Mirz 2007, 4-10.

8 E. Lévinas, Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a. M. 21996, 27.
9 E. Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, in: Nach Gott fragen. Uber das Reli-
giose, Sonderheft des Merkur 1999, 831f.

10 Problematische Ziige in der Geschichte der biblischen Gottesvorstellung sollten nicht
verschwiegen, sondern im Gegenteil im Blick auf unsere eigenen Wiinsche und Vorstel-
lungen nicht allzu selbstverstindlich als von uns selbst iiberwunden betrachtet werden.
Es braucht eine Lektiire der Bibel, die den Leser selbst in einen >therapeutischen« Prozess
der Selbsterkenntnis involviert — das Ringen um einen nicht-usurpatorischen Mono-

140

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

dieser sich in seiner Transzendenz jeder menschlichen Instrumentali-
sierung gegeniiber verschliefst. Oder genauer ausgedriickt: Es zeigt sich
ein Gott, der auf den Menschen als dem Anderen seiner selbst zugeht
und ihm in einer Weise nahe kommt, auf die er zum bleibenden und
wirksam-transformierenden Widerstand gegen den menschlichen
Usurpationswillen wird. Nordhofen spricht in diesem Zusammenhang
von Gottes >privativer Prisenz< und damit vom privativen Charakter
des jiidisch-christlichen Monotheismus, wie er zum Beispiel in Exodus
33 zum Ausdruck kommt: »Dieser Gott offenbart sich, indem er vor-
fithrt, wie er sich entzieht. Gott ist, wie er im zweiten der Zehn Gebote,
dem Bilderverbot, einschirft, nicht darstellbar, aber er ist auch nicht
sagbar im emphatischen Sinn.«'! Hat es da im Polytheismus das usur-
patorische Interesse an der Instrumentalisierung der Gottheit nicht
leichter?

Jedem menschlichen Interesse entspricht eine himmlische Adresse. Wer
krank ist, weif3, was er tun hat, er muf3 dem Asklepios opfern. Wer um
Fruchtbarkeit betet, wendet sich an Gaia, der Jiger an Artemis. Es entspricht
einem tiefsitzenden Tauschprinzip, das im Verkehr der Menschen unter-
einander als Grundregel sozialen Verkehrs wirkt. Nicht nur Waren werden
dquivalent getauscht, sondern auch Sym- und Antipathien. [...] Das Opfer
ist die Gabe, mit der der Fromme um Wohltaten oder mindestens um Ver-
schonung von Ungliick bittet. Auf diese Weise werden die Gétter zum Instru-
ment, mit dem der Mensch seine Zwecke verfolgt und seine Interessen be-
dient. [...] Zwar ist mit der Zuriickdringung beziehungsweise Uberformung
des antiken Polytheismus die exzessive Wechselwirtschaft mit dem Himmel
zum Erliegen gekommen, aber wo der Monotheismus Gott zum Instrument
der eigenen Interessen gemacht hat — und die Beispiel dafiir sind im Juden-
tum und Christentum reichlich vorhanden —, unterscheidet er sich vom heid-
nischen Hintergrund nicht wesentlich. Der usurpatorische Monotheismus
stellt also religionsgeschichtlich nicht eigentlich eine Neuerung dar. Er ist
bei Lichte besehen ein heidnischer Rest.

Die jiidische Aufklirung dagegen zielt auf einen wirklichen Bruch. Als
jlidische Aufklirung kann ein Denken bezeichnet werden, das in einem Pro-
zef3, der sich iiber mehrere hundert Jahre hingezogen haben diirfte, einen
Gottesbegriff entwickelt, der sich der Instrumentalisierbarkeit prinzipiell
entzieht. Hier entsteht eine wirklich neue, eine wirklich andere Religion. Sie

theismus wird dann zu einem Ringen mit sich und seinen eigenen Interessen und Wiin-
schen (als Individuum oder Gemeinschaft) selbst.
11 Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, 839.

141

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

ist aus der Kritik an der bevolkerten Himmelswelt beeinflufSbarer Gottheiten
entstanden, eine Religion, die aus der Religionskritik kommt.?

Mit dieser jiidischen Aufklirung ist der Anfang dessen beschrieben,
was Levinas bildhaft als den Weg des Monotheismus in die StrafSe des
Abendlands umschreibt. Es ist dies ein anspruchsvoller, ohne Zweifel
und die Bereitschaft zur eigenen Miindigkeit nicht zu habender Weg.
Aber es scheint mir dies immer noch ein viel versprechender Weg zu
sein im Blick auf die Frage, wie es zur Toleranz des Anderen als Ande-
ren kommen kann, zu einer Toleranz in dem emphatischen Sinne, dass
der Andere nicht nur >geduldet(, sondern als singuldr Anderer aner-
kannt wird. Dass dieser Weg heute — wozu Jan Assmanns Kritik am
(usurpatorischen) Monotheismus einen nicht unwichtigen Beitrag ge-
leistet hat — auf sehr unterschiedliche Weise neu entdeckt und im Blick
auf die Toleranzdiskussion fruchtbar zu machen versucht wird, das
wollte ich mit meinen Uberlegungen wenigstens andeuten.

Es ist nicht dasselbe, ob man mit Levinas eine Phinomenologie des
ganz Anderen entwickelt oder ob man die unheimliche Fremdheit des
Anderen als den Ort einer Universalitit-im-Werden beschreibt, wie es
Santner vorschlidgt. Und von beiden zu unterscheiden wire noch ein-
mal Kierkegaards Sichtweise, der zufolge die Anerkennung der singu-
laren Andersheit des Mitmenschen aus dem Wagnis heraus erwichst,
als Glaubender vor Gott als singular Einzelner man selbst zu sein — und
eben aus dieser Erfahrung der eigenen Eigentiimlichkeit heraus »ganz
im gleichen Sinne an die Eigenttimlichkeit jedes Menschen« als Gottes
Gabe zu glauben.”® Wie gesagt, das sind durchaus unterschiedliche
Weisen, den Weg des »Monotheismus< zu gehen und dabei nach einem
Modell von Toleranz zu suchen, das die Anerkennung des Anderen als
Anderen verstindlich zu machen vermag. Und doch wihlen sie in
einem wesentlichen Punkt denselben Weg: Thr Umgang mit dem reli-
gios-kulturellen Pluralismus ist von der Suche nach einem Universalis-
mus bestimmt, der die Entstehung von Konflikten zwischen Kulturen
oder Religionen nicht auf externe Differenzen zuriickfiihrt, die dann
vom Wissen um eine, diese Differenzen umfassende, immer noch gro-
Bere globale Einheit reguliert werden muss. Vielmehr geht es um die
Entdeckung einer wesentlichen Differenz oder Fremdheit gleichsam

2 Ebd., 837f.
3 S, Kierkegaard, Der Liebe Tun. Etliche christliche Erwigungen in Form von Reden,
Diisseldorf/Kéln 1966, 300 (Herh. A. H.).

142

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

bei mir zuhause, die mir die Moglichkeit gibt, jeden Anderen als An-
deren anzuerkennen. Wenn ich es richtig sehe, dann stehen im Hinter-
grund dieser Entdeckung die Traditionen des Bilderverbots und der
Negativen Theologie. Daran anschlieflend schlage ich vor, >doppelte
Mitgliedschaft« im Sinne einer Unterscheidung innerhalb des eigenen
Glaubens an Gott verstehen: als die immer von neuem zu vollziehende
Unterscheidung zwischen dem universalen Gott selbst und dem eige-
nen Glauben an diesen Gott, die den Raum fiir den je grofleren Gott
(auch gegen die eigenen Wiinsche und Interessen) immer von neuem
offen zu halten versucht.

143

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard (Basel)
»Der Ungrund des Widerspruchs«

Zur Aktualitit von Moses Mendelssohn

Moses Mendelssohn erwihnt in einem frithen und kaum ausgegorenen
Aufsatz einige Gedanken iiber das Erhabene, die sich in den spiteren
Schriften {iber das Theater wiederfinden, den folgenden Befund semio-
tischer Art. Er sagt unter anderem: Nur der Naive halte das Bezeichne-
te wichtiger als das Bezeichnende, weil edle Einfalt sich eben nur an den
Gegenstand an sich halte, ohne das Verhiltnis von Nennung und Be-
nanntem zu verstehen.! Dieser Gedanke Mendelssohns ist nicht unge-
wohnlich, hat doch das 18. Jahrhundert bereits jene semiotische Unter-
scheidung gekannt, die im 20. Jahrhundert als Ausdifferenzierung der
Zeichenstruktur, als Signifikat und Significans, bekannt werden sollte.?
Heute ist diese Unterscheidung, mit der das Zeichen als Triger von
Bedeutung als entzaubert erscheint, verbreitete epistemologische Kon-
vention.

Was damals einem jungen Mendelssohn aus dem Diskurskontext
seiner Zeit heraus einsichtig war, kehrt in seinem Reifewerk wieder als
gesteigertes Bewusstsein, dass die Verschiedenheit der Bedeutungen
der Zeichen durch beharrliches, aber notwendigerweise stets unvoll-
stindiges Verhandeln von politischen Differenzen zu einem gemein-
schaftlichen Band fithren miisse. Mendelssohn verkniipft also eine
semiotisch-epistemologische Differenz mit ordnungspolitischen Re-
gelvorstellungen und Kommunikationserwartungen. In seinem Jerusa-
lem oder iiber die religiose Macht und Judentum vermerkt er zum
Zeichencharakter von Wort und Schrift, dass »die Veranderungen, die
in den verschiedenen Zeiten der Cultur mit den Schriftzeichen vor-

! Moses Mendelssohn: Uber das Erhabene und das Naive in den schénen Wissenschaf-
ten, in: Asthetische Schriften, hg. v. Otto E. Best, Darmstadt 1974, S. 243.

2 Vgl. Carola Hilfrich: Les écrit de Moses Mendelssohn sur le langage et sur l'écriture:
commencement oubliés d’'un discours judéo-allemand moderne sur les langues, in: Re-
vue Germanique Internationale 17/2002, S. 41-53.

144

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

gegangen, [...] von jeher an den Revolutionen der menschlichen Er-
kenntnis tiberhaupt, und insbesondere an den mannigfaltigen Abinde-
rungen ihrer Meinungen und Begriffe in Religionssachen, sehr wichti-
gen Antheil« hétten — und so erscheint ihm deswegen »die Erfindung
des Wortes [auch] in den Wissenschaften von grofler Wichtigkeit«.?
Die Einsicht in den Zeichencharakter von Schrift, Bild und Worten
macht es Mendelssohn notwendig, das Recht auf »Licht und Wahr-
heit, das allein dem Allwissenden vorbehalten bleibt, gegen jede An-
mafSung einer Inanspruchnahme zuriickzuweisen und dem Menschen
nur anheimzustellen, sich einzig durch das gemeinsame Gliick hegende
Handlungen und durch eine gemeinsame Suche auszuzeichnen. Das
Gesprich, das solcherart auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung
beruht, gilt deswegen dem gemeinsamen Entdecken des »Ungrundes
des Widerspruchs«.* Dieses Wort ist ein Zitat, das im Text an die Er-
wihnung der an ihn gerichteten »Lavaterschen Wiinsche« nach einer
Taufe anschliefSt. Nicht etwa der »Urgrund des Widerspruchs«, was
nur eine neue verborgene Einheit postulieren wiirde, sondern der » Un-
grund«, mit seiner Nichtauflgsbarkeit von Differenz, ist Kern und
Knackpunkt politischen und menschlichen Aushandelns. Wort und
Schrift sind hier, als Triger einer Bedeutung, erst lesbar im Kontext
einer ethischen Anleitung zur Praxis. In einer oft zitierten Schliissel-
stelle sagt Mendelssohn in seiner Schrift Jerusalem: »Ich erkenne keine
anderen ewige Wahrheiten, als die der menschlichen Vernunft nicht
nur begreiflich, sondern durch menschliche Krifte dargetan und be-
withrt werden konnen«.>

Mendelssohns Appell zur Bewihrung ist deutlich verkniipft mit
dem Verzicht auf den Anspruch, eine geoffenbarte Wahrheit stehe iiber
dem rechten Handeln, das sich aus menschenfreundlicher Einsicht er-
gibt. Aus den Maximen, Lebensregeln und Geboten der Religion lasse
sich zwar sehr wohl das vernunftgeleite Handeln erhellen, aber der
Sinn der biblischen Schriften wird nicht aus einer geschlossenen Exe-
gese, sondern vom Leben her durch vernunftgeleitete und kritisch re-
flektierte Handlungen erkundet. Mendelssohn weigerte sich, in den

> Moses Mendelssohn: Jerusalem oder iiber religiose Macht und Judentum, und Vor-
rede zu Manasse Ben Israels >Rettung der Juden<, hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001,
S. 100f. Im Weiteren nach dieser Ausgabe zitiert.

4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 83—85.

5 Mendelssohn, Jerusalem, S. 86.

145

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

hermeneutischen Zirkel hinein zu springen und einer Sehnsucht nach
Parusie anheimzufallen. Damit legte er die Grundlagen dessen, was wir
heute als pluralistische Konzeption von ziviler Gemeinschaft, ziviler
Religion und ziviler Kultur bezeichnen. Mendelssohn richtete also
den Blick auf die gesellschaftliche Realitit. Er stellte sich der Frage,
wie Staat und Religion zu ordnen wiéren, um Handlung und Gesin-
nung, »Bewegungsgriinde« und »Wahrheitsgriinde« durch »offent-
liche Anstalten so einzurichten, dass sie zum allgemeinen Besten iiber-
einstimmen«. In Mendelssohn aufklidrender Rhetorik ist Religion eine
héchst inspirierende Quelle des Verhiltnisses der Menschen gegeniiber
Gott, die — er nennt alle drei in einem Atemzug — »fiir die Kirche,
Synagoge oder Moschee« gleichermaflen zutrifft, nicht jedoch fiir die
Verhiltnisse der Menschen gegeneinander, die allein Gegenstand der
biirgerlichen Verfassung sein sollen.® In diesem Konzept werden Ein-
sichten, Gebote oder Lebensregeln sehr wohl unter dem Leitbegriff
Offenbarung vermittelt, doch Worte und Schrift behalten »kein Men-
schenalter ihren Sinn unverindert«, sondern erlangen durch die his-
torische Entwicklung einen neuen Bedeutungsreichtum. Hier haben
wir also die bereits erwihnte Unterscheidung von Signifikat und Sig-
nificans: Jede Schriftlichkeit ist in der Mendelssohn’schen Diktion in
sich problematisch, indem das Zeichen, das Schrift-Alphabet der Of-
fenbarung, schon menschliche Konvention darstellt und als anthro-
pologisch-historisches Kulturgut — »Cultur ist ein Fremdling in der
Sprache« — einem unausweichlichen Bedeutungswandel unterliegt. Ca-
rola Hilfrich und auch Amos Funkenstein haben auf diese »scharfe
Wendung zu Fragen iiber Sprache und Kultur« bei Mendelssohn hin-
gewiesen.”

Mit Moses Mendelssohn (1729-1786) steht aber auch ein Philo-
soph der Aufklarungszeit vor uns, der keineswegs in der gern gepfleg-
ten Vorstellung einer umfassenden, neuen >Aufklirung« aufzugehen
bereit gewesen war. Seine Skepsis galt einem Aufklarungsbegriff, der
die Aufklirung selbst schon als geschichtliche Bewegung verstehen
wollte: als eine Bewegung namlich, die absolute Einheit predigte, wo

¢ Mendelssohn, Jerusalem, S. 39.

7 Amos Funkenstein: Jiidische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a. M. 1995,
S. 160-165; zitiert: Carola Hilfrich: » Cultur ist ein Fremdling in der Sprache«. Zu Mo-
ses Mendelssohns Kulturbegriff, in: Bernhard Greiner u. Christoph Schmidt (Hg.), Ar-
che Noah. Die Idee der >Kultur< im deutsch-jiidischen Diskurs, Freiburg i.Br. 2002,
S. 25-48.

146

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

sie immer noch partikular war, und Universalitit in Anspruch nahm,
wo blof8 eine spezifische Religion oder eine einzelne Kultur gemeint
war. Moses Mendelssohns Reserve gegeniiber dieser Tendenz, Partiku-
lares in einen totalisierenden oder holistischen Anspruch zu tiberfiih-
ren und solche Uberfiihrungen geschichtsphilosophisch zu legitimie-
ren, zeichnet sein Leben und Wirken aus. Damit begriff er im Schof3
der eigenen Epoche die Problematik der Andersheit, der Differenz als
eine politisch-semiotische Konstellation. Er hat damit auch die Kon-
stellation bezeichnet, die den Anspruch der Aufklidrung in ihre Krise
tiberfiihren muss, also jene Entropie, wo vermeintliche Einheit gegen
die Andersheit gestellt wird und zur Intoleranz fiihrt. Es gab deswegen
fiir Mendelssohn, angesichts den Erwartungen seiner christlichen Um-
welt, auch keinen Anlass, weder von der eigenen Religion oder Traditi-
on abzuriicken noch in eine andere Glaubenswahrheit iiberzutreten.
Mendelssohns Aktualitit liegt in seiner Einsicht, dass Aufklirung und
Kultur, Theorie und Praxis als zueinander widerstindige Seiten erst
noch zu vermitteln wiren.®

Die Spannung zwischen universaler Rationalitdt, in der das Poten-
tial zur Verallgemeinerung angelegt ist, und gesellschaftlicher Realitit,
in der die kulturelle Situation als partikulare Perspektive, als Wunsch
nach einer eigenen kulturellen Identitit bzw. Zugehorigkeit manifest
wird, macht dieses delikate Verhiltnis von Aufklarung und differenten
Kulturen bzw. kulturellen Formen des Lebens deutlich. Einerseits
spricht Aufklarung aus der Autonomie, die in der Theorie unteilbare
Unabhingigkeit bendtigt und deren einziges Mittel im Sich-Aufkldren
selbst besteht; andererseits ist alle gesellschaftliche Wirklichkeit, in der
sich Menschen als Biirger und Biirgerinnen vorfinden, schon stets an
Kultur gebunden und von deren vielfdltigen Formen und Ausdrucks-
weisen geprigt.’ Darin liegt eben der Witz der semiotischen Unter-
scheidung, wenn das Erhabene nicht dem Naiven anheimgestellt wer-
den soll.

Unbeschadet seiner prinzipiell angenommenen Autonomie und
Universalitit ist das menschliche Denken gemifs Mendelssohn darauf
angewiesen, sich in einem kulturellen Zusammenhang erkliren zu

§ Dazu vgl. Carola Hilfrich: »Lebendige Schrift«. Reprisentation und Idolatrie in Mo-
ses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, Miinchen 2000, S. 41 ff.

° Dazu Willi Goetschel: Moses Mendelssohn und das Projekt der Aufklirung, in: The
German Review 7, 1996, S. 163175, bes. S. 171.

147

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

miissen und diese kulturelle Bindung an Tradition zu respektieren, ohne
sich darin in >edler Einfalt« zu beschrinken. Diese Konstellation hat die
Suche nach dem gemeinsamen >Ungrund des Widerspruchs< immer
wieder vor lokal bedingte, historisch erklirbare Anspriiche gestellt,
wenn kulturelle Formen, wie sie in Uberlieferungen zum Ausdruck ge-
langen, sich selbst als universalen Horizont und damit vermeintliches
sEndziel« darstellten. Diese wiederkehrenden Verfithrungen auf dem
Feld des Politischen werden dann manifest in messianischen Schwir-
mereien, geschichtsphilosophischen Einklammerungen, apokalypti-
schen Ideologien, Anspriichen auf Weltherrschaft, popularisierendem
Reden — Wirkungen, die Isaiah Berlin als die »ziigellose«, aber auch
»bleibend wirksame« Seite der Romantik charakterisierte.’® Mendels-
sohn zog hingegen das Fragmentarische, oder genauer: den philoso-
phisch gewitzten politischen und kulturellen Diskurs vor. Dies macht
sein Denken und sein Leben ohne Zweifel zu einem priifenswerten
Modell fiir Reflexionen unserer Gegenwart. Denn es war Mendels-
sohn, der radikale Toleranz und politischen Wahn als gesellschaftspoli-
tische Gegenziige und damit auch die Moglichkeit, dass Toleranz in die
Krise kommen kann, {iberhaupt begriff. Wenn man seine Schriften
liest, wird auch deutlich, dass er sich weigerte, seine semiotisch begriin-
dete Kritik in eine irgendwie entfernte metasprachliche und metahis-
torische Aufhebung zu iiberfithren. Er wollte die zu Tage tretenden
Spannungen in keinem Fall in chiliastischen Einbildungen, imaginier-
ten Totalitdten oder geschichtsphilosophischen Konstrukten arretiert
wissen. Das Wissen um die zeit- und raumgebundene Verschiedenheit
der Bedeutungen der Zeichen lief3 ihn erkennen, dass der >Ungrund des
Widerspruchs« nur auszuloten, nicht aber aufzuheben war.
Naheliegend war, das Verfahren des Sich-Aufkldrens auch auf die
Deutung der jiidischen Religion und Kultur zu beziehen. Gegeniiber
den sozial eingeschliffenen Konventionen eine dem Wandel angemes-
sene Deutung des Judentums zu provozieren, und dabei zu einer sol-
chen Deutung ohne den rechtlichen Zwang nach dem Spiel eines Jus
circa sacra zu gelangen, war bei Mendelssohn in der Unmoglichkeit
fundiert, Glauben und Gesinnungen zu delegieren oder gar einzufor-
dern. Religion instruiert eine prinzipiell individuelle Existenzweise, in
der Totalkonzepte, wie imaginierte Erlosung, kollektive Erméchtigung
oder revolutionirer Sturz, unangemessen sind. Religion, im Sinne

10 Tsaiah Berlin: Die Wurzeln der Romantik, hg. v. Henry Hardy, Berlin 2004, 203-247.

148

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Mendelssohns naturrechtlich eingebunden, kann deshalb per se kein
Rechtsprinzip begriinden. Dies annehmen zu wollen, wire nur eine
Form der Idolatrie. Aus einer jiidischen Perspektive, wie sie Mendels-
sohn konstruierte, ist zudem eine Scriptura sola, das heifit eine Theo-
logie ohne miindliche Tradition, die sich im >Ungrund des Wider-
spruchs¢ fortdenkt und von der Quelle, der Schrift, immer wieder
emanzipiert, undenkbar.’’ Solcherart kommt eine Deutung und Be-
trachtung des Judentums einer aus der Tradition geschépften Umko-
dierung gleich, die aus einer theologischen Konstruktion wie auch von
kultischen Konventionen weg zu einer ethischen Praxis im Alltag ge-
langt.

Die Fiille von Mendelssohn-Interpretationen, die sich durch das
19. Jahrhundert ziehen, sind von Alexander Altmann, dem Heraus-
geber der Werke Mendelssohns, schon eingehend vermerkt worden.’
Diese Fiille ist wirkungsgeschichtlich durch teils idealisierende, teils
Mendelssohn aus dem Philosophiekanon exkludierende, aber auch ihn
apologetisch in Schutz nehmende Momente gekennzeichnet. Sie sind
von rezeptionsgeschichtlichem Interesse, weil sie gedankliche Reflexe
nach dem jeweiligen Bediirfnis spiterer Zeit darstellen. Deswegen
driingt sich als erstes Verfahren auf, sie zunichst als historisches Mate-
rial zu verstehen, welches wegzurdumen ist, um Mendelssohn in seiner
Epoche selbst zu Gesicht zu bekommen. David Sorkin versuchte als
erster, Mendelssohn aus einer verzerrenden Legendenbildung und Ste-
reotypisierung herauszulsen und ihn an seine Epoche zuriick zu er-
statten; er sieht ihn als Vermittlungsinstanz einer religiosen Aufkla-
rung, die das sokratische und das mosaische Gesicht im Phianomen
Mendelssohn sichtbar werden ldsst.’* Mendelssohn, der es — im Kon-
text des preuSischen Staates gelesen — nie weiter als zum sogenannten
Schutzjuden in einer unteren Klassenzuteilung gebracht hatte, lebte
nicht nur wirtschaftlich, sondern auch rechtlich in einer prekiren Si-
tuation. Ohne christliche Freunde, vorab Friedrich Nicolai und beson-
ders Gotthold Ephraim Lessing, der ihm in seinem >Nathan der Weise«
eine Denkmal setzte, wire Mendelssohn gesellschaftspolitisch nicht

' Dazu Gershom Scholem: Tradition und Offenbarung als religiose Kategorien des
Judentums, in: Scholem, Judaica 4, Frankfurt a. M. 1984, S. 189-228.

12 Alexander Altmann: Einleitung, in: Moses Mendelssohn, Jubiliumsausgabe, Bd. 8:
Schriften zum Judentum 2, Stuttgart / Bad Canstatt 1983, S. Ixvi-Ixxxviii.

15 David Sorkin: Moses Mendelssohn and the Religious Enlightenment, London 1996.

149

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

denkbar gewesen. Die Provokation durch Johann Caspar Lavater, die
iibrigens den Basler Staatsschreiber und Freund Mendelssohns Isaac
Iselin gegen Lavater aufbrachte, setzte Mendelssohn einem nicht gerin-
gen Risiko aus, den preufSischen Behorden verdichtig zu werden, wenn
seine Entgegnung nicht vorsichtig genug ausfiel. Er war als Jude im
eigentlichen Sinne des Wortes »>toleriert¢, nur aufgrund von >Schutz-
steuern< geduldet, ohne die Sicherheit eines biirgerlichen Rechts zu
genieflen.

Dem Verfahren der historischen Kontextualisierung Mendels-
sohns steht ein alternativer Vorschlag gegeniiber. Carola Hilfrich hat
vorgeschlagen, eine »Reiteration« von Mendelssohns Schreiben zu wa-
gen, um ihn auch heute angemessen verstehen zu konnen.™* Im Rah-
men der hier an dieser Tagung aufgeworfenen Frage nach >Toleranz
heute« neige ich eher diesem Verfahren zu, ohne deswegen die histori-
sche Situierung auszuschlieflen oder das Interesse an Ideengeschichte,
wie es Dominique Bourel vertritt, wenn er Mendelssohn zwischen
Leibnitz und Kant ansiedelt, zu negieren.’> Mein Interesse an Men-
delssohn ist, sein Schreiben als anhaltenden Widerstand gegeniiber to-
talisierenden, starr hierarchischen, teleologischen oder hegemonialen
Ordnungen allgemeinen Denkens lesbar zu machen. Mendelssohn
selbst hatte zum Beispiel am Ende seines 1783 erschienen >Jerusalems
die Furcht gedufSert, dass der eine Verfassung beratende »Congress in
Amerika das alte Lied [...] einer herrschenden Religion« anstimmen
konnte.’* Herrschende Religion — das wird heute ohne Zweifel lesbar
als Anspruch auf Totalitarismen, die gemify der Analyse von Hannah
Arendt sich in Antisemitismus, Nationalsozialismus und Stalinismus
weltlich Bahn brachen.”” Wir kénnen zu diesen sakularen politischen
Theologien, die im Grund der Moderne idolatrisch sind, heute alle re-
ligiosen Fundamentalismen und die aus ihnen Profit ziehenden Krifte
des Terrors dazu rechnen.

In der politischen Auseinandersetzung, in der die unterschiedli-

4 Hilfrich, »Lebendige Schrift«, hat zu diesem Verfahren den Begriff der Reiteration
vorgeschlagen.

15 Dominique Bourel: Moses Mendelssohn, Begriinder des modernen Judentums, Zii-
rich 2007.

16 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134, dort FufSnote 22. Hervorhebung im Text.

17" An dieser Stelle weise ich darauf hin, dass Hannah Arendts Studie Urspriinge des
Totalitarismus, erstmals 1951 auf Englisch erschienen, fast 60 Jahre danach durch Idith
Zertal auf Hebraisch publiziert worden ist (Hakibbutz Hameuchad, 2010).

150

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

chen Weltteile sich aus ihrer je eigenen Vergangenheit zu begreifen
versuchen und gleichzeitig im gemeinsamen Reden von der Globalisie-
rung ihre Identititsbediirfnisse, ihre kulturellen Verschiedenheiten
und ihre Furcht vor Traditionsverlust ausformulieren, ist die Bedeu-
tung und die Wahrnehmung religioser Konflikte gewachsen.' In his-
torischer Perspektive ist diese Wahrnehmung bereits fiir die 1920er
und 30er Jahre in Nordamerika zu verzeichnen, wenn wir die deut-
lichen Absagen an einen kulturellen Monismus im Denken von John
Dewey, Oliver Wendell Holmes und Randolphe Bourne beachten; dies
stand damals im Zeichen eines liberal-protestantischen Diskurses, der
von jiidischen und afroamerikanischen Intellektuellen, wie Franz Boas
oder Alain Locke, sekundiert wurde und seither als >Pragmatismus<
und >Pluralismus< firmierte.” Horace Kallen, der amerikanisch-jiidi-
sche Philosoph dieser Denkrichtung, verstand 1924 unter dem Zionis-
mus gar ein Pluralisierungskonzept fiir eine >Amerikanisierung¢< des
Judentums, das kulturell mehrstimmig orchestriert sein wiirde.?® Seit
den 1960er Jahren, begleitet von Olkrise und den Verwerfungen in
kommunistischen und kapitalistischen Gesellschaften, ist auch das
Wiedererwachen der Religionen spiirbar geworden. Es erscheint als
Phidnomen der sozialen und kulturellen Identititssuche: Die alten For-
men von Existenz sind, wie Saul Bellow vermerkt hat, ausgelaugt und
die neuen noch lange nicht in Sicht.2! Wo diese Schieflagen in Form
von drastischen Gewaltkonflikten und terroristischen Aktivititen ka-
taklystisch wahrnehmbar und durch Medien ein entsprechendes Ge-

18 Mitchell Cohen: In Defense of Shaatnez. A Politics for Jews in Multicultural Ame-
rica, in: David Biale, Michael Galchinsky, Susannah Heschel (Eds.), Insider/Outsider.
American Jews and Multiculturalism, Berkeley / Los Angeles 1998, S. 34-54.

1 David A. Hollinger: Science, Jews, and Secular Culture. Studies in Mid-Twentieth-
Century American Intellectual History, Princeton 1996, S. 17-59. Louis Menand: The
Metaphysical Club. A Story of Ideas in America, New York 2001, S. 337-408. George
Hutchinson: The Harlem Renaissance in Black and White, Cambridge / London 1995,
S.29-93. Ein bemerkenswertes Zeugnis dieser Frucht findet sich bei Alain Locke u.
Bernhard J. Stern: When Peoples Meet. A Study in Race and Culture Contacts, New
York / Philadelphia 1942, 2. Aufl.1946.

2 Horace M. Kallen: Culture and Democracy in the United States [1924], hg. von Ste-
phen J. Whitfiled, New Brunswick 1988, S. 59-117.

21 Saul Bellow, im Gesprich mit Michael Ignatieff und Martin Amis, in: Voices, Moder-
nity and its Discontents, London 1987. Dazu vgl. Jonathan Rutherford: A Place Called
Home. Identity and the Cultural Politics of Difference, in: Ders. (Hg.), Identity. Com-
munity, Culture, Difference, London 1990, S. 9-27.

151

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

sicht erhalten, wie es der 11. September 2001 vor Augen fiihrte, stellt
sich jeder Gesellschaft die Frage nach den Grenzen der Toleranz in
einem Zeitalter der Ungewissheiten. Was aus dem Dunkel des 20. Jahr-
hunderts, insbesondere in den Kriegen, Genoziden und Briichen der
1910er bis 40er Jahre hervortritt, spiegelt sich, iiber das Ende des
Jahrhunderts hinaus, in Gegenfacetten, in kritischen Theorien, im
Rechtswandel, im Postkolonialismus wider. Es handelt sich um Gegen-
facetten, die eine Problemanzeige transportieren: den sukzessiven Ver-
trauensverlust in jene Definitionsmichte, die nach der Abhalfterung
einstiger imperialer Projekte und Kriegsideologien nun das Verdienst
um Emanzipation, Abolitionismus und Demokratie in der Welt fiir sich
allein beanspruchten. Die Resistenz dagegen, so in Gestalt der Vokabel
>Postkolonialismus¢, provoziert wiederum das Aufkommen neokonser-
vativer Krifte. Das mit solcher Emotionalitit verkniipfte Interesse fin-
det heute — ernst zu nehmende und deshalb stets kritisch zu priifende —
Resonanzbdden, so wenn in konservativ gestimmten Kreisen befiirch-
tet wird, dass die Idee einer universalen Moral preisgegeben und statt-
dessen in der Gesellschaft eine sreligioses, sprich: sislamische< Missio-
nierung der >westlichen< Welt propagiert werde.?

Wenn von Kulturen im Plural die Rede ist, dann ist vorweg zu
sagen: >Multikulturalitit« ist eine gesellschaftspolitisch begriffene Rea-
litdt und nicht eine Utopie von Intellektuellen — auch das eine semioti-
sche Unterscheidung, die sich edler Einfalt und naiver Betrachtung ent-
windet. Vor allem aber ist zu betonen, dass die Allgemeine Erklirung
der Vereinten Nationen, die Idee der Menschenrechte als Volkerrecht
zu etablieren, in einem Moment der Geschichte verkiindet wurde, als
deutlich war, dass man sich dafiir kaum mehr auf die menschliche Na-
tur berufen konnte. Erst der Krieg gegen ein Regime des gesetzlichen
Unrechts katalysierte die Idee der Menschenrechte, wie sie seit dem
spiten 18. Jahrhundert in 150 Jahren ausformuliert wurden, in eine
universale Erklirung, international verbindliche Normen zu schaf-
fen.? Diese gelten, wie dies auch jiidische Juristen gesehen haben, seit-
her einzig dem Schutz des Individuums, nicht aber dem des Kollektivs,

22 Als ein Dokument solcher Befiirchtungen vgl. u.a. Daniel Pipes, The Danger Within.
Militant Islam in America, in: Commentary, 112/4, November 2001, S. 19-24.

» Dazu Johannes Morsink: The Universal Declaration of Human Rights. Origins, Draf-
tings and Intent, Philadelphia 1999, S. 36-91, der die ablehnenden Haltungen einzelner
Staaten zur Darstellung bringt.

152

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

will sagen: kulturellen oder religidsen Minderheiten.?* Und die Not-
wendigkeit gesetzlicher Moral lag nicht im utopischen Glauben an die
menschliche Vernunft, wozu es nach den Erfahrungen im Genfer Vél-
kerbund keinen Anlass gab, sondern einfach in der Erinnerung an den
menschlichen Horror.?> Menschenrechte samt ihren spezifischen Nor-
men bestehen also nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegeniiber dem Andern ist. Sie
entstehen aus historisch-politischen Griinden, aus den »Zeugnissen
der Furcht«, und weniger aus Erwartungen, die durch religitse, mora-
lische oder kulturelle Hoffnungen, die naturgemifl immer partikular
oder gruppenspezifisch bleiben, genihrt sind.?

Als rechtspolitische Realitit erweist sich der geschilderte Umstand
als entscheidendes Argument in doppelter Richtung: Einerseits zu-
gunsten des menschenrechtlichen Universalismus, andererseits zu-
gunsten von Pluralismus innerhalb einer partikularen Gemeinschaft
selbst. So forderte Monika Maron in ihrer Rede zur Verleihung des
Lessing-Preises eine Reformierung des Islams mit Berufung auf Men-
delssohn, denn Letzterer sei nicht nur gegen den machtigen preufSi-
schen Staat gestanden, sondern hitte auch gegen das Rabbinat ge-
kdmpft, dessen Interesse auf die religivse und soziale EinschlieSung
des Judentums gerichtet war.”’ Dieser Hinweis fiihrt uns zur Gegen-
frage, ob denn dadurch nicht auch die Identitit, die kulturelle Selbst-
behauptung einer Gemeinschaft, verloren gehen kénnte. Denn wo
Menschen sich an ihrer Herkunft orientieren und wo sich Menschen
aus religioser, geschlechtlicher oder anderweitig lebensideologischer
Begriindung als Gruppe konstituieren, spielt die Moglichkeit einer
Identifizierung mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine er-
hebliche Rolle. Diese Werte werden zur Tradition erklart und in neuer
Bewusstheit als Fundus der Wertorientierung imaginiert und mittels
Riickgriffen legitimiert. Um dies in einer offenen Gesellschaft aller-

# Vgl. Jacques Picard: Zwischen Minorititenschutz und Menschenrecht — Paul Gug-
genheims Rechtsverstindnis im Wandel, 1918-1950, in: Jahrbuch des Simon-Dubnow-
Insituts, IV, 2005, S. 112-130.

» Tsaiah Berlin: European Unity and Its Vicissitudes, in: Berlin, The Crooked Timber of
Humanity, London 1991, S. 204 f.

% Siehe die Diskussionen in Michael Ignatieff, Human Right as Politics and Idolatry,
hg. v. Amy Gutmann, New York 2001, S. 77 f.

77 Monika Maron: Das Licht des Wissens. Was von Lessing und Moses Mendelssohn
iiber den Umgang mit dem Islam zu lernen ist, in: Spiegel 4, 2011.

153

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

dings bewerkstelligen zu konnen, ist eine Auseinandersetzung mit den
etablierten Narrativen der Geschichte und Gesellschaft unausweich-
lich. Im giinstigen Fall wird ein Diskurs produziert, der als alternative
Fortschreibung von Geschichte und Kultur nachvollziehbar bleibt. Die
Deklarationen literarischer und historischer Selbstdeutung sollen den
Ausgangspunkt profilieren, durch den am Ende ein neues kulturelle
Narrativ einer Minderheit hervorgebracht wird. Fiir eine Minderheit
wiirde das Fehlen einer solchen Méglichkeit von Alteritit bedeuten,
dass sich eine Gemeinschaft darin schwicht, ihrer allfilligen Anfech-
tung oder ihrer Diskriminierung entgegentreten zu konnen.

Die Wirkungsgeschichte des Moses Mendelssohn ist dafiir ein
einleuchtendes Beispiel. Auf seine Person und auf eine auch explizit
als >Zeitalter Mendelssohns«< deklarierte Zeitgeschichte bezogen sich
jene jiidischen Historiker in Deutschland, wie Heinrich Graetz und
Abraham Geiger, welche in der Mitte des 19. Jahrhunderts das Studium
des Judentums und der jtidischen Geschichte als Gegennarrativ begrif-
fen — und das heif3t, in der Lesart amerikanisch-jiidischer Intellektuel-
ler heute, als eine eigentliche sGegengeschichte, um der Dominanz der
christlichen Geschichtsschreibung und deren theologischer Deutung
des Judentums, die weitgehend negativ und judenfeindlich war, begeg-
nen zu kénnen.?® Die jiidischen Historiker des 19. Jahrhunderts ver-
standen, dass die Sprache einer Minderheit auf die Vergangenheit re-
kurrieren musste, aber in der Absicht, damit eine Zukunft zu schaffen.
Die Konstruktion der jiidischen Geschichte, so der Titel eines 1846 er-
schienen Essays von Graetz, kam einer Innovation gleich, einer — da-
mals noch im Zeichen des philosophischen Idealismus ausformulierten
- Historisierung und Erfindung von Tradition, um der Minderheit tiber
die Postulierung eines eigenen modernen Volkbegriffs — im Sinne Be-
nedict Andersons als imaginierte Gemeinschaft — Achtung nach innen,
Selbstbehauptung nach aufSen und biirgerliche Anerkennung im All-
gemeinen zu verschaffen.?

% Siehe Susanna Heschel: Jewish Studies as Counterhistory, in: Biale, Galchinsky, He-
schel, Insider/Outsider, S. 101-130.

» Heinrich Graetz: Die Konstruktion der jiidischen Geschichte. Eine Skizze [1846], Ber-
lin 1936. Der Autor von 1846 sah sich in seinem Essay selbst als im »Zeitalter Mendels-
sohns« lebend. Zur geschichtstheoretischen Einordnung vgl. das Nachwort von Ludwig
Feuchtwanger in dieser Ausgabe des Schocken-Verlages. Zum Begriff der imaginierten
Gemeinschaft vgl. Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism, London / New York 1991, S. 155-163.

154

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Ohne eigene Geschichte keine gemeinsame Zukunft: Perspektiven
lassen sich, so die Erkenntnis, nur durch eine Erinnerung gewinnen, als
einem kognitiven Akt, mit dem ein Zugang zur Welt und gleichzeitig
der Ausbruch aus Festlegungen durch duflere Vorurteile und domi-
nante Deutungen moglich ist. Allerdings — und dies ist die Grenze —
unterliegt eine solche Anstrengung, die >Sub<-Version zu leisten, einer
erheblichen Voraussetzung, die zu ignorieren in die Enge und Selbst-
ausschliefung fithren miisste: Werden die historischen und aktuellen
Wechselwirkungen zwischen dem eigenen >Ort« mit der >Welt< verzerrt
oder verkiirzt wahrgenommen, entstehen holistisch Muster von Inklu-
sion und Exklusion.®® Die Entwicklung einer Selbstdeutung tiber Ge-
schichte und Zukunft ist darauf angewiesen, sich selbst kritisch mit der
Beziehung von Ort und Welt auseinanderzusetzen, wenn sie nicht in
den gruppenspezifischen Innenbereichen kleben bleiben will. Als Vo-
tum lief3e sich heute beispielsweise das Ringen um die Rolle und Stel-
lung der Frau im Judentum anfiithren.® Auch Marons Deutung des
Islams in ihrer Lessing-Rede, die auf Mendelssohns bzw. seine Aus-
einandersetzung innerhalb der eigenen Reihen im 18. Jahrhundert re-
kurriert, ist ein — auch die Legendenbildung stirkendes — Votum, das in
der Fortschreibung der Emanzipationsdebatten seit dem 19. Jahrhun-
dert steht.”> Allgemeiner formuliert: Findet dieser Vorgang und die
Beleuchtung dieser Konflikte im kulturellen oder historischen Narrativ
einer Gemeinschaft keinen Platz, riskiert jede Gruppe, dass sie von
auflen fixiert bleiben wird, weil sie im Innern kulturell nicht innovativ
genug zu werden vermag und an Tabuzonen kleben bleibt. Die Uber-
windung von Selbsteinschlielungen allerdings garantiert keineswegs
das Ausbleiben von Feindschaft, wie das Beispiel des Antisemitismus
seit 1870 zeigt, der sich weniger gegen religids-orthodoxe als vielmehr
gegen sikular-liberale Juden richtete. So bieten Fixierungen wie ebenso
die Durchbrechung dieser Fixierungen mittels Reformen leider den
Feinden einer zivilen Gesellschaft und den Gegnern eines selbst- und
kulturbestimmten Deutungsangebotes argumentativ oft gleicherma-

3en Stoff fiir ihre offenkundige Nichtbelehrbarkeit.

% Talcott Parson, Structure and Process in Modern Society, New York 1960, S. 16 ff.

31 Fiir die Schweiz vgl. Valérie Rhein: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konventi-
on. Die Frau im Judentum, in: Frauenfragen, Zeitschrift der Eidgenossischen Kommis-
sion fiir Frauenfragen (EFK), Bern 2010, S. 69-74.

3 Auf die Legendenbildung um die Person Mendelssohns, die zwischen Verehrung und
Ablehnung schwankt, ist oben schon verwiesen worden.

155

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

Nur auf den ersten und oberflichlichen Blick mag deswegen die
Tatsache der Pluralitit von Kulturen und Religionen zu irgendwelchen
Relativierungen des Menschenrechtskonzepts Anlass geben, so wenn
etwa behauptet wird, dass die menschenrechtliche Emanzipation ledig-
lich einem s>westlichen< oder europiischen Kulturerbe einzuordnen
wire. Fiir ein interkulturelles Menschenrechtsgesprich und fiir das
Aushandeln gegenseitiger Anerkennung erweist sich aber, dass ein re-
duzierender Riickgriff auf unverriickbare Werteformeln nicht ausrei-
chend ist — gerade angesichts der Unrechts- und Genoziderfahrungen,
die in den unterschiedlichen Regionen des Globus feststellbar sind.
Vielmehr bezeichnet die dem menschenrechtlichen Universalismus
eingeschriebene Aufklirung jenen Anspruch auf Miindigkeit des In-
dividuums, das sich in unterschiedlichen kulturellen Kontexten ver-
wirklichen will und dafiir auf die Idee der Gerechtigkeit angewiesen
bleibt.®

Dass heute die Berufung auf geoffenbarte Wahrheiten und auf
gesellschaftliche Privilegien, in welchem kulturellen oder religigsen
Lebenszusammenhang auch immer, nicht mehr ausreicht, lisst uns an
Mendelssohn denken. Moses Mendelssohn in Ziirich, in New York, in
Jerusalem, in Islamabad oder in Mumbai wiirde uns heute vermutlich
darauf hinweisen, dass den differenten Welt- und Schriftdeutungen
innerhalb von lokalen Gesellschaften gerecht zu werden, nicht leicht
fallt und auch ziemlich paradox erscheint. Er wiirde vielleicht wieder-
um von der gemeinsamen Suche nach dem >Ungrund des Wider-
spruchs< reden — diesmal von der anderen Seite, von der Allgemeinheit
des Sich-Aufklirens her, um die Argumente zu sammeln. Es erschiene
ihm wohl unméglich, sich auf universale Werte zu berufen, wenn da-
mit exklusiv Anspriiche partikularer Moral begriindet werden sollen.
Den Kommentatoren der deutschen Bundesverfassung, die den ersten
Artikel zur Unantastbarkeit der Menschenwiirde als {iberpositives,
transzendenzhaltiges Fenster bezeichneten, das von Sonderinteressen
nicht in Anspruch genommen werden diirfe, wiirde er ohnehin zustim-
men.** Ob er sich Forderungen einer saffirmativ action< anschlieflen

% Vgl. Daniel Thiirer: Modernes Vélkerrecht. Ein System im Wandel und Wachstum —
Gerechtigkeitsgedanke als Kraft der Verdnderung, in: Zeitschrift fiir auslindisches 6f-
fentliches Recht und Vélkerrecht, Heidelberg Journal of International Law 60, 2000,
S. 557-603.

% Theodor Maunz, Giinter Diirig u.a.: Grundgesetz, Kommentar, Nrn.2 und 5 zu

156

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

konnte, bleibt aber ungewiss. Nationale Kulturdefinitionen, ge-
schlechtliche Bevorzugungen, religiose Privilegierungen oder esoteri-
sche Exklusivitit mogen zwar durch moralische Erklirungen gestiitzt
erscheinen, um kulturelle Differenz oder Herstellung von Gerechtig-
keit oder auch nur Prestige zu beanspruchen. Aber solchen Erkldrung
mangelt letztlich Evidenz: Was universal giiltig sein soll, kann nicht
mit einer Berufung auf Partikulares begriindet werden. Weit eher lau-
fen solche Erklirungen auf seichtem Grund auf: Sie leben von der Wei-
gerung, die eigene Tradition, das eigene Haus auf die Unteilbarkeit von
Grundrechten hin zu befragen. Anders gesprochen: Die Suche nach
dem Ungrund der Widerspriiche ist nicht abgeschlossen. Solange das
Problem der Entfremdung des Menschen in den jeweiligen religiosen
und kulturellen Provinzen nicht verstanden und eine gegenseitige
Anerkennung nicht verhandelt werden kann, bleibt diese Geschichte
offen.

Die Praxis, die sich fir Mendelssohn damals als zentrale Frage
stellte, ist als Problem — auch nach Immanuel Kant und der Genese
der Biirger- und Menschenrechte — geblieben. Gewandelt hat sich die
Theorie in ihrer lokalen bzw. kulturell spezifischen Sedimentierung,
indem ein globalisiertes Rechtsvokabular, das die Demokratie als
offentliche Vernunft zum Gegenstand hat, auf abrufbare Bilder und
Referenzen aus den unterschiedlichen Kulturen angewiesen ist, um
vermittelbar zu sein. Amartya Sen hat in dieser Hinsicht eine scharf-
sinnige, kluge Reflexion mit zahlreichen Materialen aus den in Indien
wirkenden Gerechtigkeitsvorstellungen beigetragen.® Sein Pladoyer
zielt nicht auf die Ausformulierung einer perfekten, umfassenden Ge-
rechtigkeit, die dem kantianischen Idealismus geniigen wiirde, sondern
eher auf das ergebnisorientierte Aushandeln eines Terrains, auf dem
sich Ungerechtigkeit vermeiden und {iberwinden lésst. In dieser Hin-
sicht ist Sen also ein Mendelssohn und iiberdies Isaiah Berlin verwand-
ter Denker. Immerhin hat dieses Terrain seine Fixpunkte auf der Karte:
Zu den minimalen Kernbestinden eines Schutzkatalogs der Menschen-
rechte, der durch seine Universalitit iiber religiosen, kulturellen und
politischen Ideologien steht, gelten heute — neben der Unversehrbar-
keit von Leib und Leben und der Respektierung grundsatzlicher Aspek-

Art 1; und Hermann Mangoldt, Friedrich Klein, Das Bonner Grundgesetz, Kommentar,
3. Aufl.,, Bonn 1989, Bd. 1, S. 34.
% Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen 2010.

157

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

te der Menschenwiirde in der Privatsphire — die Verbote der Diskrimi-
nierung, der internationale Straftatbestand des Genozids und die Ach-
tung von Willkiirverfahren im Justizbereich.? Die Genese dieses Ka-
taloges bringt zu Bewusstsein, dass selbst die groflen Prinzipien der
Gleichheit, der Freiheit und der Gerechtigkeit konflikthaft in einem
steten >Ungrund des Widerspruchs«stehen, der politisch gemeinschaft-
liches Entdecken erfordert.

Dass das Verbot der Diskriminierung immer noch auf Konstrukte
wie >Religions, >Rasses, >Farbe, >Geschlecht« und >Herkunft« bezogen
werden, macht die Hartnickigkeit der Vorurteile, gegen die Mendels-
sohn einst in den Kampf zog, auch semiotisch bzw. sprachlich deutlich.
Es gab in historischer Perspektive sehr gute Griinde, dass beispielsweise
die Indische Union in der UNO den - erfolgreich eingebrachten — An-
trag stellte, das Wort >Farbe« in die Erklarung der allgemeinen Men-
schenrechte aufzunehmen (das Wort ist im Text hinter der Vokabel
>Rasse« platziert), ist >Farbe< doch ein beredter Ausdruck fiir die Ge-
schichte der Kolonien, in denen mehr als die Hilfte aller Menschen
einst gelebt hatten.’” Im Abstand von mehreren Jahrzehnten aber sind
diese Signifikanden zumindest als problematisch zu betrachten. Jeden-
falls kontrastiert die Diktion der Vermeidung heute, zumindest in als
>westlich< apostrophierten Gesellschaften, mit der lauten Propagierung
des farblich und sexuell >multikulturell< Attraktiven, dem morpho-
logisch-visuelle Qualitdt und entsprechende Beachtung in Moden und
Medien zukommt. Ali Sethi hat uns jedoch am Beispiel seiner Heimat
Pakistan letzthin deutlich gemacht, wie Vorurteile als Kategorien ver-
schoben werden konnen. Anstelle der >Rassen< oder >Farben« treten
heute wiederum auch die >Religionenc als Konstrukte auf den Markt-
platz des Politischen und seiner Reden. In den Schulen erwirbt man
sich 16bliche Punkte durch die nachgeplapperte These, wonach die Hin-
dus und Muslime des Subkontinents historisch zwei distinkte und se-
parate Nationen wiren (»Two Distinct and Separate Nations«).” In

% Zur Diskussion eines interkulturellen Normenkonsenses vgl. Alison Dundes Ren-
teln: International Human Rights. Universalism Versus Relativism, Newbury Park
1980; dazu auch Heiner Bielefeld: Menschenrechte — universaler Normkonsens oder
eurozentrischer Kulturimperialismus, in: Manfred Brocker u. Heino Nau (Hg.), Ethno-
zentrismus. Moglichkeiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs, Darmstadt 1997,
S. 256-268.

3 Morsink, Universal Declaration, S. 102—105.

38 Alj Sethi: Two Distinct Nations, in: New York Times, June 11, 2010.

158

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

dieser Reihung wird Religion zum wichtigen, hoch geplusterten Glied
einer Kette, das ethnische, nationale und letztlich implizit >rassische«
Begriindungen oder Erklirungen fiir Krieg, Krisenbewirtschaftung
und gesellschaftliche Konfliktaustragung auffihrt.

Wir kénnen hier von einer Theologie sprechen, die in der Tradi-
tion der ethnizistischen Politik — mit ihrem Machtanspruch auf den
Korper und das Denken — steht. Es wire beispielsweise auch zu unter-
suchen, wie in Israel der politische Diskurs unter den jiidischen Israelis,
die aus aller Welt zugewandert sind und eigene Traditionsbeziige ein-
gebracht haben, beziiglich >Religion, >Rassen< und Farbzuschreibun-
gen gefiihrt wird, wenn es um die Verortung der Nation geht. Oder
mit welchen entsprechenden Vokabeln Palastinenser ihre Auseinander-
setzung im Zuge eines nation-buildings fiihren. Oder wie in Irland sich
>Religion« als Teil sozialer Verhiltnisse in einem politischen Konflikt
tiber Jahrhunderte eingenistet hat. Oder wie in der Schweiz eine medial
hochgefahrene Debatte iiber Minarette als Symbol des Politischen ver-
sus die Privatheit des Religidsen inszeniert wird. Uberhaupt lohnt sich
die Frage, welche neue Funktion >Religion¢ als Substitut fiir Sozial-
bzw. Kérperpolitik und seine Inszenierungen in den Metaphern von
>Blut< oder >Farben« oder >Geschlecht« an irgendeinem Punkt der Welt
spielt, und inwiefern damit soziale Ungleichheit und eine partikular
gemiinzte Inanspruchnahme von monetiren, schulischen, sexuellen
oder anderweitigen Privilegien begriindet werden.

Immerhin und bei all solcher Skepsis gegeniiber dem hier proble-
matisierten Enthusiasmus der Menschenrechtsrhetorik und einem ent-
sprechenden Missbrauch durch ideologische Propagandisten — durch
den menschenrechtlichen Universalismus wurde auch die reflexive
Distanz gegentiiber der eigenen Tradition gewonnen, mit denen in Eu-
ropa der Diskurs der Verstindigung mit Menschen anderer Herkunft
oder Orientierung iiber eine gesicherte und friedliche Koexistenz ge-
fithrt werden konnte. Darin sind europiische Juden prisent.?® Es geht —
verallgemeinert gesprochen — um die Innovation einer community of
communities und einer Kultur der Kulturen, um eine gemeinsam ge-
teilte Offentlichkeit, wie sie in den Gedanken der deutsch-jiidischen
und besonders auch den schottischen Aufklarern in zentralen Ansdtzen

% Ein Plidoyer dazu bietet Diana Pinto: Juden im multikulturellen Europa?, in: Baby-
lon 19, 1999, S. 119-127. Ebenso das Vorwort bei Biale, Galchinsky, Heschel, Insider/
Outsider, S. 1-13.

159

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

ausformuliert worden ist. Pluralismus innerhalb einzelner Religionen
und Kulturen ist — vielleicht und vermutlich — ein Schliissel fiir die
Selbsterhaltung einer Gruppe, fiir die Reaktualisierung der eigenen
Gemeinschaft in einer komplex gewordenen Welt. Jedenfalls aber ist
Pluralismus einer, wenn auch nur einer der Faktoren, um Toleranz in
multireligids und multikulturell gewordenen Gesellschaften auf die
Dauer zu etablieren. Dahinter 6ffnet sich dann das Feld des sozialen
Kapitals, die Frage nach Gerechtigkeit, das Erfordernis der Umvertei-
lung, die Debatte iiber Eigentumspolitik, das Skandalon um den Besitz
von fremdem Leben und Kérpern. In den Worten Mendelssohns: »Wer
die Wahrheit liebt, liebt den Frieden« — was ein konkretes Verfahren
der Verhandlung der Andersartigkeit im Zeichen universal verfasster
Regeln meint, die den Fragen nach Gerechtigkeit und Ausgleich zu
entsprechen imstande sind.* Wenn dies in Normen und Formen des
Zusammenlebens iiberfithrt wird, dann im Bewusstsein der Universali-
tit der Menschenrechte — nicht als einer neuen Idolatrie, die gegen
Traditionen und Innovationen des kulturell Anderen gesetzt werden,
sondern als 360-Grad-Blick, der gewitzt aus historischer Erfahrungen
die vielen >Provinzen des Menschen« (Elias Canetti) mit Besonnenheit
und Scharfsinn zu wigen weifs.

Was mit Mendelssohns Werk und Beispiel vorliegt, ist keine Apo-
logie der einen oder anderen Seite von Judentum, sondern eine poli-
tisch-semiotische Theorie, in der die Bereiche von Recht und Religion,
von Politik und Theologie aufgetrennt und entflechtet werden. Dieser
Gewinn an Autonomie steht nicht gegen die Tradition, sondern wirkt
als deren Fortschreibung durch die Neubestimmung der Rolle von Re-
ligion, aber auch jener des Staates, an deren Anfang der einzelne
Mensch unbesehen seiner Herkunft und Bindung gestellt wird. Denn
Tradition ist, wie Hermann Levin Goldschmidt aus Ziirich, der Stadt, in
der einst Lavater wirkte, betont hat, nicht festgefiigt, sondern dyna-
misch auf die Welt hin angelegt, weshalb Mendelssohn, der diese Span-
nung produktiv gemacht hat, ihm als der »erste bewusste Jude auf dem
Boden der Neuzeit« erscheint — die beste Verkdrperung der »Freiheit
fiir den Widerspruch«.** Mendelssohns Jerusalem definiert die Ver-

4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134.

4 Hermann Levin Goldschmidt: Das Vermidchtnis des deutschen Judentums, Werke
Bd. 2, Wien 1994, S. 25. Vgl. auch Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit fiir den Wider-
spruch, Werke Bd. 6, Wien 1993.

160

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

tragstheorie nicht, wie noch bei John Locke, dem es um die Vermeidung
von Biirgerkriegen saller gegen allec ging, als eine einseitige Kom-
petenziibertragung von Freiheiten des Einzelnen an den Staat als Inha-
ber von ordnender Macht. Eher postuliert Mendelssohn die gegenseiti-
ge Kodierung von Vertridgen im Zeichen des Friedens, wodurch das
Partikulare durch stetes Aushandeln sich dem >Ungrund des Wider-
spruchs< anndhert und behutsam, aber durchaus zwingend — und in
einem langen, sehr langen Prozess des Lernens — den universalen
Boden gewinnen will.

161

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3
»heute«

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik (Frankfurt)

Antisemitismus und Islamophobie — Eine
Diskussionsbemerkung

Dass er es gewagt hat, Islamophobie und Antisemitismus auch nur
miteinander zu vergleichen, hat dem hochverdienten Zeithistoriker
Wolfgang Benz, der im April sein Amt als Direktor des Berliner Zen-
trums fiir Antisemitismusforschung aus Altersgriinden abgibt, eine
hierzulande nur selten zu beobachtende Feindseligkeit eingetragen.
Zumal die Bloggosphiire, also jene Internetseiten, die sich wie »Politi-
cally incorrect« oder die »Achse des Guten« dem Kampf gegen eine
angebliche Islamisierung verschrieben haben, entfesselten ein regel-
rechtes Kesseltreiben. Mit Griinden?

Der beste, meist nur angedeutete Grund bestand im Beharren auf
der Singularitit — nein, nicht des nationalsozialistischen Vélkermords
an den europiéischen Juden — sondern einer judenfeindlichen Einstel-
lung iiberhaupt. Diese sei strikt von beliebigen anderen Formen von
Rassismus und Sexismus zu unterscheiden. So sei die etwa von Sozio-
logen gestellte Frage » Warum die Juden?« falsch gestellt — frage man
hingegen: »Warum die Juden?«, werde sofort klar, dass keine andere
Ideologie einen solchen Vorlauf habe wie der Antisemitismus: von
pagan romischen Verspottungen der Juden iiber den blutigen kirch-
lichen Antijudaismus, die rassistische Hetz- und Ermordungspraxis
im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis hin zum ebenfalls
auf Vernichtung zielenden »Antizionismus«. Hinzu kommt die noch
weniger begriindete Annahme, dass auf jeden Fall der Islamismus,
womdoglich gar der Islam selbst als ganzer judenfeindlich sei. Wenn
dem tatsichlich so wire, so stellt auch nur der Vergleich eine letztlich
schamlose und moralisch empérende Vermengung von Titern und
Opfern dar.

Man konnte freilich genauer hinblicken und differenzierter fra-
gen: ob niamlich die heute vielfiltig gedufSerte Furcht vor dem oder die
Feindschaft gegen den Islam nicht strukturelle Gemeinsamkeiten mit
einer bestimmten Form der Judenfeindschaft aufweist. Gewiss nicht

165

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik

mit jener der SS, wohl aber mit jener eines groflen Teils der national-
liberalen Intelligenz des 1871 neu gegriindeten deutschen Kaiserreichs.
Man konnte zudem darauf hinweisen, dass diese Judenfeindschaft des
19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts geduferte judenfeind-
liche Furcht vor einem »Staat im Staate« iibernommen hat und tiber-
nimmt. Heute wird die aus dem 18. Jahrhundert stammende Formel
iibrigens durch die zeitgemifS soziologisch belehrte Besorgnis tiber an-
gebliche »Parallelgesellschaften« abgelost. Damals wie heute besteht
schliefllich die Furcht vor einem Amalgam von »fremder Religion«
und »fremdem Volkstum«. So rdumte Sarrazin am 7.12.2010 im Ge-
sprach mit der taz ein, in seinem Manuskript {iberall dort, wo ur-
spriinglich »Rasse« stand, auf Anraten des Lektorats »Ethnie« ge-
schrieben zu haben, um anzufiigen: »Dann muss man klarmachen,
dass die, die einwandern, sich vermischen sollten. Wir, die Deutschen,
waren dazu immer sehr gut in der Lage, die Juden iibrigens weitgehend
auch.« Weitgehend!

Juden galten sich selbst und anderen stets als Gruppe, die sowohl
ethnisch als auch religigs bestimmt war — das scheint heute anders zu
sein, indes: im islamophoben Diskurs werden islamische Religion und
tiirkische Ethnizitit gerne miteinander vermischt. Als jiingstes Beispiel
dafiir lasst sich Altbundeskanzler Schmidt anfithren, der am 23. No-
vember 2010 der BILD-Zeitung in einem Interview Folgendes zu Pro-
tokoll gab. Auf die Frage, ob er fiir die Integration von Millionen von
Moslems eine positive Prognose habe, antwortete er:

Nein, nicht fiir alle und nicht fiir die nichsten Jahre. Wobei ich natiirlich
weif3, dass viele Moslems tatsiachlich integriert sind und man sie deshalb nicht
besonders wahrnimmt. Allerdings habe ich erst recht keine positive Prog-
nose, wenn wir weiterhin den Beitritt der Tiirkei zur EU in Aussicht stellen.
Denn dann wiirden zig Millionen Moslems freien Zugang zu ganz Europa
haben und unsere Arbeitsmarkte und Sozialsysteme iiberschwemmen. Da
konnen wir auch gleich Algerien, Marokko, Libanon, Syrien einplanen. Und
deren Konflikte — etwa zwischen Kurden und Tiirken — finden dann in un-
seren Stidten statt.

Die geduflerte Angst vor der »Uberschwemmung« aus dem Osten aber,
die heute rechtspopulistische Parteien und Agitatoren in allen Nach-
barlindern Deutschlands befliigelt und in die Parlamente spiilt, wurde
auch hierzulande schon einmal beschworen: in jenen 1880er Jahren, als
in Bismarcks Reichsgriindung die ersten sozialen Spannungen, politi-
schen Konflikte und 6konomischen Krisen sichtbar wurden und die

166

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antisemitismus und Islamophobie

Euphorie der Griinderjahre beeintrichtigte. In dieser Zeit entstanden
verschiedenste Gruppierungen und Parteien, die ihr wichtigstes Ziel
darin sehen, gegen die Juden zu agitieren; die modernsten unter ihnen
verabschiedeten sich dabei vom traditionell kirchlichen Antijudaismus
und stellten sich — vermeintlich naturwissenschaftlich aufgeklart — auf
den Boden von Rassen- und Sprachwissenschaft: im Jahr 1879 prigt der
Journalist Wilhelm Marr zum ersten Mal den Begriff »Antisemitis-
mus« mit dem ausdriicklichen Interesse, die Frage der Juden nicht
mehr vom »confessionellen Standpunkt« aus zu betrachten. Der be-
deutende nationalliberale Historiker Heinrich von Treitschke nahm
das Thema auf, verkniipfte es mit der Angst vor Einwanderung und
provozierte so den sogenannten »Berliner Antisemitismusstreit«. In
einem beriichtigt gewordenen Aufsatz aus dem Jahr 1879 — er erschien
in den »Preuflischen Jahrbiichern« — schrieb Treitschke:

Uber unsere Ostgrenze aber dringt Jahr fiir Jahr aus der unerschopflichen
polnischen Wiege eine Schaar strebsamer hosenverkaufender Jiinglinge he-
rein, deren Kinder und Kindeskinder dereinst Deutschlands Borsen und Zei-
tungen beherrschen sollen; die Einwanderung wichst zusehends, und immer
ernster wird die Frage, wie wir dies fremde Volksthum mit dem unseren ver-
schmelzen konnen.

Daher fordert Treitschke von »unseren israelitischen Mitbiirgern« ein-

fach:

Sie sollen Deutsche werden, sich schlicht und recht als Deutsche fithlen —
unbeschadet ihres Glaubens und ihrer alten heiligen Erinnerungen, die uns
allen ehrwiirdig sind; denn wir wollen nicht, daf8 auf die Jahrtausende germa-
nischer Gesittung ein Zeitalter deutsch-jiidischer Mischcultur folge.

Heinrich von Treitschke wusste wie heute Thilo Sarrazin, dass man
sich mit pobelnden Judenfeinden oder Islamfeinden zwar nicht gemein
machen darf, es aber auf jeden Fall sinnvoll sein kann, ihre Wut als
Anlass zu nutzen, ein angebliches Tabu zu knacken:

Die natiirliche Reaction des germanischen Volksgefiihls hat zum mindesten
das unfreiwillige Verdienst, den Bann einer stillen Unwahrheit von uns ge-
nommen zu haben; es ist schon ein Gewinn, daf3 ein Uebel, das Jeder fiihlte
und Niemand beriihren wollte, jetzt offen besprochen wird. Tduschen wir uns
nicht: Bis in die Kreise hochster Bildung hinauf, unter Ménnern, die jeden
Gedanken kirchlicher Unduldsamkeit oder nationalen Hochmuths mit Ab-
scheu von sich weisen wiirden, ertdnt es heute wie aus einem Munde: Die
Juden sind unser Ungliick.

167

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik

Bei alledem muss man sich klar machen, dass es beim Nachweis der
strukturellen Identitit von damaligem Antisemitismus und heutiger
Islamophobie nicht darum gehen kann, die damalige jiidische mit der
heutigen muslimischen Immigration gleichzusetzen, sondern nur da-
rum, die Reaktionsmuster zu vergleichen. Die heutigen Rechtspopulis-
ten mit ihrer heifSen Liebe zu den Rechten von Frauen und Homosexu-
ellen sowie ihrer Zuneigung zu den Juden behaupten daher, dass das
der entscheidende Unterschied sei: die damalige Abneigung gegen die
Juden war in der Sache unbegriindet, wihrend der heutige Kampf ge-
gen die Muslime sachlich gerechtfertigt und daher Parallelen rein zu-
fallig seien.

Eine Woche nach Helmut Schmidts Interview in der BILD lagen in
Berliner Briefkdsten Werbepostkarten von »Pro-Berling, die mit einem
Bild des Altbundeskanzlers warben und eine Aulerung von ihm zitier-
ten, nach der »man aus Deutschland mit immerhin einer tausend-
jahrigen Geschichte seit Otto I. nicht nachtraglich einen Schmelztiegel
machen« konne — ein Zitat, das, sofern es authentisch sein sollte, auch
aus der Feder Heinrich von Treitschkes stammen kénnte. Dass es mit
dem Doppelpack von Philosemitismus und Islamophobie denn doch
nicht so gut klappt, zeigen die Forderungen von »Pro Berlin«: »Reli-
gionsfreiheit begriindet kein Baurecht fiir Moscheen und Minarette;
Keine Zwangsheirat von Minderjahrigen; Verbot fiir Beschneidungen
von Frauen; Ehrenmorde sind und bleiben Morde; Schachtungsverbot
zum Schutz der Tiere.« Hier mdchte man nun wissen, was wohl der
»Zentralrat der Juden in Deutschland« zur Forderung eines Schicht-
verbots sagen wiirde.

Aber wie dem auch sei: Fiir eine Strukturidentitit von Anti-
semitismus des spiten Kaiserreichs und heutiger Islamophobie, fiir se-
mantische Uberschneidungen in den AuSerungen Treitschkes und Sar-
razins, auch Helmut Schmidts, liegen doch so viele Indizien vor —
Staatsanwilte sprechen hier von »begriindetem Anfangsverdacht« —
dass ein Verfahren, sprich eine vergleichende wissenschaftliche Kon-
ferenz, wie sie Benz organisiert hat, nicht nur zuléssig, sondern gera-
dezu geboten war. Der Erfolg von Sarrazins Buch, jenes Treitschke des
frithen 21. Jahrhunderts, gibt Wolfgang Benz nachtriglich recht — die
Befunde der Miinsteraner Religionssoziologen sowie Wilhelm Heit-
meyers neueste »Deutsche Zustinde«, die eine auch im Vergleich zu
den europiischen Nachbarlindern deutlich erhghte Islamophobie
nachweisen, bestitigen dies.

168

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur (Ziirich)

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von
religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Dass Iran heutzutage ein Hort des Obskurantismus und der Intoleranz
ist, ist eine Assoziation, die sich kaum als vollkommen unbegriindet
zuriickweisen ldsst. Von dem Gespann Mahmoud Ahmadinejad und
Ayatollah Mohammad Taqi Mesbah Yazdi (geb. 1934), seinem Mentor,
sind Auflerungen verbrieft, die grolen Zweifel an der Toleranzfihig-
keit dieses Regimes aufkommen lassen.

Ahmadinejads anti-semitische Tiraden sind hinlinglich bekannt.
Fiir den innenpolitischen Bereich hat sein Mentor Mesbah Yazdi Wei-
teres hinzugefiigt. Mesbah Yazdi ist Geistlicher im Range eines Aya-
tollah, also ein klerikales Mittel- bis Schwergewicht. Ausschlaggeben-
der fiir seinen gesellschaftlich-politischen Einfluss ist, dass er die
Hagqani-Schule in Qom leitet, eine theologische Hochschule, in der
eine der radikalsten Auslegungen des Islams gelehrt wird. In den letz-
ten Jahrzehnten und Jahren haben zahlreiche Abginger dieser Schule
ihren Weg in die hochsten Positionen des Staates gefunden, unter
ihnen die letzten drei Geheimdienstminister der Islamischen Republik.
Mit Ali Fallahian zihlt ein international gesuchter Verbrecher zu den
Alumni dieser Schule. Fallahian wurde vom Berliner Kammergericht
wegen der Morde im Restaurant Mykonos des Staatsterrorismus fiir
schuldig befunden.

Um ein Beispiel fiir das in der Haqqani-Schule Gelehrte zu geben,
sei aus einem Buch Mesbah Yazdis zitiert, das an dieser Schule unter-
richtet wird. Es ist ein Buch iiber die islamische Regierung, die er als
Alternative zur demokratischen Regierungsform sieht:

In solch einer nicht-religiosen Zivilgesellschaft [gemeint ist die Demokratie,
K. A.], die manche Menschen heute befiirworten, haben alle Mitglieder der
Gesellschaft den gleichen Zugang zu den Regierungsimtern. Wenn Iran eine
Zivilgesellschaft wiirde, bedeutet dies also, dass ein Jude der Prisident dieses
Landes werden konnte, denn alle Menschen wiéren gleich, und wir hitten

169

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

keine Menschen ersten und zweiten Grades mehr (ensan-e daraje yek va

do).!
Er schlussfolgert:

Wir miissen entweder Humanisten werden oder Allahisten (ya bayad allah-
ist shavim ya humanist).?

Mesbah Yazdi und Ahmdinejad sind beide gleichermaflen geprigt von
einem Mann, der zwar wenig geschrieben hat, dafiir aber umso ein-
flussreicher war. Er ist ein Beispiel dafiir, dass der Ausspruch der ame-
rikanischen Akademia publish or perish nicht notwendigerweise
stimmt.’ Die Rede ist von Ahmad Fardid (1909-1994). Fardid ist ver-
mutlich der Begriinder des iranischen Antisemitismus. Dieser Antise-
mitismus ist ein sehr modernes Phinomen.* Und es scheint nicht weit
hergeholt, dass Ahmadinejads antisemitische Ausfille in weiten Teilen
auf Fardid zuriickgehen.

Berithmt machte Ahmad Fardid, dass er einst den Begriff Gharb-
zadegi pragte, das vom Westen Geschlagensein. Er loste damit eine
Lawine aus, denn fiir die, die in den sechziger Jahren jung waren, war
Westtoxikation der identititsstiftende Diskurs schlechthin.? Es war die
Generation, die 1978 eine Revolution machte, um den westlichen Ein-
fluss in Iran abzuschiitteln.

Ahmad Fardid gilt als Schiiler Martin Heideggers; er selbst be-
zeichnete sich als geistigen Bruder von Heidegger. Fardid wurde unter

! Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi: Nazariye-ye siyasi-ye eslam (Die politische Theorie
des Islams). Die Erstausgabe erschien im Jahre 2000. Die Verfasserin bezieht sich hier
auf die Version, die auf der Homepage Mesbah Yazdis zu finden ist: http://mesbahyazdi.
org/farsi/?../lib/nazariye2/ch04.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

2 http://mesbahyazdi.org/farsi/?../lib/nazariyel/ch14.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.
2011.

> Einige der Vorlesungen und Interviews von Fardid sind auf der Homepage http://
www.ahmadfardid.com/ zusammengetragen worden.

* Siehe dazu: Amirpur, Katajun: »Iran und die Juden. Ein facettenreiches Verhiltnis«,
in: Benz, Wolfgang & Wenzel, Juliane: Jahrbuch fiir Antisemitismusforschung, Bd. 20,
Berlin 2011, S. 240-263.

> Siehe zur Bedeutung des Gharbzadegi-Diskurses fiir Iran: Boroujerdi, Mehrzad:
»Gharbzadegi: The Dominant Intellectual Discourse of Pre- and Post-Revolutionary
Iran«, in: Farsoun, Samih K. & Mashayekhi, Mehrdad: Iran — Political Culture in the
Islamic Republic, London 1992, 30-56; Hanson, Brad: »The >Westoxication< of Iran.
Depictions and Reactions of Behrangi, Al-e Ahmed and Shari’ati«, in: International
Journal for Middle Eastern Studies 15 (1983), 1-23.

170

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

dem Schah Professor fiir Philosophie an der Universitit Teheran. Eines
seiner Hauptthemen war, dass der moderne Mensch ohne Ethik leben
wiirde. In seinen Vorlesungen faszinierte der wortgewandte Fardid —
obschon ihn kaum jemand verstand — mit einer selbsterfundenen Ter-
minologie. Wie Heidegger betrachtete Fardid die Dichtung als »Haus
des Seins«. Er entnahm seine Terminologie fiir die Heidegger’schen
Begriffe wie »Dasein« oder »Geworfensein« den Ghaselen des Hafez.
Fardid teilt die Geschichte in fiinf Perioden: vorgestern, gestern, heute,
morgen und iibermorgen. Das »Ubermorgen« ist die eschatologische
Endzeit der Geschichte, das Erscheinen des verborgenen Imams wird
verstanden als »Wahrheit des Seins«.

Fardid war bekennender Antisemit. Laut Fardid gibt es nur zwei
Arten von Weltsicht, die den Gang der menschlichen Geschichte be-
stimmen: die jiidische und die nichtjiidische. Was immer Spinoza,
Marx, Adorno, Freud oder Max Weber gesagt haben, ihre Ideen wur-
zelten ausschliefllich im Judentum. Deshalb, so Fardid, seien die Juden
Ursache aller sozialen und politischen Katastrophen dieser Erde. Der
westliche Liberalismus als zionistisches Projekt lautete der Titel einer
von Fardids Vorlesungen. Der Schlimmste von ihnen, so Fardid, sei der
Jude Karl Popper gewesen, denn mit Poppers Theorien gingen die An-
hinger des westlichen Liberalismus hausieren. Hiermit waren der Phi-
losoph Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und seine Anhinger gemeint.
Ende der achtziger, Anfang der neunziger Jahre war die philosophische
Biihne in Iran von der Auseinandersetzung der Popperianer und der
Heideggerianer geprigt.

Fardid hat in den dreiflig Jahren seiner Professorentitigkeit eine
ganze Generation iranischer Philosophen und Intellektuellen beein-
flusst. Und seit dem Amtsantritt Mahmud Ahmadinejads scheint Far-
did wieder auferstanden zu sein, er ist fiir seine Anhénger ebenso wie
fiir seine Gegner aktueller denn je. Ahmadinejad, der der Fardid-Stif-
tung, die sich der Erforschung der Ideen Fardids widmet, kiirzlich eine
grofSe Summe hat zukommen lassen, verehrt ihn ebenso wie zahlreiche
gegenwirtige Kabinettsmitglieder und einflussreiche Revolutions-
gardisten. Alle Funktionidre um Ahmadinejad, die heute in Fragen der
Kultur das Sagen haben, sind mit Fardids Gedankenwelt vertraut. Nach
seinen Ideen werden Filme produziert, Schulbiicher geschrieben, Ho-
locaust-Konferenzen abgehalten oder die aktuellen Weltprobleme ana-
lysiert — ein Beispiel ist Ahmadinejads Rede vor den Vereinten Natio-
nen im Jahre 2005, bei der Ahmadinejad das Ende des sikularen

171

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Zeitalters proklamierte, die Aufklirung in Frage stellte und iiber das
schreckliche Erbe des agnostischen Zeitalters dozierte:

Der Westen, der die Schuld fiir die Folgen seiner sikularen Ver-
fasstheit trage — Kriege, Armut, Gewalt, Verbrechen, Terror, Staatster-
ror und Massenvernichtungswaffen —, gebérde sich arroganterweise als
Richter iiber andere Volker und versuche, diese durch Einschiichterun-
gen willfahrig zu machen. Nur durch eine wachsende Verbreitung von
Spiritualitit und Glaubigkeit konnten Gerechtigkeit und Frieden her-
gestellt und dauerhaft garantiert werden. Dazu werde es bald kommen,
wenn der Mahdi wiederkehrt und - in der Terminologie Fardids — das
Ubermorgen beginnt, die Wahrheit des Seins.

Das hat Reaktionen unter iranischen Intellektuellen provoziert.
Abdolkarim Soroush beispielsweise wirft Fardid vor, geistiger Vater
der im iranischen Diskurs hoffihigen Gewaltverherrlichung zu sein.
Er habe die Menschenrechte abgelehnt, weil sie westlich seien und habe
mit dieser Idee das Klima Irans vergiftet.” Und nicht nur stammten
samtliche Argumente gegen die westliche Demokratie, die Menschen-
rechte, Toleranz und Freiheit, die den heutigen iranischen Diskurs be-
stimmen, von ihm, sondern vor allem der — wie Soroush sagt — neue
Antisemitismus. Soroush schreibt iiber den Antisemitismus Fardids:
»Der negative Teil der heideggerschen Philosophie wurde uns Iranern
anteilig.«®

Doch im Zentrum dieses Aufsatzes soll nicht die Intoleranz im
heutigen Iran stehen, sondern der Rekurs auf Traditionen der Toleranz
durch die Verfechter des Toleranzgedankens. Dennoch musste der Hin-
tergrund deutlich werden, vor dem heute von einigen Denkern in Iran
Toleranz gepredigt wird: Es ist ein Hintergrund, der intoleranter nicht
sein konnte. Die Toleranzverfechter versuchen sich in einem Diskurs
durchzusetzen, in dem Minner wie Ahmadinejad und Mesbah Yazdi
schon deshalb {iber die absolute Diskurshoheit verfiigen, weil den To-
leranzverfechtern kaum ein Medium geblieben ist. Thre Biicher erhal-
ten keine Erlaubnis zu erscheinen, ihre Zeitschriften und Zeitungen
werden verboten, in Funk und Fernsehen diirfen sie nicht auftreten.

¢ http://www.globalsecurity.org/wmd/library/news/iran/2006/iran-060920-irna02.
htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

7 http://www.drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-ITAmNotTheReformistsGod
fatherhtml. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

8 http://www.aftabnews.ir/vdcbw5brh8bga.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

172

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Mesbah Yazdi und Ahmadinejad haben hingegen zusétzlich noch die
offiziellen Kanzeln, von denen sie predigen konnen. Hier rechtfertigen
sie jedwede Form der Intoleranz, die sie predigen, mit dem Wort Got-
tes, das es umzusetzen gelte. Und gegen genau diese Vereinnahmung
des Wortes Gottes richten sich diejenigen Diskursteilnehmer, die heute
Toleranz predigen und diese ebenfalls mit der Tradition begriinden.
Deshalb soll es im Folgenden vor allem um Abdolkarim Soroush ge-
hen, dem einstigen Gegenspieler von Ahmad Fardid, der heute gegen
dessen Erbe anschreibt.

Abdolkarim Soroush wurde 1945 in Teheran geboren. Nach dem
Studium der Pharmazie ging er nach London, um dort seinen Doktor
zu machen. Nebenbei besuchte er Vorlesungen bei Karl Popper, der
ihn sehr prigte. Aulerdem hatte sich Soroush schon seit seiner Schul-
zeit mit den islamischen Wissenschaften beschiftigt und Unterricht
bei einem grofien Gelehrten seiner Zeit genommen. Wieder zuriick
in Iran, wir schreiben das Jahr 1979, gewinnt Soroush die Aufmerk-
samkeit Ayatollah Khomeynis, der ihn 1980 in den Rat fiir Kultu-
revolution beruft. Dieses Gremium sollte die Wissenschaften islami-
sieren — so zumindest die Auffassung einiger. Soroush dagegen sagt,
er habe die Geisteswissenschaften vor dieser Idee, dass sie islamisier-
bar seien, retten wollen. Was auch immer stimmen mag: Viele werfen
Soroush die Mitarbeit in diesem Gremium bis heute vor; das Gremi-
um hatte ndmlich auch die Aufgabe, missliebige, also zu westlich-ori-
entierte Wissenschaftler und Studenten aus den Universititen zu wer-
fen. Zudem trat Soroush oft als Apologet der Islamischen Republik im
Fernsehen auf, wo er die Ideologie der Linken demontierte. Soroush
ist also aufgrund dieser seiner Vergangenheit keineswegs unumstrit-
ten. Allerdings avancierte Soroush, der heute in den USA lebt, in den
letzten Jahren zum wohl unumstritten grofSten Kritiker des iranischen
Systems.

Mit der Veréffentlichung seiner Theorie der sogenannten Theo-
retischen Zusammenziehung und Erweiterung der Scharia hatte Ende
der achtziger Jahre die Wende Soroushs zu einem post-islamistischen
Denker begonnen. Sie setzte sich fort mit seiner Theorie der religios-
demokratischen Regierung und seiner Abkehr von der Idee, dass man
den Islam ideologisieren miisse. In allen fortan erschienenen Aufsitzen
wandte er sich gegen die Monopolisierung der Religionsinterpretation
durch eine Schicht und dagegen, religiése Erkenntnis mit der Religion
gleichzusetzen. 1997 formulierte er eine These, die allerdings weit-

173

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

gehend unbemerkt blieb, bis Soroush im Jahre 2007 ein Interview gab,
weil eine englische Ubersetzung des Aufsatzes anstand.’

In dem Aufsatz, der unter dem Titel The Expansion of the Pro-
phetic Experience im Jahre 2009 in dem gleichnamigen Buch auf Eng-
lisch erschienen ist, ' argumentiert Soroush: Wie ein Dichter tibertragt
der Prophet die Inspiration, die er empfingt, in die Sprache, die er
kennt, den Stil, den er beherrscht, und das Wissen, iiber das er verfiigt.
Und diese Perspektive auf den Koran mache es moglich, zwischen den
essentiellen und den akzidentellen Aspekten der Religion zu unter-
scheiden. Manche Teile der Religion seien historisch und kulturell de-
terminiert und heute nicht mehr relevant.!!

Seine Kritiker warfen ihm daraufhin vor, dass er damit endgiiltig
die Religion verlassen habe und erklirten ihn zum Ketzer: Er habe sich
vom Glauben abgewandt und sei gottlos.’> Andere sehen in dieser epis-
temologischen Wende hingegen eine Moglichkeit, das Aggiornamento
des Islams herbeizufiihren.

Uber Soroushs Denken und Wirken liegt eine ganze Reihe von
Aufsdtzen und zwei Monographien vor.® Zudem sind einige seiner

9 Soroush, Abdolkarim: »The Word of Muhammad«. Interview mit Michel Hoebink, in:
ZemZem (2007).

10 Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion, Leiden 2009, 3-12.

' Soroush, Abdolkarim: Bast-e tajrobe-ye nabavi (Die Erweiterung der prophetischen
Erfahrung), Teheran 1999.

2 http://www.dralaee.blogfa.com/post-17.aspx. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

13 Ghamari-Tabrizi, Behrooz: Islam & Dissent in Postrevolutionary Iran. Abdolkarim
Soroush, Religious Politics and Democratic Reform, London 2008; Amirpur, Katajun:
Die Entpolitisierung des Islam, *Abdolkarim Soroushs Denken und Wirkung in der Isla-
mischen Republik Iran, Wiirzburg 2003. Zu Soroushs politischen Denken siehe: Vakili,
Valla: Debating Religion and Politics in Iran: The Political Thought of Abdolkarim So-
rush, Washington 1996; Wright, Robin: »Islam and Liberal Democracy: Two Visions of
Reformation, « in: Journal of Democracy 2 (1996), 64—75; Amirpur, Katajun: »Ein irani-
scher Luther? “Abdolkarim Sorushs Kritik an der schiitischen Geistlichkeit, in: Orient
37 (1996), 465—481. Zu seinem Beitrag zum modernen islamischen Diskurs: Boroujerdi,
Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West: The Tormented Triumph of Nativism,
Syracuse 1996; 158 ff.; Matin-Asghari, Afshin: » Abdolkarim Sorush and the Seculariza-
tion of Islamic Thought in Iranc, in: Iranian Studies 30 (1997) 1-2. 95-115; Cooper,
John: »The Limits of the Sacred: The Epistemology 'Abd al-Karim Soru$, in: Cooper,
John & Ronald & Mohamed Mahmoud (eds.): Islam and Modernity: Muslim Intellectu-
als Respond, London 1998, 38-56; Dahlén, Ashk: Islamic Law, Epistemology and Mo-
dernity: Legal Philosophy in Contemporary Iran, Routledge 2003, 187-342; Jah-
anbakhsh, Forough: Islam, Democracy and Religious Modernism in Iran (1953-2000),

174

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Aufsitze ins Englische iibersetzt worden.'* Soroush geniefit interna-
tional eine hohe Reputation: Er wird in einem Buch vorgestellt, das
laut Titel die fiinfzig Schliisselfiguren des Islams versammelt,’> und
von John L. Esposito wird er als einer der neun Makers of contempora-
ry Islam gefiihrt.'6

Soroush hat zu vielem viel gesagt, hier geht es speziell um So-
roushs Gedanken zur Toleranz. Dargelegt hat er sie u.a. anldsslich der
Verleihung des Erasmus-Preises im Jahre 2004. Diesen Preis hat er
damals zusammen mit Sadik Jalal al-Azm und Fatima Mernissi bekom-
men. Seine Preisrede nennt Soroush Treatise on Tolerance. Und er er-
klart, die Wahl sei auf ihn vermutlich wegen seines Buches Modara va
hokumat (Toleranz und Regierung) gefallen. Soroush schreibt:

As the title suggests, the book tries to present democracy as a way of govern-
ance that is based on tolerance, and to persuade the post-revolution Muslim
community of Iran that it is possible for them both to safeguard their Muslim
values and norms and to live in a democratic system; that they need not
acquire one at the cost of the other.””

From Bazargan to Soroush, Leiden 2001. Eine besonders kritische Auseinandersetzung
mit Sorus$ ist: Dabashi, Hamid: »Blindness and Insight: The Predicament of a Muslim
Intellectualc, in: Jahanbegloo, Ramin: Iran. Between Tradition and Modernity, Oxford
2004, 95-116. Der Aufsatz ist wieder abgedruckt in: Dabashi, Hamid: Islamic Liberation
Theology: Resisting the Empire, London 2008, 99-142. Soroush hat Artikel, Aufsitze
und Biicher tiber sich auf seiner Homepage versammelt: http://www.drSorus.com/On-
DrSoru$-E.htm. Auf der Homepage www.drSorus.com findet sich auch eine vollstandige
Bibliographie, zahlreiche seiner Aufsitze und Artikel, eine Liste seiner akademischen
Tatigkeiten und eine ausfiihrliche Biographie.

4 Soroush, Abdolkarim: Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Translated, Edited
and with a critical Introduction by Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri, Oxford 2000;
Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Translated by Nilou Mobasser, Leiden 2009.
Auch in der Sammlung von Originaltexten mit dem Titel Liberal Islam, die Charles
Kurzman herausgegeben hat, ist Soroush vertreten: Soroush, Abdul-Karim: »The Evo-
lution and Devolution of Religious Knowledge«, in: Kurzman, Charles (ed.): Liberal
Islam. A Sourcebook, Oxford 1998, 244-251. Ins Deutsche ist ein Aufsatz von ihm
iibersetzt worden: “Abdolkarim Soru$: »Eine religiose demokratische Regierung?«, in:
Spektrum Iran 5 (1992) 4, 79-85.

15 Jackson, Roy: Fifty Key Figures in Islam, Routledge 2006, 236-241.

16 Vakili, Valla: » Abdolkarim Soroush and Critical Discourse in Iran, in: Esposito, John
L. & Voll, John O.: Makers of Contemporary Islam, Oxford 2001, 150-176.

7 Soroush, Abdulkarim: Treatise on Tolerance. Praemium Erasmianum Essay 2004,
Amsterdam 2004, 9.

175

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Sowohl im Buch als auch in der Dankesrede macht Soroush das, was so
charakteristisch ist fiir ihn. Er begriindet den Toleranzgedanken mit
den Geistesgrofien der persischen Dichtung, in diesem Falle mit Hafez
(1319-1389). Soroush ist im westlichen Ausland zwar als politischer
Philosoph bekannt geworden, in Iran gilt er jedoch zudem als einer
der bedeutendsten Literaturinterpreten.”® AufSerdem ist Soroush sel-
ber als Dichter anerkannt.

Soroush schreibt, die Toleranz, derer wir heute in so groflem Ma-
Be bediirfen in Iran, ist der iranischen Kultur und dem islamischen
Glauben nicht fremd. Das versucht er mit dem Werk der grofiten Dich-
ter und Denker Irans zu zeigen. SchliefSlich habe schon Hafez gesagt,
man solle den Freunden gegeniiber GrofSmut tiben und den Gegnern
gegeniiber Toleranz.

Soroush erldutert: Hafez begriindet seine Toleranz mit dem Siin-
denfall. Denn hier hat der Mensch gezeigt, dass er fehlbar ist. Wer
selber fehlbar ist, muss Toleranz iiben. Gemaf der islamischen Uber-
lieferung geht die Prisenz des Menschen auf der Erde auf zwei Siin-
denfille zuriick: Der erste, den Satan beging: Gott forderte alle Men-
schen auf, vor Adam niederzuknien. Satan weigerte sich, denn er
wollte niemanden aufler Gott anbeten. Satan wurde verstofSen und hat-
te so erst die Moglichkeit, Adam zu verfiihren. Der zweite Siindenfall
ist bekannt. Adam af$ von der verbotenen Frucht.

Hafez Lesart ist, so Soroush, dass der Mensch, der das Ergebnis
einer Siinde ist und sich niemals als gefeit vor satanischen Versuchun-
gen betrachten kann, keine Unfehlbarkeit fiir sich behaupten diirfe.
Deshalb konne er auch andere nicht fiir Verfehlungen zu Rechenschaft
ziehen oder erwarten, dass sie sich wie Engel benihmen. Nichts davon
sei kompatibel mit der menschlichen Natur oder der Genese der
menschlichen Existenz. Hafez driicke das aus, so Soroushs Interpreta-
tion, mit dem Gedicht, das sinngemif3 lautet: Wer sind wir, Unschuld
zu behaupten, wenn selbst der heilige Adam siindig wurde?

Hafez, so Soroush, gehe noch weiter als das und charakterisiere
den Menschen mit vor allem zwei Eigenschaften: Er ist schlifrig oder

18 Beispielsweise hat er den Mathnavi Rumis herausgegeben, eingeleitet und kommen-
tiert: Balkhi Rumi, Jalal od-Din: Masnavi-ye ma’navi, 2 Bde., Teheran 1996. Das Buch
Qesse-ye arbab-e ma'refat (Geschichte der Herren des Wissens) enthilt Essays iiber
Rumi, Hafez, Ghazali und Shari’ati (Teheran 1993). Seine Rumi-Interpretationen sind
zudem Thema des Buches: Qomar-e asheqane (Verliebtes Spiel), Teheran 2000.

19 Soroush (2004), 10.

176

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

schlaftrunken und dem Weine verfallen. Hafez wolle sagen: Der
Mensch sieht die Wahrheiten mit halb-offenen Augen nur; in einem
dem Triaume vergleichbaren Stadium. Deshalb habe er keine klare Kon-
zeption von ihnen. Niemand besitzt die Wahrheit, denn jeder ist schlaf-
trunken. Niemand verfiigt iiber eine Vision des Absoluten, und deshalb
kann auch niemand den andern als Blinden behandeln und ihm Gewalt
antun. Wir sind alle halb-blinde, halb-schlaftrunkene, halb-bewusste
Kreaturen und miissen einander deshalb eine Hand reichen, um ge-
meinsam zu gehen, interpretiert Soroush.

Dass Hafez von Goethe als sein Bruder im Geiste ausgemacht
wurde, gibt uns einen Hinweis auf eine weitere Parallele zwischen den
beiden: Hafez ist Irans Nationaldichter. Der Unterschied zwischen ihm
und Goethe ist allerdings, dass alle Iraner ihren Hafez kennen, wohl
kaum aber jeder Deutsche seinen Goethe. Kinder lernen Hafez auswen-
dig in der Schule — und zwar nicht nur ein bisschen, sondern fast den
kompletten Diwan. Und man muss nicht einmal lesen und schreiben
konnen, um seinen Hafez zu beherrschen. Es ist nicht ungewdhnlich,
dass Analphabeten den Diwan auswendig konnen. Bevor soap operas
und das Fernsehen auch Iran eroberten, ging Mann ins Café bzw. Tee-
haus und lauschte dort dem naggal, dem Geschichtenerzihler, der Ha-
fez’ Diwan vortrug. Hafez’ Mausoleum in Schiraz ist ein Wallfahrtsort
bis heute, und dass er besonders gerne von Wein, Weib und Gesang
dichtete, verzeiht ihm sogar die Islamische Republik. Es darf nicht ver-
gessen werden, dass die iranische Kultur Jahrhunderte lang eine vor-
wiegend orale Kultur war. Und das Persische ist eine Sprache, die sich
seit tausend Jahren so wenig verandert hat, dass jeder heutige Iraner
verstehen kann, was Hafez im 14. Jahrhundert schrieb. Hinzu kommt,
dass das iranische Volk mehr als auf alles andere auf seine Dichter stolz
ist.

Deshalb spielt fiir die Herausbildung einer toleranten Geisteshal-
tung auch ein anderer Mann eine Rolle, der bei Soroush gleichfalls
immer wieder im Zusammenhang mit der Toleranzidee zitiert wird:
Jalaleddin Rumi. Geboren 1207 in Balkh, im heutigen Afghanistan, ist
er der Verfasser des Buches, das schon zweihundert Jahre nach seinem
Tod von dem Mystiker Jami als Qor’an be zaban-e parsi, als Koran in
persischer Sprache bezeichnet wurde. Die Rede ist von Rumis Mathna-
vi. Mathnavi ist eigentlich der Name einer Reimform. Spricht man
aber im Persischen von dem Mathnavi, so ist das Werk Rumis gemeint,
das in 30.000 Doppelversen abgefasste Hauptwerk.

177

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Der Mathnavi ist vielen Iranern tatsdchlich der Koran in per-
sischer Zunge; d.h er ist dhnlich konstitutiv fiir ihr Denken und ihre
Weltanschauung wie fiir andere Muslime der Koran. Damit soll nicht
die Bedeutung des Korans fiir persische Muttersprachler klein geredet
werden, aber es spielt grundsitzlich eine nicht zu unterschétzende Rol-
le, dass Iraner den Koran eben nicht auf Anhieb verstehen (wobei eine
heutige arabische Generation das natiirlich auch nicht mehr tut), Iran
aber andererseits iiber eine sehr ausgeprigte Literatursprache und eine
eigene literarische Tradition verfiigt. Es ist ja kein Zufall, dass an den
meisten Orten, an denen der Islam sich ausbreitete, das Arabische die
Landessprache verdringte, nicht aber in Iran.

Um sich tiber die Bedeutung dieser Art von Argumentation klar
zu werden, die Soroush hier anwendet, muss man noch etwas anderes
wissen: Seine Art der Argumentation ist namlich, dass er eine Aussage
trifft und diese dann nicht wirklich argumentativ belegt, sondern zur
Begriindung sagt: Das hat Rumi schon mit dem Vers XY ausgedriickt.
Das klingt in westlichen Ohren seltsam. Denn warum soll etwas stim-
men, nur weil Rumi es gesagt hat? Doch genau das funktioniert im
iranischen Diskurs. Rumis Aussagen haben Beweiskraft, hojjiyat, wie
es im Persischen heifst. Weil Rumi es gesagt hat, ist es richtig. Diese
Haltung hat vielleicht mit iibertriebener Autorititsglaubigkeit zu tun,
aber mehr noch mit einer bestimmten Geisteshaltung gegeniiber der
Dichtung: Etwas, das so schon ist, muss wahr sein. Das kennen wir auch
aus unseren Breiten. Asthetische Schénheit ist Wahrheit.

Das funktioniert innerhalb der persischen Dichtung, die, weil sie
schon ist, fiir wahr gehalten wird, es funktioniert aber auch im ara-
bischen Kontext in Bezug auf den Koran. Der Koran hat eine ganz
besonders grofse isthetische Dimension. Er ist schon. So kommt es
zum Beispiel dazu, dass auch dgyptische Kopten den Koran horen, weil
er ihnen einen &sthetischen Genuss bereitet. Es gibt ein ganzes Genre
mit Berichten iiber Berufungsgeschichten, in denen die Menschen zum
Islam konvertiert sind, weil der Vortrag des Korans sie so betort hat.
Etwa so wie die Sirenen in Griechenland. Dahinter steckt auch die Idee:
Etwas, dass so schon ist, muss von Gott sein. Es muss wahr sein.

Ubertragen auf Iran heif3t dies: Weil Rumis und Hafez’ Poesie so
schon ist, muss sie wahr sein. Deshalb ist den Menschen so wichtig,
was Rumi und Hafez zum Thema XY sagen, und deshalb funktioniert
die Art und Weise der Argumentation Soroushs so gut — iiber den viele
westliche Akademiker, die tiber ihn geschrieben haben, sagten, was ist

178

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

denn eigentlich seine eigene Meinung, er zitiert ja nur. Das stimmt und
stimmt auch nicht. Soroush rezipiert und stellt sich in eine bestimmte
Tradition. Allerdings redet er hier eigentlich nur fiir ein iranisches Pu-
blikum, denn nur dieses Publikum kann mit dieser speziellen Diskurs-
technik wirklich etwas anfangen.

Der Mathnavi also: Die deutsche Teiliibersetzung von Annemarie
Schimmel vermag zwar die iberragende sprachliche Schonheit des
Originals nicht ganz zu vermitteln, kann aber immerhin einen Ein-
druck geben. Im Folgenden sollen zwei Geschichten zitiert werden, die
uns in Iran immer wieder im Zusammenhang mit dem Toleranzgedan-
ken begegnen. Die erste ist die Geschichte von Moses und dem Hirten.
Moses, der strenge Prophet, schilt einen Hirten, weil dieser Gott mit
liebevoll torichten Worten anredet. Dafiir wiederum wird Moses von
Gott getadelt.

Auf dem Weg sah Moses einen Hirten,

der sprach: »Du, der wihlt wen Er auch will!
Wo bist Du, dass ich Dein Diener werden,
Deinen Rock Dir flick, Dein Haar Dir kimme,
wasch Dein Kleid und tote Dir die Liuse,

Milch Dir bringe, o Du Hocherhabener

O Du, dem ich alle Zicklein opfre!«

Solchen Unsinn redete der Hirte —

Moses fragt: »Mit wem sprichst Du denn da?«
»Nun, mit dem, der uns erschaffen hat,

von dem Himmel ward und Erde sichtbar!«
Moses rief: »Du bist auf falschem Wege,

noch nicht Muslim, bist ein Heide du!

Was fiir Unsinn, was fiir Heidenquatsch!

Stopf dir besser Watte in den Mund!

Deiner Ketzerei Gestank verdirbt die Welt!

Sie zerschleif3t des Glaubens feine Seide!

Du verdienst Schuhpriigel, Bastonnade —

wie kannst du die Sonne denn so schmihen?
Wenn du nicht gleich solch Gerede stoppst,
kommt ein Brand, die Menschen zu vernichten.
Kiam’ kein Feuer — woher kommt der Rauch denn?
Schwarz die Seele, und das Herz verstof3en!
Wenn du weiflt, dass Gott der Richter ist,

wie verlisst du dich auf solch Geschwiitz?
Feindschaft ist des Dummen Freundschaft ja —
Gott braucht solche Diener nicht, du Dummkopf!

179

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Redest du mit deinem Onkel denn?

Braucht der Micht’ge etwas fiir den Leib?
Milch trinkt jemand, der noch wachsen muss
Schuhe trigt, wer Bein und Fiifle braucht.
Redest du von einem Menschen, den

Gott pries: >Er ist Ich und Ich bin er¢,

als Er sagte: >Ich war krank, doch du

hast mich nicht besucht«. — ein solcher Mensch,
der da ward: >Durch Mich hért er und sieht«
auch fiir den trifft ja dein Wort nicht zu.

Wer mit Gottes Freunden unverschimt
spricht, dess Buch der Taten wird ganz schwarz.
Nennest einen Mann du Fatima,

(Wenn auch Mann und Frau von gleicher Art)
totet er dich wohl, wenn er es konnte,

wenn er sonst auch sanft und freundlich ist.
Fatima ist Ehre fiir die Frau,

doch ein Schlag ist’s fiir die Ménner wohl.
Hand und Fuf3 sind lobenswert bei uns,

doch Befleckung fiir den reinen Gott.

>Nicht gezeugt und zeugend nicht«—

das ziemt Thm, der Zeuger und Gezeugte schuf.
Was entsteht, vergeht — geschaffen ist’s

und bedarf des Ew’gen, der es schafft.«
Sprach der Hirt: »Hast mir den Mund gestopft
und mein Herz mit Reue ganz verbrannt.«
Und er stohnte laut, zerriss sein Kleid,

floh und wandte sich zu Wiisten weit.

Doch zu Moses kam die Offenbarung:
»Meinen Diener trenntest du von Mir.

Kamst du, um die Menschen zu verbinden?
Oder kamest du, um sie zu trennen?

Strebe moglichst nicht zu einer Trennung!
>Am verhasstesten ist Scheidung Mir<.

Jedem hab Ich einen Weg gegeben.

Lob ist es fiir ihn, fiir dich ist’s Tadel!

Honig ist’s fiir ihn — dir gift'ge Nadel!

Frei sind Wir von Unrein und von Rein

und von Langsamkeit und Schnelligkeit.
Nicht befahl Ich, dass ich Nutzen hitte —
Nein, dass Ich den Menschen Gutes tiite!
Inder lieben doch den Hindi-Ausdruck,

Sindis lieben doch den Sindi-Ausdruck.

180

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Nicht Ich werde rein, wenn sie Mich preisen,
doch sie werden rein und streuen Perlen.
Wir schaun nicht auf Zunge oder Rede;

Wir schaun auf das Innere, den Zustand.
Blicken auf das Herz, ob’s demutsvoll,

ob das Wort auch frech sei, fehlervoll.

Denn das Herz, das ist ja die Essenz,

und die Erde ist nur Akzidenz.

All dies Reden, Metaphern, Benennen —

Ich will nur das Glithen, Herzensbrennen!
Ziind’ der Liebe Feuer in der Seele

und verbrenn Gedanken, Wort voll Fehle! «
Eines sind, die feinen Anstand kennen,
Anders sind, die ganz ihr Herz verbrennen.
Liebende, die miissen stindig brennen,

das zerstorte Dorf wird nicht besteuert.
Sprach er Falsches, nenn ihn doch nicht irrend —
Miartyrer voll Blut darfst du nicht waschen,
denn ihr Blut ist besser ja als Wasser,

solch ein Fehler besser als das Richt’ge.

In der Kaaba gibt es keine Richtung —

Hat der Taucher keine Schuh — was tut es?
Suche Fiihrerschaft nicht von Berauschten —
wer sein Kleid zerriss, wird es nicht flicken.
Der Liebe Reich ist anders als alle Religionen
Den Liebenden ist Gott ihr Reich und Religionen.?

Soroushs eindriicklichster Kommentar zu dieser Geschichte stammt
aus einem Aufsatz, den er Ende der neunziger Jahre in der iranischen
Zeitschrift Kiyan verdffentlicht hat.?! Die Zeitschrift Kiyan war das
Flagschiff der — wie sie sich selber nannten - religiosen Aufklirer, rous-
hanfekran-e dini. In ihr wurden Debatten um Islam und Moderne ge-
fithrt; auf hohem Niveau und bei hoher Auflage. Das Who is who der
iranischen intellektuellen Szene debattierte und schrieb hier — und vor
allem Soroush. Kiyan galt als seine Hauspostille. 2008 wurde die Zeit-

2 Das Mathnawi. Ausgewihlte Geschichten, iibertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 66—71. Ubersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. He-
rausgegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch I, Beyt 1720-1815.

21 Soroush, Abdolkarim: »Saratha-ye mostaqim; sokhani dar pluralism-e dini, mosbat
ya manfi (Rechte Wege; ein Wort iiber religiésen Pluralismus, Pro und Contra), in:
Kiyan 7 (1997) 36, 2-17. Soroush hat den Artikel zu einem Buch mit dem Titel Saratha-
ye mostaqim ausgeweitet, das 1999 in Teheran erschienen ist (= 1999b).

181

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

schrift verboten. Das erstaunte weniger, als dass sie sich so lange hatte
halten konnen. Der Aufsatz Soroushs ist tiberdies 1999 in einem Buch
mit dem gleichnamigen Titel erschienen.

All das wire heute nicht mehr moglich. Zwar gab es auch damals
Proteste in den iranischen Medien, was an dem Kontext lag, in den
Soroush die Geschichte eingebettet hat, aber heute kann Soroush in
Iran gar nicht mehr publizieren und ein Forum fiir religioses Neu-
denken — so der Terminus im Persischen, nouandishi-ye dini, was im
Deutschen merkwiirdig klingt, aber im Englischen als Islamic New-
thinking inzwischen etabliert ist — gibt es auch nicht mehr.

Soroush hat den Aufsatz, um den es im Folgenden gehen soll,
Saratha-ye mostagim genannt. Hierbei handelt es sich um eine An-
spielung auf einen Teil der Fatiha, also der Eréffnungssure, die in je-
dem Gebet vorkommt. In der Fatiha heif3t es: Ihdina sirata al-musta-
gim. Weise uns den rechten Weg. Also, weise uns, den Muslimen, den
rechten, den muslimischen Weg. Soroush macht in seinem Titel einen
Plural daraus: Rechte Wege. Es gibt also, so schon das statement im
Titel, mehrere rechte Weg zu Gott: So wie es sowohl den Weg Moses
zu Gott gibt wie auch den Weg des Hirten zu Gott. Denn ohnehin ist
unser Verstehen von THM, also von Gott, immer begrenzt und nur
ungefihr — so wie es auch das Verstehen des Hirten ist, interpretiert
Soroush. Soroush schreibt, was Rumi sagen will, ist, dass Gott unsere
Gebete nicht deswegen akzeptiert, weil sie ihm gerecht werden; oder
weil der Betende ihn so sieht wie er ist; oder weil der eine Betende ihn
richtig erkannt hat. Sondern Gott erhért uns, weil er mitfiihlend ist.
Uns wurde erlaubt, ihn mit unseren begrenzten Anthropomorphismen
anzubeten, weil wir ohnehin unfihig sind, uns véllig davon zu befreien
und weil wir zu begrenzt sind, um Gott zu verstehen — und weil Gott
eben giitig ist.

Soroush geht noch einen Schritt weiter und argumentiert, seine
Sichtweise — namlich von den rechten Wegen im Plural zu sprechen —
sei durchaus im Einklang mit der koranischen Ansicht, denn schon im
Koran sei von mehreren Wegen die Rede. Der Koran schreibe, die Pro-
pheten wiirden einem rechten, geraden Weg folgen, nicht dem rechten,
geraden Weg. Soroush zitiert Sure 16, 120-121:

Siehe, Abraham war eine Leitgestalt,
demiitig Gott ergeben, ein wahrer Glaubiger,
war keiner der Beigeseller,

182

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

dankbar gegeniiber seinen Gnadengaben.

Er erwihlte ihn und leitete ihn auf einen geraden Weg.?

Und 36, 3—4, in der Mohammad angesprochen wird.

Siehe, du bist einer der Abgesandten
Auf einem geraden Weg.?

Gott also ist es, die die Pluralitit schon angelegt hat; sie ist sein Werk
und von ihm gewiinscht. Soroush zitiert einen anderen sehr bekannten
Ausspruch Rumis. Rumi sagt im Mathnavi:

Vom Standpunkt, der Perspektive riihrt sie her
Die Meinungsverschiedenheit des Muslims, des Zoroastriers und des Juden.?*

Soroush schreibt erlduternd:

Rumi sagt, die Meinungsverschiedenheit dieser drei ist keine Meinungsver-
schiedenheit iiber Recht und Unrecht / Wahrheit und Unwahrheit. Es geht
hier nur um unterschiedliche Perspektiven. Dabei geht es auch nicht um die
Perspektiven der Anhinger, sondern um die Perspektiven der Propheten. Die
Wahrheit war eine, doch drei Propheten haben sie aus drei verschiedenen
Perspektiven betrachtet. Oder sie erstrahlte den drei Propheten aus drei Per-
spektiven in Pracht und Herrlichkeit, und deshalb haben sie drei Religionen
vorgestellt. Die Unterschiedlichkeit der Religionen ist also nicht nur der Un-
terschiedlichkeit der gesellschaftlichen Umstinde geschuldet oder etwa even-
tuell dem Faktum, dass eine Religion entstellt wurde und eine andere an ihre
Stelle getreten ist. Sondern die verschiedenen Manifestationen Gottes in der
Welt haben, genauso wie sie die Natur verschieden gestaltet haben, auch das
religiose Gesetz verschieden gestaltet.?

Die zweite Geschichte, die Soroush in seinem Aufsatz iiber die vielzih-
ligen Wege zu Gott erzihlt, und die in diesem Zusammenhang immer
erzihlt wird, wurde gleichfalls durch Rumi in Iran bekannt. Zuerst im
Persischen {iiberliefert, ist sie aber durch Sana’i von Ghazna, der 1131
starb. Jedes Kind in Iran kennt diese Geschichte:

Im finstern Hause war der Elefant,
wo von den Indern ausgestellt er stand.
Und viele Leute kamen, ihn zu sehen —

22 Der Koran. Neu iibertragen von Hartmut Bobzin, Miinchen 2010.

2 Ebd.

% Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Herausgegeben von Reynold A. Nichol-
son, Teheran 1984, Buch 3, Beyt 1258.

2 Soroush (1999b), 14.

183

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

sie alle mussten in das Dunkel gehen.

Da sie ihn in der Dunkelheit nicht sahen,
beriihrten sie ihn nur mit ihren Handen.

Der, dessen Hand an seinen Riissel riihrte,
sprach: »Wie ‘ne Regenrinne ist der wohl!«

Der, dessen Hand an seine Ohren traf,

rief: »Wie ein Facher sieht das Wesen aus!«

Der, dessen Hand beriihrte nur sein Bein,

sprach: »Wie ein Pfeiler wird das Tier wohl sein.«
Der, dessen Hand den Riicken riihrte schon,
sprach: »Sicherlich, er ist gleichwie ein Thron.«
So kam ein jeder nur zu einem Teil

und er verstand nur dies, und nicht das Ganze,
denn je nach dem Gesichtspunkt war verschieden
wie A und Z, was sie zu sehen glaubten.

Doch hielte jeder einer Kerze Licht,

so gibe es die Unterschiede nicht!?

Der eine hielt den Elefanten also fiir eine Regenrinne, der andere fiir
eine Sidule, der dritte fiir einen Thron. Soroush schreibt erlduternd,
Rumi erzihle uns, wenn die Menschen eine Kerze in der Hand gehabt
hitten, dann wiren ihre Differenzen verschwunden. Aber in der dunk-
len Kammer der Natur ist unsere Kenntnis der Wahrheit — symboli-
siert durch den Elefanten — bruchstiickhaft. Wir alle halten einen Teil
der Wahrheit in unserer Hand, und niemand hat sie ganz. Das Einge-
standnis, dass unser Wissen so defizitir ist, sollte ausreichen, uns de-
miitiger zu machen. Und Geduld und Toleranz seien nichts anderes als
die Friichte des Baums der Demut.

All das sind die Lehren, die Soroush aus der Mystik zieht, vor
allem aus dem Werke Rumis, der ihm als das Siegel der Mystiker gilt.
Soroush sagt in seiner Dankesrede anlisslich des Erasmus-Preises, dass
es gerade die moderne Welt den Sufismus stirken miisse:

Islamic Sufism, despite ist shortcomings, was the bearer and teacher of values
that we are in great need of today if we are to bolster the element of tolerance.
In denigrating power and wealth, Sufis used to teach people to view these two
things with the utmost suspicion and to be extremely wary of the afflictions
they could give rise to [...]. By teaching humility and rejecting avarice and

% Das Mathnawi. Ausgewihlte Geschichten, iibertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 158. Ubersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Heraus-
gegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch III, Beyt 1259 ff.

184

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

even an excessive avarice for knowledge (!), and by restraining >the pleasure
principle« and bolstering the >quest for virtuess, they guided people in a di-
rection that reduced tension and conflict amongst them, thereby encouraging
coexistence and moderation. They always asked God to grant them the ability
to do two things: >battling against the self and being benevolent to others,
and they believed that the latter was a product of the former.?”

Soroush ist nicht der einzige muslimische Denker, der die mystischen
Werte verbreiten mochte. Ein interessantes Projekt, das sich Libforall
nennt, wurde in Indonesien begriindet, ist aber transnational ver-
netzt.?® Auch hier will man die Mystik stirken als Gegenpol zum
Rechtsislam und zum orthodoxen wahabitischen Islam, der sich starr
an den Vorgaben des Korans orientiert und erklart, diese miissten eins
zu eins so befolgt werden wie das Buch aussagt, denn schlieSlich sei
dies Gottes Wort.

Soroush oder die Macher von Libforall stellen nicht in Abrede,
dass der Koran Gottes Wort ist. Doch glauben sie, wenn ein Koranvers
gewalttitig anmute oder so, als wiirde darin eine inhumane Vorstel-
lung formuliert, dann sei dies sicher darauf zuriickzufiihren, dass wir
Menschen den Koran und dessen Wahrheit nicht verstanden hitten.
Der Koran, so sagte Soroush einmal, kam um die Herzen der Menschen
zu gewinnen und nicht um ihre Leiber zu beherrschen. In diesem Sinne
formuliert auch Libforall:

Those who view Islam as a religion of fanatics are often unfamiliar with its
inner dimensions, as revealed by the great mystics, who have illuminated the
Path of Love and inspired traditional Muslim societies with their wisdom and
tolerance.

Even today, mystically-inclined Muslims are in the forefront of the
battle against extremist ideology — unafraid to oppose the hijacking of Islam
by those who claim to speak for God on behalf of all Muslims. The Libforall
Foundation works closely with many Sufi Muslims, united by a belief in the
universal values of liberty and tolerance.?’

Das Projekt wurde begriindet von Abdurrahman Wahid, dem friitheren
indonesischen Prisidenten und T. C. Holland, einem ehemaligen Ge-
schiftsmann und Indonesien-Kenner, um eine tolerantere Variante des

7 Soroush (2004), 19-20.

2 http://www.libforall.org/

» http://www.libforall.org/background-islamic-mysticism-and-tolerance.html. Zuletzt
abgefragt am 7.2.2011.

185

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Islams zu verbreiten und um dem extremistischen Saudi-Islam ent-
gegen zu treten. Holland erklirt:

The [organization’s] main thrust is to enlist top Muslim leaders to generate a
worldwide movement for Muslims to address the problem [of extremism]
themselves.*

An diesem Projekt wirkte der 2010 verstorbene dgyptische Literatur-
wissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd mit, der leider im Westen weit
weniger aufgrund seiner hochspannenden Anwendung modernen her-
meneutischen Theorien auf den Koran bekannt wurde, sondern weil
ein dgyptisches Gericht ihn wegen angeblicher Apostasie zwangsschei-
den lief3. Wenige haben die Intoleranz dieser heutigen dgyptischen Ge-
sellschaft, die nicht einmal seine aufrichtige und gut gemeinte Kritik
am islamischen Diskurs in Agypten ertragen konnte, so zu spiiren be-
kommen. In Indonesien, das eher die mystische Tradition des Islams
aufrecht erhilt, habe er dagegen das lichelnde Antlitz des Islams gese-
hen, sagte er immer.

Mit ihm arbeitet in diesem Projekt Ziba Mir-Hosseini zusammen,
die sich speziell mit dem Thema Gender und Islam auseinandersetzt
und eine feministische Lesart des Islams leistet® sowie Mohammad
Mojtahed Shabestari (geb. 1936). Was das Thema Intoleranz anbelangt,
hat er ahnliche Erfahrungen gemacht wie Abu Zayd. Shabestari wurde
2007 zum Ketzer erklirt, weil er gesagt hatte, der Prophet sei nicht
unfehlbar gewesen. Dies ist zwar keineswegs ein islamisches Dogma,
sondern heftig umstritten, wird aber in Iran heute durchaus zum Dog-
ma erhoben.

Mit Shabestari soll ein Beispiel dafiir gegeben werden, wie eine
heutige Toleranzbegriindung nicht auf die mystische Tradition rekur-
riert, sondern sie aus der schiitischen Theologie entwickelt. Shabestari
ist ausgebildeter Theologe. Er war Schiiler eines der grofiten Philoso-
phen der schiitischen Gegenwartsgeschichte, von Seyyed Mohammad
Hossein Tabataba’i, mittels der Philosophie Avicennas die iranische Ju-
gend in den sechziger Jahren vor dem Kommunismus retten wollte.
Ende der sechziger Jahre ging Shabestari nach Hamburg, wo er das
schiitische Zentrum leitete. Aus dieser Zeit stammen seine hervor-

% http://www.heatherrobinson.net/blog/2009/05/29/interview-with-cholland-taylor-
co-founder-of-libforall-foundation-an-ngo-that-argues-for-rejecting-extremists-defini
tion-of-islam/. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

31 Sjehe Mir Hosseini, Ziba: Islam and Gender, Princeton 1999.

186

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

ragenden Deutschkenntnisse sowie seine Liebe fiir Hermeneutik — er
ist ein grofser Gadamer-Freund — und sein Interesse fiir die moderne,
meist protestantische Theologie. Karl Barth, Paul Tillich und andere
wurden mit groflem Interesse von ihm rezipiert und haben Eingang in
sein Werk gefunden. Auflerdem ist Shabestari ein Fan der deutschen
Islamwissenschaft, die er wegen Josef van Ess’ Werk Theologie und
Gesellschaft im 2./3. Jahrhundert Hidschra schitzen gelernt hat, das
Shabestari fiir iiberragend halt.

Shabestari hat einen Aufsatz mit dem Titel »Die Menschenrechte
und das Verstindnis der Religionen« geschrieben.>> Hier geht es ihm
darum, argumentativ zu begriinden, warum die Muslime — gemeint ist
das islamische Recht in Iran — heute den Juden und Christen die volle
Gleichberechtigung gewihren miissen. Er wendet sich also gegen nam-
hafte Theoretiker des Systems wie den erwidhnten Mesbah Yazdi, die
den Juden und Christen diese volle Teilhabe verwehren wollen.

Heute leben ca. 25.000 Juden und ca. 300.000 Christen in Iran. Sie
sind nicht vollkommen gleichberechtigt, aber sie stehen unter dem
Schutz des Staates und es werden ihnen Minderheitenrechte gewihrt.
So haben sie ihre eigenen Schulen, Krankenhauser, sie diirfen Kirchen
und Synagogen bauen; sie haben Abgeordnete im Parlament. Im Recht
werden sie massiv benachteiligt. Allerdings lassen sich auch hier Ver-
besserungen beobachten: So betrug das sogenannte Blutgeld, d.h. die
finanzielle Entschadigung, die die Familie eines jiidischen, christlichen
oder Zoroastrischen Toten bekommt, nur halb so viel wie die fiir einen
Muslim. Das ist aber vor kurzem gedndert und dem der Muslime an-
geglichen worden. Es gibt also hier durchaus Méoglichkeiten zur
Rechtsfortbildung, wenn dies nur politisch gewiinscht wird.

Shabestaris wichtigstes Argument ist, dass die Griinde, die Musli-
me frither bewogen haben, ein Verhiltnis der Ungleichheit zwischen
ihnen selbst und den Juden und Christen festzuschreiben, heute nicht
mehr zutreffen. Um seine Idee zu belegen, untersucht Shabestari des-
halb das Verhiltnis der drei Offenbarungsreligionen in der Geschichte
zueinander und stellt eine Beziehung zwischen ihnen und den Men-
schenrechten her. Das Argument, das er entwickelt, verlduft entlang
einem Dreischritt.

32 Shabestari, Mohammad Mojtahed: »Die Menschenrechte und das Verstindnis der
Religionen, in: Unterwegs zu einem anderen Islam. Texte iranischer Denker. Einge-
leitet und iibersetzt von Katajun Amirpur, Freiburg i. Br. 2009, 37-44.

187

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

1. Wie Juden, Christen und Muslime einander in der Vergangen-
heit sahen, basierte auf den damals verbreiteten religiosen Grund-
sitzen. Die Anhinger einer jeden dieser drei Religionen hitten die
Anhinger der anderen entweder als Irregeleitete oder als Feinde be-
trachtet.

2. Diese Uberzeugung wiederum fand in der gesellschaftlichen
Ordnung ihren Widerhall. Es wurde angenommen, dass die Anhanger
der anderen Religionen in Gesellschaft und Politik als Menschen zwei-
ter Klasse zihlen, da sie nicht in einer herausragenden Position zu Gott
stehen. Hinzu komme:

Es konnte den Anschein haben, als seien gewaltfordernde Uberzeugungen
und die darauf beruhenden bitteren Tatsachen und Ungerechtigkeiten nur
von einigen wenigen Anhéngern dieser Religionen erdacht und in die Tat
umgesetzt worden. Aber Tatsache ist, dass es in den Texten aller dreier dieser
Offenbarungsreligionen, des Judentums, des Christentums und des Islams,
Formulierungen gibt, die, wenn sie nicht richtig interpretiert werden, zu sol-
chen Auffassungen fithren. In den religigsen Texten der Juden wird gesagt, es
sind nur die Juden, die von allen Menschen Gott am niichsten stehen und die
als seine Auserwihlten gelten. In den religiosen christlichen Texten ist dies
ein Privileg der christlichen Glidubigen und in den religiosen Schriften der
Muslime ist es ein Privileg derer, die der Religion Muhammads folgen.*

Shabestari will nicht die religiosen Texte interpretieren. Es geht ihm
nur darum zu erkldren, worin der Fehlschritt in der Argumentation
bestand. Der Fehler sei dadurch entstanden, argumentiert Shabestari,
dass die Anhanger dieser Religionen zwei verschiedene Dinge, nimlich
die Nihe der Menschen zu Gott und die Rechte der Menschen in einer
Gesellschaft voneinander nicht zu trennen vermochten. Sie hitten die
Pramisse eines logischen Schlusses auf den anderen iibertragen. Aber
diese beiden Gegenstinde seien vollkommen verschieden, und ihre
Pramissen diirften nicht miteinander verwechselt werden.

Der Grad der Nihe der Menschen zu Gott betreffe die spirituelle
Gliickseligkeit der Menschen im Jenseits, wihrend es bei den Rechten
der Menschen in der Gesellschaft um das gleichberechtigte Leben der
Menschen miteinander in diesem Leben gehe. Das erste sei ein vertika-
les Verhiltnis zwischen Gott und den Menschen, so Shabestari, und das

3 Shabestari, Mohammad Mojtahed: Naqdi bar gera’at-e rasmi az din (Eine Kritik an
der religiosen Lesart der Religion), Teheran 2000, 313.

188

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

zweite ein horizontales der Menschen untereinander. Im Gegensatz
zum Verhiltnis der Menschen zu Gott, das nicht Sache des mensch-
lichen Gestaltungswillens sei, sei das Verhiltnis der Menschen zuei-
nander eine Angelegenheit des menschlichen Gestaltungswillens.

Ergebnis der Vermischung sei gewesen, dass diese horizontalen,
gesellschaftlichen Beziehungen zum Abbild der vertikalen Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen wurden. Die Machtpyramide in der
Gesellschaft sei auf der Grundlage einer Ideologie errichtet worden, die
das Ergebnis dieses Spiegelbilds gewesen sei.

Damit kommt Shabestari zum dritten Schritt, seiner Schluss-
folgerung:

Aber im gegenwirtigen Zeitalter sieht unsere Situation vollkommen anders
aus. Im gegenwirtigen Zeitalter hat die Tatsache, dass die Philosophie und die
Wissenschaft als unabhingige Quellen der Erkenntnis akzeptiert wurden, so-
wie die kritische Philosophie, die Rechtsphilosophie, die Moralphilosophie
und die politische Philosophie den Anhingern der drei Religionen die Mog-
lichkeit und die Gelegenheit gegeben, die essentiellen Rechte des Menschen,
welche die Grundlage des Verhiltnisses zwischen den Menschen sein kénnen,
von der Frage des Verhiltnisses zwischen Gott und dem Menschen in aller
Klarheit und Richtigkeit zu trennen. Im gegenwirtigen Zeitalter konnen wir
so denken, dass Gott im Alten und im Neuen Testament und im Koran die
nicht-glaubigen Menschen dem Tadel und der Riige unterzieht. Aber gleich-
zeitig sind wir Menschen — sowohl die glidubigen als auch die unglaubigen —
verantwortlich und verpflichtet, allen Menschen ohne irgendeine Ausnahme
im gesellschaftlichen Leben dieselben Menschenrechte zu gewéhren.

Zweierlei ist in diesem Zusammenhang erwihnenswert. Der Text ist
2000 in Iran in einem Buch erschienen, das Shabestari Eine Kritik an
der offiziellen Lesart der Religion genannt hat. Heute wire es nicht
mehr moglich, solch ein Pladoyer fiir die Toleranz zu publizieren. In-
zwischen kénnen Shabestaris Biicher nicht mehr in Iran erscheinen. Er
ver6ffentlicht nur noch im Internet. Damit erreicht er allerdings sein
Publikum immer noch (iiber 30 Prozent der iranischen Bevélkerung
verfiigen iiber einen Internet-Anschluss), vielleicht sogar noch besser,
da er sich weniger als friiher selbst zensieren muss. Friiher griffen Den-
ker und Autoren zur Selbstzensur, um eine Publikation zu sichern.
Bemerkenswert ist an diesem Text aber auch, wovon er nicht han-

¥ Ebd. 316-317.

189

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

delt. Es ist in ihm keine Rede von den Baha’is. Dabei stellen sie mit
350.000 Mitglieder die grofite religiose Minderheit Irans dar. Und sie
sind die Minderheit, die am meisten Unterstiitzung briauchte, denn im
Gegensatz zu Juden, Christen und Zoroastrieern werden sie nicht nur
im Recht benachteiligt, sondern sie werden verfolgt. Sie diirfen ihre
Religion nicht ausiiben, ihre Friedhofe werden geschiandet, immer wie-
der werden Dorfer, die von ihnen bewohnt werden, dem Erdboden
gleichgemacht. Kiirzlich wurde sogar eine Gesetzesvorlage eingereicht,
der zufolge der Abfall vom islamischen Glauben mit dem Tode zu ahn-
den ist. Damit wiirden die noch in Iran lebenden Bahais als Religions-
gemeinschaft kollektiv von der Todesstrafe bedroht, denn sie gelten als
vom Glauben abgefallene.

Dass Shabestari sich zu ihnen nicht duflert, hat vermutlich einen
einfachen Grund: Er ist zwar ein rechtschaffener und toleranter
Mensch, aber iiber allzu viel Mut von Tyrannenthronen verfiigt er
nicht. Er ist nicht der einzige. Alle religiosen Aufkldrer oder Neuden-
ker sind beim Thema Baha'is auffillig still. Das hat neben der Angst
natiirlich noch einen zweiten Grund: Die Baha'is sind theologisch ge-
sehen fiir die Schiiten eine wirklich grofle Herausforderung — anders
als die Juden und Christen oder die Zoroastrier. Immerhin behaupten
sie — oder so haben es zumindest die Schiiten verstanden, — dass mit
ihrem Religionsgriinder Baha'ullah der 12. Imam, auf den die Schiiten
warten, erschienen sei. Das fillt den Schiiten schwer zu akzeptieren.
Sie miissten in der Religion der Baha'is aufgehen, befiirchten sie —
und das wollen eigentlich auch die Baha'is. Daher riihren also die nicht
geringen theologischen Probleme zwischen den beiden Glaubens-
gemeinschaften. Und religionsgeschichtlich ist es ja nicht ungewshn-
lich, dass man weniger Probleme hat, die vorhergehenden Religionen
zu akzeptieren als die nachgekommenen. Das kennt als Phdnomen ja
nicht nur der Islam.

Um so bemerkenswerter ist daher, dass Grof3-Ayatollah Hossein
Ali Montazeri (1922-2009) im Jahre 2008 eine Fatwa erlassen hat, in
der er erklirt, gemédfSs dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich ja
am Koran orientiert, seien die Bahais zwar keine anerkannte Minder-
heit, da sie keine Schriftbesitzer im Sinne der koranischen Definition
seien, aber sie seien Biirger der Islamischen Republik und miissten als
solche unter dem Schutz des Staates stehen. Zwar bezeichnet Monta-
zeri die Baha'is als »irregeleitete Sekte«, doch fordert er trotzdem,
dass »ihre Menschenrechte und ihre Rechte als Biirger beachtet wer-

190

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

den«. Seinen Missionsauftrag sieht er darin, »ihre Herzen zu ge-
winnen«.*

Diese Fatwa ist weit davon entfernt, ein Manifestum der Toleranz
zu sein. Aber andererseits ist das Formulierte auch nicht wenig unter
den gegebenen iranischen Umstinden — und gesprochen aus dem Mun-
de einer religiosen Autoritit. Montazeri galt Millionen von Glaubigen
als sogenannte »Quelle der Nachahmung«, er war in seinen Lebens-
jahren die fithrende religitse Autoritit Irans.? Somit hatte er maf3geb-
lichen Einfluss; er bestimmt also die Haltung von Millionen von Men-
schen in punkto Toleranz in Bezug auf eine Minderheit, die ansonsten
keine Fiirsprecher hat. Wie gesagt, nicht einmal die groflen religiosen
Neudenker wie Shabestari und Soroush haben sich an das Thema
Baha'is herangewagt.

Was uns diese beiden letzten Beispiele aus dem iranischen Diskurs
aber ebenso zeigen: Auch die schiitische Theologie und die schiitische
Jurisprudenz bieten Moglichkeiten und haben eigene Instrumentarien,
den Toleranzgedanken zu formulieren und zu entwickeln und sogar —
wenn jemand wie Montazeri ihn formuliert — in der Gesellschaft
durchzusetzen. Es kime also nur darauf an, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fufit.

3 http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp? TOPIC_ID=27&FORUM_ID=4&CAT _
ID=3

3% Zu ihm: Amirpur, Katajun: »Wider die >absolute Fiihrungsbefugnis des Rechtsgelehr-
ten< (velayat-e motlag-e faqih): Zur Rolle und Kritik des Hosein ’Ali Montazeri«, in:
Asiatische Studien 64 (2010) 3, 475-515.

191

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg (Ziirich)

Religiose und politische Toleranz
gegeniiber Minderheiten

Paul Guggenheim und die europiische Minderheitenfrage
1918-1945

Die vor zwei Jahrzehnten zu Ende gegangenen Verfolgungen
haben die Angehdrigen meiner Generation zutiefst aufge-
wiihlt. Bis an unser Lebensende wird die Frage offen bleiben,
ob wir auf dem rechten Wege sind, wenn wir unser Leben so
fortsetzen, als ob sich zwischen 1933 und 1945 nicht Grund-
legendes ereignet hdtte. Oder war es vielleicht einfach die Be-
stitigung der jiidischen Geschichte, dass der Jude nach Lessings
Lehre in Nathan dem Weisen von Zeit zu Zeit verbrannt werde,
ob er nun in einer geschlossenen oder in einer offenen Gesell-
schaft lebe, ob er ein Sonderdasein fiihre, oder ob er sich mit
seiner Umgebung zu identifizieren suche?

Paul Guggenheim!

Als einer der bedeutendsten Schweizer Volkerrechtler des 20. Jahrhun-
derts hatte sich der 1899 in Ziirich geborene Paul Guggenheim zeit-
lebens mit dem Thema von Assimilation und Abgrenzung kultureller
und religigser Minderheiten auseinandergesetzt.? Die dahinter stehen-
de Grundthematik der religiésen, kulturellen und politischen Toleranz
bedeuteten fiir den Rechtswissenschaftler Guggenheim immer auch
die Frage nach deren Ausmafl und rechtlichen Grundlagen: Wie viel
Toleranz soll kulturellen und religiosen Gemeinschaften gewihrt wer-
den und wo sollen die Grenzen der Toleranz gezogen werden? Welche

! Paul Guggenheim: »Die Judenemanzipation in heutiger Sicht«, in: Schweizer Monats-
hefte. 47,5 (1967), S. 462.

2 Eine iiber 40-jihrige Lehrtitigkeit am Institut universitaire de hautes études interna-
tionales (im Gefolge von rechtswissenschaftlichen Studien in Genf, Rom und Berlin),
ein umfangreiches wissenschaftliches Werk und seine Amtstitigkeit an internationalen
Gerichten, insbesondere am Internationalen Gerichtshof in Den Haag, begriindeten
Guggenheims internationales Renommee. Vgl. Dietrich Schindler: »Zum Hinschied
von Professor Paul Guggenheimg, in: Neue Ziircher Zeitung. Jhg. 212, 10./11.9.1977,
S. 34.

192

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

rechtlichen Voraussetzungen miissen geschaffen werden, um die kul-
turelle und religiose Identitit einer Gruppe zu schiitzen? Und wie kon-
nen diese angesichts komplexer politischer Machtverhiltnisse sowie
ethnischer und nationaler Konflikte wirkungsvoll durchgesetzt wer-
den? Diese Fragen riickten erstmals wihrend der Friedenskonferenz in
Versailles 1918 in den Fokus der internationalen Politik, als durch die
Neugestaltung der Grenzen Mittel- und Osteuropas als Folge des Ers-
ten Weltkriegs die Minderheitenfrage eine enorme politische Spreng-
kraft erlangte. Die daraus resultierende Debatte iiber den rechtlichen
Umgang mit Minderheiten, welche der vorliegende Beitrag untersucht,
blieb auch wihrend der folgenden Jahrzehnte virulent. Im Vorder-
grund sollen dabei die Positionen jiidischer Volkerrechtler, insbesonde-
re diejenige Paul Guggenheims stehen. Versuchten doch gerade jiidi-
sche Juristen, als Vertreter einer kulturellen und religiésen Minderheit
von der Problematik in besonderer Weise betroffen, politisch wie
rechtlich Einfluss auf die Minderheitenpolitik zu nehmen. Bevor die
Minderheiten-Debatte im Detail besprochen werden kann, ist zunichst
auf die Ereignisse und Ideen einzugehen, die ihren geschichtlichen
Hintergrund bildeten.

Historischer und ideologischer Kontext

Der Zerfall multinationaler GroSreiche wie Osterreich-Ungarn und die
Errichtung neuer Nationalstaaten wie Polen und die Tschechoslowakei,
verianderten nach dem Ersten Weltkrieg nicht nur die europiische
Landkarte, sondern fiihrten zugleich zur Entstehung zahlreicher neuer
Minderheiten. Durch die neuen Grenzziehungen fanden sich plétzlich
ca. 80 Millionen Menschen in einem anderen Staat wieder als zuvor.?
Von den etwa 35 Millionen Angehorigen von Minderheiten im Europa
der Zwischenkriegszeit lebten iiber 25 Millionen in Mittel- und Ost-
europa.* Die Existenz von Minderheitenpopulationen war jedoch keine

3 Zu den neu- oder wiederentstandenen Staaten zihlten: Estland, Lettland, Litauen,
Polen, die Tschechoslowakei, das Konigreich der Serben, Kroaten und Slowenen, Bulga-
rien, Ungarn, Osterreich, die Tiirkei. Griechenland und Ruménien konnten ihr Staats-
gebiet durch territoriale Zugewinne massiv vergroflern. Vgl. Martin Scheuermann:
Minderheitenschutz contra Konfliktverhiitung? Marburg 2000, S. 18.

+ Oliver Zimmer: Nationalism in Europe, 1890-1940. Basingstoke 2003, S. 60; Zahlen
variieren zwischen 20 und 30 Millionen Minderheitenangehorigen nach dem Ersten

193

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

neue Erscheinung, vielmehr verringerten die neuen Grenzziehungen
sogar die Zahl der Menschen, die Minderheiten angehorten.> Aller-
dings hatte der Nationalismus, wie er sich im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts entwickelte und als international anerkanntes politi-
sches Prinzip durchsetzte, ein neues Bewusstsein geschaffen. Die Kern-
doktrin des Nationalismus, gemaf8 welcher verschiedene kulturelle Ge-
meinschaften das legitime Recht auf nationale Selbstbestimmung
haben, fithrte »unweigerlich zur Politisierung von Ethnizitit« und
»transformierte ethnische Gruppen ohne Anspruch auf einen unab-
hingigen Staat in >Nationalititen¢, die solche Anspriiche hegten.«®
1918 hatte der amerikanische Prasident Woodrow Wilson das Selbst-
bestimmungsrecht der Vélker gefordert, das Recht aller Vélker und
Nationalititen, auf demokratischer Grundlage in Freiheit und Sicher-
heit miteinander zu leben.

Dabei war es nicht das Prinzip des nationalen Selbstbestimmungs-
rechts an sich, das zu Konflikten fithren sollte, sondern die Art und
Weise, wie die neuen Staaten dieses Prinzip interpretierten und anwen-
deten, wie Oliver Zimmer argumentiert. Anstatt einem foderalisti-
schen Nationalismus, welcher die Erschaffung autonomer, teilsouveri-
ner Gliedstaaten vorsah, verschrieben sich die Mehrheitsgruppen in
den meisten Nachfolgestaaten einem hegemonischen Nationalismus.”
Dieser zielte auf die kulturelle, sprachliche, 6konomische und politische
Dominanz der Mehrheitsgruppe und die Schaffung eines kulturell ein-
heitlichen Nationalstaats, der mit der Mehrheitsgruppe identisch sein
sollte. In dieser Sicht galt kulturelle Homogenitit als fortschrittlich,
kulturelle Vielfalt hingegen als problematisch.® Die Schaffung nationa-
ler Gemeinschaften durch die Staatsgewalt in Ostmittel- und Siidost-

Weltkrieg, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55. Ein spezifisches ostmit-
tel-und siidosteuropiisches Nationalititenproblem ergab sich nicht zuletzt aus den na-
tionalen Uberlappungen zwischen den Staaten dieses Gebiets. Jedes Volk siedelte auf
dem Gebiet mehrerer Staaten, umgekehrt lebten im Durchschnitt in jedem dieser Staa-
ten fiinf verschiedene Vélker, vgl. Carl Georg Bruns: Grundlagen und Entwicklung des
internationalen Minderheitenrechts. Berlin 1929, S. 7{.

> Schitzungen gehen von 60 Millionen Minderheitenangehorigen vor dem Ersten
Weltkrieg aus, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55.

6 Zimmer: Nationalism, S. 50.

7 Zimmer: Nationalism, S. 60.

§ Diese Vorstellung hatte sich zuerst in Frankreich ausgebildet und war aus vielfiltigen
intellektuellen, strukturellen und historischen Faktoren entstanden, vgl. Zimmer: Na-
tionalism, S. 52, 64 1.

194

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

europa ging denn auch nicht primér von konservativen oder reaktiona-
ren, sondern oft von liberalen politischen und intellektuellen Kreisen
aus.’ Das Ideal eines kulturell homogenen Nationalstaates war jedoch
weit entfernt von der Realitit der ethnisch gemischten Nachfolgestaa-
ten Mittel-und Osteuropas. Die jeweiligen Mehrheiten in diesen Staa-
ten zeigten in der Folge oft wenig Achtung gegeniiber den Minderhei-
ten oder betrachteten diese sogar als Bedrohung fiir die Integritit des
Nationalstaates. Dies fiihrte zu Diskriminierung, Zwangsassimilation,
Umsiedlung oder Vertreibung der jeweiligen Minderheiten. !

Dabei ist es wichtig zwischen ethnischen und nationalen Minder-
heiten zu unterscheiden. Die Situation dieser zwei Arten von Minder-
heiten unterschied sich, damals wie heute, in Bezug auf ihre politischen
Moglichkeiten. Als ethnische Minderheiten bezeichnet man Bevélke-
rungsgruppen ohne ein nationales »Mutterland«, wie zum Beispiel Ju-
den, Roma und Sinti. Sie waren besonders gefihrdet, da sie — anders als
nationale Minderheiten, wie zum Beispiel die Deutschen in Polen —
kein »Mutterland« besaf3en, in das sie allenfalls einwandern oder von
dem sie politische Unterstiitzung erwarten konnten.™

Die Alliierten waren sich der Minderheitenproblematik in den
neuen oder wiederentstandenen Staaten und deren Bedeutung fiir die
Erhaltung des Friedens bewusst. Ein diskriminierender Umgang der
neuen Staaten mit ihren Minderheiten, so befiirchteten sie, konnte
die gesamte Region destabilisieren. Daher griindeten sie 1919 die so-
genannte »Kommission fiir neue Staaten und Minderheitenschutz«,
einen aus Vertretern der alliierten und assoziierten Hauptmaichte zu-
sammengesetzten Ausschuss, der volkerrechtliche Vereinbarungen
zum Zwecke des Minderheitenschutzes in Mittel- und Osteuropa aus-

° Mark Mazower: Dark Continent. Europe’s Twentieth Century. London 1999, S. 581.
10 Zimmer: Nationalism, S. 61ff. Die Minderheitenproblematik wurde dadurch noch
erschwert, dass bei den Grenzziehungen fiir die neuentstandenen Staaten die Alliierten
Michte oft den Forderungen der verbiindeten Staaten entgegenkamen. Das Resultat
dieser Politik war, dass ein grofSer Teil der entstehenden Minderheitenangehérigen von
jenen Nationen stammten, die den Krieg verloren hatten, wie Deutsche, Osterreicher
oder Ungarn, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22f.

11 Zimmer: Nationalism, S. 51.

195

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

arbeitete.’> Diese wurden in separaten Minderheitenvertrdgen den
neuen oder vergroéfserten osteuropiischen Staaten auferlegt als Bedin-
gung fiir die von ihnen beanspruchte nationale Unabhingigkeit und die
staatsrechtliche Anerkennung durch die alliierten und assoziierten
Hauptmaichte. Trotz der Existenz von Minderheiten in ihren eigenen
Staaten, unterwarfen sich die Siegermiachte den Minderheitenvertri-
gen selber nicht, eine Situation die mit dazu fiihrte, den Widerstand
und die Ressentiments der Verlierstaaten zu stirken, die sich in ihrer
Souverinitit beschnitten und in ihrem nationalen Stolz verletzt fiihl-
ten.®

Die neue geopolitische und ideologische Entwicklung wirkte sich
auf die Juden noch stirker aus als auf andere ethnische und nationale
Minderheiten. Die iiberwiegende Mehrheit der jiidischen Bevilkerung
lebte in den Nachfolgestaaten Ostmittel- und Siidosteuropas. Anders
als ihre durch die Erlangung der rechtlichen Gleichstellung meist assi-
milierten Glaubensbriider in Zentral- und Westeuropa, war ihre Situa-
tion vielerorts gekennzeichnet durch das Festhalten an einer gemein-
samen Kultur und der jiidischen Religion.™ Antisemitische Haltungen
in der Politik der osteuropiischen Staaten, wie zum Beispiel in Polen
oder Ruminien, manifestierten sich in staatlicher Diskriminierung
(wie Zulassungsbeschriankungen fiir Juden zu den Universititen sowie
dem Offentlichen Dienst) und Pogromen. Diese Entwicklung ver-
anlasste jiidische Juristen unter der Fithrung des amerikanischen Ver-
fassungsrechtlers Louis Marshall zu reagieren.’® In der Folge traten

12 Mark Mazower: »The strange Triumph of Human Rights, 1933-1950«, in: The His-
torical Journal. 47, 2 (2004), S. 382.

3 Vgl. Carole Fink: Defending the Rights of Others. Cambridge 2004, S.360; Paul
Guggenheim: Der Vilkerbund. Leipzig 1932, S. 265, 270f. Wilson hatte die Problematik
der Einseitigkeit bei der AbschlieSBung der Minderheitenschutzvertrige friihzeitig er-
kannt und forderte daher einen universellen Minderheitenschutz aller Vélkerbunds-
staaten. Doch scheiterte er mit diesem Anliegen am Widerstand der Siegermichte, die
in keiner Weise bereit waren, sich Beschriankungen ihrer nationalen Souverinitit zu
unterziehen, vgl. Fink: Rights, 153 ff.

4 Gemaif Schitzungen zihlte 1900 die jiidische Gesamtbevolkerung etwas weniger als
8700000 Personen. Davon lebten etwa 1330000 in Zentral- und Westeuropa sowie
ungefihr 7360000 in Osteuropa, vgl. Oscar 1. Janowsky: The Jews and Minority Rights
(1898-1919). New York 1933, S. 16 n. 1. In jedem der Nachfolgestaaten Ostmittel- und
Siidosteuropas lebte eine jiidische Minderheit. Scheuermann: Minderheitenschutz,
S. 46.

15 Antijiidische Pogrome fanden insbesondere in der weiflrussischen Kleinstadt Pinsk
statt, wo am 5. April 1919 34 Juden getotet wurden, vgl. Fink: Rights, S. 171-208. In

196

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Juden als engagierteste Befiirworter eines internationalen Minderhei-
tenschutzes auf der Pariser Friedenskonferenz 1919 und in dem 1920
gegriindeten Volkerbund auf. Sahen sie doch in Letzterem eine Mog-
lichkeit, Schutz von aufen zu erhalten. Die Juden als grofite und ein-
flussreichste ethnische Minderheit sollte denn auch als eine der weni-
gen unter den ethnischen Volksgruppen Gebrauch von den neuen
Minderheitenschutzvereinbarungen machen.

Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage

Im Mirz 1919 griindeten jiidische Juristen das Comité des Délégati-
ons Juives aupres de la Conférence de la Paix. Zusammengesetzt aus
jiidischen Vertretern vor allem aus Amerika, England, Frankreich und
Osteuropa versuchte dieses Komitee, ein gemeinsames Programm mit
Forderungen zum Schutz der Juden bei der Ausarbeitung der Minder-
heitenschutzvertrage zu erarbeiten.” Allerdings muss hier vorweg die
in der Historiographie noch immer vertretene Ansicht relativiert wer-
den, dass die Minderheitenschutzvertrige, die in der Folge zwischen
den alliierten und assoziierten Hauptmichten und den neuen, erwei-
terten bzw. besiegten osteuropiischen Staaten ausgehandelt wurden,
hauptsichlich den Anstrengungen dieser jiidischen Juristen zu ver-
danken sei. Carol Fink hat in ihrer detaillierten Studie auf die oft
ohnmichtige Rolle hingewiesen, die den jiidischen Befiirworter des
Minderheitenschutzes angesichts der Macht- und Interessenpolitik
der Vélkerbundstaaten zukam, und gezeigt, dass die jiidischen Bemii-
hungen nur einer von vielen politischen und diplomatischen Faktoren
waren, die schlieflich zum Zustandekommen der Minderheitenver-
trage fiihrten.”® Auch dass die jiidische Delegation in Bezug auf die

der Ukraine wurden 1919 und 1920 mehr als 100000 Juden in Pogromen ermordet, vgl.
Philipp Graf: Die Bernheim-Petition 1933. Géttingen 2008, S. 73 1.

16 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 21.

17 Vertreter kamen aus Amerika, Kanada, Grof3britannien, Frankreich, Ukraine, Italien,
Tschechoslowakei, Polen, Ostgalizien, Paldstina, Russland und Ruminien, vgl. Fink:
Rights, S. 196 n. 143.

18 Fink: Rights, S. 191-208. Es wird vermutet, dass in den Friedensvertrigen ein Schutz
dieser Minderheiten zugesichert wurde, um einen potentiellen Revanchismus ihrer
»Mutterlinder« zu verhindern. Auch wird angenommen, dass der Minderheitenschutz
als Kompensation fiir das Selbstbestimmungsrecht, das nicht allen Volksgruppen ge-
wihrt werden konnte, dienen sollte, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S.22f.

197

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Definition von »Minderheitenrechten« ideologisch gespalten war,
schwichte ihre diplomatische Wirkungskraft bei der Friedenskon-
ferenz sowie in den Jahren danach. Die unterschiedlichen Haltungen
der judischen Verfechter der Minderheitenrechte zeigen uns dabei
exemplarisch die Spannungen und Schwierigkeiten in der Minderhei-
tenschutzdebatte.

Welche Positionen wurden von den jiidischen Minderheitenpro-
tagonisten vertreten? Auf der einen Seite standen die jiidischen Natio-
nalisten, die meist aus der zionistischen Bewegung kamen und die An-
sicht vertraten, dass Juden nicht nur eine religiése Gruppe, sondern
eine der vielen Nationen der vormaligen multinationalen Grofireiche
seien, aus der ebenfalls ein eigener Staat hervorzugehen habe. Dem-
entsprechend verfolgten die Zionisten das Ziel eines eigenen Staates
mit einer jiidischen Mehrheit. In Hinblick auf die jiidische Diaspora
jedoch beanspruchten die jiidischen Nationalisten, den jiidischen Min-
derheiten in den verschiedenen Mehrheitsstaaten miisste neben dem
Grundrecht auf Gleichberechtigung eine weitreichende soziale und
kulturelle Autonomie zugestanden werden. Diese sollte das Recht be-
inhalten, eigene religiose, soziale, Bildungs- und Wohltitigkeitsein-
richtungen zu errichten. Zudem forderten sie das Recht auf politische
Reprisentation auf nationaler und sogar auf internationaler Ebene.
Diese partikularistische Position kontrastierte mit den Ansichten der
jiidischen Anti-Nationalisten, meist antizionistische assimilierte Juden
aus westlichen Landern. Sie befiirworteten generell vor allem das indi-
viduelle Recht auf freie Religionsausiibung sowie Gleichberechtigung
und Schutz fiir alle Biirger.”” Den Zionisten ging es primir um den
Schutz und die Erhaltung jiidischen Lebens in Osteuropa. Thre jiidi-
schen Gegner hingegen rangen um einen Schutz ihres hart errungenen

Auch David Engel weist auf den limitierten Einfluss der jiidischen Juristen auf die Min-
derheitenvertridge hin, vgl. David Engel: »Perceptions of Power — Poland and World
Jewry, in: Simon-Dubnow-Institut Jahrbuch. 1 (2002), S. 17-28. Unter den ilteren
Arbeiten, die die Bedeutung des Comité in dieser Frage betonen, vgl. Erwin Viefthaus:
Die Minderheitenfrage und die Entstehung der Minderheitenschutzvertrige auf der
Pariser Friedenskonferenz 1919. Wiirzburg 1960; Oscar L. Janowsky: The Jews and Mi-
nority Rights. New York 1933. Fiir neuere Arbeiten die diese Sicht teilweise vertreten
vgl. Jacques Picard: »Zwischen Minorititenschutz und Menschenrecht — Paul Guggen-
heims Rechtsverstindnis im Wandel, 1918-1950«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahr-
buch. 4 (2005), S. 122.

19 Fink: Rights, S. 194; Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 140ff.; Janowsky: Jews, S. 263—
282.

198

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Status der Emanzipation in den westlichen Demokratien. Es ging also
um die Spannung einer »westlichen« Idee von citizenship, die indivi-
duelle Rechte und Pflichten, und damit implizit einen assmiliatori-
schen Ansatz betonte, einerseits, sowie einer »osteuropiischen« Reali-
tit von separaten religiosen und ethnischen Gruppen andererseits.
Letztere kimpften um ihr soziales und kulturelles Uberleben und
strebten daher nach Gruppenautonomie.?

Es zeigte sich, dass die jiidischen Vertreter hiufig diejenigen
rechtlichen Konzepte und Prinzipien vertraten, welche in den Staaten,
in denen sie lebten und deren Staatsbiirgerschaft sie besaflen, vorherr-
schend waren. So waren zum Beispiel die franzdsischen Juden am strik-
testen gegen jegliche Form von Gruppensonderrechten. Dies erstaunt
wenig, wenn man bedenkt, dass sich Frankreich als Pionier des assimi-
latorischen Nationsmodells etabliert hatte.?! Auch die britischen Juden
machten mehrheitlich das Ideal des Assimilationismus zur Basis ihrer
Forderungen eines Minderheitenschutzes in Osteuropa. Sie erkannten
zwar, dass ihr westeuropiisches Nationalstaatsbewusstsein, basierend
auf ihrer langst erfolgten Emanzipation und ihrer Assimilation, nicht
ohne weiteres auf die osteuropiischen Realititen und deren Nationali-
tatenprobleme {ibertragen werden konnte, die einen Assimilierungs-
prozess westlicher couleur nicht erlaubten. Trotzdem beharrten sie auf
ihrem Ideal eines einheitlichen Nationalstaates. Mit dieser Auffassung
eines primar individualrechtlich ausgerichteten Minderheitenschutzes
befanden sich die britischen Juden in Ubereinstimmung mit der offi-
zidsen alliierten politischen Haltung.?> Die Alliierten wie auch die un-
mittelbar betroffenen Staaten befiirchteten namlich, dass Kollektiv-
rechte fiir Minderheiten diesen ermogliche, »Staaten im Staate« zu
bilden. Eine solche Entwicklung, so ihre Sorge, konnte die Souveranitit
und die nationale Einheit gefdhrden.?

Es waren vor allem die amerikanisch-jiidischen Protagonisten, die
fiir die jiidischen Minderheiten in Osteuropa einen kollektiven Min-
derheitenschutz forderten. Viele von ihnen waren urspriinglich selbst
aus Osteuropa nach Amerika emigriert. Sie waren sich daher der Rea-
litdt der jiidischen Massen in Osteuropa, die ihre Kultur in groffem

2 Fink: Rights, S. 201, 363.

21 Fink: Rights, S. 194 n. 132; fiir das franzdsische Modell von Nationalismus vgl. Zim-
mer: Nationalism, S. 52 1.

2 Viethaus: Minderheitenfrage, S. 84 1.

¥ Viethaus: Minderheitenfrage, S. 152f.

199

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Mafle bewahrt hatten, bewusst. Auch hatten sie wohl die antijiidischen
Pogrome noch gut in Erinnerung.?* Hinzutreten konnte, dass die ame-
rikanischen Juden ihrem Prisidenten, Woodrow Wilson, folgen woll-
ten. Dieser hatte sich, trotz seiner generell auf individuelle Biirgerrech-
te ausgerichteten Haltung, fiir einzelne Autonomierechte fiir die
jiidischen Minderheiten in Osteuropa (wie zum Beispiel den Schutz
des Sabbats) eingesetzt. Moglicherweise suchte Wilson mit dieser Po-
litik eine Verbesserung der Lage vor Ort und damit eine Eindimmung
der groflen ostjiidischen Einwanderungswellen nach Amerika zu er-
reichen.? Die Vertreter des ostlichen Judentums schlossen sich den
amerikanischen Protagonisten an, sahen sie doch ihre Interessen durch
diese am besten vertreten.

Was beinhalteten die von den Siegermichten ausgearbeiteten
Minderheitenschutzvertrige? Die Minderheitenvertrige gewihrleis-
teten primér individualrechtliche Grundrechte. Dazu gehérten der
Schutz von Leben sowie personliche und religiose Freiheit aller Ein-
wohner des jeweiligen Staates, unbesehen ihrer Herkunft, Nationali-
tit, Sprache, Rasse oder Religion. Dies war in seiner Essenz ein Schutz
vor negativer Diskriminierung, wie wir ihn auch heute kennen. Hinzu
kam der Grundsatz der Gleichbehandlung bei der Zulassung zu 6ffent-
lichen Amtern, Titigkeiten und zur Ausiibung von Berufen sowie
Gewerben.? Dieser individualrechtliche Minderheitenschutz schwach-
te die Position von Minderheitengruppen. Denn er bedeutete, dass
Minderheitenangehorige ihrem Staate und den iibergeordneten Be-
schwerdeinstanzen des Vélkerbundes immer nur als Einzelne gegen-
iiber treten konnten. Fiir den Einzelnen war es jedoch erheblich

2 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 23, 23 n. 77. Die amerikanisch-jiidischen Pro-
tagonisten hatten sich, entgegen ihrem Engagement fiir Gruppenrechte fiir die Minder-
heiten Osteuropas, in den USA fiir individuelle Biirgerrechte eingesetzt, vgl. Picard:
Minorititenschutz, S. 124.

» Vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 n. 106. Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts waren grofSe ostjiidische Einwanderungswellen erfolgt. Schitzungen
gehen von 2,5 Millionen Juden aus, die in den Westen emigrierten um Schutz vor phy-
sischer Gewalt, aber auch bessere soziale, politische und konomische Méglichkeiten zu
suchen. Ein Grof3teil davon emigrierte in die USA. Vor diesem Hintergrund lasst sich
auch Wilsons Unterstiitzung fiir den Zionismus darin sehen, dass fiir die fliichtenden
osteuropiischen Juden ein alternativer Ort zu Amerika bereitgestellt werden sollte, vgl.
Fink: Rights, S. 87 n. 115.

26 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 26—30.

200

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

schwieriger, seine Rechte wahrzunehmen und gegebenenfalls ein-
zuklagen, als es dies fiir eine Gruppe gewesen wire.?’

Ansiitze zu Gruppenrechten in den verschiedenen Minderheiten-
schutzvertriagen waren jedoch vorhanden. So gab es das Recht, auf ei-
gene Kosten eigene Schulen, Wohlfahrtsverbinde, religiose und soziale
Einrichtungen in der eigenen Sprache zu unterhalten. Staatliche Schu-
len durften sogar in der Minderheitensprache gefiihrt werden, wenn
mindestens 25 Prozent der Bevolkerung eines Gebietes diese als Mut-
tersprache beherrschte. In seltenen Fillen wurden auch weitergehende
Autonomierechte gewihrt. So wurde im polnischen Vertrag der Sabbat
fir die jiidische Minderheit geschiitzt und jiidische Schulen erhielten
Sonderrechte fiir ihre Lehranstalten. Auch im ruminischen und grie-
chischen Vertrag erhielten die jiidischen Minderheiten Sonderrechte,
die iiber die generellen Minderheitenschutzrechte hinausgingen. Eben-
so erhielten andere Minderheiten Gruppensonderrechte, wie zum Bei-
spiel die Muslime in Griechenland und Albanien.?

Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz

Paul Guggenheim hat sich in den frithen 1940er Jahre, wie viele andere
Volkerrechtler, ausfithrlich mit dem Minderheitenschutz der Zwi-
schenkriegszeit und dessen volkerrechtlicher Neugestaltung fiir die
Nachkriegsordnung beschiftigt. Der Zusammenbruch internationaler
Rechtsnormen in den 1930er Jahren hatte auf erschreckende Weise die

27 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 30.

% Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 ff. Minderheitenschutzvertrige wurden ab-
geschlossen zwischen den alliierten und assoziierten Hauptmichten und Polen (der als
erster Minderheitenschutzvertrag zum Modell fiir die anderen Minderheitenvertrige
wurde), dem Kénigreich der Serben, Kroaten und Slowenen (aufler Altserbien), der
Tschechoslowakei, Ruminien und Griechenland. 1921 traten Albanien, Litauen, Lett-
land und Estland in den Vélkerbund ein und mussten als Bedingungen fiir den Beitritt
Minderheitenschutzerklirungen annehmen. Mit Osterreich, Ungarn, Bulgarien, und
Tiirkei wurden in den Friedensvertrigen Minderheitenschutzbestimmungen vereinbart,
vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 24f. Mit der Auferlegung der Minderheiten-
schutzvertriige wurde ein politisch heikler Widerspruch etabliert: Einerseits sollten die
neuen und oder wiederentstandenen Staaten Anspruch auf die volle nationale Unabhin-
gigkeit erhalten, andererseits mussten sie sich den Minderheitenvereinbarungen — und
damit Kontrolle von auflen — unterziehen als Vorbedingung fiir ihre staatsrechtliche
Anerkennung. Fink: Rights, S. 360{.; Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 25.

201

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Wirkungslosigkeit des Volkerrechts und seiner Institutionen offenbart.
Der Vilkerbund und sein Minderheitenschutzsystem waren damit in
den Augen vieler Vélkerrechtler diskreditiert. Thr viktorianischer
Glaube an das Gute im Menschen und an die Moglichkeit der Herstel-
lung einer ultimativen Harmonie der Interessen zwischen den Staaten,
die das Vélkerrecht zum Instrument fiir den Weltfrieden machen soll-
te, war zutiefst erschiittert.? Jacob Robinson, ein litauischer Rechts-
anwalt und in der Zwischenkriegszeit selber noch ein vehementer Ver-
teidiger des Volkerrechts, brachte diese Verunsicherung mit seiner
1943 unter dem Titel »Were the Minority Treaties a Failure«? publi-
zierten Analyse des Minderheitenschutzes auf den Punkt.?

Auch Guggenheim setzte sich eingehend mit dieser Frage aus-
einander. Insbesondere die Abhingigkeit der Pariser Minderheiten-
schutzvertrige von liberal-demokratischen Bedingungen schien Gug-
genheim problematisch. So schrieb er 1944 in der renommierten
Vélkerrechtszeitschrift »Friedens-Warte«:

Das ... volkerrechtliche Schutzsystem war aber in der Praxis vielfach wir-
kungslos, wenn der dem Minderheitenschutz verhaftete Staat jene inner-
politische Verfassungsstruktur nicht besass oder aufgab, die den geistigen
Ausgangspunkt des Pariser Minorititenrechts darstellte, namlich die liberal-
demokratische Staatsform.*!

Guggenheim kritisierte zudem die vorwiegend individualrechtliche
Ausrichtung der Vertrige:

[...] hier [in den Rechtssitzen der Minorititenvertrige] stehen individuelle
Grundrechte — zum Teil der Toleranzidee entstammend — zur Diskussion.
Auch hier wird nicht die Minderheitengruppe als solche geschiitzt, sondern
das der Minderheit zugehérige Individuum.

Im Gegensatz zu den individualrechtlichen Rechtssitzen, die ein Dis-
kriminierungsverbot darstellten, so Guggenheim, bestehe der Zweck
eines Minoritatengruppenrechts jedoch gerade darin,

» Vgl. Martti Koskenniemi: »Hersch Lauterpacht (1897-1960)«, in: Jack Beatson und
Reinhard Zimmermann (Hgg.): Jurists Uprooted. Oxford 2007, S. 617 {f.

% Verlagsort: New York.

31 Paul Guggenheim: »Der Minderheitenschutz der Zukunft«, in: Friedenswarte. 44
(1944), 5. 208-209.

32 Ebd.

202

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

eine Diskrimination zwischen Mehrheitsbevilkerung und Minderheitsbevil-
kerung zu erzeugen, die letztere als Gruppe zu kennzeichnen und ihre spezi-
fischen Interessen durch eine Sonder- und eventuell Besserbehandlung si-
cherzustellen.®

Nur so, glaubte Guggenheim, konnten die Minderheiten vor einer
zwangsweisen Assimilation an die jeweiligen Mehrheiten geschiitzt
und ihre Erhaltung als kulturelle Gruppe gewiéhrleistet werden:

Es gehort zu den meines Erachtens notwendigsten Einsichten in das euro-
pdische Minderheitenproblem, dass es mit ausschliellichen Willkiirver-
boten, diskriminationsbekimpfenden Grundrechtsregeln, selbst wenn sie
einer wirksamen Gerichtsbarkeit unterstellt sind, nicht gelost werden kann.
Die Minderheiten bediirfen einer Protektion, die ihre Erhaltung als soziale
Gruppe sicherstellt [...] besteht doch die Hauptaufgabe des spezifischen
Minderheitengruppenrechts darin, die zwangsweise Assimilation der natio-
nalen und religiosen Minderheiten an die Mehrheitsbevilkerung zu verhin-
dern.**

Allerdings war sich Guggenheim bewusst, dass bestimmte Minderhei-
ten, vor allem solche, die im Dienste von revisionistischen Staaten wie
Ungarn und Deutschland agierten, eine Mitschuld am Versagen der
Minderheitenvertrige trugen. Deshalb, so glaubte er, sei auch die Be-
fiirchtung mancher Mehrheitsstaaten, dass ein kollektives Minoriti-
tenrecht die politische Einheit des Staates gefdhrden konne, begriindet.
Eine weitgehende Autonomie einer Volksgruppe konne tatsichlich zu
Spannungen und Schwierigkeiten fiir den betroffenen Mehrheitsstaat
fithren, insbesondere wenn irredentistische Intentionen der Minder-
heit vorhanden wiren, wie dies bei der Henlein-Bewegung in den su-
detendeutschen Teilen der Tschechoslowakei 1938 der Fall gewesen sei.
Daher pladierte Guggenheim fiir eine sorgfiltige Ausbalancierung
zwischen dem berechtigten Interesse der Minderheit, ihre soziale Ei-
genart zu bewahren, und dem ebenso berechtigten Interesse des Staa-
tes, dem sie angehoren, sich diesem nicht zu entfremden und seine
friedliche Entwicklung nicht zu gefihrden.

Doch hatte sich inzwischen die internationale Haltung in Bezug

% Ebd., S. 209

3 Ebd., S. 214.

% Ebd., 215. Auf Guggenheims rechtstechnische Kritik am Volkerbund und seinem
Minderheitenschutzssystem kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu den oben
bereits zitierten Artikel Guggenheims »Der Minderheitenschutz in der Zukunft«.

203

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

auf Minderheitenrechte fundamental gedndert. Ein kollektiver Minder-
heitenschutz widersprach »der fortschrittlichen politischen Auffassung
der Gegenwart, zwischen einer Religion fiir Majoritidten und einer Re-
ligion von Minorititen zu unterscheiden«, wie Nahum Goldmann, der
Prisident des Jiidischen Weltkongresses (der 1936 in Genf aus dem Co-
mité des Délégations Juives hervorgegangen war) feststellte.’ Anstatt
dessen riickten wihrend des Zweiten Krieges individuelle Menschen-
rechte ins Zentrum der Diskussionen iiber die volkerrechtliche Nach-
kriegsordnung. Dieser Wandel von kollektiven Gruppenrechten zu In-
dividualrechten ging auf verschiedene Faktoren zuriick. Die plétzliche
und unerwartete Prominenz und schliefSlich, 1948, mit der Erklirung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen, das Triumphieren des
individualrechtlichen Ansatzes tiber den kollektivrechtlichen Minder-
heitenschutz, hatten ihren Grund nicht zuletzt in der Bekdmpfung der
NS-Herrschaft und einer Zuriickweisung des nationalsozialistischen
rassistischen Volkerrechts. Die Etablierung von individuellen Men-
schenrechten sollte dabei helfen, die Prinzipien der liberalen Demokra-
tie gegentiber faschistischen Staaten zu stiarken.>’

Mark Mazower weist jedoch darauf hin, dass nicht nur humanis-
tische Motive, sondern auch eine handfeste Macht- und Interessenpoli-
tik hinter dieser Entwicklung stand. Weder die Grofimichte, noch die
osteuropiischen Staaten hatten ein Interesse an kollektiven Minder-
heitenrechten. Im Falle Amerikas hitte dies namlich bedeutet, dass sei-
ne eigenen Rassenprobleme im Siiden des Landes ins Rampenlicht
geriickt worden wiren. Ebenso wollte weder Grofbritannien eine in-
ternationale Einmischung in seine Kolonialpolitik, noch hitte Stalin,
der Osteuropa besetzt hatte, eine Intervention in seine Minderheiten-
politik geduldet. Auch die osteuropdischen Staaten, die wihrend der
Zwischenkriegszeit die Minderheitenschutzvertrige notgedrungen ak-
zeptiert hatten, weigerten sich nun, dies ein zweites Mal zu tun. Hinzu
kam, dass die GrofSmachte Amerika, Grof3britannien und die Sowjet-
union der Tschechoslowakei und Polen ihr Einverstiandnis zur Vertrei-
bung ihrer deutschen Minderheiten nach dem Krieg angedeutet hatten,
eine Politik, die mit kollektiven Minderheitenrechten ginzlich unver-
einbar gewesen wire. Sogar die Juden kamen nach den Erfahrungen der
Zwischenkriegs-und der Kriegszeit, in der sie Diskriminierung und

% Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte, S. 4.
37 Pjcard: »Minorititenschutz«, S. 115f.

204

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

schlieflich Vernichtung schutzlos ausgeliefert waren, zur Uberzeu-
gung, dass schon alleine ihre Aussonderung als Gruppe negative Fol-
gen fiir sie haben konne. Gleichzeitig jedoch waren sich die Vertreter
der internationalen Michte im Klaren dariiber, dass ein Minderheiten-
schutz in der zukiinftigen Charta der Vereinten Nationen nicht einfach
ignoriert werden konnte. Individuelle Menschenrechte, so wurde bald
klar, kénnten diesen ersetzen. Erstere lieflen sich nicht nur gut mit der
Verfassung Amerikas, sondern auch mit seiner politischen Wende weg
vom Isolationismus hin zu einem internationalen und universellen
Sendungsbewusstsein vereinbaren. Menschenrechte wurden schliefs-
lich auch von Grof$britannien, das seine Allianz mit Amerika deswegen
nicht gefihrdet sehen wollte, als »notwendiges Ubel« anerkannt. Eben-
so fanden sie den Zuspruch der osteuropiischen Staaten. Und so konn-
te, wie Mazower feststellt »unter dem Deckmantel der Rechte des In-
dividuums [...] der Korper der Minderheitenpolitik des Vélkerbundes
auf sichere Weise begraben werden«.?®

Guggenheim stand nun als Verteidiger kollektiver Minderheiten-
rechte auf verlorenem Posten. Zwar erkannte er die Vorteile der zeit-
genossischen Bemiihungen an, den Minderheitengruppenschutz durch
Menschenrechte zu ersetzen, wie dies auch von jiidischen Exponenten
vorgeschlagen wurde. So bezwecke Nahum Goldmanns Konzept einer
»Magna-Charta« »den Individuen unabhingig von ihrer Zugehorig-
keit zu einer Mehrheit oder zu einer Minderheit auf universeller
Grundlage einen rechtlichen Minimalstandard zu verleihen[,] um sie
vor willkiirlicher Behandlung durch die Regierungen zu schiitzen«.>
Dadurch wiirden die Juden nicht mehr durch volkerrechtliche Rechts-
sitze als Gruppe von ihrem »Wirtsvolk« (Guggenheim) politisch aus-
gesondert und weiter von diesem entfremdet werden. Denn die Erfah-
rungen der Zwischenkriegszeit hitten gezeigt, so Guggenheim, dass
Juden nur sehr zogerlich von der Geltendmachung ihrer Rechte beim
Vélkerbund gegen ihre eigene Regierung Gebrauch gemacht hatten.
Handelten sie sich damit doch den Vorwurf fehlenden Patriotismus’
und des »Judenprivileges« ein und hitten negative Folgen zu befiirch-
ten.* Trotzdem warnte Guggenheim eindringlich davor, zu glauben,

3% Mazower: »Triumphg, S. 386-398.

¥ Guggenheim: »Minderheitenschutz«, S. 214; Vgl. auch Picard: »Minorititenschutz«,
S. 126ff.

4 Vgl. oben, S. 4. Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 3 ff.

205

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

dass allein auf individualrechtlicher Basis »eine wesentliche Besserstel-
lung der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lage der bedringten
jiidischen Massen zustande kidme«.# Auch dass durch solche »epheme-
ren« und »schablonenhaften« universellen Menschen- und Gruppen-
rechte die Regelung der schwierigen und spezifischen Probleme des
Diaspora-Judentums (wie Migrationsfragen, Berufsumschichtung, Ar-
beitsstatut und Erwerb von Staatszugehorigkeitsrechten) in irgend-
einer Form befriedigend geldst werden konne, glaubte Guggenheim in
keiner Weise. Vielmehr insistierte er darauf, die Vorteile des Minder-
heitenschutzes der Zwischenkriegszeit, so mangelhaft und in seiner
Wirksamkeit begrenzt dieser auch gewesen sei, anzuerkennen, und
ihn nicht »einfach fiir die Zukunft abzulehnen«. So habe sich zum Bei-
spiel gezeigt, dass es durchaus moglich sei, beim Minderheitschutz eine
individuelle Regelung der verschiedenen und partikularen Bediirfnisse
eines jeden Staates zu beriicksichtigen und dass sich hochst differen-
zierte Losungsmoglichkeiten finden lassen wiirden. Ein Vorteil, den
eine universelle und fiir alle gleiche Regelung der Menschen- und
Minderheitenrechte nicht bieten konne. Deshalb appellierte Guggen-
heim an die Fiihrer des Diaspora-Judentums,

sich bei ihren Bemiihungen um die Regelung der jiidischen Weltprobleme
der Mannigfaltigkeit der kontinental und regional verschiedenartig gelager-
ten Verhiltnisse bewusst zu bleiben. Bei aller Anerkennung der Einheit der
jiidischen Gemeinschaft in der Welt ist niemals aufSer acht zu lassen, dass das
Schicksal uns an die verschiedensten Orte gestellt hat und unsere Beziehun-
gen zur Umwelt der mannigfaltigsten Ordnung bediirfen. Eine universelle
Erklirung der Menschen- und Gruppenrechte vermag zweifellos uns und
vielen bedringten anderen Gemeinschaften eine gewisse Hilfe bedeuten. Un-
sere Note erfordern aber noch andere Mittel. Es wire daher politisch verfehlt
und geradezu verhingnisvoll, unsere Bestrebungen ausschlieBlich auf das
Ziel der Erlangung einer Magna Charta der Menschenrechte hinzuleiten,
und eine derartige Deklaration einem regional differenzierten, inhaltlich
mannigfaltigen Minderheitenschutz ohne weiteres vorzuziehen.*

Obwohl Guggenheim das Problem des volkerrechtlichen Minderhei-
tenschutzes als »eine der schwierigsten und kompliziertesten Fragen
der internationalen Beziehungen« einschitzte,* lehnte er auch die ra-
dikale Losung fiir die européische Minderheitenfrage, den freiwilligen

4 Ebd., S. 10.

2 Ebd., S. 11.
# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 201.

206

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

oder zwangsweisen Bevolkerungsaustausch und Umsiedlungsprojekte,
die in der Zwischenkriegszeit propagiert und verwirklicht wurden, als
einer der wenigen seiner Zeit ab.* Seine Kritik am Bevilkerungsaus-
tausch, einer Mafinahme, die »eine Losung der Minderheitenfrage nur
durch ihre radikale Beseitigung« anstrebe, griinde nicht nur auf der
auch von anderen festgestellten »Unsumme von individuellem Un-
gliick«. Diese sei, so Guggenheim, eine temporire und voriibergehende
Folge jeder Bevolkerungsumsiedlung. Besorgniserregender war fiir ihn
die Frage des kollektiven Gedichtnisses mit Bezug auf die verlorene
Heimat:

Viel tragischer ist die unvermeidliche Tatsache, dass die kollektive Umsied-
lungsaktion einen Zustand erzeugt, welcher in den kommenden Generatio-
nen stets die Erinnerung an die friihere »Heimat« wachhilt und damit eine
sozial-psychologische Problematik schafft, von deren Ausmafl wir uns gar
keine Rechenschaft abzugeben vermdgen und die ihrerseits politische Kon-
flikte herbeifiihren diirfte, die beispiellos dastehen.

Guggenheim wies dabei auf eine Kernthematik des Minderheiten-
rechts hin, nimlich auf die Frage, nach welchen Kriterien Minderhei-
tenangehorige tiberhaupt zu definieren seien: Sollte man sich dabei auf
objektive Kriterien wie zum Beispiel die Umgangssprache, die Her-
kunft oder die Zugehorigkeit zu einer Religion stiitzen, oder auf die
subjektive Willensduserung des Individuums? Guggenheim schloss
sich in dieser Frage der Schule der Objektivisten an: »[...] die Minder-
heit stellt eine in sich geschlossene Gruppe dar. Sie ist eine soziale und
kollektive Lebenserscheinung, die objektiv feststellbar erscheint.«*
Wie diese Kriterien im Detail aussihen, fithrte Guggenheim jedoch
nicht aus.

Welches Gruppenbild steht hinter der Position Guggenheims?
Welche Faktoren konstituieren fiir ihn eine Minderheit? Mit seinem
Insistieren darauf, dass es sich bei einer Minderheit um mehr als die
Summe einzelner Subjekte handle, hob sich Guggenheim von der Tra-

# So waren zum Beispiel Polen und Juden aus den annektierten Gebieten des westlichen
Polen in der Zwischenkriegszeit vertrieben worden und hunderttausende ethnische
Deutsche hatten die baltischen Staaten, Italien und die Sowjetrepubliken verlassen miis-
sen, um schlielich in den besetzten Osten umgesiedelt zu werden. Vgl. Detlef Brandes,
Holm Sundhaussen, Stefan Troebst (Hgg.): Lexikon der Vertreibungen. Wien, Kéln, et
al., 2010.

# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 212.

4 Ebd., S. 211.

207

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

dition der Aufklirung ab.*” Entgegen der Position seines Freundes, des
fritheren Bundesrates Felix-Louis Calonders und der eminenten deut-
schen Vélkerrechtler Hans Wehberg und Walther Schiicking, war fiir
Guggenheim die Existenz einer Minderheit keineswegs durch die freie
und selbstbestimmte Willensausserung des einzelnen Mitglieds deter-
miniert.* Mit dieser Vorstellung, so war er sich vollends im Klaren,
liefSe sich ein Minderheitenschutz nicht begriinden. Denn was soll ge-
schiitzt werden, wenn die Zugehérigkeit zu einer Gruppe durch sub-
jektive Wahl bestimmt wird, als ein Phanomen also, das sich schwer an
objektiven Kriterien festmachen ldsst? Wie sollte dies funktionieren
fiir die Juden, die sich im Europa der Zwischenkriegs- und Kriegszeit
mit aggressivem Nationalismus konfrontiert sahen?

Als Liberaler und als Jude, der sich der jiidischen Gemeinschaft
verpflichtet fiihlte — und gegen deren Entrechtung im NS-Herrschafts-
gebiet er sich vergeblich eingesetzt hatte — sah sich Guggenheim mit
einer Realitit konfrontiert, die mit den hehren universalistischen Nor-
men der Aufklirung wenig zu tun hatte.* Auflerdem war er grund-
sitzlich davon iiberzeugt, dass es sich bei Minderheiten nicht lediglich
um Konstrukte handelte, die sich durch ein tigliches Plebiszit konsti-
tuieren oder auflgsen lieflen. Guggenheim verstand Minderheiten viel-
mehr als historisch gewachsene Gemeinschaften, gegriindet auf einer
gemeinsamen Kultur oder Religion. Geschichte und Kultur bildeten
gemdls Guggenheim die objektive Basis fiir die Ausbildung einer ge-
meinsamen Identitit: Diese war dynamisch, aber keineswegs beliebig.
Guggenheim erkannte, dass bei Minderheiten eine soziale und kul-
turelle Dynamik am Werk war, die weit iiber das vom Individuum
Gewollte hinausgeht. Um seine Position mit heute in der Nationalis-
musforschung gingigen Konzepten auf den Punkt zu bringen: Der jii-
disch-liberale Vélkerrechtler Guggenheim war, was seine eigene Min-
derheitentheorie anbelangte, kein Konstruktivist, sondern ein kluger
participant primordialist. Primordialisten verstehen eine ethnische
Gruppe als natiirlich gegeben, sozusagen a priori. Der Begriff >partici-
pant primordialist, ein Begriff des amerikanischen Anthropologen

47 »]11 faut tout refuser aux Juifs comme nation et tout accorder aux Juifs comme indivi-
dus«: so lautet das berithmte Wort, welches Stanislas von Clermont-Tonnerre anlésslich
einer Debatte im Franzosischen Parlament vom 21. bis 24. Dezember 1789 duferte.

# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 211 mit n. 24.

# Vgl. Picard: »Minorititenschutz«, S. 119ff.

208

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Clifford Geertz, besagt, dass die Mitglieder einer Gruppe daran glau-
ben, dass ihre Gruppe naturgemifl und objektiv gegeben ist, und weil
sie daran glauben, ist es fiir sie eine objektive Realitit. Max Weber
spricht diesbeziiglich von einem »subjektiven Gemeinsamkeitsglau-
bens«, die er ethnischen Gruppen zuschreibt.”® Hierzu muss ange-
merkt werden, dass — da Menschen zur Gruppenbildung tendieren —
ein subjektiver Gemeinsamkeitsglaube aufgrund einer subjektiven
Wahrnehmung keineswegs weniger wirkmichtig ist. Guggenheim er-
kannte, dass diese Wahrnehmungsweise im wahrsten Sinne des Wortes
folgenreich war, und er war daher nicht bereit, eine Minderheit als das
jeweilige Produkt individueller Willenskundgebungen anzusehen.

Fazit und Ausblick

Die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte, 1948 von den Verein-
ten Nationen verkiindet, basiert auf den liberalen Konzepten der ame-
rikanischen Verfassung. Sie fokussiert auf universelle Individualrechte
und auf das Diskriminierungsverbot, um das Individuum zu schiitzen.
Obwohl auch heute in den meisten Staaten der Welt ethnische und na-
tionale Minderheiten leben, fehlt ein rechtlicher Minderheitengrup-
penschutz weitgehend.”* Noch immer dominiert der universelle Men-
schenrechtsschutz das Vélkerrecht. Doch hat es sich gezeigt, wie
Guggenheim voraussah, dass formelle Gleichheit dazu fiihren kann,
dass Minderheitengruppen immer wieder iiberstimmt und diskrimi-
niert werden, und es fiir sie schwieriger ist, ihre Identitit zu erhalten
und zu entwickeln als fiir die Mehrheit. Einige Anstrengungen wurden
zwar seit 1948 unternommen, um Minderheiten besser zu schiitzen,
etwa Artikel 27 der Internationalen Konvention tiber zivile und politi-
sche Rechte (1966). Dieser besagt, dass Minderheitenangehdorige das
Recht haben, in ihrer Gruppe ihre Kultur und Religion auszuiiben.

% Vgl. Anthony D. Smith: Myths and Memories of the Nation. Oxford, 1999, S. 3-5,
98f.

> Daniel Thiirer: »Minorities: Their Protection in General International Law and Inter-
national Humanitarian Law, in: Helen Durham und Timothy McCormack (Hgg.): The
Changing Face of Conflict and de Efficacy of International Humanitarian Law. The
Hague 1999 (International humanitarian law series, Bd. 2), S. 48.

52 Thiirer: »Minorities«, S.48-50. Weitere Bestimmungen umfassen die Genocide
Convention von 1948, die UN-Declaration on the Rights of Persons Belonging to Na-

209

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Doch bleiben diese Vorkehrungen ungeniigend. Es stellt sich weiterhin
die Frage, ob der auf Individuen basierende Liberalismus den Bediirf-
nissen der modernen globalen Gesellschaft, welche durch diverse kul-
turelle und religiose Gruppen zusammengesetzt ist, noch gerecht wird,
oder ob kollektive Minderheitengruppenrechte anerkannt und ausgear-
beitet werden sollten? Volkerrechtler beschiftigen sich heute mit die-
sen Fragen und besinnen sich dabei auf die Zeit des Vélkerbundes zwi-
schen den beiden Weltkriegen. Zum ersten Mal in der Geschichte der
Minderheitenprotektion war damals ein institutionalisierter Minder-
heitenschutz geschaffen worden, durch den ein gewisses Mafs an Grup-
penrecht im Volkerrecht verankert worden war.

Analog zu den Bemiithungen jener Zeit, fordern Vélkerrechtler
heute den Schutz und die Férderung von Minderheiten als gemein-
same Verantwortung der internationalen Gemeinschaft. Um die Viel-
falt der Minderheiten zu bewahren und zu fordern wird, dhnlich wie
schon 1919 und in der Zwischenkriegszeit, vorgeschlagen, Autonomie-
statute fiir Minderheiten zu entwickeln. Auch wird diskutiert, ob durch
Reprisentation auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene den Min-
derheiten ein stirkeres politisches Gewicht verliehen werden solle. Das
Konzept der Autonomie und Teilnahme diirfe dabei nicht die Men-
schenrechte beeintrichtigten, und die Selbstbestimmung diirfe nicht
in einen Ethno-Nationalismus miinden.

Die internationale Bedeutung von Guggenheim ist darin zu er-
blicken, dass er als einer der Wenigen, trotz des zeitgenossischen
Trends hin zu Individualrechten, weiterhin an einem Gruppenrecht
festhielt. Die historischen Erfahrungen des 20.]Jahrhunderts hatten
ihn schmerzlich gelehrt, dass der individualistische Ansatz und dessen
Glaube an den Fortschritt an der Realitit vorbeizielt; dass die Mehr-
heitsnationen, in politischen und wirtschaftlichen Krisenzeiten auch

tional or Ethnic, Religious and Linguistic Minorities, Art. 14 European Convention for
the Protection of Human Rights and Fundamental Freedoms, Art. 34 Protocol No. 11
and Art. 1 Protocoll No. 12 to the European Convention for the Protection of Human
Rights and Fundamental Freedoms, Document of the Copenhagen Meeting of the Con-
ference on the Human Dimension of the CSCE, European Charter for Regional or Mi-
nority Languages, Framework Convention for the Protection of National Minorities and
Central European Initiative Instrument for the Protection of Minority Rights, vgl. Da-
niel Thiirer: »Minorities and Majorities: Managing Diversity«, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir internationales und europdisches Recht. 1,1 (1991), S. 660 mit n. 1.

% Vgl. Thiirer: »Minorities«, S. 46 ff.; ibid. »Majorities«, S. 661 ff.

210

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

assimilierte Juden nicht als Individuen, sondern als Gruppe ansahen,
diskriminierten und verfolgten.

Doch heute, wie schon in der Zwischenkriegszeit, fehlt das Inte-
resse von Regierungen an einem Minderheitengruppenschutz. Heute
wie damals befiirchten Regierungen, dass das Ideal einer homogenen
Nation durch einen Minderheitengruppenschutz beeintrachtigt werde.
Und heute wie damals dominiert ihre Angst, dass durch Einmischung
von Auflen ihre Staatssouverinitit und Macht durch Dezentralisie-
rung oder Sezession beeintrichtigt wird (wie zum Beispiel im Fall des
Baskenlands in Spanien). Daher wird der Frage des Minderheitenschut-
zes weiterhin wenig politische Beachtung geschenkt.>* Doch Europas
Minderheitenprobleme haben nicht abgenommen, sondern zugenom-
men. Ethnische und nationale Minderheiten, neue und alte, machen
ihre Anspriiche geltend.

Auch die 1,6 Millionen Juden Europas bleiben weiterhin ein The-
ma von Sorge. Vor dem Hintergrund des Nahostkonfliktes sehen sie
sich neuen Bedrohungen ihrer Kultur und Existenz ausgesetzt. Verbale
und physische Gewalt entlddt sich immer wieder auch gegen jiidische
Menschen und Einrichtungen in Europa. Juden verlassen ihre europii-
schen Heimatlidnder, weil sie sich dort nicht mehr sicher fithlen.5 Ein-
mal mehr, wie schon 1918 und in den folgenden Jahren, versuchen
jlidische Fiirsprecher Einfluss zu nehmen auf ihre Regierungen und
auf internationale humanitire Organisationen, fiir die Rechte der Ju-
den Europas.’® Vielleicht kénnen Guggenheims Ideen ihnen dabei ein
Wegweiser sein.

> Thiirer: »Majorities«, S. 6591.

% Aldo Keel: »Nahost im hohen Norden«, in: Neue Ziircher Zeitung. 75, Thg. 231,
31.3.2010, S. 53.

5 Gisela Blau: »Wird das SVP-Parteiprogramm revidiert?«, in: Tachles. 51/52, Thg. 231,
24.12.2010, S. 10; Fink: Rights, S. 364.

211

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach (Ziirich)
Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Uber die Arbeit an einer medialen Gesprichsform

Wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen.
Claus Leggewie

Im Zeichen des interreligiosen Dialogs

Offenkundig ist unsere heutige Welt plural und mobil. So sind in der
Schweiz etwa die ehemaligen evangelisch-reformierten Hochburgen,
die Zwinglistadt Ziirich! und Calvins Genf seit kurzem mehrheitlich
katholisch. Traditionell katholische Kantone dafiir sind bei weitem
nicht mehr ausschlieflich katholisch?. Basel hat eine konfessionslose
Mehrheit und iiberhaupt stellen die Konfessionslosen gesamtschweize-
risch die drittgrofite Gruppe dar. Juden gehen zu mehr als fiinfzig Pro-
zent® Mischehen mit Andersglaubigen ein. Muslime haben ihre Pri-
senz in der Schweiz seit 1970 ungefihr verzwanzigfacht.* Dass neue
Formen des gestalteten Zusammenlebens nétig sind, wird daher klar.

U Amtsblatt zur Wohnbevolkerung der Gemeinden nach der Konfession am 31. Dezem-
ber 2010: Von insgesamt 372047 Einwohnenden in Ziirich sind 94419 reformiert und
111942 romisch-katholisch, andere oder konfessionslose 165 686.

2 So hat etwa in Luzern seit 1960 eine tiefgreifende Anderung der konfessionellen Zu-
sammensetzung der Wohnbevélkerung eingesetzt. In den 1960er-Jahren wanderten or-
thodoxe Christen aus Jugoslawien und Griechenland und Muslime aus Jugoslawien ein.
Seither ging der romisch-katholische Bevilkerungsanteil (trotz starker Zuwanderung
katholischer Siideuropier) von (1970) 85,2 Prozent auf (2000) 70,9 Prozent zuriick.

3> Vgl. Daniel Gerson, der im Rahmen des nationalen Forschungsprogramms »Reli-
gionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft« (NFP 58) die Studiengruppe »Wandel im
Judentum in der Schweiz« leitete (Schlussbericht 2010).

4 Nach dem Bundesamt fiir Statistik waren es 1970 16353 Minner und Frauen, im Jahr
2000 bereits 310807.

212

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

So hat neben allen Angsten gegeniiber dem Fremden und Ungewohn-
ten auch der interreligitse Dialog Hochkonjunktur. Dazu passt, dass in
Bern ein Haus der Religionen in Planung ist und demnichst gebaut
wird, in Basel ein Zelt der Religionen und in Ziirich ein Forum der
Religionen entstand. Ein Rat der Religionen beschiftigt sich mit dem
Zusammenleben der Religionen auf nationaler und politscher Ebene.
Schweizweit findet auflerdem jahrlich eine Woche der Religionen statt.

Es lag deshalb nahe, dass sich auch die Sternstunden, die sonntig-
liche Fernsehsendung auf SF1, fiir die ich die letzten siebzehn Jahre
gearbeitet habe, Gedanken dariiber machten, dem interreligiésen Dia-
log, insbesondere dem Dialog unter den sogenannten abrahamitischen
Religionen, eine Form zu geben. Der Weg zum »Trialog mit wechseln-
den Hauptrollen« soll im Folgenden nachgezeichnet und mit Beispielen
illustriert werden. Dabei stammen die geschilderten Erfahrungen und
Zitate meist aus eigenen Sendungen und vom mir verantworteten Mo-
derationen — am lehrreichsten waren dabei diejenigen Versuche, die
nicht rundum nach Drehbuch verliefen.

Zwei Sternstunden-Events

Zwei grofe Live-Sendungen standen fiir die Fragestellung Pate. Am
ersten Advent 1999 fand in Einsiedeln im und um das Benediktiner-
kloster eine dreistiindige »Sternstunde Spezial« statt, die mit einer ein-
driicklichen interreligidsen Feier in der Klosterkirche abgerundet wur-
de. »Interreligidses Gebet zum Beginn des Kirchenjahres 2000« war der
Titel. Der katholische Radio- und Fernsehbeauftragte Willi Anderau
hat in seinem Pressetext klar gemacht, worum es ging:

Das Kloster Einsiedeln lddt am ersten Advent zu einer interreligiosen Gebets-
stunde um Frieden und Gerechtigkeit fiir diese Welt ein. Die Ménche des
Klosters versammeln sich mit Frauen und Mannern der verschiedenen christ-
lichen Konfessionen sowie mit Hindus, Buddhisten, Moslems und Juden zum
gemeinsamen Gebet. [...] Fiir die Christen beginnt das Kirchenjahr 2000 mit
dem ersten Advent. [...] Um der Geburt Christi angemessen zu gedenken,
begeht das Kloster Einsiedeln diesen Tag mit einem groflen Fest der Begeg-
nung. Mit verschiedenen Menschen anderer Religionen, mit denen das Klos-
ter freundschaftliche Beziehungen pflegt, méchten die Monche im letzten
Jahr des zweiten Jahrtausends und an der Schwelle zum dritten Jahrtausend
fiir Frieden und Gerechtigkeit in unserer Welt beten.

213

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

Der Event war ein grofler Erfolg. Allerdings stellten sich im Nach-
hinein doch einige Fragen. Etwa: Was senden wir fiir Signale aus, wenn
die interreligidse Live-Sendung in einem katholischen Kloster stattfin-
det? Wie wird das Datum der Feier empfunden, der 1. Advent, der das
2000. Jahr nach Christi Geburt einldutet? Was heif3t es, wenn als Kri-
terium fiir die Teilnahme am Dialog die Beziehung zu den Einsiedler
Monchen oder deren Pilgertraditionen genommen wird? Ort, Absen-
der, Teilnehmende und Form des Dialogs waren klar christlich, in die-
sem Fall katholisch geprigt, wie iiberhaupt noch immer die Kirche in
vielen interreligiosen Gesprichen Gastgeberin und Referenzpunkt fiir
die andern ist, ohne dass man sich gemeinhin tiberlegt, was dies fiir die
Gesprichshaltung der Beteiligten heif3t.

Etwas anders war das Setting, als am 3. Juli 2006 wiederum eine
interreligiose Life-Sendung iiber den Sender ging. Die Verantwort-
lichen der Sternstunde wéhlten nun als Ort die offene Kirche Elisabe-
then in Basel, die in ihrer Programmgestaltung Offenheit nach ver-
schiedenen Seiten signalisiert und von der der Moderator Bernard
Senn zu Beginn der Sendung sagte: »Die offene Kirche Elisabethen ist
regelmiflig Gastgeberin im interreligiosen Dialog.«® Der interreligitse
Dialog wurde auf einen abrahamitischen Dialog beschriankt und an der
Figur des Abraham konkretisiert. Das Datum war nicht an den christ-
lichen Festkalender gebunden.

Motto der Sendung war das Wort von Claus Leggewie »Wer sich
befreunden will, muss sich befremden lassen«. Befreunden sollte Ziel
sein, aber dem Befremden in der Begegnung bewusst auch Raum ge-
lassen werden. Nebst Musik-Intermezzi aus den drei Religionen gab es
eine Lesung von Texten zu Abraham, die der katholische Tiibinger
Theologe Karl-Josef Kuschel eigens fiir diesen Anlass geschrieben hat.
Diese mehrstimmigen, von drei Schauspielern an verschiedenen
Standorten der Kirche her gelesenen Texte wurde gerahmt von drei
innerreligiosen Dialogen (je zwei Muslime, Christinnen und Juden wa-
ren einzeln im Gesprich mit der Moderatorin) und einem grofseren
Gesprich mit drei Religionsvertretern am Tisch in der Mitte der Kir-
che.

Grundsitzlich erwies sich die thematische Biindelung auf Fragen
rund um die Abraham-Figur als wohltuend. Karl-Josef Kuschels jii-
disch-christlich-muslimische Abraham-Texte gaben einen themati-

5 Moderation B. Senn 00:59-01:04.

214

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

schen Boden fiir die Diskussionen. Sie fanden die Balance zwischen
dem Bild von Abraham als Vater vieler Volker und Religionen und
der schmerzhaften Tatsache, dass in allen drei monotheistischen Reli-
gionen im Laufe der Geschichte Abraham immer wieder auch ge-
braucht wurde, um die je Anderen auszuschlieflen.®

Von gegenseitigen Anfeindungen war an diesem Tag allerdings
wenig zu spiiren. Vielmehr stimmten simtliche Teilnehmenden der in-
ner-religivsen Gespriche darin iiberein, dass der interreligitse Dialog
fiir sie heute einfacher sei als derjenige innerhalb ihrer eigenen Glau-
bensgemeinschaft. Die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji
stellte fest, dass sich in den letzten 15 Jahren im interreligiosen Dialog
sehr viel verdndert habe, »aber ich denke, dass im innerislamischen
Dialog noch sehr wenig passiert ist«”. Der interreligiose Dialog mag
also gelegentlich eine Art Ubersprungs-Handlung darstellen, indem
man sich mit anderen, Fremden unterhilt, wenn es intern zu schwierig
wird. Doch kam auch die Hoffnung zum Ausdruck, dass der Dialog nach
auen zuriickstrahlen und helfen kann, aus einer gewissen Distanz dem
Eigenen neue Impulse zu geben. Es lohnt sich also, den interreligidsen
Dialog sorgfiltig zu gestalten, fanden Juden, Christen und Muslime.

In der mit Spannung erwarteten Schlussdebatte sollte dies am
3. Juli exemplarisch geschehen. Von den unterschiedlichen Rollen von
Abraham ging das Gesprich mit drei Exponenten der abrahamitischen
Religionen aus. Allerdings zeigte sich hier eine typische Gefahr des
interreligiosen Dialogs. In knapp vierzig Minuten kamen nach der
Abraham-Figur, Religion und Ethik, Wahrheitsanspruch der mono-
theistischen Religionen und auch noch der Nahostkonflikt zur Sprache.
Keines dieser umfassenden und gewichtigen Themen konnte ausfiihr-
lich besprochen und im Austausch weiter entwickelt werden. Zudem
erwies sich auch die Sprache und Begrifflichkeit als geprdgter denn
vielleicht angenommen. Zum Beispiel als es im Gesprich um die Ideo-
logiegefahr der Religionen ging, fragte der selber christliche Moderator
die jiidische Gesprichsteilnehmerin: »Ist dann die Gefahr, dass, wenn
nur noch Ethik da ist, kein Glaube mehr tbrig bleibt?«® — Diese ver-
stand nicht, was er meinte. Die Anspielung auf eine innertheologische,

¢ Vgl. Karl-Josef Kuschels ein Jahr spiter erschienenes Buch »Juden Christen Muslime.
Herkunft und Zukunft«, Patmos 2007.

700:12:25 ff.

8 01:23:38ff.

215

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

vor allem reformierte Debatte, in der es um das Schlagwort einer Re-
duktion der Religion auf Ethik geht, war der jiidischen Theologin nicht
geldufig.

Aufgrund der geschilderten Erfahrungen verdichtete sich mehr
und mehr der Ansatz, fiir weitere Sendungen im interreligiésen Dialog
moglichst prazis umrissene Fragestellungen zu wihlen, kleinteiligere
Themen, an denen die Unterschiede diskutiert werden kénnen und im
besten Falle neue Erkenntnisschritte moglich sind innerhalb einer
Sternstunde.

Zudem zeigte auch die Basler Sternstunde Spezial, wie delikat die
Wahl des Veranstaltungsorts ist. Selbst wenn es sich nicht um eine
Kirche der iiblichen Art handelte, ist die offene Kirche Elisabethen doch
klar christlich konnotiert. Gewisse orthodoxe Gespriichsteilnehmer ka-
men als Giste nicht in Frage, weil sie keine Kirche betreten. Das Fern-
sehstudio ist insofern privilegiert als es quasi einen neutralen Ort dar-
stellt und fiir keine der Religionen ein Heimspiel erlaubt.

Vom Dialog zum Trialog?

Traditionell wurden vor allem Dialoge gefiihrt, so insbesondere der
jiidisch-christliche? seit der Schoa oder in jiingerer Zeit der christlich-
islamische. Angesichts der pluralistischen Wirklichkeit heute gibt es
vermehrt auch Stimmen, die sdmtliche bei uns gelebten Religionen
zum Gespriach laden wollen. Trotz dieser berechtigten Forderung
spricht einiges fiir einen Ansatz, bei dem sich zunichst die drei groflen
monotheistischen Religionen in die interreligiose Debatte begeben.
Thnen ist der Stammvater Abraham gemeinsam, die Vorstellung von
Offenbarung, heiliger Schrift und Monotheismus. Ein inhaltlicher Dis-
kurs ist somit von der Struktur her einfacher. Der Begriff »Trialog«
oder » Abrahamitische Okumene«'® hat sich dafiir gebildet und wurde
von Karl-Josef Kuschel entscheidend geprigt.

 Vgl. Bernd Schroder in »Zeitschrift fiir Theologie und Kirche« Dezember 2008:
»Abrahamitische Okumene?«. Er ist kritisch gegeniiber dem Trialog. Spricht lieber
vom christlich-jiidischem und dem christlich-islamischen Dialog.

10 Vgl. von Karl-Josef Kuschel besonders »Streit um Abraham. Was Juden, Christen und
Muslime trennt und was sie eint« (2001) und »Juden Christen Muslime. Herkunft und
Zukunft« (2007). Hans Kiing »Projekt Weltethos« (1990), wobei fiir Kiing der abra-
hamitische Trialog die Zwischenstufe fiir ein Gesprich mit allen Religionen darstellt.

216

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Natiirlich fragt sich auch, was das Ziel eines solchen Gesprich ist.
Ob vor allem die Nihe und Verwandtheit zu betonen ist oder eher die
Differenzen genauer herausgearbeitet werden sollen, ob es mehr um
ein Zusammensein und Feiern geht oder eher um eine intellektuelle
Auseinandersetzung.

Fiir das Sendegefaf3 der Sternstunde legt sich als Form die Debatte
nahe, die tiber eine Betonung des guten Gefiihls hinausgeht.

Maogliche Richtlinien dafiir sind in einem Papier zu lesen, das der
Deutsche Bundestag im Juni dieses Jahres zum 33. Deutschen Evan-
gelischen Kirchentag formuliert hat und das den Titel trigt » Vom Dia-
log zum Trialog?«''. Wer sich ernsthaft auf einen Trialog der mono-
theistischen Weltreligionen einlassen will, heifst es dort, sei gefordert,
sich mit den folgenden Kriterien auseinander zu setzen:

1. Der judisch-christlich-muslimische Trialog muss mehr sein als ein
smultikultureller Small-Talk ohne Tiefgang und Profil« (Edna Brocke),
muss mehr sein auch als die Freude an Vielfalt, oft verbunden mit dem
frohlichen Missverstindnis, alles ist moglich, alles ist gleich, alles ist
gleich giiltig oder gleichgiiltig.

2. Der Blick auf das Gemeinsame darf die Sicht auf Unterschiede nicht
trilben. Trialog ist keine Bagatellisierung der Wahrheitsfrage. »Und
wenn Gott gewollt hitte, hitte er euch zu einer Gemeinde gemacht,
einer einzigen. Aber er wollte euch in dem priifen, was er euch gegeben
hat. So wetteifert um die guten Dinge« (Koran, Sure 5, 48).

3. Es gibt keinen Dialog zwischen Religionen, schon gar keinen Trialog.
Dialoge gibt es nur zwischen Menschen, sie miissen zum Dialog bereit
und in der Lage sein. Sie miissen die Eigenstindigkeit des jeweils Ande-
ren wahren und der doppelten Versuchung zur Dramatisierung wie zur
Banalisierung widerstehen. Uberfillig ist ein Erlernen trialogischer
Kompetenz durch das jeweilige Fithrungspersonal: bei der Ausbildung
von Rabbinern, Pastoren und Mullahs. Der Stellenwert dieser Qualifi-
kation ist bei der Auswahl wie der Ausbildung geistlicher Fiihrer in
allen drei Religionen nach wie vor defizitar.!?

Die ersten beiden Punkte decken sich mit den Ansitzen der Sternstun-
den-Uberlegungen. Wobei vielleicht im Fernsehalltag nebst »fréhlichen
Missverstindnissen« und mulitkulturellem Small-Talk noch eine wei-

1 02.06.2011 - »Vom Dialog zum Trialog?« Geburtstagswiinsche zum 50. Jahrestag
des Christlich-jiidischen Dialoges, 33. Deutscher evangelischer Kirchentag in Dresden
am 2. Juni 2011.

12 Ebd. S. 2.

217

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

tere Gefahr droht. Das Fernsehen mag es schrill. Je kontroverser ein
Gesprich, je pittoresker die Religionsvertreter, desto hoher sind die
Einschaltquoten. Es ist daher verlockend, méglichst Monche in Kutten,
Juden mit Schlifenlocken und Musliminnen mit Schleier ins Studio zu
laden. Insofern trifft das, was der Schriftsteller Thomas Hiirlimann
kiirzlich in Zusammenhang mit der politischen Mitte als Problematik
der »Telekratie«’® angesprochen hat, ebenso auf die religiése Mitte zu.
Auch in der Fernseharena ist es schwieriger, mittleren Positionen im
religidsen und interreligiosen Gesprich eine Stimme zu geben. Stern-
stunden gehoren zu den wenigen Gefiflen, die dies konnen und sollen.
Die Wahl der »richtigen« Gesprichspartner ist also zentral fiir das Ge-
lingen eines solchen Gesprichs. Ja, die Zusammenstellung der Giste-
liste beeinflusst bereits zahlreiche inhaltliche Entscheidungen. Es
macht nicht nur einen Unterschied, ob orthodoxe Menschen einge-
laden werden sollen oder solche, die liberale Positionen vertreten. In
Bezug auf den christlichen Part ist es oft entscheidend, ob eine katho-
lische oder reformierte Person am Tisch sitzt.

Dennoch ist das dritte der oben genannten Kriterien zu extrem
mit seinem Postulat, es gibe keinen Dialog/Trialog der Religionen,
sondern nur Dialoge zwischen Menschen. Einzelne Menschen fiihren
den Dialog und es ist wichtig, immer wieder zu betonen, dass die ge-
wihlten Giste nicht fiir »die« Religion stehen, sondern bestenfalls fiir
eine Stromung und fiir sie selbst. Dennoch sollte es moglich sein tiber
theologische Inhalte der Religionen einen Dialog fithren, auch anhand
der heiligen Schriften.

Dialogkonzepte als Vorbild

Einen sorgfiltigen Umgang mit den unterschiedlichen Quellen de-
monstrieren Gesprichsmodelle, die Dialoge iiber unterschiedliche Po-
sitionen hinweg pflegen. Zwei davon seien daher kurz erwihnt.

Das Geschichtsbuchprojekt des 2008 verstorbenen israelischen
Psychologen Dan Bar-On' versucht, interkulturelle und politische

13 So der Schriftsteller Thomas Hiirlimann in einem Interview, das am 1. Juli 2011 im
TagesAnzeiger, S. 30f. gedruckt wurde.

4 Sternstundengast zu seinem Gesprichsansatz und auch dem Geschichtsbuch-Projekt
unter dem Titel »Erzihle dein Leben!« am 4. September 2004, vgl. dort ab 47:53.

218

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Grében zu tiberwinden. Zusammen mit seinem palastinensischen Kol-
legen Sami Adwan griindete Dan Bar-On das Peace Research Institute
in the Middle East (Prime)", das zum Trdger der Vorstellung eines
israelisch-palastinensischen Geschichtsbuchs wurde. Dabei waren die
Autoren nicht so vermessen, eine gemeinsame Lesart des Nahostkon-
flikts zu verfassen. Sie wollten nur die palidstinensische Sicht neben die
israelische stellen'®. Learning each other’s historical narrative', so
heiflt das Schulbuch, welches sich an Oberstufenschiiler in Israel und
dem Westjordanland richtet und zusammen mit jiidischen und palésti-
nensischen Lehrern geschrieben wurde. Wesentlich ist der Aufbau: in
Bezug auf ausgewihlte Daten wie die Balfour-Deklaration, die Kriege
von 1948 und 1967 steht jeweils auf der linken Seite die israelische
Sicht der Dinge, auf der rechten Seite die palastinensische. In der Mitte
ist Raum fiir Notizen, Platz fiir die Gedanken der Schiiler.

Die Fakten sind dieselben, nur gibt es eben zwei unterschiedliche
Interpretationen dazu. So bedeutet etwa das Jahr 1948 fiir die Israelis
Unabhingigkeitskrieg und Staatsgriindung, fiir die Paldstinenser ist es
das Jahr der Katastrophe, der nakba, der Vertreibung aus ihrer Heimat.
Bisher taucht der Holocaust in den palastinensischen Biichern kaum
auf, das Trauma der Vertreibung der Palistinenser wird dafiir auf israe-
lischer Seite ignoriert. Nun stehen die beiden Narrative's nebeneinan-
der. Sie wurden sorgfiltig recherchiert, aber nicht vorschnell versohnt.
Nur schon héren und lesen kdnnen, wie der je Andere seine Geschichte
erzihlt, ist fiir Dan Bar-On ein wichtiger Baustein auf dem Weg inter-
kultureller Konfliktbewiltigung.

Auf theologischer Ebene hat das Konzept des »Scriptural Reason-
ing« Pionierarbeit geleistet. Der Sache nach sind die Anfinge bei jiidi-
schen Philosophen zu suchen, die den Talmud im Dialog mit rabbi-
nischen Gelehrten lasen. Aus der innerjiidischen Textarbeit entwickel-

15 Vgl. Dan Bar-On, »Die Anderen in uns. Dialog als Modell der interkulturellen Kon-
fliktbewiltigungs, 2. Auflage 2003, 203 ff.

16 Vgl. Der Spiegel 38/2008 und Arnfried Schenk, Zeit, 10.6.2009, Nr. 25 und Zeit
online 13.6.2009.

17 Deutsche Ubersetzung online zum Andenken an Dan Bar-On von Berghof Conflict
Research herausgegeben. »Das Historische Narrativ des Andern kennen lernen. Palasti-
nenser und Israelis«. (2003/ deutsche Ubersetzung 2009)

18 Vgl. zum Sinn des Erzihlens von Dan Bar-On auch »Erzihl mir dein Leben. Meine
Wege zur Dialogarbeit und politischer Verstindigung«, edition Kérberstiftung Ham-
burg 2004.

219

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

te sich eine Methode fiir die Begegnung der drei abrahamitischen
Religionen. 1995 kreierte der amerikanische Philosophieprofessor Pe-
ter Ochs den Begriff des »Scriptural Reasoning« und macht es sich zur
Aufgabe, Beziehungen zwischen den jiidischen, christlichen und musli-
mischen Traditionen der Textinterpretation zu untersuchen und mit-
einander ins Gesprich zu bringen. Was als rein akademischer Diskurs
an Universititen begann, wird unterdessen weltweit iiber die akademi-
schen Kontexte hinaus erprobt fiir den interreligiosen Dialog. Feste
Spielregeln gibt es kaum. Fiir die Gruppen, die sich dem Scripural Rea-
soning widmen, ist genaue Textlektiire, das gemeinsame Nachdenken
und Austauschen dariiber zentral. Scriptural Reasoning ist im Unter-
schied zur Fernsehrealitit tiblicherweise auf einen langfristigen Pro-
zess mit gleichbleibenden Teilnehmern hin angelegt und will die we-
sentliche Arbeit abseits der medialen Offentlichkeit tun. Dennoch
ergeben sich daraus wichtige Impulse fiir unsere Fragestellung.

Was heif3t das fiir die Entwicklung des Sternstunde Trialogs?

Um tber die allgemeine Beteuerungen der Notwendigkeit von
Dialog hinaus zu kommen, ist es gewinnbringend, Textstellen zu zitie-
ren, diese moglichst auch von den unterschiedlichen Hintergriinden
her zu erldutern und gegebenenfalls zu diskutieren. Verschiedene Wer-
tungen gleicher historischer Ereignisse, theologischer Begriffe oder Le-
bensformen sollen nicht vorschnell geglittet werden, sondern diirfen
nebeneinander bestehen. Einzelheiten machen das Gesprich spannend,
neu und gelegentlich auch kontroverser. Das Erzidhlen von Beispielen
soll dabei seinen Platz haben. Fiir die Planung von Sternstunden Tria-
log bedeutet dies, konkrete Themen zu finden, an denen die drei Reli-
gionen diskutieren konnen, Themen die von allgemeinem Interesse
sind und die moglicherweise unterschiedlich bewertet werden.

Prototyp Trialog: »Religion und Essen«

Ein erster Versuch zu Sternstunde Trialog konnte fiir die Neujahrssen-
dung am 1. Januar 2008 realisiert werden. »Du bist, was Du isst!« war
der Titel der Sendung, bei der es um Religion und Essen ging. Das
Thema erwies sich als vielfiltig, ergiebig und aktuell. Gerade in Hin-
blick auf die drei monotheistischen Religionen lasst sich viel anhand
der Essens-Vorschriften, Essens-Tabus, Essens-Traditionen oder Fest-
essen sagen. Trotz hochkaritigen Gésten und spannendem Thema ver-

220

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

lief die Sendung jedoch nicht wie geplant. Besonders ergiebig waren
denn auch die Lerneffekte!

Etwa, als es um die Frage des Schweinefleisch-Tabus ging, be-
merkte die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji: »Ich finde
es im Ubrigen interessant, dass sich hier der Jude und die Muslimin
erkliren miissen oder sollen, warum wir kein Schweinefleisch essen.
Dabei steht unter uns dreien die Christin sozusagen im Abseits. Mich
wiirde es eher interessieren, warum die Christen sich selber das
Schweinefleisch zu essen erlauben!«!

Etwas spiter ging es darum, dass nach Aussage des jiidischen
Theologen Michel Bollag der heimische Tisch laut Talmud als Altar
verstanden werden kann. Demgegeniiber findet im Christentum das
religiose Essen, die Eucharistie, in der Kirche statt.

Auf die Frage, wo sich denn der Islam in dieser Frage situieren
wiirde, gab die Muslimin die unerwartete Antwort: »Ist noch schwie-
rig, ich finde mich jetzt nicht so wieder, ehrlich gesagt. Ich habe das
jetzt schon zweimal gesagt, das Profane und das Kultische verschmilzt
im Islam miteinander ...«.

Als es um Essen und Identitit ging, kam das delikate Thema der
Speisetabus zur Sprache. Auf die provokante Frage, ob es sich dabei von
aullen gesehen um eine Form von Ausgrenzung Andersglaubiger
handle, antwortete die katholische Theologin Béatrice Acklin-Zimmer-
mann: »Ich finde es irgendwie bezeichnend — verzeihen Sie, wenn ich
die Frage zuriickgebe — dass ich nicht gefragt werde, ob nicht das Chris-
tentum diesen Aspekt der Identitit eventuell auch mit irgendwelchen
Essensvorschriften in Verbindung bringt. Mich irritiert, dass das The-
ma dermaflen auf Judentum und Islam fokussiert wird.«?!

Weiter gab ein kurzer Dialog am Tisch zu denken. So dufSerte die
christliche Theologin: »Der Knackpunkt ist da, wo man meint im inter-
religiosen Gesprich aus einer gewissen politischen Correctness heraus,
man miisse das, was beim andern aneckt — das konnen Essensgepflo-
genheiten sein — aus falsch verstandenem Respekt zuriickhalten. Man
miisse die Ecken und Kanten der eigenen Religion quasi abschleifen.
Das sehe ich dezidiert anders. Ich denke sogar, erst dann kann ein Dia-
log, der dieses Wort iiberhaupt verdient, stattfinden, wenn man weifs,

19°13:59-14:14:18.
20 59:17-59:29.
21 01:05:23-01:05:45.

221

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

welche Konturen das Gegeniiber hat. Dann kann man sich daran abar-
beiten. Und das bedingt unter Umstinden auch, dass man ein sehr
deutliches dezidiertes >Nein!< sagt«.?2 Die Muslimin antwortete da-
rauf: »Béatrice Acklin, wenn Sie sagen, es bestehe die Gefahr, dass das
Eigene abgeschliffen werden muss, um dem Anderen in toleranter
Weise Rechnung zu tragen, mochte ich gerne von Thnen ein konkretes
Beispiel horen. In unserer Situation als Minderheit in einem christlich
geprigten Raum, kommt mir nichts spontan in den Sinn, wo von der
christlichen Seite her ein Abschleifen passieren miisste, gerade wenn es
um die Speiseregeln geht«.?

Eindriicklich, dieser letztzitierte Gesprichsgang zwischen den bei-
den Frauen am Tisch. Er zeigt in aller Kiirze, wie viel ein wirkliches
Gesprich bringen kann. Die Definition eines Dialogs, der auch ein de-
zidiertes Nein ertrigt, war wichtig, aber mindestens ebenso das Nach-
haken, wo denn konkret bei der gerade diskutierten Frage ein solches
Nein zu platzieren wire.

Die iibrigen Zitate sind angefiihrt, weil sie auf entwaffnende Art
zeigen, wie anspruchsvoll es ist, einen guten Trialog zu moderieren. In
der ehrlichen Aussage: »Ich finde mich nicht wieder in dieser Diskus-
sion«, machte Amira Hafner-Al Jabaji die Schwierigkeit deutlich, bei
allen Themenaspekten samtliche Giste im Gespriich zu halten. Immer
wieder gab und gibt es Themen, die nicht fiir alle gleicherweise rele-
vant sind. Offensichtlich war in diesem Sternstundengesprich auch
mehrfach unklar, wer kritisch befragt wurde und wer sich von einer
AufSenperspektive her dazu dufSern sollte. So wunderte sich jemand,
sich rechtfertigen zu miissen oder jemand wunderte sich, nicht auf die
eigene Tradition hin befragt zu werden oder jemand hatte nichts We-
sentliches zu diesem Punkt beizutragen.

Das Konzept der wechselnden Hauptrollen

All dies rief nach einem klareren Konzept. Einem Konzept, das drei
Giste in ihrer Verschiedenheit angemessen zu Wort kommen ldsst.
Eine Form, die sich flexibel erweist gegeniiber Themen, die in ihren
Aspekten bei jeder der drei Religionen an einem andern Ort besonders

22 01:07:38-01:08:28.
% (01:11:05-01:11:35.

222

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

umstritten und delikat sind. Denn offenbar lésst sich gar nicht zu je-
dem Teilthema ein gewinnbringender Trialog fithren.

Als ziindende Idee erwies sich daher ein Konzept mit wechselnden
Hauptrollen. Das heiflt, das Gesprach wird in Hauptteile gegliedert,
wobei jeder der Giste einmal mit »seinem« Thema im Zentrum steht,
ausfiihrlicher Stellung beziehen und kldren darf, aber auch mit kriti-
schen Fragen konfrontiert wird. Nachdem die anderen Giste zuerst
diesem Gedankengang zu folgen versuchen, haben sie dann die Gele-
genheit, sich aus dem Gehorten heraus ebenfalls ins Spiel zu bringen.
Sie diirfen jetzt durchaus auch widersprechen oder aber miissen sich
dhnliche Anfragen gefallen lassen. Diese Form des Gesprichs entlastet
die Moderation davon, in allen Phasen des Gesprichs und bei jeder
Fragestellung alle gleichmaflig zu befragen oder stindig unterschied-
liche Erzahlweisen und Zugangsformen harmonisieren zu miissen.

Paradigma Trialog: HeiBes Eisen Konversion?*

Am schwierigen Thema der Konversionen zeigte sich, wie das Konzept
eines Trialogs mit wechselnden Hauptrollen funktionieren kann. Im
Eingangsteil des Sternstunden-Gesprichs zu diesem Thema wurden
alle drei Gesprichsteilnehmer, der Abt Martin Werlen vom Benedikti-
nerkloster Einsiedeln, Imam Petrit Alimi von Luzern und der jiidische
Theologe Michel Bollag vom Ziircher Lehrhaus, gefragt, wie sie regie-
ren wiirden, wenn jemand zu ihrer Religion konvertieren mochte oder
umgekehrt, was sie sagen wiirden, wenn jemand aus ihrer Religion
wegkonvertiert, beziehungsweise von seiner Religion abfallt. Alle drei
Herren antworteten hoflich und sorgfiltig. Virulent wurde das Ge-
sprach aber, als es in den drei Hauptteilen zu unterschiedlichen kon-
kreten Aspekten der Konversion ging.

Der katholische Theologe wurde darauthin befragt, wie er die
Missionstitigkeit des Christentums sieht und ob sich die katholische
Kirche wieder vermehrt missionarisch gibt. Beim Muslim stand die
Frage des Abfalls vom Islam im Zentrum, auch die Bestrafung fiir
Apostasie. Der jiidische Gesprichsteilnehmer schliefSlich musste sich
dazu duflern, warum es so schwierig bis fast unmoglich ist, zum Juden-
tum zu konvertieren.

 Sternstunde Religion 14.2.2010, 10.00-11.00.

223

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

Selbstverstindlich gab es bei jedem der Hauptteile nach einem
Gesprich mit der Hauptperson die Moglichkeit fiir die beiden anderen,
sich dazu zu &duflern und sich gegeniiber ihrem Kollegen zu positio-
nieren. Zudem war es fiir die Moderation einfacher, sich auf das Ge-
dankengebiude jeweils einer Religion einzulassen, auch je mit Zitaten
aus den Schriften zu arbeiten und insgesamt harter, nie aber unfair zu
fragen und nachzufragen.

Proben aufs Exempel

Drei weitere Versuche zu Trialog sollen hier noch kurz erwihnt wer-
den, vor allem, um die breite Palette der Moglichkeiten dieser Ge-
sprichsform anzudeuten.

Der »Interreligiose Dialog im Schatten des Nahostkonflikts«?
versuchte im Umfeld der Gaza-Offensive ein Religionsgesprich zu
fithren. Die christliche Theologin Viola Raheb, der Rabbiner Tovia ben-
Chorin und die islamische Theologin Hamide Mohagheghi haben alle
drei ihre familidfren Wurzeln im Nahen Osten. Dieser Trialog im Ja-
nuar 2009 zeigte, dass das Konzept sich auch fiir politische Aktualititen
eignet und insbesondere hilfreich sein kann, ein sehr kontroverses Ge-
sprich in konstruktiven Bahnen zu halten.

Umgekehrt war die Anlage des Trialogs »Religion und Frauen-
rechte«?®, der im Mirz 2011 zum vierzigsten Jubilium des Frauen-
stimmrechts in der Schweiz positioniert wurde. Die Idee hier war, drei
Frauen einzuladen, die positiv je in ihrer Religion viel erreicht haben,
die erste GrofSmiinsterpfarrerin Kithi la Roche, Rabbiner Bea Wyler
und die Professorin fiir Islamwissenschaften Katajun Amirpur. Auch
hier kam das Konzept der wechselnden Hauptrollen zum Einsatz, aller-
dings weniger scharf getrennt. Die drei Hauptthemen setzten je mit
dem Statement einer Frauen ein: Frauenordination, Frauenrechte in
den Religionsgemeinschaften, Feministische Auslegung der Schriften.
Alle drei Giste sahen die grofien Fortschritte in Sachen Frauenrechte
und benannten auch, was dennoch uneingeldst ist. Dariiber kam ein
lebendiges Gesprich zustande. Das heif3t, ein Trialog mit wechselnden

» Sternstunde Religion 25.1.2009, 10.00-11.00.
% Sternstunde Religion 27.3.2011, 10.00-11.00.

224

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Hauptrollen eignet sich nicht nur fiir kontroverse, sondern auch fiir
komplementir angelegte Gespriiche.

Beim Trialog »Religion und Sexualitit«?” mit Rabbiner Michael
Goldberger, mit der Islamwissenschaftlerin Rifa’at Lenzin und dem
evangelischen Theologen Thomas Romer war besonders lehrreich, dass
zwei der drei Gesprichteilnehmer kurz darauf zum gleichen Thema an
die Berliner Schaubiihne?® geladen wurden.

Im Vergleich zum Berliner Exempel zeigten sich exemplarisch die
Vorteile des Konzepts mit wechslenden Hauptrollen. So begann in der
Schaubiihne die Muslimin Hilal Szegin, die nach 20 Minuten erstmals
zu Wort kam und vorher zwei Monologe mit wenig Riickfragen anhor-
te, mit den Worten: »Es sind jetzt schon so viele Aspekte angesprochen
worden, die ich auch total interessant finde. Ich kénnte mich jetzt zu-
riicklehnen und die erst mal auf mich wirken lassen. Alles andere ist
gar nicht so leicht ...«?. Fast jeder Gespriachsgang wurde mit einer
Frage an denselben Gast begonnen. Von den angesagten Hauptteilen
fiel die Frage der Verschleierung weg, vielleicht weil diese Frage vor
allem fiir Muslime relevant ist und weniger Stoff fiir die andern Giste
bietet.

Das Konzept des Trialogs mit wechselnden Hauptrollen bot gerade
bei diesen fiir den interreligiosen Dialog typischen Klippen Hilfestel-
lungen. Die Thematik von Verschleierung und Sexualisierung der
Frauen wurde im Teil besprochen werden, in dem die Muslimin Haupt-
person war. Dass dabei Kippa und Scheitl wie auch der paulinische Ap-
pell an die Frau, nur mit Kopfbedeckung 6ffentlich zu reden, nur am
Rande betroffen sind, stellte aufgrund des Konzepts kein Problem dar.
Die andern Giste hatten ja spater ihren Hauptrollenteil. Der christliche
Theologe wurde schwerpunktmiflig zur Frage von Homosexualitit
und Religion befragt. Als die Diskussion sich den einschldgigen Bibel-
stellen zu Homosexualitdt zuwandte, Levitikus 18 und 20, gab nach
dem christlichen Theologen der Rabbiner eine weitere und ganz andere
Deutung des Textes. Seine Hauptrolle aber hatte er im Teil zur Frage
der Sexualitdt aufSerhalb der Ehe.

7 Sternstunde Religion, August 2010.

2 28. November 2010: »Die Kinder Abrahams und der neue Kampf um alte Tabus —
Religion und Sexualitit«. Michael Goldberger, Thomas Rémer und Hilal Sezgin im
Gesprich mit Carolin Emcke.

» Schaubiihne 20:03-12.

225

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach
Fazit

Mit der bei Sternstunden erprobten Form des Trialogs lassen sich eine
Vielzahl von spezifischen Themen behandeln. Dabei kommen Gemein-
samkeiten zu Tage, Differenzen konnen benannt und besprochen wer-
den, ohne die ganze Gesprichsbasis zur Disposition zu stellen. Das
Konzept der wechselnden Hauptrollen garantiert jedem der Teilneh-
menden, einmal im Zentrum zu stehen und dann wieder mehr zu rea-
gieren. Unterschiedliche Zuginge, brennende Interessen und intellek-
tuelle Stirken konnen damit gebiihrend beriicksichtigt werden.

Das Konzept erlaubt es, punktuell zu vertiefen und die Fragestel-
lung zu konkretisieren, ohne stindig das Problem zu haben, dass diese
oder jene Frage fiir jemanden interessant oder gar brisant oder umstrit-
ten ist, fiir die anderen oder einen der anderen hingegen iiberhaupt
nicht. Indem deutlich wird, dass die Problemkreise oft auf unterschied-
lichen Ebenen liegen, konnen Missverstindnisse vermieden werden. In
wechselnder Reihenfolge kommt jede Person mit ihrem eigenen Zu-
gang zum Zuge, wihrend sich die anderen auch einbringen und dazu
verhalten konnen. Sei es, dass sie widersprechen, eigene Erfahrungen
anfiigen, das Gesagte bestitigen, eine Analogie dazu aufzeigen oder
aber beschreiben, wie dieser Punkt von aufSen wirkt.

Selbstverstindlich sollten die drei Gespriachspartner gut gewihlt
und ungefahr gleich stark sein. Sicherlich muss weiterhin diskutiert
werden, wie kontrovers die gewihlten Themen sein sollten. Die bishe-
rige Erfahrung zeigte, dass sowohl komplementire wie hart umstritte-
ne Fragestellungen in dieser Weise verhandelbar sind.

Es ist vorstellbar, dass zukiinftig der Ort der Diskussion ein ande-
rer als das Fernsehstudio sein konnte. In Anlehnung an die Berliner
Schaubiihne ist ein Gespriach vor anwesendem Publikum eine wiin-
schenswerte Option. Natiirlich miisste dann wieder die Konnotation
des Ortes bedacht werden, sei es, dass wechselnd Kirche, Synagoge
und Moschee die Veranstaltung zu sich einladen, oder dass sie an
einem der der offiziellen Dialogorte stattfinden konnte, etwa im Haus
der Religionen. Auch ein neutraler Ort wire denkbar, ein universitirer
Saal, ein Theater oder im Freien.

All dies lief3e sich ausprobieren, um den Wort von Leggewie niher
zu kommen, »wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen«.
Im Blick auf dieses Ziel ist das Konzept vom Trialog mit wechselnden
Hauptrollen in meinen Augen vielversprechend.

226

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autoren dieses Bandes

Herausgeber:

Myriam Bienenstock ist Professorin fiir Philosophie an der Univer-
sitdt Francois Rabelais in Tours. Seit 2006 ist sie Prisidentin der Inter-
nationalen Rosenzweig Gesellschaft. Lange lebte und lehrte sie auch in
Jerusalem. Gastprofessuren fiihrten sie nach Frankfurt am Main (Mar-
tin-Buber-Professur), an die Universitit Miinster (Mercator-Gastpro-
fessur am Exzellenzcluster »Religion und Politik«) und im Friihjahrs-
semester 2010 als erste Sigi-Feigel-Gastprofessorin fiir Jiidische
Studien am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universitit Zii-
rich. Einschligige Buchpublikationen: Der Geschichtsbegriff — eine
theologische Erfindung? (Hg.). Wiirzburg, Echter, 2007; Cohen face a
Rosenzweig. Débat sur la pensée allemande. Paris, Vrin, 2009; Héri-
tages de Rosenzweig: »Nous et les Autres« (Hg.). Paris, Ed. de 1'Eclat,
2011. Eine vollstindige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://mbienenstock.free.fr

Pierre Biihler ist seit 1997 Professor fiir systematische Theologie, ins-
besondere Hermeneutik und Fundamentaltheologie, und Mitleiter des
Instituts fiir Hermeneutik und Religionsphilosophie an der Universitit
Ziirich. Von 1982 bis 1997 war er Professor fiir systematische Theo-
logie, Dogmatik, Ethik und Fundamentaltheologie an der Theologi-
schen Fakultit (protestantisch) der Universitit Neuchatel. Seit 2006 ist
er auch Prisident der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft und
er ist Hauptherausgeber der Revue de théologie et de philosophie (Ge-
neve/Lausanne/Neuchatel). Eine vollstindige Publikationsliste ist auf
seiner Homepage zuginglich:
http://www.hermes.uzh.ch/personen/buehlerhtml

227

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autoren dieses Bandes
Beitriger:

Katajun Amirpur ist Assistenzprofessorin fiir Moderne Islamische
Welt mit Schwerpunkt Iran am Forschungsschwerpunkt Asien und Eu-
ropa (UFSP) der Universitit Ziirich. Weitere biographische Angaben
und eine vollstindige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://www.asienundeuropa.uzh.ch/aboutus/persons/assistenz
professuren/amirpurkermani.html

Jan Assmann war bis zu seiner Emeritierung (2003) Professor fiir
Agyptologie in Heidelberg und ist seitdem Honorarprofessor fiir all-
gemeine Kulturwissenschaft an der Universitit Konstanz. Feldarbeiten
fiihrten ihn oft nach Agypten, Gastprofessuren nach Paris, Jerusalem,
Yale und Houston. Er ist Triger des Deutschen Historikerpreises (1998)
und erhielt Ehrendoktorate der Universititen Miinster, Yale und Jeru-
salem. Unter seinen zahlreichen Publikationen seien hier nur genannt:
Religio duplex: dgyptische Mysterien und europdische Aufkldrung.
Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2010; Monotheismus und die Spra-
che der Gewalt. Wien, Picus-Verlag, 2006. Eine umfangreiche Publika-
tionsliste auf der Interseite:
http://www.aefkw.uni-hd.de/assmann_sv.html

Micha Brumlik ist Professor fiir allgemeine Erziehungswissenschaft
an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit. Von 2000 bis 2005 leitete
er zudem als Direktor das Fritz Bauer Institut, Studien- und Dokumen-
tationszentrum zur Geschichte und Wirkung des Holocaust, in Frank-
furt am Main. Er war Vorsitzender der Arbeitsgemeinschaft Juden und
Christen beim Deutschen Evangelischen Kirchentag. Unter seinen
zahlreichen Biichern seien hier genannt:

Deutscher Geist und JudenhafS: das Verhiltnis des philosophischen
Idealismus zum Judentum. Miinchen, Luchterhand, 2000; Vernunft
und Offenbarung: religionsphilosophische Versuche. Berlin, Philo-Ver-
lag, 2001. Eine vollstindige Publikationsliste auf seiner Homepage:
http://www.uni-frankfurt.de/fb/fb04/personen/brumlikm/Sonstiges/
veroeffentlichungen.html

Andreas Hunziker ist Geschiftsfiihrender Oberassistent am Institut
fiir Hermeneutik und Religionsphilosophie an der Universitit Ziirich.

Er arbeitet an einer Habilitation zum Thema »Gott und Nichster«.

228

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autoren dieses Bandes

Weitere biographische Angaben und eine vollstindige Publikationslis-
te auf seiner Homepage:
http://www.hermes.uzh.ch/personen/hunzikerhtml

Jean Mondot ist Professor fiir Germanistik mit dem Forschungs-
schwerpunkt Spataufklarung an der Universitit Michel de Montaigne
Bordeaux III. Von 2003 bis 2007 war er Prasident der Société interna-
tionale d’étude du XVIile siecle. Er leitet die Zeitschrift Lumieéres. Er ist
Ehrendoktor der Universitdt Hamburg (die Laudatio von Martin Neu-
mann enthilt zahlreiche biographische und bibliographische Informa-
tionen:
http://hup.sub.uni-hamburg.de/opus/volltexte/2008/62/chapter/
HamburgUP_HUR14_Neumann.pdf)

Jacques Picard ist Ordinarius fiir Kulturanthropologie und Branco-
Weiss-Professor fiir Jiidische Geschichte und Kulturen der Moderne
an der Universitit Basel. Von 2001 bis 2010 wirkte er als Leiter des
Instituts fiir Jidische Studien, seit 2011 als Mitglied der Leitung des
Seminars fiir Kulturwissenschaft und Europiische Ethnologie sowie
des Zentrums Kulturelle Topografien der Universitit Basel. Seine For-
schungs- und Interessenschwerpunkte sind der kulturelle Traditions-
wandel und Konfliktfelder in Migrationsgesellschaften, die kulturelle
Bedeutung der Wahrnehmung realer und virtueller translokaler Rau-
me, ideengeschichtliche und kulturanthropologische Fragen zur euro-
pdischen und nordamerikanischen Geschichte und Gegenwart sowie
Forschungen zu Biografie, Lebenswelten und gesellschaftspolitischen
Orientierungen in der jiidischen Moderne. Zuletzt erschienen sind Ge-
brochene Zeit, Jiidische Paare im Exil (2009) und Getilgte Zeichen,
gebrochene Mauern, fliehende Buchstaben. Zur dsthetischen Repri-
sentation der Erinnerung an eine Zeit der Vernichtung, in: Kritische
Berichte, Zeitschrift fiir Kunst- und Kulturwissenschaften, 2011. Wei-
tere Publikationen siehe:
http://pages.unibas.ch/kulturwissenschaft/content/Komponenten/
Seminar/Sites/Jacques %20Picard.html

Brigitta Rotach ist Oberassistentin und Koordinatorin der Sigi-Feigel-
Gastprofessur am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universitit
Ziirich. Langjihrige Moderatorin der Sendung »Sternstunden« beim
Schweizer Fernsehen (Realisation von iiber 200 Gespriachssendungen

229

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autoren dieses Bandes

fiir die »Sternstunde Religion«). Weitere biographische Angaben und
eine vollstindige Publikationsliste auf ihrer Homepage:
http://www.religionswissenschaft.uzh.ch/seminar/organisation/sigi-
feigel-gastprofessur/koordination.html

Ludwig Siep ist em. Professor fiir Philosophie an der Universitit
Miinster und Seniorprofessor am dortigen Exzellenzcluster »Religion
und Politik«. Er ist ordentliches Mitglied der Nordrhein-Westfilischen
Akademie fiir Wissenschaften und Kiinste und korrespondierendes
Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Neuere Buch-
publikationen: Der Weg der Phanomenologie des Geistes. Ein einfiih-
render Kommentar zu Hegels >Differenzschriftc und >Phidnomenologie
des Geistes<. Frankfurt, Suhrkamp, 2000; Konkrete Ethik: Grundlagen
der Natur- und Kulturethik. Frankfurt, Suhrkamp, 2003; Grundkurs
Ethik 1 + 2 (Mitherausgeber). Paderborn, Mentis, 2008 + 2011.Voll-
stindiges Publikationsverzeichnis unter:
http://www.uni-muenster.de/PhilSem/mitglieder/siep/publ.html

Norbert Waszek ist Germanist und Philosoph und wirkt als Professor
fiir deutsche Philosophie- und Ideengeschichte des 18. und 19. Jahr-
hunderts an der Universitit Vincennes a Saint-Denis (Paris VIII). Sein
Interesse an der deutsch-jiidischen Ideengeschichte reicht von Men-
delssohn und Lessing iiber Heine und Eduard Gans bis hin zu Emil
Fackenheim. Eine vollstindige Publikationsliste auf seiner Homepage:
http://norbertwaszek.free.fr

Sonja Weinberg ist Historikerin mit dem Forschungsschwerpunkt jii-
dische Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts. Thre Londoner Disser-
tation erschien vor kurzem unter dem Titel: German Press Responses
to Anti-Jewish Violence in Germany and Russia (1881-1882). Frank-
furt am Main 2010.

230

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 08:17:31.


https://doi.org/10.5771/9783495860298
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhalt
	Einführung der Herausgeber
	Teil 1: »gestern«: Was haben wir den Toleranzauffassungen des 18. und 19. Jahrhunderts zu verdanken?
	Myriam Bienenstock: Versprechen und Grenzen der religiösen Toleranz: der Fall Spinoza
	I.
	II.
	III.

	Norbert Waszek: Deutungslinien der Toleranz bei Lessing
	I.
	II.
	III.

	Jean Mondot: Zivilreligion und Toleranz
	I.
	II.
	III.

	Ludwig Siep: Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus und heute
	I. Begriff und Formen der Toleranz
	II. Toleranz und Anerkennung im Deutschen Idealismus
	III. Arten und Gebiete der Toleranz bei Kant, Fichte und Hegel
	IV. Gründe für die Defizite
	V. Toleranz und Anerkennung in pluralistischen Gesellschaften


	Teil 2: von »gestern« nach »heute«
	Jan Assmann: Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft
	Andreas Hunziker: Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?
	I. Gegenwart
	II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus
	III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft
	IV. Zwei kritische Bemerkungen

	Jacques Picard: »Der Ungrund des Widerspruchs«

	Teil 3: »heute«
	Micha Brumlik: Antisemitismus und Islamophobie – Eine Diskussionsbemerkung
	Katajun Amirpur: Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran
	Sonja Weinberg: Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten
	Historischer und ideologischer Kontext
	Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage
	Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz
	Fazit und Ausblick

	Brigitta Rotach: Trialog mit wechselnden Hauptrollen
	Im Zeichen des interreligiösen Dialogs
	Zwei Sternstunden-Events
	Vom Dialog zum Trialog?
	Dialogkonzepte als Vorbild
	Prototyp Trialog: »Religion und Essen«
	Das Konzept der wechselnden Hauptrollen
	Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion
	Proben aufs Exempel
	Fazit


	Autoren dieses Bandes
	Herausgeber
	Beiträger


