
Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte

traditionshermeneutischer Weichenstellungen

In der Geschichte des Christentums gab es immer wieder Phasen, in denen wesentliche

Weichenstellungen im Verständnis von Tradition stattfanden. Diese waren von unter-

schiedlichsten Faktoren beeinflusst. Nicht immer waren zunächst theologische Gründe

Anlass zur Reflexion über den Glauben – auch pragmatische, politische, kulturelle oder

geografische Faktoren spielten eine Rolle. Konstruktions- und Legitimierungsprozesse

von Tradition können nicht monokausal erklärt werden.

ImfolgendenAbschnittwerdenverschiedeneEntwicklungen skizziert, indenenTra-

ditionsdynamiken sichtbar werden und Kriterien der Anerkennung und Legitimierung

von Tradition erarbeitet wurden.Wie bereits festgestellt wurde, fand eine Aushandlung

solcher Kriterien häufig in Zeiten des Übergangs oder der Krise statt, worauf auch Her-

mann Pottmeyer hinweist:

»Anlaß, sich über die Normen, Kriterien und Strukturen des Überlieferungs- und Wahr-

heitsfindungsprozesses zu verständigen, war immer dann gegeben, wenn es in der Kir-

che zum Streit über die Glaubenswahrheit kam; aber auch äußere Bestreitung forder-

te dazu heraus. Und je länger und unübersichtlicher der Überlieferungsprozeß wurde

und je umfangreicher das angesammelte Traditionsgut, destomehr drängte die Aufga-

be der Wahrheitsfindung dazu, die Gestalt eines methodisch geordneten Verfahrens

anzunehmen.«1

Diese Frage der Kriteriologie wird im folgenden Überblick immer wieder verfolgt. Was

sind Identitätsmarker sowie Anerkennungsvorgänge und -strategien in der christlichen

Tradition? Als zentrale Basis aller »späterenKriteriologien«2 nennt Pottmeyer die Arbeiten

der Kirchenväter sowie jeneTheologien, die in der frühen Kirche entstanden. Überliefe-

rung und Tradition werden in verschiedenen Ansätzen auch unterschiedlich bestimmt.

Die Rezeption dieser Theologien und die jeweilige Verarbeitung im Angesicht aktuel-

ler Herausforderungen brachte wiederum neue Konzepte hervor. Ist von »Tradition« im

Singular die Rede, dann stets im Bewusstsein dieser Pluralität an Interpretationen.

1 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 124.

2 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

1. Konstituierungen von Tradition(en) in der frühen Kirche

Die Spur der Traditionsbildung und Traditionshermeneutik in der frühen Kirche3 wird

in diesem Abschnitt anhand verschiedener Ausdrucks- und Verarbeitungsformen des

christlichen Bekenntnisses verfolgt. Dieser Ansatz legt sich aus zwei Gründen nahe.

Tradition wird erstens wesentlich auch durch ihre Materialität und Denkmuster mit-

bestimmt: durch die sprachliche und philosophische Verarbeitung des Christusereig-

nisses, die Medien der Vermittlung undWeitergabe, Riten und Repräsentationsformen

im sozialen und gesellschaftlichen Leben (etwa durch die Herausbildung geistlicher

Stände und spezifischer Lebensformen wie dem frühen Mönchtum). Die Orientierung

an Verarbeitungsformen des Christusbekenntnisses – z.B. in Briefen, theologischen

Abhandlungen oder Gebrauchstexten – ermöglicht außerdem einen rezeptionsana-

lytischen Zugang. In der Erforschung der »Ursprünglichkeit« heiliger Schriften, vor

allem der Jesusworte, gab es in der Theologie unterschiedlichste Ansätze. Manche ver-

suchten und versuchen etwa, »hinter« den Texten des neutestamentlichen Kanons eine

»Urgestalt der Worte Jesu«4 zu identifizieren. Jens Schröter kritisiert solche Ablösungs-

versuche »als eine unter den je aktuellen Erkenntnisbedingungen entworfene Figur,

die auf einer bestimmten Auswahl von Material aus diesen ersten Deutungen beruht«5.

Anstatt der Erkenntniskategorie der Echtheit scheint jene der Erinnerung adäquater zu

sein.

»Die Unterscheidung zwischen historischemMaterial und dessen Interpretation kann

jedenfalls nur dann überzeugen,wenndabei einewirkungsgeschichtliche Plausibilität

erreicht wird, die die verschiedenen Rezeptionsvorgänge als Reaktionen auf das Wir-

ken Jesu verständlichmacht. Dies ist freilich etwas grundsätzlich anderes als die Frage

nach ›echten‹ Jesusworten.«6

3 Markus Tiwald reflektiert kritisch die für die erste Zeit der Jesusbewegung(en) gebräuchlichen Be-

griffe wie »Urchristentum«, »Frühes Christentum« oder »Apostolische Zeit« (vgl. Tiwald: Das Früh-

judentum, 31–32). Während ersterer Begriff auf eine »gewisse Normativität« (ebd. 32) der Zeit

bis zum Jahr 150 n. Chr. hinweist, ist der Terminus »Frühes Christentum« zeitlich zu ungenau. Die

»apostolische Zeit« ist »insofern anachronistisch, als sie eine gewisse monolineare und normati-

ve – eben ›apostolische‹ – Urzeit der Kirche annimmt, obwohl mit wesentlich komplexeren Ent-

wicklungslinien zu rechnen ist« (ebd. 32). Die imText verwendeteBezeichnungder »frühenKirche«

wird hier als Überbegriff für die Zeit der beginnenden Jesusbewegung bis zu den ersten Konzilien

verwendet – imBewusstsein, dass dieHerausbildung einer eigenständigen christlichenBewegung

und das Selbstverständnis als »Kirche« ein lange andauernder, heterogener Prozess war.

4 Vgl. etwa Schwarz, Günther: »Und Jesus sprach«. Untersuchungen zur aramäischen Urgestalt der

Worte Jesu (BWANT 118). Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1985: »Im voraufgegangenen Teil III habe

ich 25 Texte aus den synoptischen Evangelien – mit Parallelen, wo sie vorhanden waren – erst

emendiert, dann ins Aramäische rückübersetzt, danach ins Deutsche übertragen und, wenn es nö-

tig schien, interpretiert: in der erklärten Absicht, den Urwortlaut wiederzugewinnen, um dadurch

dem ursprünglichen Sinn so nahe wie möglich zu kommen.« (ebd. 297). Er gibt dazu in FN 2 die

Anmerkung: »Weit näher als es der griechische Text ermöglicht.« (Ebd. 297, FN 2).

5 Schröter, Jens: Markus, Q und der historische Jesus. Methodische und exegetische Erwägungen zu

den Anfängen der Rezeption der Verkündigung Jesu. In: ZNW 89 (1998) H. 3, 173–200, hier 179.

6 Schröter: Markus, Q und der historische Jesus, 182.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 59

Schrötermacht hier als evangelischerTheologe einen vor allem für die katholischeTheo-

logiewichtigenPunkt stark.DieGrößenTradition,KircheundSchrift bilden einen kom-

plexen, wechselwirksamen und konstitutiven Zusammenhang. Jenseits dieser Konstel-

lation können kaum Kriterien einer Differenzierung gewonnen werden. Rezeption ist

kein isoliertes Phänomen, sondern findet bereits in innerhalb von religiösen Gruppie-

rungen ausverhandelten Kategorien statt. Dies spiegelt sich in den Quellen wider, bei

denen es sich vor allem um »historisch-biographisch orientierte Berichte handelt, die

zugleich von christologischen Überzeugungen getragen sind«7.

Die Rezeption der Worte Jesu wird dann nicht zu einer Verfälschung, sondern einer

Erinnerungsgeschichte, die von einer »Transformation of Pastoral Discourse«8 geprägt

ist, wie etwa John S. Kloppenborg und Callie Callon in einer Studie über das Gleichnis

vom Hirten darstellen. Heilige Schriften tragen deshalb ein performatives Moment in

sich, weil sie durch die weitergegebene Erinnerung zum Glaubensraum werden. In der

Liturgie zeigt sich das besonders.

Um die Spur frühchristlicher Überlieferungsgeschichte und Traditionsbildung zu

verfolgen, werden exemplarisch verschiedene Stationen herausgegriffen: die Briefe des

Paulus als Zeugnisse, die in den neutestamentlichen Kanon aufgenommen wurden, die

Schriften von Justin demMärtyrer als Vertreter der Apologeten sowie Glaubensbekennt-

nisse der ersten Jahrhunderte mit ihrer vielfältigen Verwendung.

(1.) Paulus formuliert in seinen Briefen9 an christliche Gemeinden einen wirkmäch-

tigen Identitätsmarker für die gesicherte Überlieferung: jenen der apostolischen Tradi-

tion. So schreibt er im Galaterbrief:

»Als es aber Gott gefiel, der mich schon im Mutterleib auserwählt und durch seine

Gnade berufen hat, in mir seinen Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Völ-

kern verkünde, da zog ich nicht Fleisch und Blut zu Rate; ich ging auch nicht sogleich

nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, sondern zog nach Arabien

und kehrte dann wieder nach Damaskus zurück. Drei Jahre später ging ich nach Jeru-

salem hinauf, um Kephas kennenzulernen, und blieb fünfzehn Tage bei ihm. Von den

anderen Aposteln sah ich keinen, nur Jakobus, den Bruder desHerrn.Was ich euch hier

schreibe – siehe, bei Gott, ich lüge nicht.« (Gal 1,15-20)10

Der apostolische Status wird zum einen durch den Aspekt der »Selbstoffenbarung des

Auferstandenen«, zum anderen die Sendung »zur Verkündigung des Wortes Gottes«

bestimmt.11 Aber nicht nur als solch »unmittelbarer Offenbarungszeuge«12 nach dem

7 Ebd.

8 Kloppenborg, John S./Callon, Callie: The Parable of the Shepherd and the Transformation of Pas-

toral Discourse. In: Early Christianity 1 (2010) H. 2, 218–260, hier 218.

9 Für eine Einleitung zur Problematik einer genauen Chronologie der Abfassung der paulinischen

Briefe vgl. Schnelle, Udo: Einleitung in dasNeue Testament. 9., durchgeseheneAuflage. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 2017, 31–53.

10 Bibelzitate werden, so nicht anders vermerkt, wiedergegeben nach: Die Bibel. Einheitsüberset-

zung der Heiligen Schrift. Vollständig durchgesehene und überarbeitete Ausgabe. Stuttgart: Ka-

tholisches Bibelwerk 2016.

11 Beide Zitate Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 125.

12 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Damaskusereignis versteht sich Paulus als Apostel, sondern auch, weil er »Tradent des

Zeugnisses der Erstapostel«13 ist. Die Re-Konstruktion von Anfängen wird an diesem

Textausschnitt deutlich: nach Vorbild der Propheten der Schrift erfolgt die Selbstdeu-

tung des Paulus durch eine Erwählung im Mutterleib, noch vor dem offensichtlichen

Berufungsereignis.Die zweite Referenz zumUrsprung derÜberlieferung sind die Apos-

tel als Erstzeugen der Offenbarung Gottes: »Sich selbst und die übrigen Apostel stellt er

als Offenbarungszeugen des Wortes Gottes und Bürgen seiner wahren Überlieferung vor.

So erscheint die normative Rolle der apostolischen Tradition bereits in den frühesten

neutestamentlichen Schriften.«14

Das Medium des Briefes repräsentiert dabei die Tendenz, die Christusbotschaft in

neue geografischeRäumehinein zu verbreiten.Der antikenBrieftradition entsprechend

dient der Brief als »Ersatz für ein Gespräch«,wenn die »Kommunikationspartner räum-

lich und zeitlich getrennt sind«.15 Er wirkt damit entgrenzend und soll zugleich Nähe

herstellen.

Die Rolle des Paulus in der Herausbildung einer christlichen Tradition wird in der

Forschungunterschiedlichbewertet.Sowohl die »NewPerspective onPaul«16 als auchdie

»Paulwithin JudaismPerspective«17 versuchen,den zeitgenössischen, jüdischenKontext

des Paulus in der Interpretation seiner Theologie stärker zu berücksichtigen. Die »New

Perspective on Paul« wollte eine »Alternative zur lutherischen Paulusdeutung«18 darstel-

len, inderdie »Rechtfertigungsaussagen inderpaulinischenTheologie«19 zustarkaufdie

individuelle Problemlage des sündigen Menschen bezogen wurden. So schreibt Krister

Stendahl, mit dem die neue Forschungsperspektive in den 1960er Jahren ihren Anfang

nahm: »Especially in Protestant Christianity –which, however, at this point has its roots

in Augustine and in the piety of theMiddle Ages – the Pauline awareness of sin has been

interpreted in the light of Luther’s struggle with his conscience.«20 Stattdessen, so hebt

Schröter in einer Analyse Stendahls hervor, gehe es dem Apostel darum, das Verhält-

nis von Juden und Heiden im Kontext der Heilsgeschichte zu klären: »DieTheologie des

Paulus ziele darauf, einen Zugang zu Gott zu entwickeln, der den Heiden genausomög-

lich sei wie den Juden, keineswegs aber, den jüdischen Glauben hinter sich zu lassen.«21

Was in den 1980er Jahren als exegetischer Durchbruch in der »Kritik an der Substitu-

tionstheologie« galt, kann heute als »Mainstream« der neutestamentlichen Forschung

13 Ebd.

14 Ebd.

15 Beide Zitate Schnelle: Einleitung, 55.

16 Für einen kurzenÜberblick vgl. Schröter, Jens: »TheNewPerspective on Paul« – eine Anfrage an die

lutherische Paulusdeutung? In: Luther-Gesellschaft e. V. (Hg.): Lutherjahrbuch 80 (2013), 142–158.

Die Diskussion wurde konkret in den 1960er Jahren ausgelöst durch einen Aufsatz von Stendahl,

Krister: The Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West. In: HThR 56 (1963) H. 3,

199–215.

17 Vgl. z.B. Eisenbaum, Pamela: Paul Was Not a Christian. The Original Message of a Misunderstood

Apostle. New York: Harper Collins 2009.

18 Schröter: »The New Perspective on Paul«, 143.

19 Ebd.

20 Stendahl: The Apostle Paul, 200.

21 Schröter: »The New Perspective on Paul«, 146. Vgl. Stehndahl: The Apostle Paul, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 61

bezeichnet werden.22 Allerdings werde diese »Revision der anachronistischen Interpre-

tationen von Paulus als Konvertit«23 von anderen Disziplinen der Theologie noch nicht

umfassend rezipiert.

Die »Paul within Judaism Perspective« geht in ihren verschiedenen Forschungsrich-

tungen noch einen Schritt weiter. So sei laut Udo Schnelle »die Grundthese der ›Paul wi-

thin Judaism Perspective‹, dass Paulus nie aufgehört habe, ein Tora observanter Jude zu

sein«24.Vor demHintergrundder starkenNaherwartungdesPaulus formuliert eineVer-

treterin der Richtung, Paula Fredriksen:

»Paul held these convictions as a committed Jew, and he enacted them as a commit-

ted Jew. In brief, so this study will argue, Paul lived his life entirely within his native

Judaism. Later traditions, basing themselves on his letters, will displace him from this

context. Through the retrospect of history, Paul will be transformed into a ›convert‹, an

ex- or even an anti-Jew; indeed, into the founder of gentile Christianity.«25

Fredriksen kritisiert vorschnelle Projektionen späterer Zeiten auf die paulinischeTheo-

logie, die unter den Vorzeichen historischer Entwicklungen entstanden, Paulus aber na-

türlich noch nicht berührt haben.

Gerade letzterer Forschungsansatz blieb nicht unwidersprochen. Laut Schnelle bil-

dete sich mit der Theologie des Paulus ein »neues Wissenssystem«26. Das entstehende

Christentum war stark geprägt von den jüdischen Traditionen der ersten Jesusanhän-

ger*innen. Schnelle vertritt allerdings die Meinung – entgegen der »Paul within Juda-

ismPerspective« –dass Paulus auch bewusst neue Akzente setzte undmit seinerTheolo-

gie eine neue Bewegung anstrebte: »Das paulinische Identitätskonzept integrierte und

transformierte einerseits jüdische Basisüberzeugungen, zugleich löste es sich von den

klassischen Säulen des Judentums und füllte sie inhaltlich neu.«27 Die Diskussion um

den Anteil Paulus’ an der »Trennung« von Christentum und Judentum ist ungebrochen.

Ausgangspunkt ist häufigPaulus’ Einsatz dafür, dass die Beschneidung für das Bekennt-

nis zu Jesus Christus nicht notwendig sein sollte. Die Beurteilung der Beschneidung bei

Paulus ist komplex undmuss imKontext seines Aufenthaltes in der antiochenischenGe-

meinde und der Dynamiken des Diasporajudentums gesehen werden.28 Michael Theo-

bald warnt davor, zu vorschnell von einer vor allem »heidenchristlich« geprägten Kirche

auszugehen, in der das »Judenchristentum« keine Rolle mehr spielte:

22 Beide Zitate Meyer, Barbara U.: Gewaltstrukturen und die Verunglimpfung des Gesetzes im christ-

lichen Denken. In: KuI 33 (2018), 98–111, hier 109.

23 Ebd.

24 Schnelle, Udo: Über Judentum und Hellenismus hinaus: Die paulinische Theologie als neuesWis-

senssystem. In: ZNW 111 (2020) H. 1, 124–155, hier 127.

25 Fredriksen, Paula: Paul. The Pagans’ Apostle. New Haven (CT)/London: Yale University Press 2017,

xii.

26 Schnelle: Über Judentum und Hellenismus hinaus, 148.

27 Ebd. 153.

28 Vgl. Theobald, Michael: »Christus – Diener der Beschnittenen« (Röm 15,8). Der Streit um die Be-

schneidung nach dem Neuen Testament. In: Tück, Jan-Heiner (Hg.): Die Beschneidung Jesu. Was

sie Juden und Christen heute bedeutet. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2020, 96–144, hier 104–112.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Geschichtskonstruktionen, die auf der Annahme beruhen, dass das sog. ›Judenchris-

tentum‹ mit dem ersten Krieg gegen die Römer 66–71 n. Chr., spätestens nach dem

zweiten Krieg im Anschluss an den Bar-Kochba-Aufstand 132–35 n. Chr. von der Bild-

fläche verschwand, sind längst obsolet. Auch danach gab es bis weit in die Spätanti-

ke hinein Jesus gläubige Juden bzw. Christen mit jüdischer Prägung unterschiedlicher

Provenienz.«29

Theobald betont die Vielfalt »verschiedene[r] Judentümermit unterschiedlichen theolo-

gischenProfilen«30.Gerade für die Beschneidung könne eine unterschiedliche Praxis für

das palästinische Judentum und das Diasporajudentum angenommen werden.31

Dies könnte auch die paulinische Position beeinflusst haben. Als einen möglichen

Forschungskonsens formuliert Schnelle:

»Dass Jesus galiläischer Jude war und seinWirken in diesem Kontext interpretiert wer-

den muss, ist heute ebenso selbstverständlich wie die Feststellung, dass Paulus einen

engagierten Diskurs mit Juden und Judenchristen seiner Zeit über die Offenbarung

Gottes in Jesus Christus und die daraus resultierenden Konsequenzen geführt hat.«32

Die Rezeption der paulinischenTheologie und die Kontroversen darum zeigen, dassmit

Paulus eine wichtigeWeichenstellung imDiskurs umTraditionshermeneutik stattfand.

Zum einen benennt Paulus die Zeugen der Offenbarung als Bürgen der Überlieferung,

woraus sich das Prinzip der personalen Weitergabe der Christusbotschaft entwickeln

wird. Apostolizität gewinnt hier ausgehend von ihrer individuellen Dimension (die

unmittelbaren Offenbarungszeugen) auch eine kollektive Bedeutung – als Eigenschaft,

die gesicherte Überlieferung verbürgt (repräsentiert etwa in der apostolischen Suk-

zession des Amtes). Zum anderen stellt Paulus Überlegungen zur Verkündigung der

Christusbotschaft an Jüdinnen und Juden und die paganen Völker an und beeinflusst

damit auch spätere Verhältnisbestimmungen zwischen dem entstehenden Christen-

tum und Judentum. Der Frage nach dem Prozess der Trennung bzw. Entstehung von

Christentum und rabbinischem Judentum sowie den damit verbundenen theologischen

Konsequenzen wird in Kapitel 7 ein eigener Abschnitt gewidmet.

(2.) In einer Wechselwirkung von fortschreitender Zeit und neuen Kontexten, in die

hinein die Botschaft Jesu getragen wurde, entstanden auch neue Kommunikationsfor-

men, wieWolfgangWischmeyer am Beispiel Justins desMärtyrers beschreibt:

»Das Apostolische Zeitalter und sein dominantes Kommunikationsmedium in der lite-

rarischen Form des Gemeindebriefes geht zu Ende und neue literarische Formenmüs-

sen gefunden und erprobt werden. Insofern ist das Auftreten der Apologeten auch ein

mediengeschichtliches Ereignis, das nach der esoterisch für die christlichen Gemein-

den bestimmten Evangelien- und Briefliteratur der ›apostolischen‹ Zeit den Zugang

29 Ebd. 99.

30 Theobald: »Christus – Diener der Beschnittenen«, 143.

31 Vgl. ebd.

32 Schröter: »The New Perspective on Paul«, 144.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 63

auch zum Markt einer breiteren Öffentlichkeit eines literarisch interessierten Publi-

kums eröffnet.«33

Justin wurde in der griechischsprachigen, von den Römern gegründeten Stadt Flavia

Neapolis im früheren Judäa wahrscheinlich zwischen 100 und 110 n. Chr. geboren.34 Die

drei ihm zuzurechnenden Schriften entstanden ab etwa 15335. Justin stellte »sich selbst

als einenPhilosophen«36 dar,bediente sichphilosophisch-literarischerMittel undsprach

damit auch neue Gruppen an.37 Erwar »zugleich aber von einemhermeneutischen Kon-

zept bestimmt […], das den christlichen Glauben in einer hierarchisierten Vorstellung

von Wahrheit an der Spitze sieht«38. Justin transformierte nun als erster die politisch-

literarische Gattung der Petition zur Vermittlung der Christusbotschaft.39 Eine Petiti-

on war ein an die römischen Kaiser gerichtetes Ansuchen. Eusebius von Caesarea be-

zeichnet Texte sogenannter frühchristlicher Autoren wie Justin, Apollinaris von Hiera-

polis oder Melito als »Apologien«, die sich an diese Form in ihremWirken anlehnten.40

Justin eignete sich die Textform an, um sie für seine Zwecke zu verwenden: »What Justin

did was to hijack this normal Roman administrative procedure and turn it into a vehi-

cle for articulating and disseminating themessage of theGospel.«41 Charakteristisch für

eine solche Petition ist die Anrede an den Kaiser, eine Darstellung der problematischen

Situation, der Aufweis guter Gründe für die Akzeptanz des Ansuchens und ein ebensol-

ches Gesuch.42 Allerdings vermutetman, dass eine Apologie in solch einer Formweniger

als offizielles Ansuchen gedacht war. Die Autoren erhofften möglicherweise »die Auf-

merksamkeit des Kaisers eher zu erregen, indem sie interessante Literatur schrieben«43

und legten deshalb eine ausführliche philosophische Reflexion desGlaubens entlang an-

tiker Vorbilder vor.44 Justin stellt zentrale Glaubensinhalte dar und versucht eine Vertei-

digung und Erklärung durch den Aufweis der Vernunftmäßigkeit dieser sowie die Her-

stellung von Analogien mit den griechischen und römischen religiösen und mythologi-

schen Traditionen.45 Ein solcher Wechsel der Literaturgattung wirkt auch performativ:

33 Wischmeyer, Wolfgang: Justin Martyr (gest. 165). In: Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.):

Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhun-

dert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 11–22, hier 13.

34 Vgl. Parvis, Paul: Justin Martyr. In: ET 120 (2008) H. 2, 53–64, hier 53–54.

35 Überliefert sind zwei Apologien sowie der Dialog des heiligen Philosophen und Märtyrers Justin mit

dem Juden Tryphon (vgl. Wischmeyer: Justin, 11).

36 Wischmeyer: Justin, 12.

37 Vgl. ebd. 14.

38 Ebd. 12.

39 Vgl. ebd. 15.

40 Skarsaune, Oskar: »Apologie, literarisch«. I. Form und Gattung. In: RGG Online: http://dx.doi.org/1

0.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913 (01.12.2022).

41 Parvis: Justin Martyr, 56.

42 Vgl. Skarsaune: »Apologie, literarisch«.

43 Ebd. Abkürzung vervollständigt durch EH.

44 Vgl. ebd.

45 Vgl. Justin der Märtyrer: Erste Apologie. Aus dem Griechischen übersetzt von Gerhard Rauschen.

In: Frühchristliche Apologeten und Märtyrerakten Band I (BKV, 1. Reihe, 12) Kempten/München:

Verlag der Jos. Kösel’schen Buchhandlung 1913, 65–138. Für die Anrede vgl. ebd. 65–66: »An den

Kaiser Titus Älius Hadrianus Antonius Pius Cäsar Augustus […] und das ganze römische Volk richte

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913


64 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Bereits durch die Form sollen das christliche Bekenntnis legitimiert und Anschuldigun-

gen gegen die christliche Bevölkerung entkräftet werden.

Justin griff nicht nur auf eine neue literarische Formzurück, er versuchte auch, neue

Sprachformen für das christliche Bekenntnis zu finden und es so in ein Gespräch mit

der griechisch-römischen Philosophie undGeistesgeschichte zu bringen.46 Diese neuen

SprachformenwarenallerdingsnichtnurMittel zumZweck,sondernbeeinflusstenauch

dieweitere Entwicklung theologischenDenkens. Justin repräsentiert damit eineweitere

Weichenstellung der Traditionshermeneutik:

»Christliche Theologie entsteht als Transformation jüdischer Traditionsbestände sowie

philosophischer Theorieformulare und reflektiert ihre eigeneGeschichtlichkeit, indem

sie die Praxis ihrer Anknüpfung spezifisch theologisch historisiert. Das geschieht exem-

plarisch an einem Beginn christlicher Theologie durch Justin den Märtyrer, indem er

das vorgegebene Logos-Verständnis christologisch reformuliert. Damit beansprucht er

zugleich, dass das alte philosophische Konzept erst im Licht der neuenHeilsgeschichte

definitiv verstanden werden kann.«47

Gregor Hoff stellt anhand Justins Lehre vom logos spermatikos dar, wie das »Problem der

Traditionskontinuierung«48 bereits in frühchristlicherZeit bearbeitetwurde. IndemJus-

tin die Lehre vom Logos aufgriff,49 konnte er die Erkenntnis Gottes als »den Menschen

eingepflanzte[] Wahrheitskeime«50 darstellen. Hoff weist auf die »Pluralität von Benen-

nungen«51 des Logos bei Justin hin:

»In der Vielfalt der Namen zeigt sich ein sprachtheologischer Prozess: Der eine Gott

wird unterschiedlich erfahren, angesprochen und im Sprechakt an die Gegenwart des

Sprechers vermittelt. In diesem Vorgang erweist sich die Historisierung der theolo-

gischen Bestimmungen als ein basaler Vorgang. Theologie muss selbst geschichtlich

sein, weil sie die Wirklichkeit Gottes als Sprechen und Handeln in der Geschichte er-

fasst und darstellt. Das aber kann nur im geschichtlichen Durchgang erfolgen, der bei

ich Justinus […] für die Leute aus jedemVolksstamm, diemit Unrecht gehaßt und verleumdet wer-

den, zu denen ich auch selbst gehöre, folgende Ansprache und Bittschrift.« Für das abschließende

Gesuch vgl. ebd. 137: »Wenn euch nun dieses Sinn undWahrheit zu haben scheint, so achtet es; er-

scheint es euch aber als eitles Gerede, so verachtet es als törichtes Zeug, verhängt aber nicht über

Leute, die kein Unrecht begehen, wie über Feinde den Tod.«

46 Vgl. Wischmeyer: Justin, 15.

47 Hoff, Gregor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie kirchlicher Gegenwarten. Paderborn:

Ferdinand Schöningh 2018, 30.

48 Ebd.

49 Vgl. Kinzig, Wolfram: »Justin«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_111

46 (01.12.2022).

50 Kinzig: »Justin«.

51 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 30. Für den Text vgl. Justin der Märtyrer: Dialog mit dem Juden

Trypho. Aus demGriechischen übersetzt von Philipp Hauser. In: Justinus, Dialog. Pseudo-Justinus,

Mahnrede (BKV, 1. Reihe, 33). Kempten/München: Verlag der Jos. Kösel’schen Buchhandlung 1917,

1–231. Sowird der Logos z.B. als »Weisheit« (ebd. 64,4), »Gott«, »Herr«, »Engel« (ebd. 56,4) bezeich-

net. Justin fasst dies zusammen: »Vor allen Geschöpfen als Anfang hat Gott aus sich eine vernünf-

tige Kraft erzeugt, welche vom Heiligen Geiste auch Herrlichkeit des Herrn, ein andermal Sohn,

dann Weisheit, bald Engel, bald Gott, bald Herr und Logos genannt wird« (ebd. 61,1).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 65

Justin die Tradition in derWeise innoviert, dass der christologische Abschluss der Tradi-

tion als Innovation zur Sprache gebracht werden muss – in unterschiedlichen Referen-

zen, Zeichen, Bildern, Worten für diese Wirklichkeit.«52

Die Historisierung theologischer Sprachformen ermöglichte es, sprachliche und kon-

zeptionelle Innovation als legitimen Prozess der Traditionsfortschreibung einzuführen.

Die Position als Minderheit in der Gesellschaft, Anfragen und Bedrohungen von außen

forderten Profilbildung und die Übersetzung der Glaubensinhalte in einen anderen phi-

losophisch-gesellschaftlichen Kontext hinein.53 Innovation wurde zur Voraussetzung

der weiteren Verbreitung der Christusbotschaft und damit auch derHerausbildung und

Fortbildung christlicher Tradition.

(3.)Glaubensbekenntnissenehmen in der Traditionsbildung einewichtige Rolle ein, sie

sind Zielpunkt und Richtschnur des Glaubens – so zumindest häufig der Eindruck aus

gegenwärtiger Perspektive.Das Publikationsprojekt Faith in Formulae. ACollection of Early

Christian Creeds and Creed-related Texts54 zeigt jedoch das Bild einer dynamischen Vielfalt

frühchristlicher Bekenntnisse.

»Collections such as these show how productive Christians have been when they felt

obliged in various historical circumstances to give a succinct account of their faith, but

theymake also clear that over the centuries the Christian faith has always been in dan-

ger of coagulating into sterile formulae.«55

Bekenntnisse waren dabei nicht nur liturgische Texte – wie sie in der heutigen Wahr-

nehmung häufig erscheinen –, sondern hatten vielfältige Funktionen.56 Sie wurden im

Rahmen der Taufvorbereitung gelernt, als Verteidigung beim Vorwurf der Häresie vor-

getragen, von Synoden als »point of departure or as a result of their deliberations«57 ver-

wendet und dienten zur Katechese. Damit hatten Glaubensbekenntnisse zum einen »a

missionary purpose« und zum anderen »a dogmatic purpose«.58

Kinzigweist darauf hin,dass indenAnfängendesChristentumsetwa indenEvange-

lien oder in den paulinischen Briefen implizite und kurze Bekenntnisformeln ausreich-

ten: »Initially, it seems to have sufficed to exclaim ›Jesus/Christ is the Lord‹.«59 Deklar-

ative Bekenntnisse – »creeds introduced by ›I believe in‹ or ›we believe in‹«60 – entstan-

52 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 30.

53 Dies zeigen auch die »Hauptziele« der frühen Apologetik: »Aufzuweisen, daß das Christentum ei-

ne legale Religion sei, die nicht mit kriminellen Handlungen verbunden ist und nicht die römi-

sche Gesellschaft untergräbt; ferner, daß es vernunftgemäß sei.« (Sakarsaune, Oskar: »Apologe-

tik«. IV. Kirchengeschichtlich. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00

900 [28.12.2022]. Abkürzungen vervollständigt durch EH).

54 Vgl. Kinzig, Wolfram (Hg.): Faith in Formulae. A Collection of Early Christian Creeds and Creed-

related Texts. Volume 1–4. New York: Oxford University Press 2017.

55 Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, vi.

56 Vgl. Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, 1 und 7–8.

57 Ebd. 1.

58 Beide Zitate ebd. 7–8.

59 Ebd. 7.

60 Ebd. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900


66 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

den nicht vor dem 4. Jahrhundert61 und wurden »in times of dogmatic crisis, either in-

dividually or collectively«62 formuliert.Wiederum entstehen traditionsbildende Texte in

Zeiten des Übergangs. Als solche Krisenphänomene benennt Kinzig z.B. den Streit um

die Trinität, christologische Debatten, Kontroversen über theologische Positionen wie

den sogenannten Monophysitismus oder den Monotheletismus sowie den Adoptianis-

musstreit.63 Kirchliche Tradition ist auch nicht isoliert von anderen religions- und kul-

turgeschichtlichen Entwicklungen zu denken.Dies zeigt sich in der Benennung von Be-

kenntnissen als »symbolon/symbolum«64. Die Bezeichnung wurde auch für Erkennungs-

zeichen bzw. -sätze inMysterienkulten verwendet. Einemögliche Folgerungwäre, »that

this customwas transferred to the Christian cult«65 –auchwenn diese Ansicht nicht un-

umstritten ist.66 So dokumentiert Kinzigs Edition Traditionsdynamiken in der Frühzeit

der Kirche auf verschiedeneWeise.

»Dieser Glaube fand bis dahin in zahllosen Formulae seinen Niederschlag, und diese

umfassend zu dokumentieren ist eines der Ziele des vorliegenden Werkes. Dass der

eineGlaube anfangs in einer Formulierung enthalten gewesen sein sollte, erscheint von

hier aus überaus unwahrscheinlich.«67

In der Entwicklung der Liturgie bilden sich solche Dynamiken besonders ab. Das Werk

Faith in Formulae zeigt, dass wir auf Wissensformen angewiesen sind, um »die Materie

in ihrer ganzen Komplexität (soweit es die Überlieferungslage gestattet)«68 darstellen zu

können. Theologie und Wissenspolitik greifen hier ineinander. Die Zusammenstellung

ermöglicht einen Einblick in die Vielschichtigkeit der Bekenntnisse, von denen manche

in der späteren Rezeption als verbindlich festgelegt wurden.

Eine wesentliche Rolle in der Entstehung deklarativer Bekenntnisse dürften neben

der zentralenBedeutung in der VerkündigungundTaufvorbereitung vor allemDebatten

über die korrekte Lehre der Kirche gespielt haben. Neue theologische Kontroversen und

ein sich ausbreitendes Christentum erforderten neue Vergewisserungen der überliefer-

ten Botschaft: »Das Ende der apostolischen Zeit bedeutete eine Zäsur,weil die Frage, die

sich damit stellte, neu war und neue Antworten erforderte.«69 Die Geschichte traditi-

onshermeneutischer Weichenstellungen führt deshalb weiter zu den Konzilien als tra-

ditionsbildende Orte und Diskurse.

61 Kinzig, Wolfram: Christus im Credo. Überlegungen zu Herkunft und Alter des Christussummari-

ums imApostolikum. In: Kinzig,Wolfram: Neue Texte und Studien zu den antiken und frühmittel-

alterlichen Glaubensbekenntnissen (AKG 132). Berlin/Boston: De Gruyter 2017, 269–292, hier 269.

62 Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, 3.

63 Vgl. ebd.

64 Ebd.

65 Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, 6.

66 Vgl. ebd. Kinzig liefert dazu verschiedene Textbeispiele, vgl. ebd. 61–68.

67 Gemeinhardt, Peter: Rezension. Wolfram Kinzig, Hg. und Übers., unter Mitarbeit von Christopher

M. Hays: Faith in Formulae: A Collection of Early Christian Creeds and Creed-related Texts, 4 Bde.,

Oxford Early Christian Texts. In: ZAC 23 (2019) H. 1, 149–162, hier 151.

68 Ebd.

69 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 130.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 67

2. Konzilien: Meilensteine der Traditionsdeutung?

Konzilienweisen auf die Fragwürdigkeit der Kirche in ihrer Lehr- undOrganisationsge-

stalt sowie ihren Glaubensformen hin. Sie wurden im Laufe der Geschichte dann abge-

halten, wenn sich Selbstverständlichkeiten auflösten. Konzilien legen damit das kirchli-

che Identitätsproblem offen. Ohne hier einen umfassenden Blick auf die gesamte Kon-

zilsgeschichte von ihrenAnfängenbis zurGegenwart gebenzukönnenundwollen,sollen

ausgewählte Aspekte und Beispiele in Bezug auf die Entwicklung der Traditionsherme-

neutik beleuchtet werden.70

Vor allem mit dem retrospektiven Blick wird den Konzilien – bzw. Synoden als

ihr griechisches Synonym71 – oft eine umfassende, ja universalkirchliche Autorität

zugesprochen. Dies mag mit einigen Eigenschaften zu tun haben, die Konzilien heute

kirchenrechtlich zugeschrieben werden, wie »Einberufung, Leitung und Bestätigung

durch den Papst einerseits, Teilnahmeberechtigung und Einladung aller Bischöfe (oder

Diözesanbischöfe) andererseits«72, oder auch mit der Annahme, Konzilien seien als

Versammlung der Bischöfe und zumTeil auch anderer geistlicher Amtsträger demokra-

tische Instrumente der gesamten Kirche gewesen. Diese Kriterien allerdings »versagen

in ihrer Anwendung auf die Geschichte«73, wie Klaus Schatz betont, vielmehr sei häufig

eine »Idealisierung der Konzilien des ersten Jahrtausends«74 zu beobachten. Eine solche

Idealisierung stellt selbst eine Transformation der Tradition dar, von der aus eigene

Traditionslinien gebildet wurden.

Die Rahmenbedingungen der »kaiserlichen Reichskonzilien des Altertums«, der

»mittelalterlichen Konzilien der abendländischen Christenheit« sowie der »Konzili-

en der neuzeitlichen katholischen Konfessionskirche« waren sehr unterschiedlich,75

in Bezug auf die Anlässe, Vorbereitungen, ihre Durchführung und Rezeption. Die

frühkirchlichen Konzilien der ersten Jahrhunderte können heute besondere Autorität

beanspruchen, sie prägten die Identität des Christentums wesentlich. Dies war je-

doch vor allem eine Frage der Rezeption, wie ein Definitionsversuch der sogenannten

»Ökumenischen Konzilien« durch Schatz zeigt: »›Ökumenisch‹ sind jene Konzilien,

die im nachhinein im Rezeptionsprozeß wenigstens der römisch-katholischen Kirche

bestanden haben.«76 Nicht übersehen werden darf dabei allerdings die Bedeutung jener

70 Einen Überblick über die Entstehung der Konzilien, mögliche Definitionen und die Konzilsge-

schichte bietet Schatz, Klaus: Allgemeine Konzilien. Brennpunkte der Kirchengeschichte. Pader-

born: Ferdinand Schöningh 22008.

71 Für die frühe Kirche können der Begriff lateinischen Ursprungs »Konzil« und der griechischstäm-

mige Terminus »Synode« synonym verwendet werden. Erst später entwickelte sich die Synode als

Spezialbezeichnung für lokalere Kirchenversammlungen (vgl. Brennecke, Hanns Christof: »Kon-

zil«. I. Kirchengeschichtlich. 1. Alte Kirche. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rg

g4_COM_12178 [01.12.2022]).

72 Schatz: Allgemeine Konzilien, 14.

73 Ebd.

74 Ebd. 16. Schatz bietet genauere Überlegungen, inwiefern so eine Idealisierung stattfindet, vgl.

ebd. 14–17.

75 Alle Zitate ebd. 18–19.

76 Ebd. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178


68 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Konzilien, die in der späteren Rezeption zeitweise in Vergessenheit gerieten. Die Zeit

der Synoden bzw. Konzilien der ersten Jahrhunderte ist eng mit dem Wirken einfluss-

reicherTheologen undBischöfe verbunden.Was zunächst in der sogenannten regulafidei

zusammengefasst wurde – also einem ersten tradierten »Kanon der Kirche«77, der »die

Autorität des Inhalts der apostolischenÜberlieferung in ihrer kirchlichen Vermittlungs-

gestalt«78 darstellte –, wurde nun im Rahmen der Konzilien systematisch bearbeitet. So

beschäftigten die Konzilien jeweils Konflikte oder Positionen, die im kirchlich-theolo-

gischen Diskurs der Zeit präsent waren. Traditionshermeneutische Weichenstellungen

erfolgten explizit auf inhaltlicher Ebene (z.B. Festlegung von neuen Glaubensgrund-

sätzen) sowie implizit auf formaler Ebene (z.B. durch die Einführung bestimmter

Sitzungsabläufe oder verbindlicher Textsorten) und in der Rezeption der Konzilien (z.B.

durch den Grad der Zustimmung und Umsetzung der Konzilsentscheidungen).

Die Synode vonNizäa (325) zeigt exemplarisch ein Spannungsfeld zwischen der Quel-

lenlage, der zeitgenössischen Bedeutung und der Rezeption des Konzils und stellt »in

doppelter Hinsicht eine bedeutende Zäsur in der Geschichte des Christentums dar«79.

Somarkierte sie zum einen denÜbergang des Christentums zur Reichskirche und präg-

te zum anderen mit ihren theologischen Entscheidungen wesentlich weitere dogmati-

sche Entscheidungen undKontroversen der kommenden Jahrhunderte.WenigeQuellen

des Konzils sind in Form von Briefen und Berichten von Teilnehmenden sowie den der

Synode zugeschriebenen »zwanzig Kanones«80 überliefert.81 UtaHeil stellt in ihrer Ana-

lyse der Synode deren Rezeption dar. Sie zeigt, dass die theologischen Vereinbarungen

desKonzils erst einige Jahrzehnte später undunter demEinfluss verschiedener Bischöfe

undTheologenwie Athanasius von Alexandrien oderHilarius von Poitiers an Bedeutung

gewannen.82 SpätereKonzilien beriefen sich auf ihre »Übereinstimmungmit denVätern

von Nizäa«83, wie das Konzil von Chalzedon 451 erkennen lasse.Hier zeige sich »die ein-

zigartige Erfolgsgeschichte des Nizänums als die theologische Grundlage schlechthin,

die für jeden Christen bindend ist«84. Auch wenn der Text des der Synode zugeschrie-

benen Bekenntnisses in der Forschung viele Fragen offenlässt, was seine genaue Genese

betrifft, so kann festgestellt werden: »Die Synode von Nizäa 325mit demNizänum steht

am Beginn einer Entwicklung, mit verbindlichen Bekenntnissen den christlichen Glau-

ben genauer festzulegen.«85

Im Nizänum wurden zur Verhältnisbestimmung von Vater und Sohn Begriffe aus

dem Platonismus herangezogen – wie dies auch bereits Justin der Märtyrer tat. Justins

77 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 130. Pottmeyer bietet einen kur-

zen Überblick zur regula fidei, vgl. ebd. 129–130.

78 Ebd. 129.

79 Heil, Uta: Zäsur: Die Synode von Nizäa. In: Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeits-

buch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhundert. Stutt-

gart: Kohlhammer 2012, 101–112, hier 101.

80 Ebd.

81 Vgl. ebd.

82 Vgl. ebd. 107–108.

83 Ebd. 109.

84 Ebd. 109–110.

85 Ebd. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 69

theologische Ansätze haben gezeigt, inwiefern neue theologische Sprachformen zu ei-

ner traditionshermeneutischen Innovation wurden. Michael Seewald stellt im Kontext

der Dogmenentwicklung dar, welchen Zweck frühe christliche Autoren den von ihnen

verwendeten Sprachformen beigemessen haben könnten:

»Dass die Denkform den Inhalt des Gedachten nicht unberührt ließ, blieb dabei zu-

mindest bei den patristischen Autoren weitgehend unreflektiert. Es ging ihnen ihrer

Intention nach tatsächlich bloß darum, dasselbe in andererWeise zur Sprache zu brin-

gen. Der Glaube sollte unter strenger Wahrung seiner ursprünglichen Identität neu

zum Ausdruck gebracht werden, ohne inhaltliche Neuerungen damit zu verbinden.

Genau in diesem Spagat – Dinge neu zu sagen, ohne neue Dinge zu sagen – lag die

theologische Herausforderung.«86

In der Rezeption der Synode von Nizäa ist ein verstärktes Problembewusstsein für die

Wechselwirkungen von Sprachformen und Inhalten –und somit auch ihren Einfluss auf

dieTraditionsbildung–anKonfliktenumdiedort verwendeteTerminologie inden trini-

tarischenBestimmungenerkennbar.DieGruppeder sogenannten »Homöer« lehnte »die

griech. Begriffe οὐσία/ousía (Substanz), ὁμοούσιος/homooúsios und ὁμοιούσιος/homoi-

oúsios (›von ähnlicher Substanz‹) für die Bestimmung der Beziehung des Sohnes zum

Vater als unbibl[isch]«87 ab. Für die Synode von Sirmium 357 wurde von einigen Bischö-

fen die »2. Sirmische Formel« verfasst,welche die Verwendung der Begriffe verbot –die-

se wurde allerdings »in Ost und West mehrheitlich abgelehnt«.88 Die neuen Formulie-

rungen waren aufgrund von Anfragen von außen und innen – Stichwort Häresie – not-

wendig, allerdings auch problematisch. Seewald nennt als einen Vertreter für das ent-

standene Problembewusstsein Hilarius von Poitiers:

»Hilarius ist sich bewusst, dassmit der reflexiven und terminologischen Entfaltung der

Glaubenslehre die Gefahr einhergeht, zur Abwehr fremder Übergriffe selbst übergrif-

fig zu werden, indem mehr über den unsagbaren Gott ausgesagt wird, als sich aus-

sagen lässt – und damit das Risiko besteht, Falsches zu sagen. Den Unterschied zwi-

schen der eigenen, platonisch geprägten Sprache und der Sprachwelt des Neuen Tes-

tamentes konnteman natürlich nicht im Sinne einer substanziellen Veränderung deu-

ten, sondern musste ihn als identitätswahrenden Fortschritt oder organische Entfal-

tung verteidigen.«89

Die damit einhergehenden Fragen der Identität kirchlicher Lehremit der Botschaft, die

zu verkünden sich die Kirche beauftragt sieht, beschäftigen bis heute.

Das Konzil von Chalcedon 451 kann wohl indirekt als ein ekklesiologisches Konzil be-

zeichnet werden –und damit als ein Konzil, das Traditionsdeutung systematisch beein-

flusste. Auf Drängen des KaisersMarcian wurde ein Text verfasst, der »kein neues Glau-

benssymbol« darstellen sollte, sondern eine »erste christologische Auslegung der Glau-

86 Seewald: Dogma imWandel, 108–109.

87 Löhr, Winrich: »Homöer«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042

(01.12.2022).

88 Beide Zitate ebd.

89 Seewald: Dogma imWandel, 114.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042


70 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

bensbekenntnisse vonNizäa (325) undKonstantinopel (381)«war.90 Indiesemwurde eine

Sprachregelung entwickelt, um das Verhältnis der zwei Naturen in Jesus Christus ad-

äquat darstellen zu können.

»Unser Herr Jesus Christus ist als ein und derselbe Sohn zu bekennen, vollkommen

derselbe in der Gottheit, vollkommen derselbe in der Menschheit, wahrhaft Gott und

wahrhaft Mensch […] Sohn, Herr, Einziggeborener, in zwei Naturen unvermischt, unver-

ändert, ungeteilt und ungetrennt zu erkennen, in keinerWeise unter Aufhebung des Un-

terschieds der Naturen aufgrund der Einigung, sondern vielmehr unter Wahrung der

Eigentümlichkeit jeder der beiden Naturen […]«91

Die Formulierung des »unvermischt, unverändert, ungeteilt und ungetrennt«92 entfal-

tete eine nicht zu unterschätzende ekklesiologische und traditionshermeneutischeWir-

kung, wie Hoff beschreibt:

»Ein entscheidender Schritt hin zu einem Bewusstsein dynamischer Kirchenidentität

vollzog sich eben mit dem Konzil von Chalkedon, als die alte christologische Formel

eine Präzisierung verlangte. Zum einen wurde das Chalkedonense in der Folge auch

als ekklesiologische Grammatik verstanden. Zum anderen formatierte die erstrittene

Legitimität kirchlicher Lehrentwicklung das Bild einer dogmatischen, pastoralen und

kirchenrechtlichen Ordnungsaufgabe und -kompetenz der Kirche.«93

Das Konzil belegt das Selbstverständnis der Kirche als Auslegungsinstanz und jene Grö-

ße, die das Verständnis von Tradition umgrenzt. Die christologische Grammatik wurde

»[z]uletzt mit dem 2. Vatikanischen Konzil«94 angewendet, was sich etwa im Zueinan-

der der »beiden Kirchen-Konstitutionen, LumenGentium undGaudium et spes«95 zeigt. In

der Konstitution Lumen gentium greift das Konzil diese theologische Sprachform auf und

verarbeitet sie ekklesiologisch.

»Die mit hierarchischen Organen ausgestattete Gesellschaft und der geheimnisvolle

Leib Christi, die sichtbareVersammlung und die geistlicheGemeinschaft, die irdischeKir-

che und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei verschiedene

Größen zu betrachten, sondern bilden eine einzige komplexeWirklichkeit, die aus mensch-

lichem und göttlichem Element zusammenwächst. Deshalb ist sie in einer nicht unbedeu-

tenden Analogie demMysterium des fleischgewordenen Wortes ähnlich.« (LG 8)96

90 Beide Zitate Wohlmuth, Josef: Zäsur: Chalzedon (451). In: Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J.

(Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahr-

hundert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 166–181, hier 170.

91 Horos von Chalzedon. In: Wohlmuth, Josef (Hg.): Dekrete der Ökumenischen Konzilien. Band 1:

Konzilien des ersten Jahrtausends. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 1998, 86. Hervorhebung

EH.

92 Ebd. Anmerkungen zu den Übersetzungsmöglichkeiten dieser Begriffe werden in FN c (ebd.) ge-

geben.

93 Hoff: Ekklesiologie, 129.

94 Ebd., FN 308.

95 Ebd. 133.

96 Hervorhebungen EH. Verweiszahl wurde im zitierten Text gelöscht und kann im Original nachge-

lesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 71

Die kursiv markierten Begriffe weisen deutlich auf die christologische Logik des un-

vermischt und ungetrennt hin und ermöglichen es, die Kirche in ihrer Komplexität zu

erfassen. Der Bezug auf die christologische Grammatik legt gleichzeitig bereits formal

den Ausgangs- und Bezugspunkt kirchlicher Tradition, nämlich Jesus Christus, offen.

Auch an anderen ekklesiologischen Debatten kann Hoff die Dynamik des unvermischt

und ungetrennt aufzeigen, so beispielsweise in der Frage des Verhältnisses vonUniversal-

und Ortskirche.97

Ein großer zeitlicher Sprung führt in die Neuzeit zum Konzil von Trient (1548–1563),

das wesentliche traditionshermeneutische Entscheidungen traf. Wiederum wurde die

Auseinandersetzungmit den Kriterien für eine authentische Tradition gerade durch die

Infragestellung von gewachsenen Strukturen und Praxen angestoßen. Die Dynamiken

der Reformation lösten den Impuls zu stärkerer Profilbildung und Unterscheidung aus.

Der biblische Kanon wurde nach langer Zeit erstmals durch einen kirchlichen Beschluss

festgelegt und zum Identitätsmerkmal der Abgrenzung.98 Identitätsreflexion geschieht

wieder einmal in Zeiten der Krise, angeregt durch Kritik von »innen« und »außen«. Au-

ßerdemwurde das umstrittene Verhältnis von Schrift und Tradition aufgegriffen.99

»Das Konzil von Trient stellt fest, daß das eine Evangelium in Schrift und Tradition, die

beide mit gleicher Ehrfurcht festzuhalten sind, gegenwärtig sei, und erhebt die Apos-

tolizität, verbunden mit der Kontinuität und Katholizität zu Kriterien für die Unter-

scheidung apostolischer Tradition und menschlicher Traditionen«100.

DieÜberlieferungderFrohenBotschaft »umfasstTexte,aber auchdasbreiteHandlungs-

spektrumkirchlichenLebens (Liturgie,Caritas etc.)«101.Mitdieser formalenWeitungdes

Traditionsbestandes ging allerdings auch einMoment der Regulierung einher.Das Kon-

zil von Trient setze neue Kriterien durch »die Betonung der aktiven Rolle des kirchli-

chen Lehramts als Schriftauslegungsinstanz«102. So formulierte es als Aufgabe der Kir-

che, »über den wahren Sinn und die Auslegung der heiligen Schriften zu urteilen«103.

Die Neuerungen des Konzils und seine Rezeption und Deutung sind differenziert

zu betrachten. In der Rezeption wurde diese Auffassung »im Sinne einer Zwei-Quel-

len-Theorie«104 missinterpretiert. In der Zeit nach dem Konzil von Trient entwickelte

sich dies hin »zu einer weitgehenden Ablösung des Traditions-Prinzips durch das Au-

toritätsprinzip«105. Nicht vergessen werden darf an dieser Stelle, worauf bereits in der

97 Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 42–43.

98 Vgl. Schatz: Allgemeine Konzilien, 183.

99 Für eine genauere Darstellung der Thematik vgl. ebd. 180–183.

100 Drumm: »Tradition«, 154. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

101 Hoff, Gregor Maria: Zäsur: Gegenreformation, Katholische Reform und Konfessionalisierung. In:

Hoff, GregorMaria/Körtner, UlrichH. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.

Wissensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 54–66,

hier 59.

102 Drumm: »Tradition«, 154. Abkürzung vervollständigt durch EH.

103 DH 1507.

104 Drumm: »Tradition«, 154.

105 Ebd. Abkürzung vervollständigt durch EH.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Einleitung hingewiesen wurde: Das Verhältnis von Schrift und Tradition war ein we-

sentlicher Streitpunkt im Zuge der Reformation und lange Zeit eine der Hauptachsen

imKonflikt der Kirchen.Das Zweite Vatikanische Konzil brachte hier eine wichtige öku-

menische Öffnung.106 Die Rezeption des Konzils von Trient nahm eigeneWege, die we-

sentliche Richtungen für die theologischen Entwicklungen vor allem des 19. Jahrhun-

derts bestimmten: »Das hierarchische Lehramtwurdemehr undmehr zumSubjekt und

Organ der Tradition bis hin zur Identifizierung von Lehramt und Tradition«107 bei Pius

IX.

Einige Schlaglichter auf die Konzilsgeschichte haben gezeigt, dass Konzilien perfor-

mative Diskursräume sind, in denen Tradition geformt wird – bewusst und unbewusst.

Bekenntnisse und wirksame Verurteilungen zeigen das performative Moment konzilia-

ren Sprachgebrauchs. Die Entscheidungen der Konzilien durchlaufen allerdings auch

einen Rezeptionsprozess, in dem die Deutungsmacht nicht mehr allein bei kirchlichen

Entscheidungspersonen liegt – und doch stark von ihnen reguliert wird. Auch der An-

spruch auf Universalität, der zumindest retrospektiv den sogenannten Ökumenischen

Konzilienzugesprochenwird, ist gebrochen.Auspolitischen,geografischenoder theolo-

gischenGründenkames zuAusschließungenmitweitreichendenFolgen.Außerdemgilt

es zu bedenken, wer auf den Konzilien Entscheidungen für die Kirche traf. Auch wenn

die Zusammensetzungen unterschiedlichwaren, so dominierten stets Priester, Bischöfe

und andere Personen aus dem geistlichen Stand.108 Welche Möglichkeiten der Traditi-

onshermeneutik entwickelten sich nun im Laufe der Kirchen- undTheologiegeschichte,

die diesen Blick methodisch weiten sollten? Bevor die Theologie der Neuscholastik und

ihr Einfluss auf die TraditionshermeneutikGegenstandder Analyse sind,muss eineDis-

kursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellung auf eine methodische Sys-

tematisierung der Traditionsdeutung eingehen, die in der Gegenwart wieder verstärkt

aufgenommen wird: Die Lehre der loci theologici vonMelchior Cano.

»Alle späteren Kriteriologien fußen auf jenen Kriterien, die von den Kirchenvätern und

in der Alten Kirche ausgearbeitet wurden und die am umfassendsten zuerst Melchi-

or Cano zusammenstellte. Dennoch haben sich im Laufe der Geschichte charakteris-

tische Verschiebungen in der Gewichtung der einzelnen Kriterien, der Normen und

der Strukturen ergeben. Bedeutsam sind vor allem die nachtridentinische Entwicklung,

die zu einer Engführung des traditionellen Überlieferungsgeschehens führte, und die

Rückwendung des Vaticanum II, das zu der ursprünglichen Breite desselben, wie sie in

der Alten Kirche begegnet, zurücklenkte.«109

106 In diesem Prozess ist die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre zu nennen: Luthe-

rischer Weltbund/Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit der Christen: Gemeinsame Erklä-

rung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizielle Feststellung. Frankfurt a.M.: Otto Lembeck/

Paderborn: Bonifatius 1999. Für eine Einordnung der Erklärung und ihrer Problemüberhänge be-

züglich der Darstellung des Alten Testaments sowie ihre Bedeutung im jüdisch christlichenDialog

vgl. Sievers, Joseph:DieGemeinsameLutherisch-Katholische Erklärung zurRechtfertigungslehre –

und die christlich-jüdischen Beziehungen. In: KuI 33 (2018) H. 1, 16–23.

107 Drumm: »Tradition«, 154. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

108 Vgl. Schatz: Allgemeine Konzilien, 19.

109 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 124–125.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 73

3. Melchior Canos »De locis theologicis«

Im Zuge der Reformation und Katholischen Reform stellte sich die Frage nach den

Kriterien authentischer Überlieferung mit einer neuen theologischen und kirchen-

politischen Virulenz. Im Konzil von Trient wurde im Zusammenspiel von Schrift und

Tradition ein katholisch konfessionelles Kriterium entwickelt und die Kirche als Ausle-

gungsinstanz hervorgehoben. In dieser Zeit der Umbrüche an der Schnittstelle gesell-

schaftlicher Differenzierungen, konfessioneller Spaltungen und geistesgeschichtlicher

Entwicklungen wie dem Humanismus entwarf der Dominikanermönch Melchior Cano

(1506/1509–1560)110 eine systematische Erkenntnis- und Argumentationslehre, die eine

»durchgehende Rezeptionsgeschichte bis in die Theologie der Gegenwart aufweisen

kann«111. SeinWerkDe locis theologicis libri duodecimwurde 1563 posthumund unvollendet

veröffentlicht. Es kann als »erste ausgeführte theologische Methodologie (und implizite

Ekklesiologie) der Neuzeit«112 bezeichnet werden.

Cano »integriert die vielfältigen theologischen und philosophischen Diskursstränge

seiner Zeit«113 und entwickelt imSpannungsfeld eines »humanistischenFreiheitsdiskur-

ses«114 und eines »inquisitorischen Machtdiskurses«115 eine Systematik theologisch ver-

lässlicher Quellen, die Glaubensaussagen Legitimität verleihen. Seine Erkenntnislehre

wird zu einemUnterscheidungsmerkmal imKontext der Reformation undKatholischen

Reform. Im Hintergrund stehen verschiedene theologiegeschichtliche Entwicklungen,

so etwa der stärkere Einfluss der SchriftenThomas von Aquins vor allem in Spanien so-

wie das humanistisch beeinflusste Interesse andenQuellentextenderÜberlieferungwie

biblischen Texten oder den Schriften der Kirchenväter. Auch mystisch-spirituelle Strö-

mungen entwickelten sich.116 Die Rezeption des Humanismus in Spanien war im Un-

terschied zur reformatorischen Rezeption gekennzeichnet durch »die Zuordnung und

nicht Abgrenzung von ratio und auctoritas sowie das Festhalten an einer Pluralität von

Autoritäten, die mit Canos ›De locis theologicis‹ einen Höhepunkt erreicht«117.

Cano stellt in seinemWerk dar, wie Fundstellen von Lehrmeinungen und Glaubens-

aussagen zum Argument für deren Authentizität und Legitimität werden. Im Unter-

schied zu Philipp Melanchtons Rezeption der aristotelischen Topik wollte Cano keine

Glaubensinhalte sammeln. Canos loci-Lehre »funktioniert als topologische Traditions-

hermeneutik, die ihrerseits auf der Transformation der aristotelischen Topik und an sie

anschließender rhetorischer Traditionen beruht«118.

110 Für einen biografischen Überblick vgl. Franz, Thomas: Melchior Cano (1506/1509-1560). In: Hoff,

GregorMaria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.Wis-

sensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 67–84, bes.

67–74.

111 Ebd. 67.

112 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 31.

113 Franz: Melchior Cano, 80.

114 Ebd. 72.

115 Ebd.

116 Vgl. ebd. 71.

117 Ebd. 72.

118 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Mit seiner »Topologie der Glaubenserkenntnis« entwickelt er eine diskursiveMetho-

de für das »FindenundDarstellen vonArgumenten inderAuseinandersetzungumGlau-

bensfragen«.119 Seine Topologie ist eine Reflexion über die Art undWeise,wie Glaubens-

inhalte geordnet werden – ein erkenntnistheoretischer Sprung findet statt. Die loci theo-

logici sind somit auch ein Instrument der Traditionshermeneutik, da sie zur Beurteilung

von Glaubensfragen dienen: »Loci sind diejenigen theologischen Instanzen, in denen in

Fragen des Glaubens sachgerechte Argumente gefunden, dargestellt und abschließend

beurteilt werden können«120. Cano stellt sieben »glaubensspezifische loci«121 – loci theo-

logici proprii – und drei »glaubensfremde«122 Orte dar – loci theologici alieni. Zu ersteren

zählen die Heilige Schrift gemäß dem tridentinischen Kanon, die Autorität Christi und

der Apostel – die Tradition –, die universale Kirche, die Konzilien, die römische Kirche

(v.a. Autorität des Papstes), die Kirchenväter und die scholastischenTheologen.123 Als lo-

ci theologici alieni nennt Cano die natürliche Vernunft, die Autorität der Philosophen so-

wie die Geschichte.124 Außer der ratio naturalis spricht Cano jedem Ort Autorität zu,125

und auch diese hat für ihn eine wesentliche Funktion, wie Bernhard Körner betont: »für

Glaube undTheologie zählen nicht nur die Autoritäten, sondern auch die Einsicht in den

Glaubenmit Hilfe der Vernunft«126.

Wie bereits bei verschiedenen Autoren der frühen Kirche deutlich wurde, prägten

gesellschaftliche und kulturelle Umstände auch Canos theologisches und wissenschaft-

liches Schreiben. Cano ordnete Überlieferung, Traditionsbestände und Lebensbereiche

in seinemKonzept der loci theologici in einer bestimmtenWeise und dies wiederumhatte

Auswirkungen auf die so formatierten Inhalte.Die loci theologici können als eine »konfes-

sionell geprägte katholischeWissensformation«127 verstanden werden.

119 Beide Zitate Franz: Melchior Cano 73.

120 Ebd.

121 Körner, Bernhard: »Cano«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734

(01.12.2022).

122 Ebd.

123 Vgl. Hogenmüller, Boris: Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim: Studien zu Autor

undWerk. Baden-Baden: Tectum 2018, IX, mit der Nummerierung der entsprechenden Bücher in

Canos Werk: (II) Auctoritas sacrae scripturae, (III) Auctoritas traditionum Christi et Apostolorum, (IV)

Auctoritas ecclesiae catholicae, (V) Auctoritas conciliorum, (VI) Auctoritas ecclesiae Romanae, (VII) Auc-

toritas sanctorum veterum, (VIII) Auctoritas theologorum scholasticorum. Für das Original vgl. Cano,

Melchior: De locis theologicis libri duodecim. Lovanii: Stelsius 1569 [1563].

124 (IX) De octavo loco qui rationis naturalis argumenta continet, (X) Auctoritas philosophorum naturam

ducem sequentium qae nono loco posita est, (XI) Auctoritas humanae historiae (vgl. Hogenmüller: Mel-

chioris Cani De Locis Theologicis, IX). Für eine Einführung zu Canos Werk vgl. Körner, Bernhard:

Melchior Cano. De locis theologicis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre. Graz: Styria-

Medienservice, Moser 1994.

125 Vgl. Franz: Melchior Cano, 75. Vgl. auch Werbick, Jürgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg/

Basel/Wien: Herder 2015, 64.

126 Körner, Bernhard:Welche Rolle spielen die loci theologici in der Fundamentaltheologie? In: Meyer

zu Schlochtern, Josef/Siebenrock, RomanA. (Hg.):Wozu Fundamentaltheologie? Zur Grundlegung

der Theologie imAnspruch vonGlaube undVernunft (PaThSt 52). Paderborn: Ferdinand Schöningh

2010, 15–37, hier 20.

127 Franz: Melchior Cano, 74.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 75

Die Rezeption der loci-Lehre ist unter traditionshermeneutischer Perspektive wie-

derum besonders interessant. So verschob sich das »austarierte Kräftespiel der zehn lo-

ci«128 imLaufederZeit unddieBedeutungder loci theologici alieni trat indenHintergrund.

Das Gleichgewicht von Schrift und Tradition wich der »Dominanz des Traditionsprin-

zips zulasten des Schriftprinzips«129 und auch im Zusammenspiel von universaler Kir-

che,Konzilien und römischer Kirche rückte der Papst als oberste Autorität immerweiter

in den Fokus. In der Neuscholastik, deren Einfluss auf das Traditionsverständnis im fol-

genden Kapitel untersucht wird, wurde aus »einer geordneten Systematik bei Cano ein

geschlossenes Systemmit hierarchischen Abstufungen«130.

In der jüngerenTheologiegeschichte nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bietet

CanosTheorieentwurf interessante Anknüpfungspunkte für interdisziplinäre theologi-

sche Ansätze. Ausgangspunkt ist dabei Canos methodischer Ansatz, von den Orten der

Theologie und des Glaubens auszugehen. Die Bezeichnung loci theologici muss zwar, so

Körner,als »metaphorischeBenennung« verstandenwerden,welchedie »sachdienlichen

Gesichtspunkte«der aristotelischenArgumentationslehrebeschreibt.131 Sozutreffenddie-

se Feststellung ist, so stark wirkt in der aktuellen Rezeption aber gerade die Metapher

des Raumes.132 So wäre für Bernhard Körner etwa eine Erweiterung der loci um die Orte

der Liturgie und der Spiritualität als Lebensräume und »Bezeugungsinstanzen«133 des

Glaubens denkbar.134

Die Rezeption zeigt zwei Potenziale der loci-Lehre. Diese impliziert einerseits eine

statische Dimension, die sichere Erkenntnis verspricht, da fixierte loci die Legitimität

von Glaubensaussagen stützen. Andererseits wohnt den loci theologici eine dynamische

Qualität inne, da die Autorität der Glaubensorte in ihrem Zueinander diskursiv ausver-

handelt werdenmuss.135

128 Ebd. 80.

129 Ebd. 81.

130 Ebd.

131 Beide Zitate Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 19.

132 Besonders anschlussfähig ist Canos Theorie für die seit den 1980/90er Jahren verstärkt verfolgte

Raumphilosophie, diemethodische Impulse für verschiedensteWissenschaften, so auchdie Theo-

logie gab. Zum sogenannten spatial turn vgl. Döring, Jörg/Thielmann, Tristan (Hg.): Spatial Turn.

Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Bielefeld: transcript 2008.

133 Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 28.

134 Eine Auseinandersetzung mit der Frage nach der Liturgie als locus theologicus bietet Knop, Julia:

Ecclesia orans. Liturgie als Herausforderung für die Dogmatik. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012,

189–212.

135 Margit Eckholt bearbeitet die Frage, wie Kultur ein locus theologicus sein kann. An diesem Beispiel

wird die dynamische Qualität der loci theologici deutlich. Eckholt reflektiert dazu das kulturell ver-

fasste und vermittelte Traditionsverständnis des Zweiten Vatikanischen Konzils: »Genau in diesem

Zusammenhang ist es dann auch möglich, von der Ausdifferenzierung des Traditionsprinzips in

das Kulturprinzip und der Ausbildung von Kultur als neuem theologischen Ort zu sprechen.Wenn

Kultur als solcher Ort zu bestimmen versucht wird, handelt es sich nicht um etwas Beliebiges, Kul-

tur gewinnt vielmehr Bedeutung für theologisches Arbeiten im Kontext des lebendigen Traditi-

onsgeschehens in der Kirche, der sich in der Zeit ausgestaltenden neuen Bezeugungsformen des

christlichen Glaubens, die sich gerade durch dasWelt-Kirche-Werden in radikaler Weise wandeln

und in neue Gestalten hineinwachsen« (Eckholt, Margit: Kultur als neuer »locus theologicus«. Per-

spektiven für theologisches Denken auf demWeg in die »neue Ökumene«. In: Fornet-Betancourt,

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Mit einemBlick zurückaufdiebisherigenStationeneinerTheologiegeschichte tradi-

tionshermeneutischerWeichenstellungen fällt eines auf: die zunächst noch sehr präsen-

te Auseinandersetzung mit dem Judentum, in einer Zeit der anfänglichen Abgrenzung

und Polemik, wich einer weitgehenden Nichtbeachtung in der Frage der ekklesiologi-

schen Selbstbestimmung der Kirche und des Christentums.

»Verfolgt man diese Linie136 theologiegeschichtlich, stößt man auf die irritierende

Selbstverständlichkeit, mit der sich die katholische Theologie von ihrer Bindung an

Israel löst. Ein Beleg für die Theologien der Neuzeit liefert die Loci-Lehre des Melchior

Cano. Unter den loci theologici fehlt Israel – es sei denn man fasste es im Zuge der

Heiligen Schrift unter alttestamentlichem Titel auf.«137

Der Bogen der Theologiegeschichte spannt sich in Bezug auf das Verhältnis zu Israel

unddemJudentumauf zwischen einer »Konzentrationder christlichenTheologie auf die

Auseinandersetzungmit Israel«138 unter den Vorzeichen der Abgrenzung und einer »Po-

litik des Verschweigens«139, für die exemplarisch die Leerstelle in Canos Konzept steht.

Auch wenn die gemeinsame Geschichte von Judentum und Christentum nicht nur von

Konfrontation und Abgrenzung geprägt war, so gilt es im weiteren Verlauf der Überle-

gungen, diese Leerstelle und diesen hermeneutischen Blick auf das Judentum genauer

zu untersuchen. Die Auseinandersetzung mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und

seiner Rezeption wird dazu weitere Erkenntnisse bieten. Hier ergibt sich die »Notwen-

digkeit einer traditionskritisch ausgelegten Bestimmung der Theologiegeschichte vom

methodischenGesichtspunkt einerdiskurspolitischenAnalytikher«140 –theologischeWis-

sensformenmüssen offenlegen, »was sie sagen und was sie nicht sagen«141.

Auf ein theologisch-methodisches Problem macht Hoff ebenfalls aufmerksam. Ca-

nos Entwurf fehle »eine Reflexion auf die zeitliche Verbindungsform der loci in den jewei-

ligenGegenwarten und ihreCodierungmittels Zeichen«142.Das Zueinander der lociwird

jeweils neu im Kontext der Zeichen einer aktuellen geschichtlichen Situation bestimmt.

»Die aktivierende Verbindung der loci in ihrer sprachlichen Darstellung produziert da-

bei jeweils neue Argumentationsformen im Raum ihres geschichtlichen Auftretens –

Raúl [Hg.]: Kapitalistische Globalisierung und Befreiung. Religiöse Erfahrungen und Option für

das Leben. Frankfurt a.M.: IKO, Verlag für Interkulturelle Kommunikation 2000, 416–433, hier 420).

Wenn Kultur ein locus theologicus ist, zeigt sich hier ein geschichtlich-dynamisches Verständnis der

loci. Für eine ausführliche Auseinandersetzung vgl. Eckholt, Margit: Poetik der Kultur. Bausteine

einer interkulturellen dogmatischen Methodenlehre. Freiburg u.a.: Herder 2002.

136 Gemeint ist die Linie der »Ausschließung Israels« (Hoff: GegendenUhrzeigersinn, 89) undder Sub-

stitutionstheorie.

137 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89.

138 Hoff, Gregor Maria: Eine systematische Politik des Verschweigens? Eine fundamentaltheologi-

sche Ortsbestimmung des Jüdischen imChristlichen. In: Langer, Gerhard/Hoff, GregorMaria (Hg.):

Der Ort des Jüdischen in der katholischen Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009,

83–107, hier 84.

139 Ebd. 83.

140 Ebd.

141 Ebd.

142 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 77

anhand von neuen Situationen, wie sie die Zeichen der Zeit in der Pastoralkonstitution

des 2. Vatikanischen Konzils einführen. Mit ihnen wird dieWelt selbst als theologisches

Erkenntnisprinzip ernst genommen.«143

Bevor dieses zentrale Element kirchlicher Traditionsbildung, nämlich ihr konstruktiver

Bezug zur Geschichte,mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil intensiv und positiv bear-

beitet wird, gilt ein Blick den wechselhaften Entwicklungen der Traditionshermeneutik

im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert. Zunächst werden Vermittlungsversuche zwi-

schen der Theologie und philosophischen Ansätzen dargestellt. Die Theologie der Neu-

scholastikunddasErsteVatikanischeKonzil hingegengrenzten sichgegeneinenKonnex

von Tradition und Geschichte ab.

4. Vermittlungsversuche im 19. Jahrhundert

Im endenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert beeinflussten einige einschneidende

Ereignisse, geschichtliche und philosophische Entwicklungen das Verhältnis von Kirche

undneuzeitlicher Rationalität.DieKirche befand sich zu dieser Zeit in einer großenKri-

se, die auch das Setting für die Entstehung der später so benannten »Neuscholastik«144

bildete. Im Milieu »einer Emanzipation des kulturellen, gesellschaftlichen und wissen-

schaftlichen Lebens von den Vorgaben der Religion und des Christentums«145 stellten

sich in Philosophie undTheologie neue Fragen zumVerhältnis von Vernunft und Glaube

sowie in Bezug auf die Autorität der Kirche.

Einflussreich war vor allem die Philosophie Georg Wilhelm Friedrich Hegels

(1770–1831), die das Prinzip der Geschichtlichkeit als Perspektive in die Bestimmung der

Offenbarung und des Gottesbegriffes einbrachte.

»Ein im Anschluss an Hegel gefasster Gottesbegriff hingegen, der die Dimension der

Geschichtlichkeit beinhaltet, stellt nicht nur die Unveränderlichkeit Gottes, sondern

auch die Existenz unveränderlicherWahrheiten in Frage. Denn selbst dann, wennman

an der Unveränderlichkeit Gottes festhalten will, ist es im Licht der Philosophie He-

gels naheliegend, Gottes Offenbarung in geschichtlichen Kategorien zu denken. Das

aber bedeutete, die Vorstellung zu verabschieden, es gebe unveränderliche kirchliche

Dogmen. Vielmehr erscheinen die Dogmen nun als zeitgebundene Ausdrucksformen

ursprünglicher Selbstbekundungen Gottes und als deren Widerschein im gläubigen

Bewusstsein der Menschen.«146

143 Ebd.

144 Der Begriff wurde von den Theologen Jakob Froschhammer und Alois Schmid in unabhängig von-

einander veröffentlichten Publikationen 1862 verwendet (vgl. Schmidinger, Heinrich M.: »Neu-

scholastik«. In: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried [Hg.]: HWPh, Band 6 [1984], Sp. 769–774, hier

769).

145 Ansorge,Dirk: KleineGeschichteder christlichenTheologie. Epochen,Denker,Weichenstellungen.

Regensburg: Friedrich Pustet 2017, 279.

146 Ebd. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Das, worauf dieTheologie der Neuscholastik mit einer abgrenzenden Strategie reagier-

te–wie imnächstenAbschnitt deutlichwerdenwird–,bearbeitetenandere theologische

Kreise bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer produktiven Art undWeise, so et-

wa die als »Tübinger Schule« bezeichneten evangelischen und katholischen Theologen,

die im Umfeld der Universität Tübingen wirkten.147

»NeueWege für eine Vermittlung von Tradition und neuzeitlicher Rationalität weisen

im Kontext des im 19. Jh. erwachenden Geschichts-Denkens die Vertreter der Römi-

schen Schule, vor allem aber die Tübinger Schule und J. H. Newman. Insbesondere J. A.

Möhler gelingt es, die objektive und subjektive Seite des Tradierungsprozesses, Tradi-

tion und Schrift, sowie deren lebendigeAuslegung als organischesGanzeswegweisend

verstehbar zu machen.«148

Die evangelische Tübinger Schule beschäftigte sich vor allem mit der historisch-kriti-

schen Erforschung des Lebens Jesu und nahm hier die hegelsche Geschichtsphilosophie

auf. Eine »geschichtlicheDeutung der Kirchen- undDogmengeschichte«149 verband den

evangelischen Zweig mit der katholischen Richtung der Tübinger Schule. Letztere wur-

de von Johann Sebastian von Drey (1777–1853) begründet, der wiederum Johann Adam

Möhler (1796–1838) und Johann Baptist vonHirscher (1788–1865) beeinflusste.150 Die ka-

tholische Tübinger Schule war geprägt von den philosophischen Voraussetzungen und

Fragen der Romantik, wie »der Einheit der Menschheit«, der »Suche nach den Quellen

des Christentums« oder einer »organizistische[n] Auffassung des Leibes der Kirche«.151

SoverstandetwaMöhler152 dieKirche »als organisches,geistgewirktes Lebensgefüge«153,

was sich vor allem in seinemWerk Die Einheit in der Kirche. Oder das Prinzip des Katholizis-

mus154 zeigte. Dieses pneumatologische Prinzip seines Werkes wurde stark kritisiert.155

In seinem zweiten bekanntenWerk Symbolik oder Darstellung der Dogmatischen Gegensätze

147 Michael Seewaldweist auf dieDiskussion zurBezeichnung »Tübinger Schule« hin, die aufgrundder

großen Heterogenität ihrer Vertreter eher als ein »Arbeitsbegriff« verstanden werden muss, um

deren gemeinsame theologische Ausgansposition als Nicht-Scholastiker und ihre neuen Formen

des Theologietreibens zu betonen (vgl. Seewald: Dogma imWandel, 178).

148 Drumm: »Tradition«, 154. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

149 Ansorge: Kleine Geschichte, 290.

150 Vgl. Seckler, Max: »Tübinger Schule«. I. Katholische TSch. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp. 287–290,

hier 289.

151 Alle Zitate Deneken, Michel: Johann AdamMöhler (1796–1838). In: Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ul-

rich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 2: 16.

Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 155–172, hier 161.

152 Für eine ausführlichere Interpretation Möhlers vgl. Deneken: Möhler, sowie im Zusammenhang

der Dogmenentwicklung Seewald: Dogma im Wandel, 187–196. Einen Vergleich von Möhlers

pneumatologischem und christologischem Kirchenbegriff bietet Beckmann, Klaus Martin: Unitas

Ecclesiae. Eine systematische Studie zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts. Gütersloh:

Gerd Mohn 1967, 65–81.

153 Wagner, Harald: »Möhler«. In: LThK3, Band 7 (1998), Sp. 374–375, hier 374. Abkürzung vervollstän-

digt durch EH.

154 Möhler, Johann Adam: Die Einheit in der Kirche. Oder das Prinzip des Katholizismus. Dargestellt

im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte. Hg. von Josef Rupert Geiselmann. Köln/

Olten: Hegner 1957 [1825].

155 Vgl. Deneken: Möhler, 162.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 79

derKatholikenundProtestantennach ihren öffentlichenBekenntnisschriften156 betont er deshalb

die christologische Dimension, es zeigt sich aber auch eine »Rückentwicklung auf eng-

sichtigere Positionen als jene der Einheit«157.

Man strebte ebenso nach einer »Vermittlung von historisch-kritischer und sys-

tematisch-spekulativer Erkenntnismethode«158. Diese Bestrebungen, auch anderer

deutschsprachiger Theologen wie Georg Hermes (1775–1831) in Bonn oder Anton Gün-

ther (1783–1863) in Wien, regten den Widerstand jener Strömungen, die gegen ein

geschichtliches Dogmen- und Wahrheitsverständnis argumentierten und die Autorität

des päpstlichen Lehramtes inWahrheitsfragen forcierten.Dirk Ansorge sieht hier einen

starken Einfluss der Tübinger Schule und ihrer Pendants an anderen Universitäten auf

die systematische Herausbildung der Neuscholastik:

»Weniger aus einem eigenen Ansatz heraus, wohl aber aus Argwohn und Misstrauen

gegenüber Theologen wie Hermes oder Günther formierte sich deshalb ab der Mitte

des 19. Jahrhunderts eine theologische Strömung, die seit 1862 unter dem Stichwort

›Neuscholastik‹ firmierte.«159

Drey, Möhler und ihre Kollegen versuchten, sich auf die Problemstellungen des Deut-

schen Idealismus einzulassen,Theologie sprachfähig gegenüber kritischen Anfragen zu

machen und Tradition am Beginn der Moderne zu denken: »Ihr zentrales Anliegen war

die Neubestimmung der Identität des Christlichen (und von da aus derTheologie, der Kir-

che und des Katholizismus) in den Horizonten eines neuenGeschichtsbewußtseins.«160 Die-

ses Geschichtsverständnis stellt eine wesentliche traditionshermeneutische Weichen-

stellung dar, die allerdings erst das Zweite Vatikanische Konzil produktiv weiterverar-

beiten sollte. Sie liegt auf der Linie einer performativen Transformation des Traditions-

verständnisses. Vor dem Hintergrund der Inkarnation und eines in die Geschichte hin-

ein vermittelten Offenbarungsbegriffs vertrat etwa auch Johann Evangelist von Kuhn

(1806–1887) die Auffassung: »Gott selbst ist in die Geschichte der Menschen hineinge-

treten, und diese Geschichte vollzieht sich als Wandel und Veränderung.«161

Mit dieser theologischen Position wird ein Kirchenverständnis ermöglicht, wie es

das Zweite Vatikanische Konzil entwickelte: Kirchemuss ihre Verkündigung an den Zei-

chen der Zeit messen, denn performativ in der Geschichte zeigt sich die Offenbarung –

undnur in derGeschichte kann sie erkanntwerden.Dasmacht dieUnterscheidung zwi-

schen göttlicher und menschlicher Seite schwierig – und stellt sie genau in die Span-

nung, die sich seit dem Konzil von Chalcedon auch ekklesiologisch in einem ungetrennt

und unvermischt entfaltete.

Die europaweite Wirkung der Tübinger Schule zeigt sich an der Rezeption einiger

ihrer theologischen Positionen durch die sogenannte Römische Schule (z.B. Giovanni

156 Möhler, Johann Adam: Symbolik oder Darstellung der Dogmatischen Gegensätze der Katholiken

und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften. Hg. von Josef Rupert Geiselmann.

Köln/Olten: Hegner 1961 [1832].

157 Deneken: Möhler, 165.

158 Ansorge: Kleine Geschichte, 293.

159 Ebd. 300.

160 Seckler: »Tübinger Schule«, 288. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

161 Ansorge: Kleine Geschichte, 293.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Perrone, Carlo Passigla).162 Obwohl dieser im 19. Jahrhundert tätige Kreis anTheologen

in grundsätzlichen theologischen Positionen der Neuscholastik näherstand, kann ein

»durch die Romantik inspiriertes und über Johann Adam Möhler vermitteltes organo-

logisches Denken«163 festgestellt werden. Ein positiver Bezug zu einer historischen Per-

spektive auf die Dogmatik unterscheidet die Römische Schule ebenso von neuscholasti-

schen Strömungen und stellt sie in die Nähe der Vertreter*innen der Tübinger Schule.164

Was theologische Konzepte wie jene der Tübinger Theologen produktiv verarbeite-

ten, wurde von Vertretern der Neuscholastik antimodernistisch umgedreht. Genau im

Versuch allerdings, die eigene Deutungsmacht aufrechtzuerhalten, wurde Tradition er-

funden, eineThese, die im folgenden Abschnitt näher beleuchtet wird.

5. Die Neuscholastik und das Erste Vatikanische Konzil

Als Neuscholastik165 wird theologiegeschichtlich eine theologische Strömung bezeich-

net,die sich im 19. Jahrhundert unter verschiedenenVoraussetzungenherausbildete.Sie

lässt sich »geistesgeschichtlich nach der Aufklärung«166 und als Reaktion auf philosophi-

sche Entwicklungen infolge dieser wie »den neuzeitlichen Positivismus, Rationalismus

und Empirismus«167 einordnen. Herausforderungen der Zeit – etwa die Säkularisation

und der damit einhergehendemachtpolitische Legitimationsverlust, philosophisch-kri-

tischeAnfragenankirchlicheAutorität oder eine alsBedrohungempfundenenBeschleu-

nigungundModernisierungderGesellschaft168 –begegnetemandurch eine »Besinnung

vor allem auf die Überlieferung der mittelalterlichen Scholastik«169. Die zunehmende

Unsicherheit des eigenen kirchlichen Standpunktes sollte damit überwunden und die

Autonomie der Kirche durch die stark betonte Autorität des päpstlichen Lehramtes ab-

gesichert werden.170

Siegfried Wiedenhofer setzt sich in seinem Aufsatz Traditionsbrüche – Traditionsab-

bruch? Zur Identität des Glaubens mit dem Traditionsverständnis der Neuscholastik aus-

einander,weil, so dieThese, »nicht nur die neueren lehramtlichen Äußerungen, sondern

auch noch die Äußerungen der neueren Theologie ganz generell immer noch viel mehr

162 Vgl. Seckler: »Tübinger Schule«, 289.

163 Ansorge: Kleine Geschichte, 302.

164 Ebd. 303.

165 EinenÜberblick überGenese, Vertreter und tragende InstitutionenundPublikationsmedienbietet

Walter, Peter: Neuscholastik, Neuthomismus. In: LThK3, Band 7 (1998), Sp. 779–782. Eine Einfüh-

rung in den historischen Kontext sowie die theologische Ausrichtung und methodische Grundla-

gen gibt Siebenrock, Roman A.: Zäsur: Neuscholastik, Antimodernismus. In: Hoff, Gregor Maria/

Körtner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen.

Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 185–197.

166 Siebenrock: Neuscholastik, 185.

167 Wiedenhofer, Siegfried: Traditionsbrüche – Traditionsabbruch? Zur Identität des Glaubens. In:

Brück,Michael von/Werbick, Jürgen (Hg.): Traditionsabbruch – Ende des Christentums?Würzburg:

Echter 1994, 55–76, hier 55.

168 Vgl. Siebenrock: Neuscholastik, 185.

169 Ebd.

170 Vgl. ebd. 185 und 189.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 81

mit der Neuscholastik verbindet, als diese selbst wahrhaben wollen«171. Diese Phase der

Theologiegeschichte beeinflusste wesentlich das Traditionsverständnis, das auch wäh-

rend und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil prägend war und ist.172

»Der in der strukturellen Frontstellung gegen Reformation und Moderne sich formie-

rende apologetische Grundzug neuzeitlicher katholischer Theologie und Kirchenlehre

hat u.a. auch zur Konsequenz gehabt, daß die Frage der Kontinuität und Identität des

Glaubens zumersten eine generelle Aufladung, Betonung undBestimmtheit erfahren,

wie es sie bis dato nicht gegeben hat. Die Kontinuität stellte ja eines der Hauptargu-

mente für die Wahrheit und Legitimität der katholischen Kirche dar.«173

Wiedenhofer verweist hier auf die implizite Traditionshermeneutik im »Titelbild von Jo-

hannes Schefflers (Angelus Silesius) kontroverstheologischem Buch ›Ecclesiologia‹ aus

dem Jahr 1677«174 und nennt die im Bild angegebenen Eigenschaften der Kirche »per-

petuitas (ununterbrochene Dauer), universitas (Universalität), visibilitas (Sichtbarkeit),

identitas (Identität), infallibilitas (Unfehlbarkeit) und insuperabilitas (Unüberwindlich-

keit)«175 als beispielhafte Merkmale, die ab dieser Zeit verstärkt der kirchlichen Tradi-

tion zugeschrieben werden.176 Der universale und kontinuierliche Anspruch der Glau-

benstradition wird »mit rationalen historischen und systematischen Methoden«177 aus

dem »›depositum fidei‹: Schrift und Tradition«178 zu belegen versucht. Die so erarbeite-

ten Glaubenssätze beanspruchen für alleMenschen und überzeitlich Gültigkeit und ste-

hen damit einem Individualismus und einer sich schnell verändernden Zeit entgegen.179

Insofern bedeuten im Selbstverständnis neuscholastischerTheologie »Traditionsbrüche

[…] einen Traditionsabbruch«180. Die Betrachtung des raum-zeitlichenMoments aus ei-

ner kulturwissenschaftlichenPerspektivewird allerdings zeigen,was andieser überzeit-

lichen und überräumlichen Geltung problematisch ist.

So weist Wiedenhofer auch darauf hin, »daß mindestens im Rahmen christlicher

Glaubensüberlieferung Traditionsbrüche zu den Grundbedingungen der Identität und

Kontinuität religiöser Traditionen gehören.«181

171 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 55.

172 DerWirkung des Ersten Vatikanischen Konzils geht auch Peter Neuner in seiner Studie nach: Neu-

ner, Peter: Der lange Schatten des I. Vatikanums. Wie das Konzil die Kirche noch heute blockiert.

Freiburg/Basel/Wien: Herder 2019.

173 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 56.

174 Ebd.

175 Ebd.

176 Wiedenhofer bezieht sich hier auf das Bild in: Gottschalk, Josef: Zeugnisse über die Kirche aus 1900

Jahren. Mit zwölf Bildtafeln. Bonn: Hanstein 1965, 36.

177 Siebenrock: Neuscholastik, 186.

178 Ebd.

179 Vgl. ebd.

180 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 56.

181 Ebd. 55. In den philosophisch-methodologischen Reflexionen in Kapitel 4 werden zu dieser tra-

ditionskonstituierenden Funktion von Innovation, Veränderung und Bruch nähere Überlegungen

ausgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

ImErsten VatikanischenKonzil reagiert die katholische Kirche aufHerausforderun-

gen, die sie als Angriffe auf die kirchliche Stabilität und Identität deutet, indem sie eine

Opposition zu diesen einnimmt:

»Gegenüber Rationalismus und Empirismuswird die in freier geschichtlicher Offenba-

rung gründende Positivität und Autorität der kirchlichen Glaubensüberlieferung be-

tont; gegenüber dem liberalen Individualismus und der Autonomie des Subjekts wird

die kirchliche Bindung unterstrichen; gegenüber der Geschichtlichkeitsemphase, dem

Fortschritts- und Entwicklungsdenken wird schließlich die Unwandelbarkeit der gött-

lichen Wahrheit hervorgehoben.«182

Die Verflochtenheit von theologischer Forschung und kirchlicher Lehremit neuscholas-

tischer Theologie bis in die Gegenwart ist außerdem wissenschaftstheoretischer Natur.

Die neuscholastischeTheologie reagierte auf philosophische undmethodische Entwick-

lungen in Folge der Aufklärung wie Positivismus, Rationalismus und Empirismus und

eignete sich in der Auseinandersetzung mit diesen Strömungen und im argumentati-

venWiderspruch dagegen auch gewisse wissenschaftstheoretische Vorannahmen an.183

Ein Beispiel dafür ist etwa die »ekklesiologische Rezeption neuzeitlicher Souveränitäts-

vorstellungen in der Ausbildung des päpstlichen Primates«184 oder die Systematisierung

von Glaubensinhalten, die sich in der Ausarbeitung von Lehrsätzen oder auch in »histo-

rischer Arbeit in allen Bereichen«185 zeigt.

Schließlich wurde die neuscholastische Theologie gerade durch die von ihr »mit

angestoßene philosophie- und theologiegeschichtliche Arbeit in Frage gestellt, welche

die PluralitätmittelalterlichenDenkens deutlichmachte«186. Inhaltliche,wissenschafts-

theoretische als auch lehramtliche und kirchenrechtliche Entwicklungen aus der Zeit

der Neuscholastik wirken aber bis in die Gegenwart. Im Zweiten Vatikanischen Konzil

werde »trotz der offensichtlichen Reformsituation«187 – oder genau deswegen? – »und

der damit verbundenen Änderungsbereitschaft eine fast ungebrochene Betonung von

Gegenwart, Identität, Kontinuität, Perpetuität und Integrität des christlichen Glau-

bens«188 deutlich. Damit greift das Zweite Vatikanum wesentliche theologische Linien

des Ersten Vatikanischen Konzils auf, sowohl in seiner Weiterführung als auch in

Abgrenzung dazu.

DerKirchenhistorikerHubertWolfwendet zurAnalyseder traditionshermeneutisch

prägenden Zeit des »langen 19. Jahrhunderts« – also von der Französischen Revolution

bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts – ein Konzept aus der historischen Forschung an.

Wie bereits angedeutet, nimmt dieTheologie derNeuscholastik tiefe Eingriffe in das ka-

tholische Traditionsverständnis vor und erfindet eine lineare Tradition – ohne jedoch

182 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 56.

183 Vgl. ebd.

184 Siebenrock: Neuscholastik, 189.

185 Ebd. 191.

186 Walter: Neuscholastik, 781. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

187 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 56.

188 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 83

wirklich innovativ seinzuwollen.Ein solches »InventingTraditions«kannnachdemHis-

toriker Eric Hobsbawm an nationalen Traditionen beobachtet werden, die die Identität

eines Landes stärken sollen.189 Dabei handelt es sich um »die Konstruktion von Traditio-

nen zu Zwecken der jeweiligen Gegenwart«190. Besonders interessant ist nun, dass diese

Neuerungen nicht als solche erkannt werden sollen. Im Gegenteil sollen sie vielmehr als

Kontinuitätmit der lange andauernden Tradition verstandenwerden: »Das ultramonta-

ne Kirchenkonzept war im Grunde etwas radikal Neues, durfte aber auf keinen Fall als

solches erkannt werden.«191 Wolf stellt weiter für die Kirche des 19. Jahrhunderts fest:

»Auch die Kirche stand in dieser fundamentalen Krise vor der Herausforderung, ihre

Identität zu wahren – oder sie neu zu definieren.Da lag es nahe, den Traditionsabbruch

durch Elemente aus der Tradition oder zumindest durch die Berufung auf diese zu ka-

schieren.«192

Ein sehr vielfältiger Katholizismus, wie er am Anfang des 19. Jahrhunderts zu beob-

achtenwar undwie ihn auch die Tübinger Schule und andere theologische Kreise reprä-

sentieren,wich gegenEnde des 19. Jahrhunderts einemauf den Papst zentrierten, an die

römische Lehre gebundenen »Einheitskatholizismus«193. Andere theologische Strömun-

gen existierten dennoch weiter, vertreten in Deutschland etwa durch den Kirchenhisto-

riker Ignaz von Döllinger oder Charles de Montalembert in Frankreich.194

6. Auf dem Weg zum Zweiten Vatikanischen Konzil

Eine »Erfindung von Tradition« muss allerdings auch differenziert im Rahmen der

Traditionshermeneutik betrachtet werden. Traditionen müssen sich transformieren,

um weiter bestehen zu können. Um dennoch den Anschluss an die eigene Geschichte

zu wahren, ist ein Rückbezug auf Vergangenes notwendig. Entscheidend ist dabei

allerdings die Perspektive in die Zukunft: wird das eigene Traditionskonzept im Rah-

men eines historischen Theologieverständnisses entworfen oder wird für die eigene

Traditionsdeutung ein Absolutheitsanspruch gestellt?

»Erst die Berufung auf Traditionen macht es auch und gerade in der katholischen Kir-

che möglich, Innovationen und Reformen zu legitimieren. Tatsächlich ist Tradition ih-

remWesen nach darauf angelegt, in immer neuen Reformulierungen die heiligen Ur-

sprünge neuenHerausforderungen anzupassen. Doch dem steht bis heute der Versuch

189 Hobsbawm, Eric: Introduction: Inventing Traditions. In: Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (Hg.):

The Invention of Tradition. Cambridge u.a.: CambridgeUniversity Press 212013 [1983]. Der Sammel-

band bietet verschiedene Beispiele, so etwa: »The Highland Tradition of Scotland«, »The Invention

of Tradition in Colonial Africa« oder »Mass-Producing Traditions: Europe, 1870–1914«.

190 Wolf, Hubert: 150 Jahr Unfehlbarkeit. Die Erfindung des Katholizismus. In: FAZ online, 18.08.2020:

https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholi

zismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void (01.12.2022).

191 Ebd.

192 Ebd.

193 Ebd.

194 Schatz: Allgemeine Konzilien, 223.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void


84 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

entgegen, nach Abschluss der erfolgreichen Neuerfindung von Tradition undWieder-

herstellung der angeblich uralten ewigen Ordnung diesen Prozess stillzustellen. Pius

IX. und seinen Nachfolgern gelang es, weitere Aktualisierungen oder gar eine Rück-

nahme der Neuerfindungen zu verhindern. Deswegen erstarrte die lebendige Traditi-

on der vielfältigen Katholizismen nach 1870 zum Traditionalismus.«195

DieUngeschichtlichkeit der neuscholastischenTheologiewar zumeinen eineHauptlinie

des kirchlichen Traditionsverständnisses in der erstenHälfte des 20. Jahrhunderts, zum

anderen auch Herausforderung und Problem der Theologie auf demWeg zum Zweiten

Vatikanischen Konzil. Insbesondere durch die Verkündung des Dogmas der leiblichen

Aufnahme Mariens in den Himmel im Jahr 1950196 durch Pius XII. wurde die Diskussi-

on um Dogmenentwicklung und Traditionskontinuität erneut angefacht. Verschiedene

Theologen setzten sich mit der Begründung und Legitimität des Dogmas auseinander

und entwickelten so auch die Traditionshermeneutik weiter: »Das neue Dogma brachte

Bewegung in dieTheologie und Pius XII. erweckte indirekt und vermutlichwiderWillen

die seit derModernismuskrise aufEis liegendenEntwicklungstheorien jenseits derNeu-

scholastik zu neuem Leben.«197 Verschiedene »Katholische Aufbrüche«198 bereiteten das

theologische Klima des Zweiten Vatikanischen Konzils vor, etwa die sogenannte »Nou-

velle Théologie« oder auch die »Innsbrucker Verkündigungstheologie«, der Karl Rahner

zuzurechnen ist.199 Das Zweite Vatikanische Konzil sollte schließlich sowohl, wie bereits

angedeutet wurde, von den Ansätzen des Ersten Vatikanischen Konzils als auch von die-

sen neuen Strömungen geprägt sein.

»Vorbereitet durchAnsätze derNouvelle Théologie u.a. (besondersH.U. vonBalthasar,

J. R. Geiselmann, K. Rahner, Josef [sic!] Ratzinger) formuliert das II. Vatikanische Konzil

inWeiterführung von Trient ein sakramental-pneumatologisches Traditions-Verständ-

nis, dem gemäß in der als Verbal- und Real-Überlieferung verstandenen Tradition das

einmal ergangene Wort Gottes im Heiligen Geist immer wieder neu in den Zeichen

menschlicher Worte vergegenwärtigt wird«200.

Das hier angedeutete Traditionsverständnis des Zweiten Vatikanums ist vielschichtig

und mit verschiedensten Aspekten verknüpft: So wird die Bedeutung von Tradition im-

plizit etwa in der Konstitution über die göttlicheOffenbarungDei verbum201 oder die Kir-

chenkonstitutionen Lumen gentium und Gaudium et spes202 behandelt. Gegenstände der

195 Wolf: Die Erfindung des Katholizismus.

196 Vgl. Pius XVII.: Apostolische Konstitution Munificentissimus Deus, 1. November 1950. In: DH

(2017), Nr. 3900–3904.

197 Seewald: Dogma imWandel, 236.

198 Ansorge: Kleine Geschichte, 324.

199 Beide Zitate ebd. 325.

200 Drumm: »Tradition«, 154–155. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

201 Dei verbum. Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung. Zweites Vatikanisches

Konzil, 18. November 1965.

202 Gaudium et spes. Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute. Zweites Vatikani-

sches Konzil, 7. Dezember 1965.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen 85

traditionshermeneutischen Debatte in der Rezeption sind hingegen häufig die Erklä-

rung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate

oder jene über die ReligionsfreiheitDignitatis humanae203.

Die hier entstehenden Dynamiken des Traditionsverständnisses wurden nicht nur

durch die theologische Theorie beeinflusst. Sie entwickelten sich vor allem im Kontext

religiöser Bewegungen, die ein größeres Selbstbewusstsein der Gläubigen bewirkten, so

die »liturgische Bewegung«, die »Bibelbewegung«, die »Jugendbewegung«, die »Bewe-

gung des Laienapostolats« oder die »ökumenische Bewegung«.204 Verschiedene Initia-

tiven setzen sich auch für ein erneuertes Verhältnis der Kirchen gegenüber dem Juden-

tum ein – eine große Herausforderung nach der Katastrophe der Schoah und der lan-

gen, von Antijudaismus geprägten Schuldgeschichte der Kirche. Eine Annäherung war

vor allem Jüdinnen und Juden sowie Christinnen und Christen jüdischer Herkunft zu

verdanken: »Zwischen den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts und dem Jahre 1965 waren

fast alle Aktivisten undDenker, die an der katholisch-jüdischen Rekonziliationmitwirk-

ten, ursprünglich keine Katholiken. Die meisten wurden als Juden geboren.«205 Dieser

Befund steht in einer Linie mit dem zögerlichen Handeln der katholischen Kirche, die

internationalen Initiativen zum jüdisch-christlichen Dialog lange skeptisch gegenüber-

stand.206Während die Synode der evangelischen Kirche 1950 den Text Schuld an Israel207

veröffentlichte,warenes inderkatholischenKirchenoch immereinzelneEngagierteund

Initiativen, die einen Dialog mit dem Judentum intensivieren wollten und sich mit der

eigenen Schuld, aber auch positiven Anknüpfungspunkten zum Judentumauseinander-

setzten. SolcheWegbereiter*innenwaren z.B. JohnOesterreicher und Gertrud Luckner.

Zentrale Impulse aus den jüdischen Strömungen kamen z.B. von Jules Isaac und Abra-

ham JoshuaHeschel.208 Erst im Jahr 1959 gab es Bewegungen von offizieller katholischer

Seite. Papst Johannes XXIII. erwirkte die Streichung der abwertenden Formulierungen

in der großen Fürbitte am Karfreitag für die Juden, die das Bild des »verworfenen« und

»untreuen« Volkes immer noch verbreitet hatten.209 Erst das Zweite Vatikanische Konzil

brachte schließlich eine Wende im Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-

gionen, wobei die Beziehung zum Judentum auch den Anstoß für die Auseinanderset-

zungmit anderen Religionen gab.

203 Dignitatis humanae. Erklärung über die Religionsfreiheit. Zweites Vatikanisches Konzil, 7. Dezem-

ber 1965.

204 Alle Zitate Ansorge: Kleine Geschichte, 328.

205 Connelly, John: Juden – Vom Feind zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Ein-

stellung zu den Juden gelangte. Aus dem Amerikanischen übersetzt von John Connelly und Ian E.

Morgan. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2016, 9–10. Für das Original vgl. Connelly, John: From

Enemy to Brother. The Revolution in Catholic Teaching on the Jews, 1933–1965. Cambridge, MA:

Harvard University Press 2012.

206 Renz: Die katholische Kirche und der interreligiöse Dialog, 62.

207 Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 57.

208 Einen Überblick zu diesen Pionierinnen und Pionieren gibt Renz in: Die katholische Kirche und

der interreligiöse Dialog, 58–91. Eine nähere Auseinandersetzung der Bedeutung verschiedener

Biografien für die Entstehung von Nostra aetate bietet Kapitel 5, S. 190ff.

209 Vgl. Renz: Die katholische Kirche und der interreligiöse Dialog, 65.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Diese Entwicklungen zeigen eine interessante Spannung: während Israel und das

Judentum lange Zeit kaum als eine Größe in der Reflexion des Glaubens und der Tra-

dition der christlichen bzw. katholischen Kirche wahrgenommen wurden, werden sie

im Zweiten Vatikanischen Konzil zu einem hermeneutischen Katalysator. Nach der

Darstellung verschiedener Stationen einer Geschichte diskurshermeneutischer Wei-

chenstellung bleibt der Fokus nun auf diesem Angelpunkt: der historisch ambivalenten

Sicht auf das Judentum in der christlichen Theologie, den Entwicklungen mit dem

Zweiten Vatikanischen Konzil sowie hermeneutischen Chancen und Problematiken.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2026, 07:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

