Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte
traditionshermeneutischer Weichenstellungen

In der Geschichte des Christentums gab es immer wieder Phasen, in denen wesentliche
Weichenstellungen im Verstindnis von Tradition stattfanden. Diese waren von unter-
schiedlichsten Faktoren beeinflusst. Nicht immer waren zunichst theologische Griinde
Anlass zur Reflexion tiber den Glauben — auch pragmatische, politische, kulturelle oder
geografische Faktoren spielten eine Rolle. Konstruktions- und Legitimierungsprozesse
von Tradition kénnen nicht monokausal erklirt werden.

Im folgenden Abschnitt werden verschiedene Entwicklungen skizziert, in denen Tra-
ditionsdynamiken sichtbar werden und Kriterien der Anerkennung und Legitimierung
von Tradition erarbeitet wurden. Wie bereits festgestellt wurde, fand eine Aushandlung
solcher Kriterien hiufig in Zeiten des Ubergangs oder der Krise statt, worauf auch Her-
mann Pottmeyer hinweist:

»Anlaf, sich iiber die Normen, Kriterien und Strukturen des Uberlieferungs- und Wahr-
heitsfindungsprozesses zu verstindigen, warimmer dann gegeben, wenn es in der Kir-
che zum Streit tiber die Glaubenswahrheit kam; aber auch duflere Bestreitung forder-
te dazu heraus. Und je langer und uniibersichtlicher der Uberlieferungsproze wurde
undje umfangreicher das angesammelte Traditionsgut, desto mehrdriangte die Aufga-
be der Wahrheitsfindung dazu, die Gestalt eines methodisch geordneten Verfahrens

anzunehmen.«

Diese Frage der Kriteriologie wird im folgenden Uberblick immer wieder verfolgt. Was
sind Identititsmarker sowie Anerkennungsvorginge und -strategien in der christlichen
Tradition? Als zentrale Basis aller »spiteren Kriteriologien«<* nennt Pottmeyer die Arbeiten
der Kirchenviter sowie jene Theologien, die in der frithen Kirche entstanden. Uberliefe-
rung und Tradition werden in verschiedenen Ansitzen auch unterschiedlich bestimmt.
Die Rezeption dieser Theologien und die jeweilige Verarbeitung im Angesicht aktuel-
ler Herausforderungen brachte wiederum neue Konzepte hervor. Ist von »Tradition« im
Singular die Rede, dann stets im Bewusstsein dieser Pluralitit an Interpretationen.

1 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 124.
2 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie
1. Konstituierungen von Tradition(en) in der friihen Kirche

Die Spur der Traditionsbildung und Traditionshermeneutik in der frithen Kirche® wird
in diesem Abschnitt anhand verschiedener Ausdrucks- und Verarbeitungsformen des
christlichen Bekenntnisses verfolgt. Dieser Ansatz legt sich aus zwei Griinden nahe.
Tradition wird erstens wesentlich auch durch ihre Materialitit und Denkmuster mit-
bestimmt: durch die sprachliche und philosophische Verarbeitung des Christusereig-
nisses, die Medien der Vermittlung und Weitergabe, Riten und Reprisentationsformen
im sozialen und gesellschaftlichen Leben (etwa durch die Herausbildung geistlicher
Stinde und spezifischer Lebensformen wie dem frithen Ménchtum). Die Orientierung
an Verarbeitungsformen des Christusbekenntnisses — z.B. in Briefen, theologischen
Abhandlungen oder Gebrauchstexten — ermdglicht aufierdem einen rezeptionsana-
lytischen Zugang. In der Erforschung der »Urspriinglichkeit« heiliger Schriften, vor
allem der Jesusworte, gab es in der Theologie unterschiedlichste Ansitze. Manche ver-
suchten und versuchen etwa, »hinter« den Texten des neutestamentlichen Kanons eine
»Urgestalt der Worte Jesu«* zu identifizieren. Jens Schroter kritisiert solche Ablgsungs-
versuche »als eine unter den je aktuellen Erkenntnisbedingungen entworfene Figur,
die auf einer bestimmten Auswahl von Material aus diesen ersten Deutungen beruht<.
Anstatt der Erkenntniskategorie der Echtheit scheint jene der Erinnerung adiquater zu
sein.

»Die Unterscheidung zwischen historischem Material und dessen Interpretation kann
jedenfalls nur dann tiberzeugen, wenn dabei eine wirkungsgeschichtliche Plausibilitit
erreicht wird, die die verschiedenen Rezeptionsvorginge als Reaktionen auf das Wir-
ken Jesu verstiandlich macht. Dies ist freilich etwas grundsatzlich anderes als die Frage
nachechtencJesusworten.«®

3 Markus Tiwald reflektiert kritisch die fir die erste Zeit der Jesusbewegung(en) gebrauchlichen Be-
griffe wie »Urchristentume, »Frithes Christentum«oder »Apostolische Zeit« (vgl. Tiwald: Das Frith-
judentum, 31—32). Wahrend ersterer Begriff auf eine »gewisse Normativitat« (ebd. 32) der Zeit
bis zum Jahr 150 n. Chr. hinweist, ist der Terminus »Frithes Christentum« zeitlich zu ungenau. Die
»apostolische Zeit« ist »insofern anachronistisch, als sie eine gewisse monolineare und normati-
ve — eben apostolische«— Urzeit der Kirche annimmt, obwohl mit wesentlich komplexeren Ent-
wicklungslinienzurechnenist«(ebd. 32). Die im Text verwendete Bezeichnung der»frithen Kirche«
wird hier als Uberbegriff fiir die Zeit der beginnenden Jesusbewegung bis zu den ersten Konzilien
verwendet—im Bewusstsein, dass die Herausbildung einer eigenstandigen christlichen Bewegung
und das Selbstverstiandnis als »Kirche« ein lange andauernder, heterogener Prozess war.

4 Vgl. etwa Schwarz, Giinther: »Und Jesus sprach«. Untersuchungen zur aramdischen Urgestalt der
Worte Jesu (BWANT 118). Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1985: »Im voraufgegangenen Teil 11l habe
ich 25 Texte aus den synoptischen Evangelien — mit Parallelen, wo sie vorhanden waren — erst
emendiert, dann ins Aramdische rickiibersetzt, danach ins Deutsche ibertragen und, wenn es n6-
tig schien, interpretiert: in der erklarten Absicht, den Urwortlaut wiederzugewinnen, um dadurch
dem urspriinglichen Sinn so nahe wie moglich zu kommen.« (ebd. 297). Er gibt dazu in FN 2 die
Anmerkung: »Weit ndher als es der griechische Text ermoglicht.« (Ebd. 297, FN 2).

5 Schroter, Jens: Markus, Q und der historische Jesus. Methodische und exegetische Erwagungen zu
den Anfingen der Rezeption der Verkiindigung Jesu. In: ZNW 89 (1998) H. 3,173—200, hier 179.

6 Schroter: Markus, Q und der historische Jesus, 182.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

Schroter macht hier als evangelischer Theologe einen vor allem fiir die katholische Theo-
logie wichtigen Punkt stark. Die Grof3en Tradition, Kirche und Schrift bilden einen kom-
plexen, wechselwirksamen und konstitutiven Zusammenhang. Jenseits dieser Konstel-
lation kénnen kaum Kriterien einer Differenzierung gewonnen werden. Rezeption ist
kein isoliertes Phinomen, sondern findet bereits in innerhalb von religiésen Gruppie-
rungen ausverhandelten Kategorien statt. Dies spiegelt sich in den Quellen wider, bei
denen es sich vor allem um »historisch-biographisch orientierte Berichte handelt, die
zugleich von christologischen Uberzeugungen getragen sind«’.

Die Rezeption der Worte Jesu wird dann nicht zu einer Verfilschung, sondern einer
Erinnerungsgeschichte, die von einer »Transformation of Pastoral Discourse«® geprigt
ist, wie etwa John S. Kloppenborg und Callie Callon in einer Studie iiber das Gleichnis
vom Hirten darstellen. Heilige Schriften tragen deshalb ein performatives Moment in
sich, weil sie durch die weitergegebene Erinnerung zum Glaubensraum werden. In der
Liturgie zeigt sich das besonders.

Um die Spur frithchristlicher Uberlieferungsgeschichte und Traditionsbildung zu
verfolgen, werden exemplarisch verschiedene Stationen herausgegriffen: die Briefe des
Paulus als Zeugnisse, die in den neutestamentlichen Kanon aufgenommen wurden, die
Schriften von Justin dem Mirtyrer als Vertreter der Apologeten sowie Glaubensbekennt-
nisse der ersten Jahrhunderte mit ihrer vielfiltigen Verwendung.

(1.) Paulus formuliert in seinen Briefen® an christliche Gemeinden einen wirkmaich-
tigen Identititsmarker fiir die gesicherte Uberlieferung: jenen der apostolischen Tradi-
tion. So schreibt er im Galaterbrief:

»Als es aber Cott gefiel, der mich schon im Mutterleib auserwdhlt und durch seine
Gnade berufen hat, in mir seinen Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Vol-
kern verkiinde, da zog ich nicht Fleisch und Blut zu Rate; ich ging auch nicht sogleich
nachJerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, sondern zog nach Arabien
und kehrte dann wieder nach Damaskus zuriick. Drei Jahre spater ging ich nach Jeru-
salem hinauf, um Kephas kennenzulernen, und blieb finfzehn Tage bei ihm. Von den
anderen Aposteln sah ich keinen, nurJakobus, den Bruder des Herrn. Was ich euch hier
schreibe —siehe, bei Gott, ich lige nicht.« (Gal 1,15-20)"°

Der apostolische Status wird zum einen durch den Aspekt der »Selbstoffenbarung des
Auferstandenen«, zum anderen die Sendung »zur Verkiindigung des Wortes Gottes«
bestimmt." Aber nicht nur als solch »unmittelbarer Offenbarungszeuge«”* nach dem

7 Ebd.

8 Kloppenborg, John S./Callon, Callie: The Parable of the Shepherd and the Transformation of Pas-
toral Discourse. In: Early Christianity 1 (2010) H. 2, 218—260, hier 218.

9 Fir eine Einleitung zur Problematik einer genauen Chronologie der Abfassung der paulinischen
Briefe vgl. Schnelle, Udo: Einleitungin das Neue Testament. 9., durchgesehene Auflage. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2017, 31-53.

10  Bibelzitate werden, so nicht anders vermerkt, wiedergegeben nach: Die Bibel. Einheitsiiberset-
zung der Heiligen Schrift. Vollstindig durchgesehene und liberarbeitete Ausgabe. Stuttgart: Ka-
tholisches Bibelwerk 2016.

11 Beide Zitate Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 125.

12 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

59


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Damaskusereignis versteht sich Paulus als Apostel, sondern auch, weil er »Tradent des
Zeugnisses der Erstapostel« ist. Die Re-Konstruktion von Anfingen wird an diesem
Textausschnitt deutlich: nach Vorbild der Propheten der Schrift erfolgt die Selbstdeu-
tung des Paulus durch eine Erwihlung im Mutterleib, noch vor dem offensichtlichen
Berufungsereignis. Die zweite Referenz zum Ursprung der Uberlieferung sind die Apos-
tel als Erstzeugen der Offenbarung Gottes: »Sich selbst und die iibrigen Apostel stellt er
als Offenbarungszeugen des Wortes Gottes und Biirgen seiner wahren Uberlieferung vor.
So erscheint die normative Rolle der apostolischen Tradition bereits in den frithesten
neutestamentlichen Schriften.«*

Das Medium des Briefes reprisentiert dabei die Tendenz, die Christusbotschaft in
neue geografische Riume hinein zu verbreiten. Der antiken Brieftradition entsprechend
dient der Brief als »Ersatz fiir ein Gesprich«, wenn die »Kommunikationspartner rium-
lich und zeitlich getrennt sind«.” Er wirkt damit entgrenzend und soll zugleich Nihe
herstellen.

Die Rolle des Paulus in der Herausbildung einer christlichen Tradition wird in der
Forschung unterschiedlich bewertet. Sowohl die »New Perspective on Paul«’® als auch die
»Paul within Judaism Perspective«' versuchen, den zeitgendssischen, jiidischen Kontext
des Paulus in der Interpretation seiner Theologie stirker zu beriicksichtigen. Die »New
Perspective on Paul« wollte eine »Alternative zur lutherischen Paulusdeutung«®® darstel-
len, in der die »Rechtfertigungsaussagen in der paulinischen Theologie«” zu stark auf die
individuelle Problemlage des siindigen Menschen bezogen wurden. So schreibt Krister
Stendahl, mit dem die neue Forschungsperspektive in den 1960er Jahren ihren Anfang
nahm: »Especially in Protestant Christianity — which, however, at this point has its roots
in Augustine and in the piety of the Middle Ages — the Pauline awareness of sin has been
interpreted in the light of Luther’s struggle with his conscience.«*° Stattdessen, so hebt
Schroter in einer Analyse Stendahls hervor, gehe es dem Apostel darum, das Verhilt-
nis von Juden und Heiden im Kontext der Heilsgeschichte zu kliren: »Die Theologie des
Paulus ziele darauf, einen Zugang zu Gott zu entwickeln, der den Heiden genauso még-
lich sei wie den Juden, keineswegs aber, den jiidischen Glauben hinter sich zu lassen.«*
Was in den 1980er Jahren als exegetischer Durchbruch in der »Kritik an der Substitu-
tionstheologie« galt, kann heute als »Mainstream« der neutestamentlichen Forschung

13 Ebd.

14  Ebd.

15 Beide Zitate Schnelle: Einleitung, 55.

16 Fiireinen kurzen Uberblick vgl. Schroter, Jens: »The New Perspective on Paul«—eine Anfrage an die
lutherische Paulusdeutung? In: Luther-Gesellschaft e. V. (Hg.): Lutherjahrbuch 80 (2013), 142—158.
Die Diskussion wurde konkret in den 1960er Jahren ausgelost durch einen Aufsatz von Stendahl,
Krister: The Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West. In: HThR 56 (1963) H. 3,
199-215.

17 Vgl. z.B. Eisenbaum, Pamela: Paul Was Not a Christian. The Original Message of a Misunderstood
Apostle. New York: Harper Collins 2009.

18  Schroter: »The New Perspective on Paul«, 143.

19 Ebd.

20 Stendahl: The Apostle Paul, 200.

21 Schréter: »The New Perspective on Paul«, 146. Vgl. Stehndahl: The Apostle Paul, 204.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

bezeichnet werden.** Allerdings werde diese »Revision der anachronistischen Interpre-
tationen von Paulus als Konvertit«** von anderen Disziplinen der Theologie noch nicht
umfassend rezipiert.

Die »Paul within Judaism Perspective« geht in ihren verschiedenen Forschungsrich-
tungen noch einen Schritt weiter. So sei laut Udo Schnelle »die Grundthese der >Paul wi-
thin Judaism Perspective<, dass Paulus nie aufgehort habe, ein Tora observanter Jude zu
sein«**. Vor dem Hintergrund der starken Naherwartung des Paulus formuliert eine Ver-
treterin der Richtung, Paula Fredriksen:

»Paul held these convictions as a committed Jew, and he enacted them as a commit-
ted Jew. In brief, so this study will argue, Paul lived his life entirely within his native
Judaism. Later traditions, basing themselves on his letters, will displace him from this
context. Through the retrospect of history, Paul will be transformed into a>converts, an
ex- or even an anti-Jew; indeed, into the founder of gentile Christianity.«*

Fredriksen kritisiert vorschnelle Projektionen spiterer Zeiten auf die paulinische Theo-
logie, die unter den Vorzeichen historischer Entwicklungen entstanden, Paulus aber na-
titrlich noch nicht beriihrt haben.

Gerade letzterer Forschungsansatz blieb nicht unwidersprochen. Laut Schnelle bil-
dete sich mit der Theologie des Paulus ein »neues Wissenssystem«*. Das entstehende
Christentum war stark geprigt von den jiidischen Traditionen der ersten Jesusanhin-
ger“innen. Schnelle vertritt allerdings die Meinung — entgegen der »Paul within Juda-
ism Perspective« — dass Paulus auch bewusst neue Akzente setzte und mit seiner Theolo-
gie eine neue Bewegung anstrebte: »Das paulinische Identititskonzept integrierte und
transformierte einerseits jitdische Basisiiberzeugungen, zugleich l6ste es sich von den
klassischen Siulen des Judentums und fiillte sie inhaltlich neu.«*” Die Diskussion um
den Anteil Paulus’ an der »Trennung« von Christentum und Judentum ist ungebrochen.
Ausgangspunkt ist hiufig Paulus’ Einsatz dafiir, dass die Beschneidung fiir das Bekennt-
nis zu Jesus Christus nicht notwendig sein sollte. Die Beurteilung der Beschneidung bei
Paulus ist komplex und muss im Kontext seines Aufenthaltes in der antiochenischen Ge-
meinde und der Dynamiken des Diasporajudentums gesehen werden.*® Michael Theo-
bald warnt davor, zu vorschnell von einer vor allem »heidenchristlich« geprigten Kirche
auszugehen, in der das »Judenchristentum« keine Rolle mehr spielte:

22 Beide Zitate Meyer, Barbara U.: Gewaltstrukturen und die Verunglimpfung des Gesetzes im christ-
lichen Denken. In: Kul 33 (2018), 98—111, hier 109.

23 Ebd.

24 Schnelle, Udo: Uber Judentum und Hellenismus hinaus: Die paulinische Theologie als neues Wis-
senssystem. In: ZNW 111 (2020) H. 1, 124-155, hier 127.

25  Fredriksen, Paula: Paul. The Pagans’ Apostle. New Haven (CT)/London: Yale University Press 2017,
Xii.

26  Schnelle: Uber Judentum und Hellenismus hinaus, 148.

27  Ebd.153.

28  Vgl. Theobald, Michael: »Christus — Diener der Beschnittenen« (Rém 15,8). Der Streit um die Be-
schneidung nach dem Neuen Testament. In: Tiick, Jan-Heiner (Hg.): Die Beschneidung Jesu. Was
sie Juden und Christen heute bedeutet. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2020, 96—144, hier 104—112.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

61


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»Geschichtskonstruktionen, die auf der Annahme beruhen, dass das sog. >Judenchris-
tentum« mit dem ersten Krieg gegen die Rémer 66-71 n. Chr., spatestens nach dem
zweiten Krieg im Anschluss an den Bar-Kochba-Aufstand 132—35 n. Chr. von der Bild-
flache verschwand, sind langst obsolet. Auch danach gab es bis weit in die Spatanti-
ke hinein Jesus gldubige Juden bzw. Christen mitjiidischer Pragung unterschiedlicher
Provenienz.«*?

Theobald betont die Vielfalt »verschiedene[r] Judentiimer mit unterschiedlichen theolo-
gischen Profilen«<*®. Gerade fiir die Beschneidung kénne eine unterschiedliche Praxis fiir
das palistinische Judentum und das Diasporajudentum angenommen werden.*

Dies konnte auch die paulinische Position beeinflusst haben. Als einen méglichen
Forschungskonsens formuliert Schnelle:

»Dass Jesus galildischer Jude war und sein Wirken in diesem Kontext interpretiert wer-
den muss, ist heute ebenso selbstverstindlich wie die Feststellung, dass Paulus einen
engagierten Diskurs mit Juden und Judenchristen seiner Zeit iber die Offenbarung
Gottes in Jesus Christus und die daraus resultierenden Konsequenzen gefiihrt hat.<*

Die Rezeption der paulinischen Theologie und die Kontroversen darum zeigen, dass mit
Paulus eine wichtige Weichenstellung im Diskurs um Traditionshermeneutik stattfand.
Zum einen benennt Paulus die Zeugen der Offenbarung als Biirgen der Uberlieferung,
woraus sich das Prinzip der personalen Weitergabe der Christusbotschaft entwickeln
wird. Apostolizitit gewinnt hier ausgehend von ihrer individuellen Dimension (die
unmittelbaren Offenbarungszeugen) auch eine kollektive Bedeutung - als Eigenschalft,
die gesicherte Uberlieferung verbiirgt (reprisentiert etwa in der apostolischen Suk-
zession des Amtes). Zum anderen stellt Paulus Uberlegungen zur Verkiindigung der
Christusbotschaft an Jidinnen und Juden und die paganen Volker an und beeinflusst
damit auch spitere Verhiltnisbestimmungen zwischen dem entstehenden Christen-
tum und Judentum. Der Frage nach dem Prozess der Trennung bzw. Entstehung von
Christentum und rabbinischem Judentum sowie den damit verbundenen theologischen
Konsequenzen wird in Kapitel 7 ein eigener Abschnitt gewidmet.

(2.) In einer Wechselwirkung von fortschreitender Zeit und neuen Kontexten, in die
hinein die Botschaft Jesu getragen wurde, entstanden auch neue Kommunikationsfor-
men, wie Wolfgang Wischmeyer am Beispiel Justins des Mirtyrers beschreibt:

»Das Apostolische Zeitalter und sein dominantes Kommunikationsmedium in der lite-
rarischen Form des Gemeindebriefes geht zu Ende und neue literarische Formen miis-
sen gefunden und erprobt werden. Insofern ist das Auftreten der Apologeten auch ein
mediengeschichtliches Ereignis, das nach der esoterisch fiir die christlichen Gemein-
den bestimmten Evangelien- und Briefliteratur der >apostolischen«< Zeit den Zugang

29 Ebd. 99.
30 Theobald: »Christus — Diener der Beschnittenenc, 143.
31 Vgl ebd.

32 Schroter: »The New Perspective on Paul«, 144.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

auch zum Markt einer breiteren Offentlichkeit eines literarisch interessierten Publi-
kums eréffnet.«

Justin wurde in der griechischsprachigen, von den Romern gegriindeten Stadt Flavia
Neapolis im fritheren Judia wahrscheinlich zwischen 100 und 110 n. Chr. geboren.** Die
drei ihm zuzurechnenden Schriften entstanden ab etwa 153%°. Justin stellte »sich selbst
als einen Philosophen«* dar, bediente sich philosophisch-literarischer Mittel und sprach
damit auch neue Gruppen an.*” Er war »zugleich aber von einem hermeneutischen Kon-
zept bestimmt [...], das den christlichen Glauben in einer hierarchisierten Vorstellung
von Wahrheit an der Spitze sieht«®®. Justin transformierte nun als erster die politisch-
literarische Gattung der Petition zur Vermittlung der Christusbotschaft.*® Eine Petiti-
on war ein an die romischen Kaiser gerichtetes Ansuchen. Eusebius von Caesarea be-
zeichnet Texte sogenannter frithchristlicher Autoren wie Justin, Apollinaris von Hiera-
polis oder Melito als »Apologien, die sich an diese Form in ihrem Wirken anlehnten.*
Justin eignete sich die Textform an, um sie fiir seine Zwecke zu verwenden: »What Justin
did was to hijack this normal Roman administrative procedure and turn it into a vehi-
cle for articulating and disseminating the message of the Gospel.«* Charakeeristisch fiir
eine solche Petition ist die Anrede an den Kaiser, eine Darstellung der problematischen
Situation, der Aufweis guter Griinde fiir die Akzeptanz des Ansuchens und ein ebensol-
ches Gesuch.** Allerdings vermutet man, dass eine Apologie in solch einer Form weniger
als offizielles Ansuchen gedacht war. Die Autoren erhofften méglicherweise »die Auf-
merksamkeit des Kaisers eher zu erregen, indem sie interessante Literatur schrieben«*
und legten deshalb eine ausfithrliche philosophische Reflexion des Glaubens entlang an-
tiker Vorbilder vor.** Justin stellt zentrale Glaubensinhalte dar und versucht eine Vertei-
digung und Erklirung durch den Aufweis der VernunftmiRigkeit dieser sowie die Her-
stellung von Analogien mit den griechischen und rémischen religiésen und mythologi-
schen Traditionen.® Ein solcher Wechsel der Literaturgattung wirkt auch performativ:

33 Wischmeyer, Wolfgang: Justin Martyr (gest. 165). In: Hoff, Gregor Maria/Kortner, Ulrich H.J. (Hg.):
Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhun-
dert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 11-22, hier13.

34  Vgl. Parvis, Paul: Justin Martyr. In: ET 120 (2008) H. 2, 53—64, hier 53—54.

35  Uberliefert sind zwei Apologien sowie der Dialog des heiligen Philosophen und Mdrtyrers Justin mit
dem Juden Tryphon (vgl. Wischmeyer: Justin, 11).

36  Wischmeyer: Justin, 12.

37 Vgl.ebd.14.

38  Ebd.12.

39 Vgl .ebd.15.

40  Skarsaune, Oskar: »Apologie, literarisch«. |. Form und Gattung. In: RGG Online: http://dx.doi.org/
0.1163/2405-8262_rggs_COM_00913 (01.12.2022).

41 Parvis: Justin Martyr, 56.

42 Vgl. Skarsaune: »Apologie, literarisch«.

43 Ebd. Abkiirzung vervollstindigt durch EH.

44 Vgl ebd.

45 Vgl Justin der Martyrer: Erste Apologie. Aus dem Griechischen Gbersetzt von Gerhard Rauschen.
In: Frithchristliche Apologeten und Martyrerakten Band | (BKV, 1. Reihe, 12) Kempten/Miinchen:
Verlag der Jos. Kosel'schen Buchhandlung 1913, 65—138. Fiir die Anrede vgl. ebd. 65-66: »An den
Kaiser Titus Alius Hadrianus Antonius Pius Casar Augustus [..] und das ganze rémische Volk richte

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

63


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00913

64

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Bereits durch die Form sollen das christliche Bekenntnis legitimiert und Anschuldigun-
gen gegen die christliche Bevolkerung entkriftet werden.

Justin griff nicht nur auf eine neue literarische Form zuriick, er versuchte auch, neue
Sprachformen fiir das christliche Bekenntnis zu finden und es so in ein Gesprich mit
der griechisch-rémischen Philosophie und Geistesgeschichte zu bringen.*¢ Diese neuen
Sprachformen waren allerdings nicht nur Mittel zum Zweck, sondern beeinflussten auch
die weitere Entwicklung theologischen Denkens. Justin reprisentiert damit eine weitere
Weichenstellung der Traditionshermeneutik:

»Christliche Theologie entstehtals Transformationjidischer Traditionsbestande sowie
philosophischer Theorieformulare und reflektiertihre eigene Geschichtlichkeit, indem
sie die Praxis ihrer Ankniipfung spezifisch theologisch historisiert. Das geschieht exem-
plarisch an einem Beginn christlicher Theologie durch Justin den Martyrer, indem er
das vorgegebene Logos-Verstandnis christologisch reformuliert. Damit beanspruchter
zugleich, dass das alte philosophische Konzepterstim Licht der neuen Heilsgeschichte
definitiv verstanden werden kann.«*

Gregor Hoff stellt anhand Justins Lehre vom logos spermatikos dar, wie das »Problem der
Traditionskontinuierung«*® bereits in frithchristlicher Zeit bearbeitet wurde. Indem Jus-
tin die Lehre vom Logos aufgriff,* konnte er die Erkenntnis Gottes als »den Menschen
eingepflanzte[] Wahrheitskeime«*® darstellen. Hoff weist auf die »Pluralitit von Benen-
nungen«’* des Logos bei Justin hin:

»In der Vielfalt der Namen zeigt sich ein sprachtheologischer Prozess: Der eine Cott
wird unterschiedlich erfahren, angesprochen und im Sprechakt an die Gegenwart des
Sprechers vermittelt. In diesem Vorgang erweist sich die Historisierung der theolo-
gischen Bestimmungen als ein basaler Vorgang. Theologie muss selbst geschichtlich
sein, weil sie die Wirklichkeit Gottes als Sprechen und Handeln in der Geschichte er-
fasst und darstellt. Das aber kann nur im geschichtlichen Durchgang erfolgen, der bei

ichJustinus [..] fiir die Leute aus jedem Volksstamm, die mit Unrecht gehafRt und verleumdet wer-
den, zu denen ich auch selbst gehére, folgende Ansprache und Bittschrift.« Fir das abschliefiende
Gesuch vgl. ebd. 137: »Wenn euch nun dieses Sinn und Wahrheit zu haben scheint, so achtet es; er-
scheint es euch aber als eitles Gerede, so verachtet es als térichtes Zeug, verhdngt aber nicht tber
Leute, die kein Unrecht begehen, wie (iber Feinde den Tod.«

46  Vgl. Wischmeyer: Justin, 15.

47  Hoff, Gregor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie kirchlicher Gegenwarten. Paderborn:
Ferdinand Schoningh 2018, 30.

48  Ebd.

49  Vgl. Kinzig, Wolfram: »]ustin«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_111
46 (01.12.2022).

50  Kinzig: »Justin.

51 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 30. Fiir den Text vgl. Justin der Martyrer: Dialog mit dem Juden
Trypho. Aus dem Griechischen tbersetzt von Philipp Hauser. In: Justinus, Dialog. Pseudo-Justinus,
Mahnrede (BKV, 1. Reihe, 33). Kempten/Miinchen: Verlag der Jos. Késel'schen Buchhandlung 1917,
1—231. So wird der Logos z.B. als »Weisheit« (ebd. 64,4), »Gott«, »Herr«, »Engel« (ebd. 56,4) bezeich-
net. Justin fasst dies zusammen: »Vor allen Geschépfen als Anfang hat Gott aus sich eine verniinf-
tige Kraft erzeugt, welche vom Heiligen Geiste auch Herrlichkeit des Herrn, ein andermal Sohn,
dann Weisheit, bald Engel, bald Cott, bald Herr und Logos genannt wird« (ebd. 61,1).

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_11146

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

Justin die Tradition in der Weise innoviert, dass der christologische Abschluss der Tradi-
tion als Innovation zur Sprache gebracht werden muss —in unterschiedlichen Referen-
zen, Zeichen, Bildern, Worten fiir diese Wirklichkeit.«<**

Die Historisierung theologischer Sprachformen erméglichte es, sprachliche und kon-
zeptionelle Innovation als legitimen Prozess der Traditionsfortschreibung einzufiihren.
Die Position als Minderheit in der Gesellschaft, Anfragen und Bedrohungen von aufden
forderten Profilbildung und die Ubersetzung der Glaubensinhalte in einen anderen phi-
losophisch-gesellschaftlichen Kontext hinein.” Innovation wurde zur Voraussetzung
der weiteren Verbreitung der Christusbotschaft und damit auch der Herausbildung und
Fortbildung christlicher Tradition.

(3.) Glaubensbekenntnisse nehmen in der Traditionsbildung eine wichtige Rolle ein, sie
sind Zielpunkt und Richtschnur des Glaubens - so zumindest hiufig der Eindruck aus
gegenwirtiger Perspektive. Das Publikationsprojekt Faith in Formulae. A Collection of Early
Christian Creeds and Creed-related Texts>* zeigt jedoch das Bild einer dynamischen Vielfalt
frithchristlicher Bekenntnisse.

»Collections such as these show how productive Christians have been when they felt
obliged in various historical circumstances to give a succinct account of their faith, but
they make also clear that over the centuries the Christian faith has always been in dan-
ger of coagulating into sterile formulae.«*

Bekenntnisse waren dabei nicht nur liturgische Texte — wie sie in der heutigen Wahr-
nehmung hiufig erscheinen -, sondern hatten vielfiltige Funktionen.*® Sie wurden im
Rahmen der Taufvorbereitung gelernt, als Verteidigung beim Vorwurf der Hiresie vor-
getragen, von Synoden als »point of departure or as a result of their deliberations«*” ver-
wendet und dienten zur Katechese. Damit hatten Glaubensbekenntnisse zum einen »a
missionary purpose« und zum anderen »a dogmatic purpose«.>®

Kinzig weist daraufhin, dassin den Anfingen des Christentums etwa in den Evange-
lien oder in den paulinischen Briefen implizite und kurze Bekenntnisformeln ausreich-
ten: »Initially, it seems to have sufficed to exclaim >Jesus/Christ is the Lord«.«*’ Deklar-
ative Bekenntnisse — »creeds introduced by >I believe in< or >we believe in«*® — entstan-

52 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 30.

53  Dieszeigen auch die »Hauptziele« der frithen Apologetik: »Aufzuweisen, dafd das Christentum ei-
ne legale Religion sei, die nicht mit kriminellen Handlungen verbunden ist und nicht die rémi-
sche Gesellschaft untergrabt; ferner, dafd es vernunftgemaf sei.« (Sakarsaune, Oskar: »Apologe-
tik«. IV. Kirchengeschichtlich. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgga_COM_oo
900 [28.12.2022]. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH).

54  Vgl. Kinzig, Wolfram (Hg.): Faith in Formulae. A Collection of Early Christian Creeds and Creed-
related Texts. Volume 1—4. New York: Oxford University Press 2017.

55  Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, vi.

56  Vgl. Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1,1 und 7-8.

57 Ebd.1.
58  Beide Zitate ebd. 7-8.
59 Ebd.7.
60 Ebd.s.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

65


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00900

66

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

den nicht vor dem 4. Jahrhundert® und wurden »in times of dogmatic crisis, either in-
dividually or collectively«** formuliert. Wiederum entstehen traditionsbildende Texte in
Zeiten des Ubergangs. Als solche Krisenphinomene benennt Kinzig z.B. den Streit um
die Trinitit, christologische Debatten, Kontroversen iiber theologische Positionen wie
den sogenannten Monophysitismus oder den Monotheletismus sowie den Adoptianis-
musstreit.®> Kirchliche Tradition ist auch nicht isoliert von anderen religions- und kul-
turgeschichtlichen Entwicklungen zu denken. Dies zeigt sich in der Benennung von Be-
kenntnissen als »symbolon/symbolum«**. Die Bezeichnung wurde auch fiir Erkennungs-
zeichen bzw. -sitze in Mysterienkulten verwendet. Eine mogliche Folgerung wire, »that
this custom was transferred to the Christian cult«®® — auch wenn diese Ansicht nicht un-
umstritten ist.*® So dokumentiert Kinzigs Edition Traditionsdynamiken in der Frithzeit
der Kirche auf verschiedene Weise.

»Dieser Glaube fand bis dahin in zahllosen Formulae seinen Niederschlag, und diese
umfassend zu dokumentieren ist eines der Ziele des vorliegenden Werkes. Dass der
eine Glaube anfangs in einer Formulierung enthalten gewesen sein sollte, erscheint von
hier aus iiberaus unwahrscheinlich.«

In der Entwicklung der Liturgie bilden sich solche Dynamiken besonders ab. Das Werk
Faith in Formulae zeigt, dass wir auf Wissensformen angewiesen sind, um »die Materie
in ihrer ganzen Komplexitit (soweit es die Uberlieferungslage gestattet)«®® darstellen zu
konnen. Theologie und Wissenspolitik greifen hier ineinander. Die Zusammenstellung
ermoglicht einen Einblick in die Vielschichtigkeit der Bekenntnisse, von denen manche
in der spateren Rezeption als verbindlich festgelegt wurden.

Eine wesentliche Rolle in der Entstehung deklarativer Bekenntnisse diirften neben
der zentralen Bedeutung in der Verkiindigung und Taufvorbereitung vor allem Debatten
tiber die korrekte Lehre der Kirche gespielt haben. Neue theologische Kontroversen und
ein sich ausbreitendes Christentum erforderten neue Vergewisserungen der iiberliefer-
ten Botschaft: »Das Ende der apostolischen Zeit bedeutete eine Zisur, weil die Frage, die
sich damit stellte, neu war und neue Antworten erforderte.«*® Die Geschichte traditi-
onshermeneutischer Weichenstellungen fiihrt deshalb weiter zu den Konzilien als tra-
ditionsbildende Orte und Diskurse.

61 Kinzig, Wolfram: Christus im Credo. Uberlegungen zu Herkunft und Alter des Christussummari-
ums im Apostolikum. In: Kinzig, Wolfram: Neue Texte und Studien zu den antiken und frithmittel-
alterlichen Glaubensbekenntnissen (AKG 132). Berlin/Boston: De Gruyter 2017, 269-292, hier 269.

62  Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, 3.

63 Vgl.ebd.

64  Ebd.

65  Kinzig: Faith in Formulae, Vol. 1, 6.

66 Vgl ebd. Kinzig liefert dazu verschiedene Textbeispiele, vgl. ebd. 61-68.

67  Cemeinhardt, Peter: Rezension. Wolfram Kinzig, Hg. und Ubers., unter Mitarbeit von Christopher
M. Hays: Faith in Formulae: A Collection of Early Christian Creeds and Creed-related Texts, 4 Bde.,
Oxford Early Christian Texts. In: ZAC 23 (2019) H. 1,149-162, hier 151.

68  Ebd.

69  Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 130.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen
2. Konzilien: Meilensteine der Traditionsdeutung?

Konzilien weisen auf die Fragwiirdigkeit der Kirche in ihrer Lehr- und Organisationsge-
stalt sowie ihren Glaubensformen hin. Sie wurden im Laufe der Geschichte dann abge-
halten, wenn sich Selbstverstindlichkeiten auflosten. Konzilien legen damit das kirchli-
che Identititsproblem offen. Ohne hier einen umfassenden Blick auf die gesamte Kon-
zilsgeschichte von ihren Anfingen bis zur Gegenwart geben zu kénnen und wollen, sollen
ausgewihlte Aspekte und Beispiele in Bezug auf die Entwicklung der Traditionsherme-
neutik beleuchtet werden.”

Vor allem mit dem retrospektiven Blick wird den Konzilien — bzw. Synoden als
ihr griechisches Synonym”™ - oft eine umfassende, ja universalkirchliche Autoritit
zugesprochen. Dies mag mit einigen Eigenschaften zu tun haben, die Konzilien heute
kirchenrechtlich zugeschrieben werden, wie »Einberufung, Leitung und Bestitigung
durch den Papst einerseits, Teilnahmeberechtigung und Einladung aller Bischéfe (oder
Didzesanbischéfe) andererseits«’*, oder auch mit der Annahme, Konzilien seien als
Versammlung der Bischéfe und zum Teil auch anderer geistlicher Amtstriger demokra-
tische Instrumente der gesamten Kirche gewesen. Diese Kriterien allerdings »versagen
in ihrer Anwendung auf die Geschichte«”, wie Klaus Schatz betont, vielmehr sei hiufig
eine »Idealisierung der Konzilien des ersten Jahrtausends«” zu beobachten. Eine solche
Idealisierung stellt selbst eine Transformation der Tradition dar, von der aus eigene
Traditionslinien gebildet wurden.

Die Rahmenbedingungen der »kaiserlichen Reichskonzilien des Altertumse, der
»mittelalterlichen Konzilien der abendlindischen Christenheit« sowie der »Konzili-
en der neuzeitlichen katholischen Konfessionskirche« waren sehr unterschiedlich,”
in Bezug auf die Anlisse, Vorbereitungen, ihre Durchfithrung und Rezeption. Die
frihkirchlichen Konzilien der ersten Jahrhunderte konnen heute besondere Autoritit
beanspruchen, sie prigten die Identitit des Christentums wesentlich. Dies war je-
doch vor allem eine Frage der Rezeption, wie ein Definitionsversuch der sogenannten
»Okumenischen Konzilien« durch Schatz zeigt: »Okumenisch« sind jene Konzilien,
die im nachhinein im Rezeptionsprozef wenigstens der romisch-katholischen Kirche
bestanden haben.«’® Nicht itbersehen werden darf dabei allerdings die Bedeutung jener

70  Einen Uberblick iiber die Entstehung der Konzilien, mogliche Definitionen und die Konzilsge-
schichte bietet Schatz, Klaus: Allgemeine Konzilien. Brennpunkte der Kirchengeschichte. Pader-
born: Ferdinand Schoningh 22008.

71 Furdie frithe Kirche kénnen der Begriff lateinischen Ursprungs »Konzil« und der griechischstaim-
mige Terminus »Synode« synonym verwendet werden. Erst spater entwickelte sich die Synode als
Spezialbezeichnung fiir lokalere Kirchenversammlungen (vgl. Brennecke, Hanns Christof: »Kon-
zil«. 1. Kirchengeschichtlich. 1. Alte Kirche. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rg
g4_COM_12178 [01.12.2022]).

72 Schatz: Allgemeine Konzilien, 14.

73 Ebd.

74  Ebd. 16. Schatz bietet genauere Uberlegungen, inwiefern so eine Idealisierung stattfindet, vgl.
ebd. 14-17.

75  Alle Zitate ebd. 18—19.

76  Ebd.1s.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

67


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_12178

68

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Konzilien, die in der spiteren Rezeption zeitweise in Vergessenheit gerieten. Die Zeit
der Synoden bzw. Konzilien der ersten Jahrhunderte ist eng mit dem Wirken einfluss-
reicher Theologen und Bischéfe verbunden. Was zunichst in der sogenannten regula fidei
zusammengefasst wurde — also einem ersten tradierten »Kanon der Kirche«”, der »die
Autoritit des Inhalts der apostolischen Uberlieferung in ihrer kirchlichen Vermittlungs-
gestalt«’® darstellte —, wurde nun im Rahmen der Konzilien systematisch bearbeitet. So
beschiftigten die Konzilien jeweils Konflikte oder Positionen, die im kirchlich-theolo-
gischen Diskurs der Zeit prisent waren. Traditionshermeneutische Weichenstellungen
erfolgten explizit auf inhaltlicher Ebene (z.B. Festlegung von neuen Glaubensgrund-
sitzen) sowie implizit auf formaler Ebene (z.B. durch die Einfithrung bestimmter
Sitzungsabliufe oder verbindlicher Textsorten) und in der Rezeption der Konzilien (z.B.
durch den Grad der Zustimmung und Umsetzung der Konzilsentscheidungen).

Die Synode von Nizia (325) zeigt exemplarisch ein Spannungsfeld zwischen der Quel-
lenlage, der zeitgendssischen Bedeutung und der Rezeption des Konzils und stellt »in
doppelter Hinsicht eine bedeutende Zisur in der Geschichte des Christentums dar«”.
So markierte sie zum einen den Ubergang des Christentums zur Reichskirche und prig-
te zum anderen mit ihren theologischen Entscheidungen wesentlich weitere dogmati-
sche Entscheidungen und Kontroversen der kommenden Jahrhunderte. Wenige Quellen
des Konzils sind in Form von Briefen und Berichten von Teilnehmenden sowie den der
Synode zugeschriebenen »zwanzig Kanones«* iiberliefert.® Uta Heil stellt in ihrer Ana-
lyse der Synode deren Rezeption dar. Sie zeigt, dass die theologischen Vereinbarungen
des Konzils erst einige Jahrzehnte spiter und unter dem Einfluss verschiedener Bischofe
und Theologen wie Athanasius von Alexandrien oder Hilarius von Poitiers an Bedeutung
gewannen.® Spitere Konzilien beriefen sich aufihre »Ubereinstimmung mit den Vitern
von Nizda«®, wie das Konzil von Chalzedon 451 erkennen lasse. Hier zeige sich »die ein-
zigartige Erfolgsgeschichte des Nizdnums als die theologische Grundlage schlechthin,
die fiir jeden Christen bindend ist«®. Auch wenn der Text des der Synode zugeschrie-
benen Bekenntnisses in der Forschung viele Fragen offenlisst, was seine genaue Genese
betrifft, so kann festgestellt werden: »Die Synode von Nizia 325 mit dem Nizinum steht
am Beginn einer Entwicklung, mit verbindlichen Bekenntnissen den christlichen Glau-
ben genauer festzulegen.«*

Im Nizinum wurden zur Verhiltnisbestimmung von Vater und Sohn Begriffe aus
dem Platonismus herangezogen — wie dies auch bereits Justin der Mirtyrer tat. Justins

77 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 130. Pottmeyer bietet einen kur-
zen Uberblick zur regula fidei, vgl. ebd. 129-130.

78  Ebd.129.

79  Heil, Uta: Zasur: Die Synode von Nizda. In: Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeits-
buch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis15. Jahrhundert. Stutt-
gart: Kohlhammer 2012, 101-112, hier 101.

80 Ebd.

81  Vgl.ebd.

82  Vgl.ebd.107—108.
83  Ebd.109.

84  Ebd.109-110.
85  Ebd.1o0.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

theologische Ansitze haben gezeigt, inwiefern neue theologische Sprachformen zu ei-
ner traditionshermeneutischen Innovation wurden. Michael Seewald stellt im Kontext
der Dogmenentwicklung dar, welchen Zweck frithe christliche Autoren den von ihnen
verwendeten Sprachformen beigemessen haben kénnten:

»Dass die Denkform den Inhalt des Gedachten nicht unberihrt lief?, blieb dabei zu-
mindest bei den patristischen Autoren weitgehend unreflektiert. Es ging ihnen ihrer
Intention nach tatsachlich blofR darum, dasselbe in anderer Weise zur Sprache zu brin-
gen. Der Glaube sollte unter strenger Wahrung seiner urspriinglichen ldentitiat neu
zum Ausdruck gebracht werden, ohne inhaltliche Neuerungen damit zu verbinden.
GCenau in diesem Spagat — Dinge neu zu sagen, ohne neue Dinge zu sagen — lag die
theologische Herausforderung.«®

In der Rezeption der Synode von Nizia ist ein verstirktes Problembewusstsein fiir die
Wechselwirkungen von Sprachformen und Inhalten — und somit auch ihren Einfluss auf
die Traditionsbildung — an Konflikten um die dort verwendete Terminologie in den trini-
tarischen Bestimmungen erkennbar. Die Gruppe der sogenannten »Homéer«lehnte »die
griech. Begriffe obolo/ousia (Substanz), duoovoios/homootsios und dpotovaorog/homoi-
ousios (von dhnlicher Substanz) fiir die Bestimmung der Beziehung des Sohnes zum
Vater als unbibl[isch]«*” ab. Fiir die Synode von Sirmium 357 wurde von einigen Bischd-
fen die »2. Sirmische Formel« verfasst, welche die Verwendung der Begriffe verbot — die-
se wurde allerdings »in Ost und West mehrheitlich abgelehnt«.®® Die neuen Formulie-
rungen waren aufgrund von Anfragen von auflen und innen — Stichwort Hiresie — not-
wendig, allerdings auch problematisch. Seewald nennt als einen Vertreter fiir das ent-
standene Problembewusstsein Hilarius von Poitiers:

»Hilarius ist sich bewusst, dass mit der reflexiven und terminologischen Entfaltung der
Glaubenslehre die Gefahr einhergeht, zur Abwehr fremder Ubergriffe selbst iibergrif-
fig zu werden, indem mehr liber den unsagbaren Cott ausgesagt wird, als sich aus-
sagen lasst — und damit das Risiko besteht, Falsches zu sagen. Den Unterschied zwi-
schen der eigenen, platonisch gepragten Sprache und der Sprachwelt des Neuen Tes-
tamentes konnte man natirlich nichtim Sinne einer substanziellen Verdnderung deu-
ten, sondern musste ihn als identitdtswahrenden Fortschritt oder organische Entfal-
tung verteidigen.«®

Die damit einhergehenden Fragen der Identitit kirchlicher Lehre mit der Botschaft, die
zu verkiinden sich die Kirche beauftragt sieht, beschiftigen bis heute.

Das Konzil von Chalcedon 451 kann wohl indirekt als ein ekklesiologisches Konzil be-
zeichnet werden — und damit als ein Konzil, das Traditionsdeutung systematisch beein-
flusste. Auf Driangen des Kaisers Marcian wurde ein Text verfasst, der »kein neues Glau-
benssymbol« darstellen sollte, sondern eine »erste christologische Auslegung der Glau-

86 Seewald: Dogma im Wandel, 108—109.

87  Lohr, Winrich: »Homoer«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4a_COM_10042
(01.12.2022).

88 Beide Zitate ebd.

89  Seewald: Dogma im Wandel, 114.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

69


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_10042

70

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

bensbekenntnisse von Nizia (325) und Konstantinopel (381)« war.”® In diesem wurde eine

Sprachregelung entwickelt, um das Verhiltnis der zwei Naturen in Jesus Christus ad-

iquat darstellen zu kénnen.

»Unser Herr Jesus Christus ist als ein und derselbe Sohn zu bekennen, vollkommen
derselbe in der Gottheit, vollkommen derselbe in der Menschheit, wahrhaft Gott und
wahrhaft Mensch [..] Sohn, Herr, Einziggeborener, in zwei Naturen unvermischt, unver-
dndert, ungeteilt und ungetrennt zu erkennen, in keiner Weise unter Aufhebung des Un-
terschieds der Naturen aufgrund der Einigung, sondern vielmehr unter Wahrung der
Eigentimlichkeit jeder der beiden Naturen [...]«”'

Die Formulierung des »unvermischt, unverindert, ungeteilt und ungetrennt«** entfal-

tete eine nicht zu unterschitzende ekklesiologische und traditionshermeneutische Wir-

kung, wie Hoff beschreibt:

»Ein entscheidender Schritt hin zu einem Bewusstsein dynamischer Kirchenidentitat
vollzog sich eben mit dem Konzil von Chalkedon, als die alte christologische Formel
eine Prézisierung verlangte. Zum einen wurde das Chalkedonense in der Folge auch
als ekklesiologische Grammatik verstanden. Zum anderen formatierte die erstrittene
Legitimitat kirchlicher Lehrentwicklung das Bild einer dogmatischen, pastoralen und
kirchenrechtlichen Ordnungsaufgabe und -kompetenz der Kirche.«*?

Das Konzil belegt das Selbstverstindnis der Kirche als Auslegungsinstanz und jene Gré-

Re, die das Verstindnis von Tradition umgrenzt. Die christologische Grammatik wurde

»[z]uletzt mit dem 2. Vatikanischen Konzil«** angewendet, was sich etwa im Zueinan-

der der »beiden Kirchen-Konstitutionen, Lumen Gentium und Gaudium et spes«<* zeigt. In

der Konstitution Lumen gentium greift das Konzil diese theologische Sprachform auf und

verarbeitet sie ekklesiologisch.

»Die mit hierarchischen Organen ausgestattete Gesellschaft und der geheimnisvolle
Leib Christi, die sichtbare Versammlung und die geistliche Gemeinschaft, die irdische Kir-
che und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei verschiedene
Groflen zu betrachten, sondern bilden eine einzige komplexe Wirklichkeit, die aus mensch-
lichem und géttlichem Element zusammenwdchst. Deshalb ist sie in einer nicht unbedeu-
tenden Analogie dem Mysterium des fleischgewordenen Wortes dhnlich.« (LG 8)°¢

90

92

93
94
95
96

Beide Zitate Wohlmuth, Josef: Zasur: Chalzedon (451). In: Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ulrich H. .
(Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahr-
hundert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 166—181, hier 170.

Horos von Chalzedon. In: Wohlmuth, Josef (Hg.): Dekrete der Okumenischen Konzilien. Band 1:
Konzilien des ersten Jahrtausends. Paderborn u.a.: Ferdinand Schéningh 1998, 86. Hervorhebung
EH.

Ebd. Anmerkungen zu den Ubersetzungsmoglichkeiten dieser Begriffe werden in FN c (ebd.) ge-
geben.

Hoff: Ekklesiologie, 129.

Ebd., FN 308.

Ebd. 133.

Hervorhebungen EH. Verweiszahl wurde im zitierten Text gel6scht und kann im Original nachge-
lesen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

Die kursiv markierten Begriffe weisen deutlich auf die christologische Logik des un-
vermischt und ungetrennt hin und ermoglichen es, die Kirche in ihrer Komplexitit zu
erfassen. Der Bezug auf die christologische Grammatik legt gleichzeitig bereits formal
den Ausgangs- und Bezugspunkt kirchlicher Tradition, nimlich Jesus Christus, offen.
Auch an anderen ekklesiologischen Debatten kann Hoff die Dynamik des unvermischt
und ungetrennt aufzeigen, so beispielsweise in der Frage des Verhiltnisses von Universal-
und Ortskirche.””

Ein grofler zeitlicher Sprung fithrt in die Neuzeit zum Konzil von Trient (1548-1563),
das wesentliche traditionshermeneutische Entscheidungen traf. Wiederum wurde die
Auseinandersetzung mit den Kriterien fiir eine authentische Tradition gerade durch die
Infragestellung von gewachsenen Strukturen und Praxen angestofRen. Die Dynamiken
der Reformation losten den Impuls zu stirkerer Profilbildung und Unterscheidung aus.
Der biblische Kanon wurde nach langer Zeit erstmals durch einen kirchlichen Beschluss
festgelegt und zum Identititsmerkmal der Abgrenzung.*® Identititsreflexion geschieht
wieder einmal in Zeiten der Krise, angeregt durch Kritik von »innen« und »aufien«. Au-
Berdem wurde das umstrittene Verhiltnis von Schrift und Tradition aufgegriffen.*

»Das Konzil von Trient stellt fest, daf das eine Evangelium in Schrift und Tradition, die
beide mit gleicher Ehrfurcht festzuhalten sind, gegenwartig sei, und erhebt die Apos-
tolizitat, verbunden mit der Kontinuitit und Katholizitat zu Kriterien fir die Unter-
scheidung apostolischer Tradition und menschlicher Traditionen«'°°.

Die Uberlieferung der Frohen Botschaft »umfasst Texte, aber auch das breite Handlungs-
spektrum kirchlichen Lebens (Liturgie, Caritas etc.)«'*". Mit dieser formalen Weitung des
Traditionsbestandes ging allerdings auch ein Moment der Regulierung einher. Das Kon-
zil von Trient setze neue Kriterien durch »die Betonung der aktiven Rolle des kirchli-
chen Lehramts als Schriftauslegungsinstanz«'®*. So formulierte es als Aufgabe der Kir-
che, »iiber den wahren Sinn und die Auslegung der heiligen Schriften zu urteilen«**.
Die Neuerungen des Konzils und seine Rezeption und Deutung sind differenziert
zu betrachten. In der Rezeption wurde diese Auffassung »im Sinne einer Zwei-Quel-
len-Theorie«'** missinterpretiert. In der Zeit nach dem Konzil von Trient entwickelte
sich dies hin »zu einer weitgehenden Ablésung des Traditions-Prinzips durch das Au-
torititsprinzip«®. Nicht vergessen werden darf an dieser Stelle, worauf bereits in der

97  Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 42—43.

98  Vgl. Schatz: Allgemeine Konzilien, 183.

99  Fiir eine genauere Darstellung der Thematik vgl. ebd. 180—183.

100 Drumm:»Tradition«, 154. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

101 Hoff, Gregor Maria: Zasur: Gegenreformation, Katholische Reform und Konfessionalisierung. In:
Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ulrich H.]. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.
Wissensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 54—66,
hier 59.

102 Drumm:»Tradition«, 154. Abkiirzung vervollstindigt durch EH.

103 DH1507.

104 Drumm:»Tradition«, 154.

105 Ebd. Abkiirzung vervollstandigt durch EH.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

n


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Einleitung hingewiesen wurde: Das Verhiltnis von Schrift und Tradition war ein we-
sentlicher Streitpunkt im Zuge der Reformation und lange Zeit eine der Hauptachsen
im Konflikt der Kirchen. Das Zweite Vatikanische Konzil brachte hier eine wichtige 6ku-
menische Offnung.'*® Die Rezeption des Konzils von Trient nahm eigene Wege, die we-
sentliche Richtungen fiir die theologischen Entwicklungen vor allem des 19. Jahrhun-
derts bestimmten: »Das hierarchische Lehramt wurde mehr und mehr zum Subjekt und
Organ der Tradition bis hin zur Identifizierung von Lehramt und Tradition«'® bei Pius
IX.

Einige Schlaglichter auf die Konzilsgeschichte haben gezeigt, dass Konzilien perfor-
mative Diskursriume sind, in denen Tradition geformt wird — bewusst und unbewusst.
Bekenntnisse und wirksame Verurteilungen zeigen das performative Moment konzilia-
ren Sprachgebrauchs. Die Entscheidungen der Konzilien durchlaufen allerdings auch
einen Rezeptionsprozess, in dem die Deutungsmacht nicht mehr allein bei kirchlichen
Entscheidungspersonen liegt — und doch stark von ihnen reguliert wird. Auch der An-
spruch auf Universalitit, der zumindest retrospektiv den sogenannten Okumenischen
Konzilien zugesprochen wird, ist gebrochen. Aus politischen, geografischen oder theolo-
gischen Griinden kam es zu AusschlieRungen mit weitreichenden Folgen. Aufierdem gilt
es zu bedenken, wer auf den Konzilien Entscheidungen fir die Kirche traf. Auch wenn
die Zusammensetzungen unterschiedlich waren, so dominierten stets Priester, Bischofe
und andere Personen aus dem geistlichen Stand.’*® Welche Méglichkeiten der Traditi-
onshermeneutik entwickelten sich nun im Laufe der Kirchen- und Theologiegeschichte,
die diesen Blick methodisch weiten sollten? Bevor die Theologie der Neuscholastik und
ihr Einfluss auf die Traditionshermeneutik Gegenstand der Analyse sind, muss eine Dis-
kursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellung auf eine methodische Sys-
tematisierung der Traditionsdeutung eingehen, die in der Gegenwart wieder verstirkt
aufgenommen wird: Die Lehre der loci theologici von Melchior Cano.

»Alle spateren Kriteriologien fuRen auf jenen Kriterien, die von den Kirchenvétern und
in der Alten Kirche ausgearbeitet wurden und die am umfassendsten zuerst Melchi-
or Cano zusammenstellte. Dennoch haben sich im Laufe der Geschichte charakteris-
tische Verschiebungen in der Gewichtung der einzelnen Kriterien, der Normen und
der Strukturen ergeben. Bedeutsam sind vor allem die nachtridentinische Entwicklung,
die zu einer Engfithrung des traditionellen Uberlieferungsgeschehens fiihrte, und die
Riickwendung des Vaticanum I, das zu der urspriinglichen Breite desselben, wie sie in
der Alten Kirche begegnet, zuriicklenkte.«'®®

106 In diesem Prozess ist die Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre zu nennen: Luthe-
rischer Weltbund/Péapstlicher Rat zur Férderung der Einheit der Christen: Gemeinsame Erkla-
rung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizielle Feststellung. Frankfurt a.M.: Otto Lembeck/
Paderborn: Bonifatius 1999. Fir eine Einordnung der Erklarung und ihrer Problemiiberhinge be-
ziglich der Darstellung des Alten Testaments sowie ihre Bedeutung im jiidisch christlichen Dialog
vgl. Sievers, Joseph: Die Gemeinsame Lutherisch-Katholische Erklarung zur Rechtfertigungslehre—
und die christlich-jidischen Beziehungen. In: Kul 33 (2018) H. 1, 16—23.

107 Drumm:»Tradition«, 154. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

108 Vgl. Schatz: Allgemeine Konzilien, 19.

109 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 124—125.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen
3. Melchior Canos »De locis theologicis«

Im Zuge der Reformation und Katholischen Reform stellte sich die Frage nach den
Kriterien authentischer Uberlieferung mit einer neuen theologischen und kirchen-
politischen Virulenz. Im Konzil von Trient wurde im Zusammenspiel von Schrift und
Tradition ein katholisch konfessionelles Kriterium entwickelt und die Kirche als Ausle-
gungsinstanz hervorgehoben. In dieser Zeit der Umbriiche an der Schnittstelle gesell-
schaftlicher Differenzierungen, konfessioneller Spaltungen und geistesgeschichtlicher
Entwicklungen wie dem Humanismus entwarf der Dominikanerménch Melchior Cano
(1506/1509—-1560)""° eine systematische Erkenntnis- und Argumentationslehre, die eine
»durchgehende Rezeptionsgeschichte bis in die Theologie der Gegenwart aufweisen
kann«™. Sein Werk De locis theologicis libvi duodecim wurde 1563 posthum und unvollendet
verdffentlicht. Es kann als »erste ausgefithrte theologische Methodologie (und implizite
Ekklesiologie) der Neuzeit«"'* bezeichnet werden.

Cano »integriert die vielfiltigen theologischen und philosophischen Diskursstringe

seiner Zeit«™

und entwickelt im Spannungsfeld eines »humanistischen Freiheitsdiskur-
"5 eine Systematik theologisch ver-

lasslicher Quellen, die Glaubensaussagen Legitimitit verleihen. Seine Erkenntnislehre

ses«'™ und eines »inquisitorischen Machtdiskurses«

wird zu einem Unterscheidungsmerkmal im Kontext der Reformation und Katholischen
Reform. Im Hintergrund stehen verschiedene theologiegeschichtliche Entwicklungen,
so etwa der stirkere Einfluss der Schriften Thomas von Aquins vor allem in Spanien so-
wie das humanistisch beeinflusste Interesse an den Quellentexten der Uberlieferung wie
biblischen Texten oder den Schriften der Kirchenviter. Auch mystisch-spirituelle Stro-
mungen entwickelten sich.”™® Die Rezeption des Humanismus in Spanien war im Un-
terschied zur reformatorischen Rezeption gekennzeichnet durch »die Zuordnung und
nicht Abgrenzung von ratio und auctoritas sowie das Festhalten an einer Pluralitit von
Autorititen, die mit Canos >De locis theologicis< einen Héhepunkt erreicht«.

Cano stellt in seinem Werk dar, wie Fundstellen von Lehrmeinungen und Glaubens-
aussagen zum Argument fiir deren Authentizitit und Legitimitit werden. Im Unter-
schied zu Philipp Melanchtons Rezeption der aristotelischen Topik wollte Cano keine
Glaubensinhalte sammeln. Canos loci-Lehre »funktioniert als topologische Traditions-
hermeneutik, die ihrerseits auf der Transformation der aristotelischen Topik und an sie

anschliefRender rhetorischer Traditionen beruht«*®.

110  Fiir einen biografischen Uberblick vgl. Franz, Thomas: Melchior Cano (1506/1509-1560). In: Hoff,
Cregor Maria/Kértner, Ulrich H. ). (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wis-
sensformen. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 67—84, bes.
67-74.

111 Ebd. 67.

112 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 31.

113 Franz: Melchior Cano, 80.

14 Ebd.72.

15  Ebd.

116 Vgl.ebd. 71.
17 Ebd.72.

118  Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 31.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

13


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Mit seiner »Topologie der Glaubenserkenntnis« entwickelt er eine diskursive Metho-
de fiir das »Finden und Darstellen von Argumenten in der Auseinandersetzung um Glau-
bensfragen«." Seine Topologie ist eine Reflexion iiber die Art und Weise, wie Glaubens-
inhalte geordnet werden — ein erkenntnistheoretischer Sprung findet statt. Die loci theo-
logici sind somit auch ein Instrument der Traditionshermeneutik, da sie zur Beurteilung
von Glaubensfragen dienen: »Loci sind diejenigen theologischen Instanzen, in denen in
Fragen des Glaubens sachgerechte Argumente gefunden, dargestellt und abschlieflend
beurteilt werden kénnen«*°. Cano stellt sieben »glaubensspezifische loci«** - loci theo-
logici proprii — und drei »glaubensfremde«'** Orte dar — loci theologici alieni. Zu ersteren
zihlen die Heilige Schrift gemif} dem tridentinischen Kanon, die Autoritit Christi und
der Apostel — die Tradition —, die universale Kirche, die Konzilien, die rémische Kirche
(v.a. Autoritit des Papstes), die Kirchenviter und die scholastischen Theologen.'* Als lo-
ci theologici alieni nennt Cano die natiirliche Vernunft, die Autoritit der Philosophen so-
wie die Geschichte.” Aufer der ratio naturalis spricht Cano jedem Ort Autoritit zu,”*
und auch diese hat fiir ihn eine wesentliche Funktion, wie Bernhard Kérner betont: »fiir
Glaube und Theologie zihlen nicht nur die Autorititen, sondern auch die Einsichtin den
Glauben mit Hilfe der Vernunft«°.

Wie bereits bei verschiedenen Autoren der frithen Kirche deutlich wurde, prigten
gesellschaftliche und kulturelle Umstinde auch Canos theologisches und wissenschaft-
liches Schreiben. Cano ordnete Uberlieferung, Traditionsbestinde und Lebensbereiche
in seinem Konzept der loci theologici in einer bestimmten Weise und dies wiederum hatte
Auswirkungen auf die so formatierten Inhalte. Die loci theologici konnen als eine »konfes-

127

sionell gepragte katholische Wissensformation«'*” verstanden werden.

119 Beide Zitate Franz: Melchior Cano 73.

120 Ebd.

121 Korner, Bernhard: »Cano«. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
(01.12.2022).

122 Ebd.

123 Vgl. Hogenmiiller, Boris: Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim: Studien zu Autor
und Werk. Baden-Baden: Tectum 2018, IX, mit der Nummerierung der entsprechenden Biicher in
Canos Werk: (I1) Auctoritas sacrae scripturae, (IlI) Auctoritas traditionum Christi et Apostolorum, (IV)
Auctoritas ecclesiae catholicae, (V) Auctoritas conciliorum, (V1) Auctoritas ecclesiae Romanae, (VII) Auc-
toritas sanctorum veterum, (VII1) Auctoritas theologorum scholasticorum. Fiir das Original vgl. Cano,
Melchior: De locis theologicis libri duodecim. Lovanii: Stelsius 1569 [1563].

124 (IX) De octavo loco qui rationis naturalis argumenta continet, (X) Auctoritas philosophorum naturam
ducem sequentium qae nono loco posita est, (X1) Auctoritas humanae historiae (vgl. Hogenmiiller: Mel-
chioris Cani De Locis Theologicis, IX). Fiir eine Einfiihrung zu Canos Werk vgl. Kérner, Bernhard:
Melchior Cano. De locis theologicis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre. Graz: Styria-
Medienservice, Moser 1994.

125 Vgl. Franz: Melchior Cano, 75. Vgl. auch Werbick, Jirgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg/
Basel/Wien: Herder 2015, 64.

126  Korner, Bernhard: Welche Rolle spielen die loci theologici in der Fundamentaltheologie? In: Meyer
zu Schlochtern, Josef/Siebenrock, Roman A. (Hg.): Wozu Fundamentaltheologie? Zur Grundlegung
derTheologie im Anspruch von Glaube und Vernunft (PaThSt 52). Paderborn: Ferdinand Schéningh
2010, 15-37, hier 20.

127  Franz: Melchior Cano, 74.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_02734

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

Die Rezeption der loci-Lehre ist unter traditionshermeneutischer Perspektive wie-
derum besonders interessant. So verschob sich das »austarierte Kriftespiel der zehn lo-
ci«?® im Laufe der Zeit und die Bedeutung der loci theologici alieni trat in den Hintergrund.
Das Gleichgewicht von Schrift und Tradition wich der »Dominanz des Traditionsprin-

2 und auch im Zusammenspiel von universaler Kir-

zips zulasten des Schriftprinzips«
che, Konzilien und rémischer Kirche riickte der Papst als oberste Autoritit immer weiter
in den Fokus. In der Neuscholastik, deren Einfluss auf das Traditionsverstindnis im fol-
genden Kapitel untersucht wird, wurde aus »einer geordneten Systematik bei Cano ein
geschlossenes System mit hierarchischen Abstufungen«*°.

In der jiingeren Theologiegeschichte nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil bietet
Canos Theorieentwurf interessante Ankniipfungspunkte fiir interdisziplinire theologi-
sche Ansitze. Ausgangspunkt ist dabei Canos methodischer Ansatz, von den Orten der
Theologie und des Glaubens auszugehen. Die Bezeichnung loci theologici muss zwar, so
Korner, als smetaphorische Benennung« verstanden werden, welche die »sachdienlichen
Gesichtspunkte« der aristotelischen Argumentationslehre beschreibt.” So zutreffend die-
se Feststellung ist, so stark wirkt in der aktuellen Rezeption aber gerade die Metapher
des Raumes."”* So wire fiir Bernhard Kérner etwa eine Erweiterung der loci um die Orte
der Liturgie und der Spiritualitit als Lebensraume und »Bezeugungsinstanzen«* des
Glaubens denkbar."**

Die Rezeption zeigt zwei Potenziale der loci-Lehre. Diese impliziert einerseits eine
statische Dimension, die sichere Erkenntnis verspricht, da fixierte loci die Legitimitit
von Glaubensaussagen stiitzen. Andererseits wohnt den loci theologici eine dynamische
Qualitit inne, da die Autoritit der Glaubensorte in ihrem Zueinander diskursiv ausver-
handelt werden muss."

128 Ebd. 80.

129 Ebd. 81.

130 Ebd.

131 Beide Zitate Korner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 19.

132 Besonders anschlussfihig ist Canos Theorie fir die seit den 1980/90er Jahren verstirkt verfolgte
Raumphilosophie, die methodische Impulse fiir verschiedenste Wissenschaften, so auch die Theo-
logie gab. Zum sogenannten spatial turn vgl. Doring, Jorg/Thielmann, Tristan (Hg.): Spatial Turn.
Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Bielefeld: transcript 2008.

133 Korner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 28.

134 Eine Auseinandersetzung mit der Frage nach der Liturgie als locus theologicus bietet Knop, Julia:
Ecclesia orans. Liturgie als Herausforderung fiir die Dogmatik. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2012,
189-212.

135 Margit Eckholt bearbeitet die Frage, wie Kultur ein locus theologicus sein kann. An diesem Beispiel
wird die dynamische Qualitat der loci theologici deutlich. Eckholt reflektiert dazu das kulturell ver-
fasste und vermittelte Traditionsverstindnis des Zweiten Vatikanischen Konzils: »Genau in diesem
Zusammenhang ist es dann auch maglich, von der Ausdifferenzierung des Traditionsprinzips in
das Kulturprinzip und der Ausbildung von Kultur als neuem theologischen Ort zu sprechen. Wenn
Kultur als solcher Ort zu bestimmen versucht wird, handelt es sich nicht um etwas Beliebiges, Kul-
tur gewinnt vielmehr Bedeutung fiir theologisches Arbeiten im Kontext des lebendigen Traditi-
onsgeschehens in der Kirche, der sich in der Zeit ausgestaltenden neuen Bezeugungsformen des
christlichen Glaubens, die sich gerade durch das Welt-Kirche-Werden in radikaler Weise wandeln
und in neue Gestalten hineinwachsen« (Eckholt, Margit: Kultur als neuer »locus theologicus«. Per-
spektiven fiir theologisches Denken auf dem Weg in die »neue Okumenex. In: Fornet-Betancourt,

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

75


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Mit einem Blick zuriick auf die bisherigen Stationen einer Theologiegeschichte tradi-
tionshermeneutischer Weichenstellungen fillt eines auf: die zunichst noch sehr prisen-
te Auseinandersetzung mit dem Judentum, in einer Zeit der anfinglichen Abgrenzung
und Polemik, wich einer weitgehenden Nichtbeachtung in der Frage der ekklesiologi-
schen Selbstbestimmung der Kirche und des Christentums.

»Verfolgt man diese Linie'

theologiegeschichtlich, stof’t man auf die irritierende
Selbstverstandlichkeit, mit der sich die katholische Theologie von ihrer Bindung an
Israel |6st. Ein Beleg fiir die Theologien der Neuzeit liefert die Loci-Lehre des Melchior
Cano. Unter den loci theologici fehlt Israel — es sei denn man fasste es im Zuge der

Heiligen Schrift unter alttestamentlichem Titel auf.«'*’

Der Bogen der Theologiegeschichte spannt sich in Bezug auf das Verhiltnis zu Israel
und dem Judentum aufzwischen einer »Konzentration der christlichen Theologie auf die
Auseinandersetzung mit Israel«’>®
litik des Verschweigens«*, fiir die exemplarisch die Leerstelle in Canos Konzept steht.

unter den Vorzeichen der Abgrenzung und einer »Po-

Auch wenn die gemeinsame Geschichte von Judentum und Christentum nicht nur von
Konfrontation und Abgrenzung geprigt war, so gilt es im weiteren Verlauf der Uberle-
gungen, diese Leerstelle und diesen hermeneutischen Blick auf das Judentum genauer
zu untersuchen. Die Auseinandersetzung mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und
seiner Rezeption wird dazu weitere Erkenntnisse bieten. Hier ergibt sich die »Notwen-
digkeit einer traditionskritisch ausgelegten Bestimmung der Theologiegeschichte vom
methodischen Gesichtspunkt einer diskurspolitischen Analytik her«**° — theologische Wis-
sensformen miissen offenlegen, »was sie sagen und was sie nicht sagen«<'*'.

Auf ein theologisch-methodisches Problem macht Hoff ebenfalls aufmerksam. Ca-
nos Entwurf fehle »eine Reflexion auf die zeitliche Verbindungsform der loci in den jewei-

142

ligen Gegenwarten und ihre Codierung mittels Zeichen«***. Das Zueinander der loci wird

jeweils neu im Kontext der Zeichen einer aktuellen geschichtlichen Situation bestimmt.

»Die aktivierende Verbindung der loci in ihrer sprachlichen Darstellung produziert da-
bei jeweils neue Argumentationsformen im Raum ihres geschichtlichen Auftretens —

Rall [Hg.]: Kapitalistische Globalisierung und Befreiung. Religiose Erfahrungen und Option fiir
das Leben. Frankfurta.M.: IKO, Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation 2000, 416—433, hier 420).
Wenn Kultur ein locus theologicus ist, zeigt sich hier ein geschichtlich-dynamisches Verstandnis der
loci. Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung vgl. Eckholt, Margit: Poetik der Kultur. Bausteine
einer interkulturellen dogmatischen Methodenlehre. Freiburg u.a.: Herder 2002.

136 Gemeintistdie Linie der»AusschlieRung Israels« (Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89) und der Sub-
stitutionstheorie.

137 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89.

138 Hoff, Gregor Maria: Eine systematische Politik des Verschweigens? Eine fundamentaltheologi-
sche Ortsbestimmung des Jiidischen im Christlichen. In: Langer, Gerhard/Hoff, Gregor Maria (Hg.):
Der Ort des Jidischen in der katholischen Theologie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009,
83-107, hier 84.

139 Ebd. 83.
140 Ebd.
141 Ebd.

142 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 32.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

anhand von neuen Situationen, wie sie die Zeichen der Zeit in der Pastoralkonstitution
des 2. Vatikanischen Konzils einfithren. Mit ihnen wird die Welt selbst als theologisches
Erkenntnisprinzip ernst genommen.«'*

Bevor dieses zentrale Element kirchlicher Traditionsbildung, nimlich ihr konstruktiver
Bezug zur Geschichte, mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil intensiv und positiv bear-
beitet wird, gilt ein Blick den wechselhaften Entwicklungen der Traditionshermeneutik
im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert. Zunichst werden Vermittlungsversuche zwi-
schen der Theologie und philosophischen Ansitzen dargestellt. Die Theologie der Neu-
scholastik und das Erste Vatikanische Konzil hingegen grenzten sich gegen einen Konnex
von Tradition und Geschichte ab.

4. Vermittlungsversuche im 19. Jahrhundert

Im endenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert beeinflussten einige einschneidende
Ereignisse, geschichtliche und philosophische Entwicklungen das Verhiltnis von Kirche
und neuzeitlicher Rationalitit. Die Kirche befand sich zu dieser Zeit in einer grofRen Kri-
se, die auch das Setting fiir die Entstehung der spiter so benannten »Neuscholastik«**
bildete. Im Milieu »einer Emanzipation des kulturellen, gesellschaftlichen und wissen-

145 stellten

schaftlichen Lebens von den Vorgaben der Religion und des Christentums«
sich in Philosophie und Theologie neue Fragen zum Verhaltnis von Vernunft und Glaube
sowie in Bezug auf die Autoritit der Kirche.

Einflussreich war vor allem die Philosophie Georg Wilhelm Friedrich Hegels
(1770-1831), die das Prinzip der Geschichtlichkeit als Perspektive in die Bestimmung der

Offenbarung und des Gottesbegriffes einbrachte.

»Ein im Anschluss an Hegel gefasster Gottesbegriff hingegen, der die Dimension der
Geschichtlichkeit beinhaltet, stellt nicht nur die Unverdnderlichkeit Gottes, sondern
auch die Existenz unveranderlicher Wahrheiten in Frage. Denn selbst dann, wenn man
an der Unverdnderlichkeit Gottes festhalten will, ist es im Licht der Philosophie He-
gels naheliegend, Gottes Offenbarung in geschichtlichen Kategorien zu denken. Das
aber bedeutete, die Vorstellung zu verabschieden, es gebe unveranderliche kirchliche
Dogmen. Vielmehr erscheinen die Dogmen nun als zeitgebundene Ausdrucksformen
urspriinglicher Selbstbekundungen Gottes und als deren Widerschein im glaubigen
Bewusstsein der Menschen.«'#¢

143 Ebd.

144 Der Begriff wurde von den Theologen Jakob Froschhammer und Alois Schmid in unabhdngig von-
einander veroffentlichten Publikationen 1862 verwendet (vgl. Schmidinger, Heinrich M.: »Neu-
scholastik«. In: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried [Hg.]: HWPh, Band 6 [1984], Sp. 769—774, hier
769).

145 Ansorge, Dirk: Kleine Geschichte der christlichen Theologie. Epochen, Denker, Weichenstellungen.
Regensburg: Friedrich Pustet 2017, 279.

146 Ebd. 281.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

T


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Das, worauf die Theologie der Neuscholastik mit einer abgrenzenden Strategie reagier-
te —wie im nichsten Abschnitt deutlich werden wird —, bearbeiteten andere theologische
Kreise bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer produktiven Art und Weise, so et-
wa die als »Titbinger Schule« bezeichneten evangelischen und katholischen Theologen,
die im Umfeld der Universitit Titbingen wirkten.*

»Neue Wege fiir eine Vermittlung von Tradition und neuzeitlicher Rationalitit weisen
im Kontext des im 19. Jh. erwachenden Ceschichts-Denkens die Vertreter der Romi-
schen Schule, vor allem aber die Titbinger Schule und J. H. Newman. Insbesondere J. A.
Méhler gelingt es, die objektive und subjektive Seite des Tradierungsprozesses, Tradi-
tion und Schrift, sowie deren lebendige Auslegung als organisches Ganzes wegweisend
verstehbar zu machen.«'*®

Die evangelische Tiibinger Schule beschiftigte sich vor allem mit der historisch-kriti-
schen Erforschung des Lebens Jesu und nahm hier die hegelsche Geschichtsphilosophie
auf. Eine »geschichtliche Deutung der Kirchen- und Dogmengeschichte«* verband den
evangelischen Zweig mit der katholischen Richtung der Tiibinger Schule. Letztere wur-
de von Johann Sebastian von Drey (1777-1853) begriindet, der wiederum Johann Adam
Mohler (1796-1838) und Johann Baptist von Hirscher (1788-1865) beeinflusste.’* Die ka-
tholische Tiibinger Schule war geprigt von den philosophischen Voraussetzungen und
Fragen der Romantik, wie »der Einheit der Menschheit«, der »Suche nach den Quellen
des Christentums« oder einer »organizistische[n] Auffassung des Leibes der Kirche«.™
Soverstand etwa Méhler'* die Kirche »als organisches, geistgewirktes Lebensgefiige«™?,
was sich vor allem in seinem Werk Die Einheit in der Kirche. Oder das Prinzip des Katholizis-
mus'* zeigte. Dieses pneumatologische Prinzip seines Werkes wurde stark kritisiert.
In seinem zweiten bekannten Werk Symbolik oder Darstellung der Dogmatischen Gegensitze

147 Michael Seewald weist auf die Diskussion zur Bezeichnung»Titbinger Schule«hin, die aufgrund der
grofen Heterogenitat ihrer Vertreter eher als ein »Arbeitsbegriff« verstanden werden muss, um
deren gemeinsame theologische Ausgansposition als Nicht-Scholastiker und ihre neuen Formen
des Theologietreibens zu betonen (vgl. Seewald: Dogma im Wandel, 178).

148 Drumm: »Tradition, 154. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

149 Ansorge: Kleine Geschichte, 290.

150 Vgl. Seckler, Max: »Tiibinger Schule«. I. Katholische TSch. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp. 287—290,
hier 289.

151 Alle Zitate Deneken, Michel: Johann Adam Méhler (1796-1838). In: Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ul-
rich H.J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 2: 16.
Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 155172, hier 161.

152 Fir eine ausfiihrlichere Interpretation Méhlers vgl. Deneken: Mdhler, sowie im Zusammenhang
der Dogmenentwicklung Seewald: Dogma im Wandel, 187—196. Einen Vergleich von Méhlers
pneumatologischem und christologischem Kirchenbegriff bietet Beckmann, Klaus Martin: Unitas
Ecclesiae. Eine systematische Studie zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts. Gitersloh:
Gerd Mohn 1967, 65-81.

153 Wagner, Harald: »Mdhler«. In: LThK3, Band 7 (1998), Sp. 374—375, hier 374. Abkiirzung vervollstan-
digt durch EH.

154 Mohler, Johann Adam: Die Einheit in der Kirche. Oder das Prinzip des Katholizismus. Dargestellt
im Geiste der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte. Hg. von Josef Rupert Geiselmann. Kéln/
Olten: Hegner 1957 [1825].

155 Vgl. Deneken: Mohler, 162.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

der Katholiken und Protestanten nach ihren 6ffentlichen Bekenntnisschriften’® betont er deshalb
die christologische Dimension, es zeigt sich aber auch eine »Riickentwicklung auf eng-
sichtigere Positionen als jene der Einheit<’.

Man strebte ebenso nach einer »Vermittlung von historisch-kritischer und sys-

tematisch-spekulativer Erkenntnismethode«.

Diese Bestrebungen, auch anderer
deutschsprachiger Theologen wie Georg Hermes (1775-1831) in Bonn oder Anton Giin-
ther (1783-1863) in Wien, regten den Widerstand jener Stromungen, die gegen ein
geschichtliches Dogmen- und Wahrheitsverstindnis argumentierten und die Autoritit
des papstlichen Lehramtes in Wahrheitsfragen forcierten. Dirk Ansorge sieht hier einen
starken Einfluss der Tiibinger Schule und ihrer Pendants an anderen Universititen auf

die systematische Herausbildung der Neuscholastik:

»Weniger aus einem eigenen Ansatz heraus, wohl aber aus Argwohn und Misstrauen
gegeniiber Theologen wie Hermes oder Giinther formierte sich deshalb ab der Mitte
des 19. Jahrhunderts eine theologische Stromung, die seit 1862 unter dem Stichwort
>Neuscholastik< firmierte.«'®

Drey, Mohler und ihre Kollegen versuchten, sich auf die Problemstellungen des Deut-
schen Idealismus einzulassen, Theologie sprachfihig gegeniiber kritischen Anfragen zu
machen und Tradition am Beginn der Moderne zu denken: »Ihr zentrales Anliegen war
die Neubestimmung der Identitit des Christlichen (und von da aus der Theologie, der Kir-
che und des Katholizismus) in den Horizonten eines neuen Geschichtsbewuf3tseins.«** Die-
ses Geschichtsverstindnis stellt eine wesentliche traditionshermeneutische Weichen-
stellung dar, die allerdings erst das Zweite Vatikanische Konzil produktiv weiterverar-
beiten sollte. Sie liegt auf der Linie einer performativen Transformation des Traditions-
verstindnisses. Vor dem Hintergrund der Inkarnation und eines in die Geschichte hin-
ein vermittelten Offenbarungsbegriffs vertrat etwa auch Johann Evangelist von Kuhn
(1806-1887) die Auffassung: »Gott selbst ist in die Geschichte der Menschen hineinge-
treten, und diese Geschichte vollzieht sich als Wandel und Verinderung.«**

Mit dieser theologischen Position wird ein Kirchenverstindnis ermdglicht, wie es
das Zweite Vatikanische Konzil entwickelte: Kirche muss ihre Verkiindigung an den Zei-
chen der Zeit messen, denn performativ in der Geschichte zeigt sich die Offenbarung —
und nur in der Geschichte kann sie erkannt werden. Das macht die Unterscheidung zwi-
schen gottlicher und menschlicher Seite schwierig — und stellt sie genau in die Span-
nung, die sich seit dem Konzil von Chalcedon auch ekklesiologisch in einem ungetrennt
und unvermischt entfaltete.

Die europaweite Wirkung der Titbinger Schule zeigt sich an der Rezeption einiger
ihrer theologischen Positionen durch die sogenannte Rémische Schule (z.B. Giovanni

156 Mahler, Johann Adam: Symbolik oder Darstellung der Dogmatischen Gegensatze der Katholiken
und Protestanten nach ihren 6ffentlichen Bekenntnisschriften. Hg. von Josef Rupert Geiselmann.
K6In/Olten: Hegner 1961 [1832].

157 Deneken: Méhler, 165.

158 Ansorge: Kleine Geschichte, 293.

159 Ebd. 300.

160 Seckler: »Tiibinger Schule«, 288. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

161 Ansorge: Kleine Geschichte, 293.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

79


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Perrone, Carlo Passigla).’> Obwohl dieser im 19. Jahrhundert titige Kreis an Theologen
in grundsitzlichen theologischen Positionen der Neuscholastik niherstand, kann ein
»durch die Romantik inspiriertes und iiber Johann Adam Mdhler vermitteltes organo-
logisches Denken«'® festgestellt werden. Ein positiver Bezug zu einer historischen Per-
spektive auf die Dogmatik unterscheidet die Romische Schule ebenso von neuscholasti-
schen Strémungen und stellt sie in die Nihe der Vertreter*innen der Titbinger Schule.’**

Was theologische Konzepte wie jene der Titbinger Theologen produktiv verarbeite-
ten, wurde von Vertretern der Neuscholastik antimodernistisch umgedreht. Genau im
Versuch allerdings, die eigene Deutungsmacht aufrechtzuerhalten, wurde Tradition er-
funden, eine These, die im folgenden Abschnitt niher beleuchtet wird.

5. Die Neuscholastik und das Erste Vatikanische Konzil

Als Neuscholastik'®® wird theologiegeschichtlich eine theologische Strémung bezeich-
net, die sichim19. Jahrhundert unter verschiedenen Voraussetzungen herausbildete. Sie
lasst sich »geistesgeschichtlich nach der Aufklirung«**® und als Reaktion auf philosophi-
sche Entwicklungen infolge dieser wie »den neuzeitlichen Positivismus, Rationalismus

17 einordnen. Herausforderungen der Zeit — etwa die Sikularisation

und Empirismus«
und der damit einhergehende machtpolitische Legitimationsverlust, philosophisch-kri-
tische Anfragen an kirchliche Autoritit oder eine als Bedrohung empfundenen Beschleu-
nigung und Modernisierung der Gesellschaft'*® — begegnete man durch eine »Besinnung
vor allem auf die Uberlieferung der mittelalterlichen Scholastik«’®. Die zunehmende
Unsicherheit des eigenen kirchlichen Standpunktes sollte damit itberwunden und die
Autonomie der Kirche durch die stark betonte Autoritit des papstlichen Lehramtes ab-
gesichert werden."”®

Siegfried Wiedenhofer setzt sich in seinem Aufsatz Traditionsbriiche — Traditionsab-
bruch? Zur Identitit des Glaubens mit dem Traditionsverstindnis der Neuscholastik aus-
einander, weil, so die These, »nicht nur die neueren lehramtlichen Aulerungen, sondern

auch noch die AuRerungen der neueren Theologie ganz generell immer noch viel mehr

162 Vgl. Seckler: »Tiibinger Schule«, 289.

163 Ansorge: Kleine Geschichte, 302.

164 Ebd.303.

165 Einen Uberblick iiber Genese, Vertreter und tragende Institutionen und Publikationsmedien bietet
Walter, Peter: Neuscholastik, Neuthomismus. In: LThK3, Band 7 (1998), Sp. 779—782. Eine Einfiih-
rung in den historischen Kontext sowie die theologische Ausrichtung und methodische Grundla-
gen gibt Siebenrock, Roman A.: Zasur: Neuscholastik, Antimodernismus. In: Hoff, Gregor Maria/
Kortner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen.
Band 2:16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 185-197.

166 Siebenrock: Neuscholastik, 185.

167 Wiedenhofer, Siegfried: Traditionsbriiche — Traditionsabbruch? Zur Identitdt des Glaubens. In:
Briick, Michael von/Werbick, Jurgen (Hg.): Traditionsabbruch—Ende des Christentums? Wiirzburg:
Echter 1994, 55—76, hier 55.

168 Vgl. Siebenrock: Neuscholastik, 185.

169 Ebd.

170 Vgl. ebd. 185 und 189.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

mit der Neuscholastik verbindet, als diese selbst wahrhaben wollen«'”*. Diese Phase der
Theologiegeschichte beeinflusste wesentlich das Traditionsverstindnis, das auch wih-

rend und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil prigend war und ist.'”

»Der in der strukturellen Frontstellung gegen Reformation und Moderne sich formie-
rende apologetische Grundzug neuzeitlicher katholischer Theologie und Kirchenlehre
hat u.a. auch zur Konsequenz gehabt, dafd die Frage der Kontinuitit und Identitat des
Glaubens zum ersten eine generelle Aufladung, Betonung und Bestimmtheit erfahren,
wie es sie bis dato nicht gegeben hat. Die Kontinuitit stellte ja eines der Hauptargu-
mente fiir die Wahrheit und Legitimitat der katholischen Kirche dar.«'”®

Wiedenhofer verweist hier auf die implizite Traditionshermeneutik im »Titelbild von Jo-
hannes Schefflers (Angelus Silesius) kontroverstheologischem Buch >Ecclesiologia< aus
dem Jahr 1677«7* und nennt die im Bild angegebenen Eigenschaften der Kirche »per-
petuitas (ununterbrochene Dauer), universitas (Universalitit), visibilitas (Sichtbarkeit),
identitas (Identitat), infallibilitas (Unfehlbarkeit) und insuperabilitas (Uniiberwindlich-

175 als beispielhafte Merkmale, die ab dieser Zeit verstirkt der kirchlichen Tradi-

176

keit)«
tion zugeschrieben werden.””® Der universale und kontinuierliche Anspruch der Glau-
benstradition wird »mit rationalen historischen und systematischen Methoden«'”” aus
dem mdepositum fidei«: Schrift und Tradition«'”® zu belegen versucht. Die so erarbeite-
ten Glaubenssitze beanspruchen fiir alle Menschen und tiberzeitlich Gilltigkeit und ste-
hen damit einem Individualismus und einer sich schnell verindernden Zeit entgegen."””
Insofern bedeuten im Selbstverstindnis neuscholastischer Theologie »Traditionsbriiche

[...] einen Traditionsabbruch«!®°

. Die Betrachtung des raum-zeitlichen Moments aus ei-
ner kulturwissenschaftlichen Perspektive wird allerdings zeigen, was an dieser iiberzeit-
lichen und tiberriumlichen Geltung problematisch ist.

So weist Wiedenhofer auch darauf hin, »daf? mindestens im Rahmen christlicher
Glaubensiiberlieferung Traditionsbriiche zu den Grundbedingungen der Identitit und

Kontinuitit religiéser Traditionen gehéren.«'

171 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 55.

172 Der Wirkung des Ersten Vatikanischen Konzils geht auch Peter Neuner in seiner Studie nach: Neu-
ner, Peter: Der lange Schatten des I. Vatikanums. Wie das Konzil die Kirche noch heute blockiert.
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2019.

173 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 56.

174 Ebd.

175  Ebd.

176 Wiedenhoferbeziehtsich hieraufdas Bild in: Gottschalk, Josef: Zeugnisse tiber die Kirche aus 1900
Jahren. Mit zwolf Bildtafeln. Bonn: Hanstein 1965, 36.

177 Siebenrock: Neuscholastik, 186.

178 Ebd.

179 Vgl. ebd.

180 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 56.

181 Ebd. 55. In den philosophisch-methodologischen Reflexionen in Kapitel 4 werden zu dieser tra-
ditionskonstituierenden Funktion von Innovation, Verinderung und Bruch nihere Uberlegungen
ausgefiihrt.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

81


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82  Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Im Ersten Vatikanischen Konzil reagiert die katholische Kirche auf Herausforderun-
gen, die sie als Angriffe auf die kirchliche Stabilitit und Identitit deutet, indem sie eine
Opposition zu diesen einnimmt:

»Gegenliber Rationalismus und Empirismus wird die in freier geschichtlicher Offenba-
rung griindende Positivitit und Autoritdt der kirchlichen Glaubensiiberlieferung be-
tont; gegenlber dem liberalen Individualismus und der Autonomie des Subjekts wird
die kirchliche Bindung unterstrichen; gegeniber der Geschichtlichkeitsemphase, dem
Fortschritts- und Entwicklungsdenken wird schliefslich die Unwandelbarkeit der gott-
lichen Wahrheit hervorgehoben.«'®?

Die Verflochtenheit von theologischer Forschung und kirchlicher Lehre mit neuscholas-
tischer Theologie bis in die Gegenwart ist auflerdem wissenschaftstheoretischer Natur.
Die neuscholastische Theologie reagierte auf philosophische und methodische Entwick-
lungen in Folge der Aufklirung wie Positivismus, Rationalismus und Empirismus und
eignete sich in der Auseinandersetzung mit diesen Stromungen und im argumentati-
ven Widerspruch dagegen auch gewisse wissenschaftstheoretische Vorannahmen an.'?
Ein Beispiel dafiir ist etwa die »ekklesiologische Rezeption neuzeitlicher Souverinitits-

184 oder die Systematisierung

vorstellungen in der Ausbildung des papstlichen Primates«
von Glaubensinhalten, die sich in der Ausarbeitung von Lehrsitzen oder auch in »histo-
185 zeigt.

SchlieRlich wurde die neuscholastische Theologie gerade durch die von ihr »mit

rischer Arbeit in allen Bereichen«

angestoflene philosophie- und theologiegeschichtliche Arbeit in Frage gestellt, welche
die Pluralitit mittelalterlichen Denkens deutlich machte«!®. Inhaltliche, wissenschafts-
theoretische als auch lehramtliche und kirchenrechtliche Entwicklungen aus der Zeit
der Neuscholastik wirken aber bis in die Gegenwart. Im Zweiten Vatikanischen Konzil
werde »trotz der offensichtlichen Reformsituation«®®” — oder genau deswegen? — »und
der damit verbundenen Anderungsbereitschaft eine fast ungebrochene Betonung von
Gegenwart, Identitit, Kontinuitit, Perpetuitit und Integritit des christlichen Glau-
bens«'® deutlich. Damit greift das Zweite Vatikanum wesentliche theologische Linien
des Ersten Vatikanischen Konzils auf, sowohl in seiner Weiterfihrung als auch in
Abgrenzung dazu.

Der Kirchenhistoriker Hubert Wolf wendet zur Analyse der traditionshermeneutisch
pragenden Zeit des »langen 19. Jahrhunderts« — also von der Franzdsischen Revolution
bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts — ein Konzept aus der historischen Forschung an.
Wie bereits angedeutet, nimmt die Theologie der Neuscholastik tiefe Eingriffe in das ka-
tholische Traditionsverstindnis vor und erfindet eine lineare Tradition — ohne jedoch

182  Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 56.

183 Vgl. ebd.

184 Siebenrock: Neuscholastik, 189.

185 Ebd.191.

186 Walter: Neuscholastik, 781. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.
187 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 56.

188 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

wirklich innovativ sein zu wollen. Ein solches »Inventing Traditions« kann nach dem His-
toriker Eric Hobsbawm an nationalen Traditionen beobachtet werden, die die Identitit
eines Landes stirken sollen.’ Dabei handelt es sich um »die Konstruktion von Traditio-

19° Besonders interessant ist nun, dass diese

nen zu Zwecken der jeweiligen Gegenwart«
Neuerungen nicht als solche erkannt werden sollen. Im Gegenteil sollen sie vielmehr als
Kontinuitit mit der lange andauernden Tradition verstanden werden: »Das ultramonta-
ne Kirchenkonzept war im Grunde etwas radikal Neues, durfte aber auf keinen Fall als
solches erkannt werden.«®" Wolf stellt weiter fiir die Kirche des 19. Jahrhunderts fest:
»Auch die Kirche stand in dieser fundamentalen Krise vor der Herausforderung, ihre
Identitit zu wahren - oder sie neu zu definieren. Da lag es nahe, den Traditionsabbruch
durch Elemente aus der Tradition oder zumindest durch die Berufung auf diese zu ka-
schieren.«**

Ein sehr vielfiltiger Katholizismus, wie er am Anfang des 19. Jahrhunderts zu beob-
achten war und wie ihn auch die Titbinger Schule und andere theologische Kreise repri-
sentieren, wich gegen Ende des 19. Jahrhunderts einem auf den Papst zentrierten, an die
romische Lehre gebundenen »Einheitskatholizismus«™*. Andere theologische Strémun-
gen existierten dennoch weiter, vertreten in Deutschland etwa durch den Kirchenhisto-

riker Ignaz von Déllinger oder Charles de Montalembert in Frankreich."*

6. Auf dem Weg zum Zweiten Vatikanischen Konzil

Eine »Erfindung von Tradition« muss allerdings auch differenziert im Rahmen der
Traditionshermeneutik betrachtet werden. Traditionen miissen sich transformieren,
um weiter bestehen zu kénnen. Um dennoch den Anschluss an die eigene Geschichte
zu wahren, ist ein Riickbezug auf Vergangenes notwendig. Entscheidend ist dabei
allerdings die Perspektive in die Zukunft: wird das eigene Traditionskonzept im Rah-
men eines historischen Theologieverstindnisses entworfen oder wird fiir die eigene
Traditionsdeutung ein Absolutheitsanspruch gestellt?

»Erst die Berufung auf Traditionen macht es auch und gerade in der katholischen Kir-
che moglich, Innovationen und Reformen zu legitimieren. Tatsachlich ist Tradition ih-
rem Wesen nach darauf angelegt, in immer neuen Reformulierungen die heiligen Ur-
spriinge neuen Herausforderungen anzupassen. Doch dem steht bis heute der Versuch

189 Hobsbawm, Eric: Introduction: Inventing Traditions. In: Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (Hg.):
The Invention of Tradition. Cambridge u.a.: Cambridge University Press '2013 [1983]. Der Sammel-
band bietet verschiedene Beispiele, so etwa: »The Highland Tradition of Scotland«, »The Invention
of Tradition in Colonial Africa« oder »Mass-Producing Traditions: Europe, 1870—1914«.

190 Wolf, Hubert: 150 Jahr Unfehlbarkeit. Die Erfindung des Katholizismus. In: FAZ online, 18.08.2020:
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholi
zismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void (01.12.2022).

191 Ebd.
192  Ebd.
193  Ebd.

194 Schatz: Allgemeine Konzilien, 223.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

83


https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void
https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/unf.ehlbar-ueber-die-erfindung-des-katholizismus-16887015.html?printPagedArticle=true#void

84

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

entgegen, nach Abschluss der erfolgreichen Neuerfindung von Tradition und Wieder-
herstellung der angeblich uralten ewigen Ordnung diesen Prozess stillzustellen. Pius
IX. und seinen Nachfolgern gelang es, weitere Aktualisierungen oder gar eine Riick-
nahme der Neuerfindungen zu verhindern. Deswegen erstarrte die lebendige Traditi-
on der vielfaltigen Katholizismen nach 1870 zum Traditionalismus.«'%

Die Ungeschichtlichkeit der neuscholastischen Theologie war zum einen eine Hauptlinie
des kirchlichen Traditionsverstindnisses in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, zum
anderen auch Herausforderung und Problem der Theologie auf dem Weg zum Zweiten
Vatikanischen Konzil. Insbesondere durch die Verkiindung des Dogmas der leiblichen

¢ durch Pius XII. wurde die Diskussi-

Aufnahme Mariens in den Himmel im Jahr 1950
on um Dogmenentwicklung und Traditionskontinuitit erneut angefacht. Verschiedene
Theologen setzten sich mit der Begriindung und Legitimitit des Dogmas auseinander
und entwickelten so auch die Traditionshermeneutik weiter: »Das neue Dogma brachte
Bewegung in die Theologie und Pius XII. erweckte indirekt und vermutlich wider Willen
die seit der Modernismuskrise auf Eis liegenden Entwicklungstheorien jenseits der Neu-
scholastik zu neuem Leben.«’ Verschiedene »Katholische Aufbriiche«'*® bereiteten das
theologische Klima des Zweiten Vatikanischen Konzils vor, etwa die sogenannte »Nou-
velle Théologie« oder auch die »Innsbrucker Verkiindigungstheologie«, der Karl Rahner
zuzurechnen ist.”® Das Zweite Vatikanische Konzil sollte schlief3lich sowohl, wie bereits
angedeutet wurde, von den Ansitzen des Ersten Vatikanischen Konzils als auch von die-
sen neuen Stromungen gepragt sein.

»Vorbereitetdurch Ansatze der Nouvelle Théologie u.a. (besonders H. U. von Balthasar,
].R. Geiselmann, K. Rahner, Josef [sic!] Ratzinger) formuliert das Il. Vatikanische Konzil
in Weiterflihrung von Trient ein sakramental-pneumatologisches Traditions-Verstand-
his, dem gemifR in der als Verbal- und Real-Uberlieferung verstandenen Tradition das
einmal ergangene Wort Gottes im Heiligen Ceist immer wieder neu in den Zeichen

menschlicher Worte vergegenwirtigt wird«*°°.

Das hier angedeutete Traditionsverstindnis des Zweiten Vatikanums ist vielschichtig
und mit verschiedensten Aspekten verkniipft: So wird die Bedeutung von Tradition im-
plizit etwa in der Konstitution iiber die géttliche Offenbarung Deiverbum*®* oder die Kir-
chenkonstitutionen Lumen gentium und Gaudium et spes*°* behandelt. Gegenstinde der

195 Wolf: Die Erfindung des Katholizismus.

196 Vgl. Pius XVII.: Apostolische Konstitution Munificentissimus Deus, 1. November 1950. In: DH
(2017), Nr. 3900—3904.

197 Seewald: Dogma im Wandel, 236.

198 Ansorge: Kleine Geschichte, 324.

199 Beide Zitate ebd. 325.

200 Drumm:»Tradition«, 154—155. Abkirzungen vervollstandigt durch EH.

201 Dei verbum. Dogmatische Konstitution ber die gottliche Offenbarung. Zweites Vatikanisches
Konzil, 18. November 1965.

202 Gaudium et spes. Pastorale Konstitution (iber die Kirche in der Welt von heute. Zweites Vatikani-
sches Konzil, 7. Dezember 1965.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 2 | Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen

traditionshermeneutischen Debatte in der Rezeption sind hingegen hiufig die Erkli-
rung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate
oder jene iiber die Religionsfreiheit Dignitatis humanae™®.

Die hier entstehenden Dynamiken des Traditionsverstindnisses wurden nicht nur
durch die theologische Theorie beeinflusst. Sie entwickelten sich vor allem im Kontext
religiéser Bewegungen, die ein grofieres Selbstbewusstsein der Gliubigen bewirkten, so
die »liturgische Bewegungx, die »Bibelbewegung, die »Jugendbewegung«, die »Bewe-
gung des Laienapostolats« oder die »6kumenische Bewegung«.”** Verschiedene Initia-
tiven setzen sich auch fiir ein erneuertes Verhaltnis der Kirchen gegeniiber dem Juden-
tum ein — eine grofRe Herausforderung nach der Katastrophe der Schoah und der lan-
gen, von Antijudaismus geprigten Schuldgeschichte der Kirche. Eine Anniherung war
vor allem Judinnen und Juden sowie Christinnen und Christen jidischer Herkunft zu
verdanken: »Zwischen den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts und dem Jahre 1965 waren
fast alle Aktivisten und Denker, die an der katholisch-jiidischen Rekonziliation mitwirk-
ten, urspriinglich keine Katholiken. Die meisten wurden als Juden geboren.«** Dieser
Befund steht in einer Linie mit dem zdgerlichen Handeln der katholischen Kirche, die
internationalen Initiativen zum jiidisch-christlichen Dialog lange skeptisch gegeniiber-
stand.>*® Wihrend die Synode der evangelischen Kirche 1950 den Text Schuld an Israel**’
verdffentlichte, waren es in der katholischen Kirche noch immer einzelne Engagierte und
Initiativen, die einen Dialog mit dem Judentum intensivieren wollten und sich mit der
eigenen Schuld, aber auch positiven Ankniipfungspunkten zum Judentum auseinander-
setzten. Solche Wegbereiter*innen waren z.B. John Oesterreicher und Gertrud Luckner.
Zentrale Impulse aus den jiidischen Strémungen kamen z.B. von Jules Isaac und Abra-
ham Joshua Heschel.**® Erst im Jahr 1959 gab es Bewegungen von offizieller katholischer
Seite. Papst Johannes XXIII. erwirkte die Streichung der abwertenden Formulierungen
in der grofien Fiirbitte am Karfreitag fiir die Juden, die das Bild des »verworfenen« und
»untreuen« Volkes immer noch verbreitet hatten.**® Erst das Zweite Vatikanische Konzil
brachte schliefilich eine Wende im Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-
gionen, wobei die Beziehung zum Judentum auch den Anstof} fir die Auseinanderset-
zung mit anderen Religionen gab.

203 Dignitatis humanae. Erklarung iiber die Religionsfreiheit. Zweites Vatikanisches Konzil, 7. Dezem-
ber196s.

204 Alle Zitate Ansorge: Kleine Geschichte, 328.

205 Connelly, John: Juden — Vom Feind zum Bruder. Wie die Katholische Kirche zu einer neuen Ein-
stellung zu den Juden gelangte. Aus dem Amerikanischen tibersetzt von John Connelly und lan E.
Morgan. Paderborn: Ferdinand Schéningh 2016, 9—10. Fiir das Original vgl. Connelly, John: From
Enemy to Brother. The Revolution in Catholic Teaching on the Jews, 1933—1965. Cambridge, MA:
Harvard University Press 2012.

206 Renz: Die katholische Kirche und der interreligiose Dialog, 62.

207 Ahrens: Den Willen unseres Vaters im Himmel tun, 57.

208 Einen Uberblick zu diesen Pionierinnen und Pionieren gibt Renz in: Die katholische Kirche und
der interreligiose Dialog, 58—91. Eine ndhere Auseinandersetzung der Bedeutung verschiedener
Biografien fiir die Entstehung von Nostra aetate bietet Kapitel 5, S. 190ff.

209 Vgl. Renz: Die katholische Kirche und der interreligiése Dialog, 65.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.

85


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Diese Entwicklungen zeigen eine interessante Spannung: wihrend Israel und das
Judentum lange Zeit kaum als eine Grofde in der Reflexion des Glaubens und der Tra-
dition der christlichen bzw. katholischen Kirche wahrgenommen wurden, werden sie
im Zweiten Vatikanischen Konzil zu einem hermeneutischen Katalysator. Nach der
Darstellung verschiedener Stationen einer Geschichte diskurshermeneutischer Wei-
chenstellung bleibt der Fokus nun auf diesem Angelpunkt: der historisch ambivalenten
Sicht auf das Judentum in der christlichen Theologie, den Entwicklungen mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil sowie hermeneutischen Chancen und Problematiken.

https://dol.org/10.14361/9783839466377-004 - am 14.02.2028, 07:59:54. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IxEm.


https://doi.org/10.14361/9783839466377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

