JaN FERDINAND

Kulturelles Gedachtnis« und :Macht der Vergangenheit
uiber die Gegenwart« im Rahmen von Jan Assmanns
kulturwissenschaftlicher Thanatologie

»Durch den Tod biif§t man weder den Status

des Beobachters ein noch den Status des Gewdhrsmanns:
Die Toten bleiben Angehoérige der Gemeinschaft,
namlich jener Gemeinschaft, auf die ich mich

mit dem Wort >wir< bezogen habe und um deren
kollektives Wissen, dessen Austausch keineswegs

perfekt funktioniert, es mir hier geht.

Freilich sind die meisten Mitteilungen

durch die Zeit ausgeloscht worden.

Aber viele Tote kommunizieren nach wie vor mit uns —
nicht in spiritistischen Sitzungen und nur selten in Visionen,
wohl aber durch ihre Worte, die aufgezeichnet wurden,
durch ihre Schriften, ihre Kunstwerke,

ihre wissenschaftlichen und philosophischen Theorien.«

Michael Dummett (2005: 81)

Der Zusammenhang von Sterblichkeit und Erinnerung steht als Bezugspunkt
auf gewisse Weise bereits am Anfang der Uberlegungen des Agyptologen
Jan Assmann zum >kulturellen Gedachtnis<.! So stellt er seine gleichnamige
Schrift von 1992 einleitend in den Kontext des sogenannten Problems des
Absterbens der Zeitzeugen von Gewaltverbrechen und entwirft — inspiriert
durch Maurice Halbwachs’ Begriff des >kollektiven Gedachtnisses< — seine
Theorie auch auf Basis von Uberlegungen zum Totengedenken (J. Assmann
2005a: 11,60 ft.). Explizit von einer kulturwissenschaftlichen Thanatologie«
spricht Assmann dann ab etwa 2000 zunichst mit Blick auf altigyptische
Erinnerungsstrategien, bei denen es ihm zufolge darum ging, das Leben
tber den Tod hinaus zu verldngern<, indem Verstorbene im Gedachtnis der

1 Begriffe und Schlagworte werden im Folgenden in Anfithrungsstrichen eingefiihrt, an-
schliefend der besseren Lesbarkeit halber weglassen.

53

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Lebenden erinnert wurden (J. Assmann 2000a: 55 f.). In der Folge spricht
Assmann von einer kulturwissenschaftlichen Thanatologie auch in Hin-
blick auf die Erinnerung an die Opfer von Gewaltverbrechen. Fir diesen
Punkt ist entscheidend, dass Assmann sich explizit von Halbwachs’ Theorie
des kollektiven Gedachtnisses absetzt. Assmann assoziiert diese mit einem
>Prasentismuss, insofern von Halbwachs ausschlieflich der Rekonstruktions-
charakter von Erinnerung herausgestellt werde. Halbwachs hat Assmann
zufolge betont, »daf die Vergangenheit uns niemals als solche gegeben ist,
sondern nur in den Formen, in denen sie von einer jeweiligen Gegenwart
aus und in den Rahmenbedingungen der entsprechenden Gesellschaft
erinnert wird«. Wahrend in diesem Ansatz laut Assmann die Vergangen-
heit »stets im Griff der erinnernden Gegenwart steht«, weise die kultur-
wissenschaftliche Thanatologie demgegeniiber »auf jene Aspekte hin, in
denen umgekehrt die Gegenwart im Griff der Vergangenheit steht« (J. Ass-
mann 2005b: 17). Zusammenfassend:

»Die Macht der Gegenwart tber die Vergangenheit, mit anderen Worten: die
reine Rekonstruktivitdt, kann nicht die ganze Wahrheit sein. Dieser Gedachtnis-
form muss eine andere zur Seite gestellt werden, die umgekehrt der Macht der
Vergangenheit tiber die Gegenwart Rechnung trigt,den normativen Anspriichen,
den heiligen Verpflichtungen, den orientierenden Perspektiven eines weit in die
Tiefe der Zeit reichenden Erfahrungsraums.« (J. Assmann 2005c¢: 79)

Die nachstehende Erdrterung soll weniger einer Verteidigung des
Prasentismus der Soziologie dienen,sondern vor allem zu einer genaueren
Klarung derjenigen Gedéchtnisform beitragen, die Assmann im Rahmen
seiner kulturwissenschaftlichen Thanatologie der Halbwachs’schen zur
Seite stellen mochte, und warum dies aus seiner Sicht zwingend gemacht
werden muss.? Daftir wird nach einer grundsatzlichen Gegenuberstellung

2 Jan-Christoph Marschelke (2019: 105) macht den (vermeintlichen) soziologischen
Prisentismus als einen der Hauptkritikpunkt Jan Assmanns aus, wobei er diesen mit der
Position von Oliver Dimbath und Michael Heinlein (2015) assoziiert. Allerdings geht
Marschelke nicht weiter auf die Frage ein, was Prasentismus in diesem Kontext heifSt bzw.
was Assmann darunter versteht und was er diesem warum gegeniiberstellt. Der Prasentismus
wird von Dimbath und Heinlein jedenfalls nicht eigens theoretisiert und beziiglich Halb-
wachs’ Position erscheint es fraglich, rundheraus von Prisentismus zu sprechen, wie im

54

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

von kollektivem und kulturellem Gedéchtnis zunichst Assmanns Bezug-
nahme auf Halbwachs’ Rekonstruktionsthese untersucht. Anhand von dessen
Traditionsbegriff wird anschliefSend eine Gegenlektiire vorgenommen, um
davon ausgehend die normative und mythische Komponente in Assmanns
Texten herauszustellen. Ausgehend von der Frage nach der Wirkung des
kulturellen Gedéchtnisses folgt abschliefend eine kritische Gesamtein-
schatzung.

Kollektives und kulturelles Gedachtnis

Die Abgrenzung gegeniiber Halbwachs erfolgt nicht erst in Assmanns
explizit thanatologischen Texten,sondern ist bereits in seinen grundlegenden
Ausfihrungen zum kulturellen Gedéchtnis angelegt und erkennbar. Halb-
wachs hat in seinen Uberlegungen zum kollektiven Gedachtnis mit dem
Rekonstruktionscharakter der Erinnerung herausgestellt, dass das personale
Gedachtnis sozial bedingt ist. Seine These ist, dass Erinnerungen nicht aus
einer Abfolge von Bildern bestehen, die gespeichert und abgerufen werden,
sondern dass Gedachtnis eine kognitive Tatigkeit ist,durch die Erinnerung
rekonstruzert wird. Fir diese Rekonstruktion ist das Individuum auf Bezugs-
rahmen angewiesen, die nicht nur ihm allein zur Verfiigung stehen:

»Jede noch so personliche Erinnerung[...] steht zu einem Gesamt von Begriffen
in Beziehung, das noch viele andere auf$er uns besitzen, mit Personen, Gruppen,
Orten, Daten, Wortern und Sprachformen, auch mit Uberlegungen und Ideen,
d.h. mit dem ganzen materiellen und geistigen Leben der Gruppen, zu denen
wir gehoren und gehort haben.« (Halbwachs 1985: 71)

Folgenden gezeigt werden soll. Nicht thematisiert werden dabei Assmanns thanato-
logische Uberlegungen zur frithen igyptischen Hochkultur, die sich bereits in ilteren
Texten auch mit Referenz auf Halbwachs finden (vgl. J. Assmann 1983: 67; ders. 1984:
689). Gleiches gilt fiir Assmanns Uberlegungen hinsichtlich des Wissens um Sterblich-
keit als »Kultur-Generator ersten Ranges« sowie der »Fantasmen der Unsterblichkeitc,
ohne die ihm zufolge »der Mensch nicht leben« kann (J. Assmann 2001a: 404£.).

3 Halbwachs betont, dass diese Rahmen selbst aus Erinnerungen gebildet sind, und
kommt zu dem Schluss, dass das »gesellschaftliche Denken« als solches »wesentlich«
ein Gedéchtnis ist und »daf§ dessen ganzer Inhalt nur aus kollektiven Erinnerungen be-

55

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Halbwachs unterscheidet dabei verschiedene kollektive Gedachtnisse
— etwa das Familiengedichtnis, das Gedachtnis gesellschaftlicher Klassen
und dasjenige religioser Gruppen —, an denen das Individuum jeweils teil-
hat bzw. teilhaben kann.

In seiner Bezugnahme auf Halbwachs ersetzt Assmann nun dessen
Begriff des kollektiven Gedachtnisses durch den Begriff ’)kommunikatives
Gedachtnis< und verortet dieses im Bereich der Alltagskommunikation,
deren »Spielarten« Halbwachs »zusammengefafSt und analysiert hat und
die den Gegenstandsbereich der Oral History bilden« (J. Assmann 1988:
10). Davon setzt Assmann seinen Begriff des kulturellen Gedichtnisses ab.
Das kommunikative Gedachtnis wird demnach durch Alltagsnihe gekenn-
zeichnet, das kulturelle Gedachtnis hingegen durch Alltagsferne:*

»Alltagsferne (Alltagstranszendenz) kennzeichnet zunichst seinen Zeit-
horizont. Das kulturelle Gedichtnis hat seine Fixpunkte, sein Horizont wandert
nicht mit dem fortschreitenden Gegenwartspunkt mit. Diese Fixpunkte sind
schicksalhafte Ereignisse der Vergangenheit, deren Erinnerung durch kulturelle
Formung (Texte, Riten, Denkmiler) und institutionalisierte Kommunikation
(Rezitation, Begehung, Betrachtung) wachgehalten wird. [...] Im Fluf§ der All-
tagskommunikation bilden solche Feste, Riten, Epen, Gedichte, Bilder usw.
»Zeitinseln, Inseln vollkommen anderer Zeitlichkeit bzw. Zeitenthobenheit.«
(Ebd.: 12)

steht« (Halbwachs 1985: 390; vgl. ebd.: 144). Zum Begriff des Rahmens bei Halbwachs
und seiner soziologiegeschichtlichen Einordnung siche Dimbath 2013. Zu Halbwachs’
soziologischer Forschung insgesamt sowie seiner Bezugnahme auf Emile Durkheim
und Abgrenzung von Henri Bergson siche — jeweils auch in kritischer Auseinander-
setzung mit Assmann — Egger 2003 und Voigt 2014.

4 Die Gleichsetzung des Halbwachs’schen Begriffes des kollektiven Gedachtnisses mit
Alltagskommunikation ist ebenso fraglich (vgl. Voigt 2014: 266ft.) wie Assmanns grund-
begriffliche Einteilung im Ganzen wechselhaft: Stellenweise hebt er hervor, dass er den
Begriff (kollektives) Gedachtnis als Oberbegriff verwendet, der sich in kommunikatives
Gedachtnis (Halbwachs) und kulturelles Gedachtnis (Assmann) unterteilt (vgl. J. Ass-
mann 2005a: 45); dann, dass das kulturelle Gedichtnis »ein Sonderfall des kommunikativen
Gedachtnisses« sei, da es eine »andere Zeitstruktur« habe (J. Assmann 2000b: 19); dann
wiederum verortet er das kommunikative Gedachtnis in der Mitte zwischen personalem
und kulturellem Gedichtnis (vgl. J. Assmann 2005¢: 81); und schlieflich betont er,
Halbwachs habe »irrefiihrenderweise« (J. Assmann 2006a: 69) vom kollektiven Gedacht-
nis gesprochen.

56

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

Der grundsatzliche begriffliche Unterschied zu Halbwachs besteht in
gedachtnistheoretischer Hinsicht nun darin, dass Assmann bereits >kulturelle
Objektivationen« als Gedachtnis auffasst, also nicht nur den tatsichlichen
Vorgang des Erinnerns in seiner Aktualitit, sondern bereits die Moglichkeit
zu solcher Erinnerung, also als »Potentialiat« (ebd.: 13). Wahrend Assmann
in fritheren Uberlegungen den Gedachtnisbegriff noch fir >Aktualisierunge
reserviert,’ ibertrigt er die Attribute des Gedéachtnisses nun auch auf die
»objektivierte Kultur«, denn auch diese habe »die Struktur eines Gedacht-
nisses« (ebd.: 12). Assmann tbernimmt dabei jene Attribute, die er in
Halbwachs’ Ausfithrungen zum kollektiven Gedachtnis ausgemacht hat:

»Im Bereich der objektivierten Kultur und organisierten bzw. zeremonialisierten
Kommunikation lassen sich ganz dhnliche Bindungen an Gruppen und Gruppen-
identitidten beobachten, wie sie auch das Alltagsgedichtnis kennzeichnen. Wir
haben es auch hier mit einer Wissensstruktur zu tun, die wir >identitatskonkret«
nennen.« (ebd.: 11)¢

Assmann stellt dabei der Zeit des Alltags die >andere Zeit< gegentiber. Die
Zeit des Alltags »verdankt ihre Konsistenz den Institutionen von Gleich-
zeitigkert, die sicherstellen, daf§ die einzelnen Individuen einer Gruppe
nicht in verschiedenen Zeiten leben« (J. Assmann 1991: 18; Herv. i.O.)
und zeichnet sich durch Knappheit, Kontingenz, Routine und einen »not-

5 Assmann hat zuvor noch das Gedichtnis der Schrift gegeniibergestellt (vgl. A. Ass-
mann/J. Assmann 1983: 277) bzw. zwischen einer materialen und einer kognitiven
Dimension unterschieden: »Denn im Geddchtnis, nicht im Grabe leben die Toten weiter;
das Grab ist nur die >AufSenstabilisierung« dieser sozialen Fortdauer und als solche ein
soziales Phinomen.« (J. Assmann 1983: 67; Herv.1.0.) Dies dndert sich, sobald Assmann
die »Sphare der symbolischen Objektivationen« mit Schrift assoziiert — »die neben
Schrift im engeren Sinne auch Bilder und Riten umfasst« — und diese dann ebenfalls
als Gedachtnis bezeichnet. Dabei betont Assmann, dass Halbwachs daran interessiert
war, »seine Konzeption von Gedéchtnis von diesen Aspekten als Auflenhorizonten frei-
zuhalten«, wodurch sich aber »einige unnotige Einseitigkeiten«ergeben, »die sich leicht
vermeiden lassen, wenn man das menschliche Gedéchtnis dreidimensional konzipiert:
personal, sozial und kulturell« (J. Assmann 2005c: 78).

6 Woran sich diese Bindungen genau beobachten lassen, fihrt Assmann nicht weiter aus.
Auf seinen Identititsbegriff kann indes an dieser Stelle nicht ausfiihrlich eingegangen
werden; grundsatzlich versteht Assmann darunter das Bewusstsein von »Eigenart und
Einheit« einer Gruppe bzw. ihr »Selbstbild« (J. Assmann 1988: 10 et passim).

57

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

wendigerweise« verengten Sinnhorizont aus (ebd.: 15). Demgegentiber
verdankt die andere Zeit »ihre Konstitution den Institutionen von Ungleich-
zeitigkeit, die sicherstellen, daf§ sich die menschliche Welt nicht zur Ein-
dimensionalitat verkiirzt« und durch die »der Mensch tiber den sozial ver-
einbarten und instituierten Gleichzeitigkeitshorizont hinaus[greift] in die
Sphire kontraprasentischer Wirklichkeiten«. Wihrend das kommunikative
Gedachtnis »der Konstitution von Gleichzeitigkeit und der Orientierung
im Alltag« dient, dient das kulturelle Gedachtnis »der Konstitution von
Ungleichzeitigkeit und der Besinnung auf die Urspringe« (ebd.: 19fF;
Herv.1.0.).”

Rekonstruktion und Reproduktion

Die Halbwachs’sche These vom Rekonstruktionscharakter der Erinnerung,
die Assmann im Rahmen seiner thanatologischen Uberlegungen konter-
karieren mochte, greift dieser fir seine eigenen Ausfithrungen zum
kulturellen Gedéchtnis zunachst noch auf, modifiziert sie aber. Entsprechend
der Ansiedelung von Gedichtnis bereits auf der Ebene von kulturellen
Objektivationen ist es das kulturelle Gedachtnis selbst, das rekonstruktiv
»verfahrt« und »sein Wissen immer auf eine aktuell gegenwartige Situation
bezieht (J. Assmann 1988: 13, Herv.].E.). Nicht nur setzt dies die vorgingige
Existenz des Gedachtnisses bereits voraus, es wird damit auch personifiziert.*
Assmann stellt in der Folge der Rekonstruktion dann aber die Reproduktion
gegenuber: Einerseits erfiille >Kultur« die Aufgabe von »Koordination, die
Ermoglichung von Kommunikation durch Herstellung von Gleichzeitig-

7 Assmann betont allgemein, dass die »Institutionen der >Herstellung von Ungleichzeitig-
keitc [...] bislang sehr viel weniger Beachtung gefunden haben«, wihrend die >Her-
stellung von Gleichzeitigkeit<im Sinne einer auf die »Bediirfnisse des Alltags« zielenden
Kommunikation und Koordination oft beschrieben wurde (J. Assmann 2005a: 84). Die
ausschliefSliche Thematisierung von Gleichzeitigkeit bzw. Synchronizitat wird an ent-
sprechenden Stellen u.a. mit der Position Niklas Luhmanns assoziiert (vgl. J. Assmann
1991: 18f; A. Assmann/J. Assmann 1994: 115; Schraten 2011: 27 ff.).

8  Vgl. dazu den Hinweis von Kerwin Lee Klein (2000: 136), der die Personifizierung des
Gedachtnisses als einen typischen Zug neuerer (US-amerikanischer) Gedachtnisforschung
herausstellt und kritisch hinterfragt.

58

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

keit«, andererseits von »Kontinuitit«, was »aus der synchronen Dimension
hintber in die diachrone« fihrt. Dem Gedachtnis als »Organ der Dia-
chronie, der Ermoglichung von Ausdehnung in der Zeit« kommen dabei
zwei unterschiedliche Funktionen zu: einerseits die »Speicherungg, die
Assmann mit Reproduktion und bruchloser Kontinuitat, andererseits die
»Wiederherstellunge, die er mit Rekonstruktion und gebrochener Kontinui-
tat assoziiert (A. Assmann/J. Assmann 1994: 114f,; Herv.1.0.)?

»Das Gedichtnis als Reproduktion beruht auf Programmierung, auf einem
generativen Prinzip, welches die Kontinuierung kultureller Muster ermoglicht.
Die (tiefenstrukturelle) Speicherung von Formen sichert die Wiederholbarkeit
(manifester) Handlungen und macht damit Kultur reproduktionsfahig — nicht im
Sinneserieller Vervielfaltigung,sondern im Sinne einer bruchlosen Kontinuierung
der symbolischen Sinnwelt, der Handlungsweisen und Gestaltgebungen.
Die andere Funktion des Gedachtnisses, die Rekonstruktion, setzt einen
Kontinuititsbruch voraus. Wahrend im Falle der Speicherung von Tiefen-
strukturen eine Art von Dauer erreicht wird, die das Heute als Verlingerung des
Gestern erscheinen 1aft und das eine vom andern nicht ablosbar macht, setzt
Rekonstruktion eine klare Trennung zwischen Gestern und Heute voraus. Erstin
diesem Fall kommt iiberhaupt jener Vergangenheitsbezug ins Spiel, der fiir unser
landlaufiges Verstindnis von Erinnerung bestimmend ist. Programmierungen
ermoéglichen Reproduktion als unbewufSte Kontinuitét, Rekonstruktion stellt
tiber Traditionsbriiche hinweg eine bewufSte Kontinuitét her.« (Ebd.: 115)

9  Assmann betont, dass »im Deutschen«oft mit dem Wort>Gedichtnis«<die >Speicherung:
und mit dem Wort>Erinnerungcdie Wiederherstellung«verbunden wird (A. Assmann/
J. Assmann 1994: 115). Luhmann, der zwar nicht Kollektiv-, sondern Systemgedicht-
nisse beobachten will, hebt dann auch hervor, dass die Assmann’sche Theorie »trotz
Halbwachs« weiterhin am Begriff des Speichers festhalte (Luhmann 2018: 578).

59

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Assmann deutet Kultur allgemein auch als »zerdehnte Situation«', die
ihm zufolge »die urspriinglichste Losung« des Problems darstellt, »dem
Bedurfnis nach Stabilisierung in einer fliichtigen Welt« nachzukommen,
denn »[d]Jurch die Reproduktion kultureller Texte im Rahmen >zerdehnter
Situationen< reproduziert sich eine Gesellschaft oder Kultur selbst durch die
Abfolge der Generationen hindurch in identischer oder zumindest wieder-
erkennbarer Form«. Zerdehnte Situationen kommen dabei »in der Natur
nicht vor und mussen kulturell institutionalisiert werden«, wodurch »die
Kultur einen weit in die Vergangenheit ausgreifenden Horizont eigener Zeit-
lichkeit« schafft, »in der das Vergangene prasent bleibt und eine eigentiim-
liche Form von Gleichzeitigkeit herrscht« (J. Assmann 2002a: 242, 244)."

Einwinde gegen diese Vorstellung von Kultur als zerdehnter Situation
wehrt Assmann u.a. mit dem Hinweis auf den Prasentismus einer Sozio-
logie ab, »die offenbar nicht gewillt ist, irgendwelche tiber die Synchronie
lebendiger Interaktionen hinausgehenden Kommunikationsformen als
soziale Tatsachen anzuerkennen« (J. Assmann 2002b: 277). Als Soziologe
sei auch Halbwachs’»Interesse fiir die Vergangenheit, fir die >vertikale Ver-
ankerung« des Menschen begrenzt« gewesen, denn die Soziologie »fragt
nicht nach der vertikalen Verankerung, sondern nach der horizontalen
Vernetzung des Menschen, nach den systemischen Funktionszusammen-
hangen, in die der Einzelne eingespannt ist« (J. Assmann 1999: 15).In seinen
thanatologischen Texten bezeichnet Assmann schlieflich das »Prinzip«
des kollektiven Gedichtnisses schlechthin als »Synchronie«, dasjenige des
kulturellen Gedichtnisses hingegen als »Diachronie« (J. Assmann 2005b: 80).

10 Der Begriff >zerdehnte (Sprech-)Situation< stammt von Konrad Ehlich, womit dieser
den Uberlieferungsprozess von Texten kennzeichnet, wobei er unter sText« eine »aus
ihrer primédren unmittelbaren Sprechsituation herausgel6ste Sprechhandlung«versteht,
»die fiir eine zweite Sprechsituation gespeichert wird« (Ehlich 1983: 32). Durch schrift-
liche Uberlieferung spielen »Gedichtnisbegrenzungen [...] keine prinzipielle Rolle
mehr« (ebd.: 38). Die von Assmann angesprochene Generationenfolge wirft indes eine
ganz eigene Fragestellung auf, der hier nicht nachgegangen werden kann; vgl. dazu aber
die Hinweise bei Voigt 2014: 267 und Marschelke 2019: 115.

11 Andieser Stelle ist bemerkenswert, dass Assmann nicht von >Ungleichzeitigkeit«, sondern
von>Gleichzeitigkeit« spricht und somit im Grunde (unfreiwillig?) die Prasenz der Ver-
gangenheit in der Gegenwart auf synchroner Ebene betont; vgl. dhnlich auch schon
A. Assmann/J. Assmann 1983: 278.

60

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

Tradition und Gedachtnis

Infragestellen lasst sich diese Verortung der Halbwachs’schen Position ins-
besondere anhand von Assmanns These, Halbwachs habe Gedachtnis und
Tradition gegentibergestellt (vgl. J. Assmann 2005b: 80). Denn dieser hat
umgekehrt vielmehr die traditionsbildenden Elemente des kollektiven
Gedachtnisses herausgestellt.’? Besonders aufschlussreich ist dabei, dass
Halbwachs zwischen »zwei Tatigkeitsarten« im »sozialen Denken« unter-
scheidet, die er beide »Gedachtnis< nennt:

»einerseits ein Gedédchtnis, d.h. einen Rahmen aus Begriffen, die uns als Anhalts-
punkte dienen und sich ausschlieflich auf die Vergangenheit beziehen; anderer-
seits eine Vernunfttitigkeit, die von den Bedingungen ausgeht, in denen die
Gesellschaft sich jeweils befindet, d.h. von der Gegenwart. Dies Gedachtnis
wirde nur unter der Kontrolle dieser Vernunft funktionieren. Wenn eine Gesell-
schaft ihre Traditionen aufgibt oder sie modifiziert, tut sie dies dann nicht,um
rationalen Forderungen Geniige zu leisten, sobald sich solche zeigen?« (Halb-
wachs 1985: 382)

Halbwachs bemerkt zwar, dass »die heutigen Ideen den Erinnerungen
Widerstand leisten und bis zu deren Verwandlung Macht tber sie gewinnen

12 Vgl. dafiir allein die Kapitel-Uberschrift »[...] die kollektiven Gedachtnisse, Sitz der
Traditionen« und die diesbeziiglichen Ausfihrungen (Halbwachs 1991: 71f.) sowie
Halbwachs’ Uberlegungen zum Zusammenhang von Tradition und dem Gedichtnis
von Familien und gesellschaftlichen Klassen (Halbwachs 1985: 230, 241,297). Insofern
trifft auch die folgende Formulierung Assmanns nicht den Kern der Sache: »Wenn Ver-
gangenheit nicht langer im Gedachtnis lebender Individuen gegenwirtig, sondern in
Texten und anderen symbolischen Formen objektiviert war, nannte Halbwachs das
sTraditions, worin er nicht eine Form, sondern das Gegenteil des Gedéchtnisses sah.«
(J. Assmann 2002c: 9) Es ist zwar richtig, dass Halbwachs kulturelle Objektivationen
nicht >Gedichtnis«< nannte, er nannte diese aber auch nicht sTradition< zm Gegensatz zu
»Gedachtnis¢, weil Traditionen eben Teil des kollektiven Gedachtnisses bzw. dieses deren
Sitz ist. Verquer wirkt es deshalb auch, wenn Assmann von Halbwachs die Unter-
scheidung von Gedichtnis und Geschichte, nicht aber die von Gedachtnis und Tradition
tibernehmen will (vgl. J. Assmann. 2005a: 45). Dabei stehen sich bei Halbwachs eigent-
lich Tradition und Geschichte bzw. Geschichtsschreibung gegeniiber, wobei gerade
letztere laut Halbwachs versucht, die auch von Assmann angestrebte bruchlose Kontinui-
tit herzustellen; vgl. Halbwachs 1991: 67 und Egger 2003: 261.

61

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

konnen«. Aber er kommt zu dem Schluss, dass die Gruppe dabei »ihrer Ver-
gangenheit nicht ihre Gegenwart entgegen[setzt], sondern die Vergangen-
heit von anderen Gruppen, in denen die »aktuellen Ideen« sich »frei ent-
wickeln und selber die Form von Traditionen« haben »annehmen konnen«
(ebd.: 383)." Entsprechend stellt Halbwachs schlielich heraus, warum
Traditionen und gegenwirtige Ideen iiberhaupt tibereinstimmen konnen:
»namlich weil die aktuellen Ideen in Wirklichkeit auch Traditionen sind,
und weil die einen wie die anderen sich gleichzeitig und mit gleichem
Recht auf ein alteres oder jungeres Leben der Gesellschaft berufen, in
dem sie gewissermaflen ihre Schwungkraft erhalten haben« (ebd.: 390).
Das betrifft nun auch die These vom Rekonstruktionscharakter insgesamt:
Erinnerung ist zwar »in sechr weitem Mafle eine Rekonstruktion der Ver-
gangenheit mit Hilfe von der Gegenwart entlichenen Gegebenheitenc,
wird aber »im tbrigen durch andere, zu fritheren Zeiten unternommene
Rekonstruktionen vorbereitet« (Halbwachs 1991: 55; vgl. auch Dimbath/
Heinlein 2015: 131; Egger 2003: 254). Nicht nur wird dadurch deutlich,
dass bei Halbwachs Gedachtnis und Tradition keineswegs gegentibergestellt
sind, sondern ebenso, dass auch in seiner Theorie das Gedachtnis einen
Vergangenheitsbezug aufweist und Erinnerungen nicht absolut im Griff
der Gegenwart stehen, wie Assmann meint."*

Assmanns grundsatzlicher Punkt scheint indes vor allem zu sein, dass
bei Halbwachs die »Macht und die Dauer der Erinnerungen« nicht aus der
Tradition »kommen« (J. Assmann 1995: 61,Herv.].E.), und dieses Element als
solches lasst sich bei Halbwachs 1m Allgemeinen tatsichlich nicht ausmachen.
Allerdings finden sich jene grundsitzlichen Attribute, die Assmanns Begriff
des kulturellen Gedachtnisses auszeichnen, auch in Halbwachs’ Schriften,
und zwar in seinen Ausfihrungen zum Gedichtnis religioser Gruppen.
Halbwachs betont, dass deren Gedachtnis durch Fixiertheit und dadurch
gekennzeichnet ist, dass es andere Gedachtnisse zu verpflichten versucht,
»indem es ihrer Unbestandigkeit ihre eigene Dauerhaftigkeit entgegensetzt«

13 In der Originalausgabe spricht Halbwachs (1994: 291) hier indes nicht wortwértlich
von >Macht, was dem vorgebrachten Einwand jedoch keinen Abbruch tut.

14 Aus einer etwas anderen Perspektive spricht sich auch Sarah Gensburger (2016: 400f.)
gegen die Assoziation der Halbwachs’schen Position mit einem Prasentismus aus.

62

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

(Halbwachs 1985: 260)."* Auch betont er, dass eine religiose Gruppe »mehr
als jede andere das Bediirfnis« hat, »sich auf ein Objekt zu sttzen«, »denn
sie selbst gibt vor, sich in keiner Weise zu wandeln« (Halbwachs 1991: 157).
Assmann hebt seinerseits hervor, dass Halbwachs in seiner Schrift Statten
der Verkiindigung im Heiligen Land (Halbwachs 2003) die Grenze zwischen
Gedichtnis und Tradition »tberschritten und den Gedéchtnisbegriff auf
Denkmaler und Symboliken aller Art angewandt« habe, und von diesem
Ansatz aus fihre eine direkte Linie »zu den verschiedenen Forschungen
zum >kulturellen Gedichtnis¢, an denen Aleida Assmann und ich uns seit
Jahren engagieren« (J. Assmann 2002c: 9; vgl. ders. 2000b: 20).'¢
Tatsachlich hat Halbwachs in dieser Schrift jedoch nicht einen neuen
Gedachtnisbegrift postuliert, sondern vielmehr anhand eines konkreten
Gedachtnisses jene analytischen Kategorien erprobt, die auch in seinen frithen
Schriften schon ausschlaggebend waren."” Der Gedachtnisbegriff wird dabei
nicht auf Denkmaler und Symboliken aller Art angewandt,sondern vielmehr
wird herausgestellt, wie sich das jeweilige Gedachtnis christlich-religioser
Gruppen durch Bezugnahme auf >heilige Statten« iiber die Jahrhunderte
gebildet und gewandelt hat (vgl. Egger 2003: 244)."® Auch in diesen Aus-

15 Assmann greift Halbwachs’ diesbeztigliche Ausfithrungen zur Frithgeschichte des
Christentums auch auf, um seine Unterscheidung von kollektivem und kulturellem
Gedachtnis zu verdeutlichen. Allerdings geht er auch hier (falschlicherweise) von einer
Gegeniiberstellung von Gedachtnis und Tradition bei Halbwachs aus und macht nicht
klar, was aus seinen Ausfihrungen fir den Gedichtnisbegriff genau folgt; vgl. J. Ass-
mann 2005a: 64 ff. Ein paar Seiten zuvor hatte Assmann eine Auseinandersetzung mit
dem entsprechenden Kapitel bei Halbwachs indes noch abgelehnt; vgl. ebd.: 45.

16  Dass diese grundsitzliche Einschitzung nach wie vor Bestand hat, lasst sich an aktuelleren
Publikationen nachvollziehen; vgl. J. Assmann 2021: 23 ff.

17 Vgl.zur Differenz von theoretischer Grundlegung einerseits und Analyse konkreter Ge-
dachtnisse andererseits auch Halbwachs’ Hinweise auf das Programm einer Kollektiv-
psychologie (Halbwachs 2001: 36f.).

18 Genau genommen, geht es Halbwachs um die Beobachtung des mit der Verdnderung
des kollektiven Gruppengedachtnisses zusammenhangenden »Wandel[s] der gesellschaft-
lichen Gruppen« (Egger 2003: 247) — was auf der gegentiberliegenden Seite des Ass-
mann’schen kulturellen Gedéchtnisses mit seiner Zielsetzung der Stabilisierung und
generationenubergreifenden Reproduktion von Identitit liegt. Der entscheidende Punkt
bei Halbwachs ist diesbeziiglich, dass die Gruppen selbst ihren Wandel nicht wahr-
nehmen (kénnen) und deshalb hinsichtlich ihrer Identitit einer Tauschung bzw. Illusion
unterliegen; vgl. Halbwachs 1991: 54,76, 125.

63

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

fahrungen stellt Halbwachs grundsitzlich also die Anpassungsleistung des
jeweils gegenwartigen Gedachtnisses heraus, was aber wiederum den Bezug
auf Vergangenheit und Tradition keineswegs aus-, sondern einschliefSt. So
nennt Halbwachs allgemein als »Gesetz des kollektiven Denkens, daf§ es die
ihm von der Vergangenheit iberkommenen Riten und Glaubensgehalte nicht
verschwinden lassen kann, sondern sie vom Standpunkt seiner gegenwirtigen
Auffassung aus systematisiert« (Halbwachs 1985: 248; vgl.ebd. 296f.).”" Ass-
mann bezeichnet es (deshalb?) als »eigentiimlich«, dass »der Prasentismus
der Halbwachs’schen Gedichtnistheorie seine grofften Triumphe« gerade in
dem Buch feiert, »das am entschiedensten tiber den Horizont der mindlich
ausgetauschten Erinnerungen hinausgreift in den Bereich der Monumente,
der Geschichtsschreibung, der Theologie« (J. Assmann 2005¢: 79). Eigentim-
lich ist dies jedoch nur dann, wenn ein immer schon auf Stabilisierung und
Dauerhaftigkeit zielender Traditionsbegriff vorausgesetzt und dieser dann
gegen den Gedachtnisbegriff eingetauscht wird (vgl. ebd.: 80).

Die normative und mythische Komponente des kulturellen Gedachtnisses

Der eigentliche Unterschied zwischen beiden Konzeptionen scheint aber
auch auf anderer Ebene zu liegen. Assmann vermisst bei Halbwachs eine
normative Komponente, die er verschiedentlich einzuholen und mit dem
kulturellen Gedachtnis zu assoziieren versucht.”” Das Sprechen von einer

19 Das Zusammenspiel von (abstrakter) gegenwirtiger Vernunfttitigkeit des Gedichtnisses
und (konkretem) Vergangenheitsbezug desselben findet sich dann auch in Stitten der
Verkiindigung im Heiligen Land (vgl. Halbwachs 2003: 163 f.).

20 Dass die Assmann’sche Theorie eine normativ orientierte ist, wurde — mit unterschied-
licher argumentativer Zielsetzung — mehrfach herausgestellt (vgl. etwa Schraten 2011:
14; Siebeck 2013: 72, 81). Allerdings wird dabei weniger genau geschaut, wie bzw. an-
hand welcher Autoren Assmann diese Normativitit eigentlich begriindet. Das geschieht
u.a. durch den Verweis auf Thomas Luckmanns Begriff >Unsichtbare Religion, der die
fehlende Normativitit bei Halbwachs sozusagen auffangen soll (vgl. J. Assmann 1995:
59). Es ist jedoch zweifelhaft, inwieweit sich die Normativitat kollektiver Gedachtnisse
mit dem Verweis auf Luckmann begriinden lasst, da dieser Religion in gegenwiértigen
Gesellschaften im Bereich des Privaten verortet (vgl. Luckmann 1991: 178 f.). Ein anderer
Versuch, die Normativitit zu begriinden, besteht in Assmanns Referenz auf Nietzsche;
vgl. dazu die kritische Auseinandersetzung in Denschlag/Ferdinand 2021: 302 ff.

64

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

>normativen Vergangenheits, die verpflichtend sei (vgl.J. Assmann 1995: 60),
zeugt ebenso davon wie Hinweise, dass der Mensch das kulturelle Gedacht-
nis »braucht«, »um eine kollektive Identitit ausbilden und tber die
Generationenfolge hinweg identisch reproduzieren zu konnen« (J. Ass-
mann 1991: 22), und dass zerdehnte Situationen kulturell institutionalisiert
werden »mussen«, um dem »Bedurfnis nach Stabilisierung in einer fliichtigen
Welt« nachzukommen (J. Assmann 2002a: 242). Dass der Halbwachs’schen
Gedichtnisform eine andere gegentibergestellt werden muss — auch dies an
sich ein normativer Gestus — erklart sich also eher vor dem Hintergrund
praktischer denn begrifflicher oder analytischer Erwdgungen.

Aufdieser Ebene liegen nun auch Assmanns Ausfithrungen zur Erinnerung
an die Opfer von Gewaltverbrechen: Die Gegenwart werde »von den Toten in
die Pflicht genommen«,denn Auschwitz symbolisiere »eine Vergangenheit,
die schwer zu erinnern, aber unmoglich zu vergessen«sei (J. Assmann 2005b:
18), und dem »von den Leichenbergen des 20. Jahrhunderts ausgehende
Schrei nach Erinnerung« werde »sich auf absehbare Zeit keine Generation
der Nachgeborenen« entzichen konnen (vgl. ebd.: 30). Dadurch erweisen
sich fiir Assmann die Grenzen der Halbwachs’schen Theorie:

»Uns aber, denen die entsprechenden Erfahrungen in den Knochen stecken,
sptren umgekehrt die Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart und haben
uns den Verzicht auf jede Form der Entsorgung und die Pflege und Stabilisierung
der flichtigen Erinnerung zum heiligen Prinzip gemacht. Erst von diesem
Gesichtspunkt auf den Triimmerbergen und Leichenhaufen des 20. Jhs aus
— unter denen auch Maurice Halbwachs selbst liegt — tritt der >Prasentismusc
seiner Lehre als eine Beschriankung in den Blick.« (J. Assmann 2005c: 79)

Assmann scheint dabei die Soziologie generell mit einem Vergessen zu
assoziieren,?' obwohl auch schon in Halbwachs’ Uberlegungen das Toten-

21 »[Slymptomatisch« fir den Prasentismus des soziologischen Zugangs sei die
»Privilegierung des Vergessens«, wobei »die Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen, das
Gestern im Heute, die vielschichtige Komplexitat kultureller Zeit« nicht bedacht werde.
Auch seien die »vielfiltigen Formen der Konstruktion von Vergangenheit und des
Bezugs auf diese zum Zwecke der Stabilisierung oder Destabilisierung kollektiver Identi-
tat [...] nach wie vor kein Thema der Sozialwissenschaften« (J. Assmann 2002d: 414).
Das pauschale Sprechen von den Sozialwissenschaften und einer Privilegierung des Ver-

65

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

gedenken eine Rolle spielt, u.a. in Hinblick auf das auch fir Assmann
wichtige Nennen von Namen (vgl. Halbwachs 1985: 217,229; J. Assmann
2005a: 62£.).

Assmann deutet seinerseits das Totengedenken als »Urszene des kulturellen
Gedachtnisses«, als »das unsichtbare Band, das die Lebenden und die Toten
verbindet« (J. Assmann 2005c¢: 80).»Es ist die Form, in der eine Gruppe mit
ihren Toten lebt, die Toten in der fortschreitenden Gegenwart gegenwirtig
halt und auf diese Weise ein Bild ihrer Einheit und Ganzheit aufbaut, das
die Toten wie selbstverstindlich miteinbegreift.« (J. Assmann 2005a: 61)*
Allerdings lassen sich auch diesbeziiglich jene zwei Ebenen ausmachen, die
Assmann als bewufSte Rekonstruktion und unbewufite Reproduktion grund-
satzlich einander gegeniibergestellt. Einerseits spricht Assmann von einem
>kulturellen Erbes, das »als alles andere als einfach ein Niederschlag, eine
Sedimentierung oder Absonderung vergangener Geschlechter [erscheint],
sondern vielmehr als ein Auftrag und ein Anspruch«. Die Nachwelt sei
»gefordert, das Erbe anzutreten und weiterzugeben, die Konnektivitit auf-
rechtzuerhalten« und die »Gegenwart muf§ mit den Toten ausgehandelt
werden und sich vor ihnen legitimieren« (J. Assmann 2001b: 45f.). Dem-
gegeniiber betont Assmann aber auch, dass jede Gegenwart »unbewuf3t [...]
das Erbe einer vorangegangenen Generation an[tritt]« (J. Assmann 2005b:
17). Die Geschichte habe »immer eine verborgene Dimension, die sich der
bewussten Wahrnehmung auf kollektiver Ebene entzieht«, was etwa »den
Charakter einer sozialen Konstruktion« betrifft, »der jeder gemeinschaft-
lich bewohnten Sinnwelt eignet und der vergessen bzw. unbewusst werden
muf, damit diese als unhinterfragte und quasi-natiirliche Gegebenheit ihre
normative Geltung entfalten kann« (J. Assmann 2005d: 382). Gerade die

gessens ist dabei mindestens ungenau. Dass das Gedéchtnis selbst unter system-
theoretischem Blickwinkel neben der Hauptfunktion des Vergessens auch Erinnerung
(als Ausnahmefall) einschliefSt, wird an Luhmanns Ausfihrungen klar (vgl. Luhmann
2018: 5791%.). In diesem Kontext ist dann auch von >Identititc und sVergangenheit« die
Rede, jedoch nicht auf der Ebene von Kollektiven bzw. nicht normativ im Sinne einer
Notwendigkeit von Stabilisierung wie bei Assmann. Dies jedoch ist bei Jiirgen Haber-
mas (1987: 173 £) der Fall, dessen Identitatsbegriff Assmann aber als zu rationalistisch
ablehnt (vgl.]J. Assmann 2005a: 138).

22 Das Totengedenken scheint fiir Assmann dabei per se Identitit zu stiften, ungeachtet
etwaiger Differenzierungen, wer an wen in Anbetracht welcher Vergangenheit genau
erinnert. Vgl. dazu insgesamt auch Denschlag/Ferdinand 2019: 215 ff.

66

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

vertikale Verankerung des Menschen ist Assmann zufolge in der mythischen
Tiefendimension des kulturellen Gedichtnisses angesiedelt, die sich der
Bewusstmachung grundsatzlich entzieht (vgl. J. Assmann 2006a: 80). Mit
anderen Worten muss der Konstruktionscharakter des kulturellen Gedacht-
nisses vergessen werden, wenn es normativ wirken soll.?

Dies spiegelt sich auch auf sozusagen performativer Ebene in seinen
thanatologischen Texten wider, in denen als Folge der Ansiedelung von
Gedichtnis bereits auf der Ebene von kulturellen Objektivationen auch
die Akteur*innen des Gedachtnisses sowie des Gedichtnis-Machens ver-
schwinden. Anschaulich wird dies, wenn Assmann von der Topographie des
Terrors in Berlin als einem »von der Nazizeit hinterlassenen« Erinnerungsort
spricht und betont, dieser riicke den Prasentismus und Rekonstruktivismus
fern (J. Assmann 2005c: 77) — ein Ort also, der faktisch selbst mithsam
rekonstruiert werden musste. Diese Assoziation gelingt nur dann, wenn
seine Genese als Gedichtnisort vernachlassigt wird.** Noch einen Schritt
weiter geht Assmann in folgender Passage:

»Der Tod straft die These Liigen, daf§ Vergangenheit immer nur das
Produkt einer sich erinnernden Gegenwart ist. Der Tod nimmt die Gegen-
wart in die Pflicht. Jede Gegenwart tritt, bewufSt oder unbewuft, das Erbe
einer vorangegangenen Generation an. Die Toten leben in uns, wir mit den
Toten weiter, und es kommt viel darauf an, welche gerade auch rituellen Aus-

23 Assmann betont, dass >kulturelle Formationen«< zwar im Plural »existieren«, »anderer-
seits aber normalerweise bzw. von Haus aus in weitgehender Vergessenheit dieser Tat-
sache«, da sie »iiber die Konventionalitit und Kontingenz, d.h. die Auch-anders-Denk-
barkeit ihrer Wirklichkeitskonstruktionen, den Schleier der Vergessenheit bzw. der
Selbstverstandlichkeit [...] breiten« (J. Assmann 2005a: 136; vgl. aber ebd.: 138).

24  Auf die historische Genese dieses Ortes weist etwa Aleida Assmann (1999: 334 ff.) hin.
Allerdings betont sie auch, dass es sich beim Gestapo-Gelinde »um eine >rumorende
Erinnerung« handelt, »die ein spater und unvermittelter Durchbruch ans Licht holt«.
Anschliefend personifiziert auch sie diese Erinnerung und deutet sie als sich selbst
durchsetzende Kraft: »Erinnerung ist offensichtlich nicht nur eine Sache der ver-
lingernden Konservierung oder kiinstlichen Restitution dessen, was langst vergangen
und verloren ist, sondern auch eine Kraft, die sich gegen den Wunsch des Vergessens
und Verdringens zur Geltung bringt.« (Ebd.: 336)

67

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

drucksformen eine Kultur bereitzustellen vermag, um dieser verborgenen
Symbiose kulturelle Gestalt zu geben.« (J. Assmann 2005b: 17 £)*

Selbst wenn Assmanns eigener Gedachtnisbegriff zugrunde gelegt und
kulturelle Objektivation in diesen miteingeschlossen werden, bewegt er
sich hier eigentlich nicht mehr auf der Ebene von >Gedichtnis«. Denn
er postuliert verborgene Symbiosen unabhingig von aller kulturellen
Gestaltung, die dann erst in rituellen Formen ihren Ausdruck finden. In
Assmanns Interpretationen verschwindet also die historische Dimension
und er stofSt im Grunde in den Bereich der >menschlichen Arbeit an den
Jenseitsmythen« vor.?

Die Wirkung des kulturellen Gedachtnisses

Umso stiarkeres Gewicht fillt auf die postulierte Wirkung des kulturellen
Gedachtnisses. Assmann selbst scheint hier skeptisch zu sein, da er von
Deutschland als einer weitgehend de-ritualisierten Gesellschaft spricht (vgl.
ebd.: 20) und konstatiert, dass die Bedeutung der Riten und Feste deshalb

25 Assmann verweist fiir die >ethische< Dimension des Totengedenkens auch auf Walter
Benjamin (vgl. J. Assmann 2005b: 18f.) und stellt generell heraus, die Kulturwissen-
schaft wiirde sich dem >Eingedenken<verpflichtet fithlen, wihrend »Halbwachs wie die
moderne Hirnforschung und Soziologie« demgegeniiber fiir Reprasentismus und
Rekonstruktivismus stiinden (J. Assmann 2011: 237). LiefSe sich der Einbruch der Ver-
gangenheit in die Gegenwart mit Benjamin zwar noch grundsitzlich assoziieren, so
aber nicht das Grundprinzip des kulturellen Gedachtnisses mit Attributen wie Re-
produktion von Identitét, Stabilitit und bruchloser Kontinuitit. Auch adressiert Benjamin
in allererster Linie den Historiker, wihrend Assmann betont, dass Erinnerung nicht
dessen Aufgabe sei, weil es sich um »Transformation von Vergangenheit [...] in Mythos«
handelt (J. Assmann 2005c¢: 77; vgl. Benjamin 1992: 142fF.). Dass sich Benjamins Er-
fahrungstheorie im Ganzen auch als Korrektiv zum Assmann’schen Paradigma des
kulturellen Gedichtnisses begreifen ldsst, hat Felix Denschlag (2017) herausgestellt.

26 Vgl.zu diesem Begrift Soeftner 2021: 31. In seiner Schrift Der Tod als Thema der Kultur-
theorie betont Assmann (2000a: 13), dass er die Mythen tiber Tod und Unsterblichkeit
»auf [s]eine Weise ein Stiick weiter erzahlen« mochte. Cornelia Siebecks kritische Be-
merkung, dass sich Assmann »einer selektiven Wahrnehmung historischer Realititen« be-
dient und diese aus »einer normativen und zutiefst abistorischen Perspektive« betrachtet
(Siebeck 2013: 725 Herv.1.0.), ist grundsitzlich also eine treffende Beschreibung dessen,
was Assmann in seinen Schriften anbietet. Dies entspricht aber auch dem, was er als
Gedachtnisform theoretisch zu fundieren sucht.

68

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

verblasst,da in »einer elaborierten Schriftkultur wie der unsrigen [...] sich
dem Einzelnen jederzeit die Gelegenheit« bietet, »ein Buch zur Hand zu
nehmen, ein Bild zu betrachten, ein Musikstiick zu horen, das ihn seinen
Alltagsgeschiften entriickt und in einen anderen Zeithorizont versetzt«
(J. Assmann 2006b: 493). Dadurch verlagert Assmann selbst den Schwer-
punkt aber wieder auf schriftlich fixierte Zeugnisse — etwa die der Oral
History, die die Kommunikation von Zeitzeugen prinzipiell fir die Nach-
welt sichert, die Assmann jedoch der Alltagskommunikation und somit dem
flichtigen Gedéchtnis zuordnet. Dabei schliefSt die Deutung von >Gedacht-
nis<als gegenwartige Operation auch keineswegs aus, von der>Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigens, der >Symbolisierung des Abwesenden, der >Prasenz
des Vergangenen<oder gar von der >Macht der Vergangenheit«< zu sprechen,
die eben durch Schrift ermoglicht wurde (vgl. Luhmann 2018: 270ff.). Es
kommt dann darauf an, ob und inwieweit die jeweiligen Zeugnisse tatsich-
lich auch angeeignet werden. Dazu heifit es bei Assmann:

»Der Erinnerungshorizont des kollektiven Gedachtnisses wandert mit der fort-
schreitenden Gegenwart mit, der Erfahrungsraum des kulturellen Gedicht
nisses dagegen ist durch Fixpunkte abgesteckt, Erinnerungsfiguren, von denen
eine jede Gegenwart auf ihre Weise prigende sinngebende Orientierungskraft
ausgeht. Natirlich wirkt dieser Erfahrungsraum nur in der Interaktion mit
dem kollektiven Gedichtnis einer jeden Gegenwart und nur insoweit als er
die je gegenwirtigen Erinnerungen, Diskurse, Mentalititen und habitus mit-
bestimmt.« (J. Assmann 2005¢: 79f., Herv. J.E.)

Assmann lasst dann aber vermissen, genauer auf die Interaktions-
bedingungen des kulturellen Gedachtnisses einzugehen. Es bleibt ins-
gesamt bei allgemeinen Hinweisen, dass es um »die Interaktion zwischen
Psyche, BewufStsein, Gesellschaft und Kultur« gehe (J. Assmann 2000b:
20); dass die Theorie des kulturellen Gedéachtnisses »die Sphare des
Kommunikativen und Interaktiven« nicht ausblende, sondern sie voraus-
setze und »auf ihr aufl baut]« (J. Assmann 2002b: 278); dass der Begrift des
kulturellen Gedachtnisses dem der Tradition deshalb vorgezogen werde,
»um auf das Kontinuum aufmerksam zu machen, das die verschiedenen
Gedachtnisformen miteinander verbindet« (J. Assmann 2005c: 80); und
dass es neben der individuellen (neurophysiologischen) und der kollektiven

69

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

(sozialen) auch die kulturelle Dimension des Gedachtnisses gibe, dessen
Tiefe »unauslotbar« sei (J. Assmann 2006a: 80).

Die Ablehnung des von Assmann sogenannten Prasentismus schlagt
also um in eine Vernachlassigung der Frage, wie das kulturelle Gedachtnis
gegenwidrtig eigentlich genau wirkt.” Gerade die Aktualisierung aber wire
das Interessante fiir eine Gedachtnistheorie, und zwar nicht nur eine sozio-
logisch motivierte. Es wire also etwa zu beschreiben, wie das Zusammen-
spiel tberkommener Erinnerungsfiguren und gegenwirtigen Gedacht-
nissen genau vonstattengeht — vor allem dann, wenn der Halbwachs’schen
Theorie etwas zur Seite gestellt werden soll. Denn wahrend Assmann in
seiner frithen Konzeptionierung noch nahelegt, dass das kulturelle Gedacht
nis »im spezifischen Interaktionsrahmen einer Gesellschaft Handeln und
Erleben« unmittelbar »steuert« (J. Assmann 1988: 9), muss es in seinen
thanatologischen Texten sozusagen den Umweg tiber das kommunikative
Gedachtnis nehmen. Das kommunikative Gedachtnis, auf das er Halbwachs’
Begriff des kollektiven Gedachtnisses »einzuschrinken«versucht, setzt Ass-
mann »in der Mitte zwischen dem strikt personalen und dem kulturellen
Gedachtnis«an (J. Assmann 2005c: 81). Gerade dies miisste dazu motivieren,
noch einmal genauer die Mittlerrolle des kommunikativen Gedachtnisses
zu thematisieren, insbesondere wenn eine normative Theorie formuliert
wird, die ein verbindliches kulturelles Gedachtnis als kollektiv geteilte Sinn-
welt postuliert. Ob ein als mythisch vorgestelltes kulturelles Gedachtnis die
Integration >gesamtkulturellen Sinns< zu leisten imstande ist, darf jeden-
falls mit einem Fragezeichen versehen werden, da der von Assmann mit
dem kulturellen Gedichtnis assoziierte Erfahrungsraum nicht notwendig
als ein kollektiv geteilter vorausgesetzt werden kann.*

27 Insofern lasst sich die Assmann’sche Theorie zwar grundsatzlich als interaktionsbasiertes
Gedachtniskonzept einordnen (vgl. Sebald 2014: 17), das aber letztlich die Interaktionen
nicht ausfithrlich beschreibt. Die Thematisierung der Aktualisierung scheint fir Ass-
mann auch irgendwie ausgeschlossen zu sein, wenn er betont, dass das Gestern im
Heute »notwendig eine Ausblendung des spezifisch Momentanen in seiner sinnlichen
Prisenz zur Folge hat« (J. Assmann 2002a: 275).

28 Vgl.in Bezug auf>Sinnwelt«Berger/Luckmann 2017: 114 ff., 185; in Bezug auf>Gedicht-
nis« Halbwachs 1991: 108 £,; ders.2003: 196 f. Es ist aber gerade die damit angesprochene
Ausdifferenzierung, die in einem frithen Text Assmanns als grundlegendes (praktisches)
Problem beschrieben wird: »Die Ausdifferenzierung und Autonomisierung kultureller
Wertsphiren wie Kunst, Recht, Wirtschaft, Wissenschaft, Religion, Politik fithrt zu einer

70

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

Im Ganzen scheint es also, dass Assmann dazu anhalt, die theoretische
Einstellung zu andern: nicht (nur) Wissenschaft soll bestimmend sein, wenn
Gedachtnis und Erinnerung verhandelt werden, sondern (auch) Mythos.
Denn wahrend Assmann zwar den Zusammenhang von »Todesvorstellung
und Subjektivitit« (J. Assmann 2002e: 14) durchaus fir wissenschaftlich
erforschbar halt, konstatiert er, dass zwischen den Lebenden und den Toten
Beziehungen herrschen, »deren >Natur« sich jedem Zugriff wissenschaft-
licher Erforschung entzieht« (J. Assmann 2005b: 16). Aber wenn dem so ist,
stellt sich nicht nur die Frage nach dem Status der Assmann’schen Texte,
sondern Gberhaupt danach, was eine kulturwissenschaftliche Thanatologie
auf diesem Gebiet eigentlich beitragen kann — »wenn es sie einmal gabe«
(J. Assmann 2000a: 87).

Literatur

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Geddchtnisses, Munchen.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1983): »Schrift und Gedichtnis«, in: dies. (Hg.):
Schrift und Geddchtnis. Beitrage zur Archiologie der literarischen Kommunikation,
Miinchen, S. 265-284.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1986): »Der Nexus von Uberlieferung und Identi-
tat. Ein Gesprich tiber Potentiale und Probleme des Kanon-Begriffs«, in: Jahr-
buch des Wissenschaflskollegs zu Berlin 4, S.291-302.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1994): »Das Gestern im Heute. Medien und soziales
Gedichtnis«, in: Merten, Klaus/Schmidt, Siegfried J./Weischenberg, Siegfried
(Hg.): Die Wirklichkeit der Medien, Opladen, S. 114-140.

Assmann, Jan (1983): »Schrift, Tod und Identitat. Das Grab als Vorschule der Literatur
im alten Agypten«, in: Assmann, Aleida/Assmann, Jan (Hg.): Schrift und Geddcht-
nis. Beitrdge zur Archdologie der literarischen Kommunikation, Miinchen, S. 64-93.

Assmann, Jan (1984): »Vergeltung und Erinnerungs, in: Junge, Friedrich (Hg.):
Studien zu Sprache und Religion Agyptens, Gottingen, S. 687-701.

Fragmentierung und Atrophierung gesamtkulturellen Sinns.« (A. Assmann/J. Assmann
1986: 301) Dieses Problem wird jedoch nicht dadurch geldst, indem eine Theorie
postuliert wird. Vgl. fiir die fehlende Beriicksichtigung der Ausdifferenzierung bei Ass-
mann auch Sebald/Weyand 2011: 177 ff.

71

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Assmann, Jan (1988): »Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitits, in: ders./
Holscher, Tonio (Hg.): Kultur und Geddchtnis, Frankfurt am Main, S. 9-19.

Assmann, Jan (1991): »Der zweidimensionale Mensch. Das Fest als Medium des
kollektiven Gedichtnisses«, in: ders./Sundermeier, Theo (Hg.): Das Fest und
das Heilige. Kontrapunkte des Alltags, Gitersloh, S. 13-30.

Assmann, Jan (1995): »Erinnern, um dazuzugehéren. Kulturelles Gedachtnis, Zuge-
horigkeitsstrukeur und normative Vergangenheit, in: Platt, Kristin/Dabag,
Mihran (Hg.): Generation und Gedichtnis. Erinnerungen und kollektive Ident:-
taten, Opladen, S. 51-75.

Assmann, Jan (1999): »Kollektives und kulturelles Gedachtnis. Zur Phinomeno-
logie und Funktion von Gegen-Erinnerung, in: Borsdorf, Ulrich/Griitter,
Heinrich T. (Hg.): Orte der Erinnerung. Denkmal, Gedenkstditte, Museum, Frankfurt
am Main/New York, S. 13-32.

Assmann, Jan (2000a): Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Toten-
riten im Alten Agypten, Frankfurt am Main.

Assmann, Jan (2000b): Religion und das kulturelle Gedichtnis. Zehn Studien, Minchen.

Assmann, Jan (2001a): »Tod und Kultur, in: Jacobi, Rainer-M.E./Claussen, Peter C./
Wolf, Peter (Hg.): Die Wabrbheit der Begegnung. Anthropologische Perspektiven der
Neurologie, Wirzburg, S. 399-416.

Assmann, Jan (2001b): »Tod und Konnektivitits, in: Schweidler, Walter (Hg.):
Wiedergeburt und Kulturelles Erbe. Reincarnation and Cultural Heritage, Sankt
Augustin, S. 35-47.

Assmann, Jan (2002a): »Das kulturelle Gedachtnis«, in: Erwdgen — Wissen — Ethik 13,
Heft 2,S.239-247.

Assmann, Jan (2002b): »Das kulturelle Gedachtnis. Eine Replik«, in: Erwdgen —
Wissen — Ethik 13, Heft 2, S. 273-278.

Assmann, Jan (2002c): »Zum Geleits, in: Echterhoff, Gerald/Saar, Martin (Hg.):
Kontexte und Kulturen des Erinnerns. Maurice Halbwachs und das Paradigma des
kollektiven Geddchtnisses, Konstanz, S. 7-11.

Assmann, Jan (2002d): »Nachwort«, zu: Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen
und Medien des Geddchinisses der Gesellschafl, Frankfurt am Main, S. 400-414.

Assmann, Jan (2002e): »Der Mensch und sein Tod. Einfithrende Bemerkungen, in:
ders./Trauzettel, Rolf (Hg.): Tod, Jenseits und Identitdt. Perspektiven einer kultur-
wissenschafllichen Thanatologie, Freiburg/Miinchen, S. 12-27.

Assmann, Jan (2005a): Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitdt in frithen Hochkulturen, Miinchen.

72

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

Assmann, Jan (2005b): »Die Lebenden und die Toten«, in: ders./Maciejewski, Franz/
Michaels, Axel (Hg.): Der Abschied von den Toten. Trauerrituale im Kulturver-
gleich, Gottingen, S. 16-36.

Assmann, Jan (2005¢): »Das kollektive Gedichtnis zwischen Korper und Schrift. Zur
Gedachtnistheorie von Maurice Halbwachs«, in: Krapoth, Hermann/Laborde,
Denis (Hg.): Erinnerung und Gesellschafl. Mémoire et Société. Hommage & Maurice
Halbwachs (1877-1945), Wiesbaden, S. 65-83.

Assmann, Jan (2005d): »Das kulturelle Gedachtnis und das Unbewusste«, in: Buch-
holz, Michael/Gédde, Giinter (Hg.): Das UnbewufSte in aktuellen Diskursen,
Giefden, S. 368-392.

Assmann, Jan (2006a): Thomas Mann und Agypten. Mythos und Monotheismus in den
Josephsromanen, Miinchen.

Assmann, Jan (2006b): »Zeit und Geschichte in frithen Kulturen, in: Stadler, Fried-
rich/St6ltzner, Michael (Hg.): Time and History, Berlin/Boston, S. 489-507.

Assmann, Jan (2011): »Gedachtnis/Erinnerungg, in: Reinalter, Helmut/Brenner,
Peter J. (Hg): Lextkon der Geisteswissenschaflen. Sachbegriffe — Disziplinen —
Personen, Wien/Koln/Weimar, S. 233-238.

Assmann, Jan (2021): Religion, Staat, Kultur. Altégypten und der Weg Europas, Freiburg.

Benjamin, Walter (1992): »Uber den Begriff der Geschichtex, in: ders.: Sprache und
Geschichte. Philosophische Essays, Stuttgart, S. 141-154.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (2017): Die gesellschaflliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

Denschlag, Felix (2017): Vergangenbeitsverhdltnisse. Ein Korrektiv zum Paradigma des
skollektiven Geddchtnissesc mittels Walter Benjamins Erfabrungstheorie, Bielefeld.

Denschlag, Felix/Ferdinand, Jan (2019): »Sakralisierung als Politisches. Zur
Dimension des >Heiligen<in der erinnerungskulturellen Konzeption von Aleida
und Jan Assmannc, in: Lo Sguardo. Rivista di Filosofia 29, Heft 2, S.213-233.

Denschlag, Felix/Ferdinand, Jan (2021): »Vordenker kollektiver identititsbildender
Gedichtniskonstruktionen? Eine kritische Sichtung der Nietzsche-Rezeption
Aleida und Jan Assmannsc, in: Santini, Carlotta/Jensen, Anthony (Hg.): Nzetzsche
on Memory and History. The Re-Encountered Shadow, Berlin/Boston, S.301-321.

Dimbath, Oliver (2013): »Soziologische Rahmenkonzeptionen. Eine Untersuchung
der Rahmenmetapher im Kontext von Erinnern und Vergessen, in: Lehmann,
René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hg.): Formen und Funktionen sozialen
Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen, Wiesbaden, S. 25-48.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

73

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Dummett, Michael (2005): Wahrbeit und Vergangenhbeit, Frankfurt am Main

Ehlich, Konrad (1983): »Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von
Texten aus dem Bediirfnis nach Uberlieferung«, in: Assmann, Aleida/Ass-
mann, Jan (Hg.): Schrift und Gedéchinis. Beitréige zur Archdologie der literarischen
Kommunikation, Miinchen, S. 24-43.

Egger, Stephan (2003): »Auf den Spuren der »verlorenen Zeit<. Maurice Halb-
wachs und die Wege des >kollektiven Gedachtnisses«, in: Halbwachs, Maurice:
Stitten der Verkiindigung im Heiligen Land. Etne Studie zum kollektiven Geddcht-
nis, Konstanz, S. 219-268.

Gensburger, Sarah (2016): »Halbwachs’ Studies in Collective Memory. A Founding
Text for Contemporary >Memory Studies<«, in: Journal of Classical Sociology 16,
Heft 4,S.396-413.

Habermas, Jirgen (1987): »Geschichtsbewuftsein und posttraditionale Identitite,
in: ders.: Eine Art Schadensabwicklung, Frankfurt am Main, S. 159-179.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen,Frankfurt
am Main.

Halbwachs, Maurice (1991): Das kollektive Geddchtnis, Frankfurt am Main.

Halbwachs, Maurice (1994): Les Cadres soctaux de la Mémoire, Paris.

Halbwachs, Maurice (2001): »Individuelles Bewuf$tsein und kollektiver Geiste, in
ders.: Kollektive Psychologie. Ausgewdblte Schriften, Konstanz, S. 29-41.

Halbwachs, Maurice (2003 ): Stdtten der Verkiindigung im Heiligen Land. Eine Studie
zum kollektiven Geddchtnis, Konstanz.

Klein, Kerwin L. (2000): »On the Emergence of >Memory«in Historical Discourse,
in: Representations 18, Heft 69, S. 127-150.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2018): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Marschelke, Jan-Christoph (2019): »Transkollektive Gedachtnisse. Notizen zu den
Kritiken an der Assmannschen Theorie des kollektiven Gedachtnisses«, in: Zezt-
schrift fiir Kultur- und Kollektivwissenschaft 5, Heft 2, S. 103-130.

Schraten, Jurgen (2011): Zur Aktualitit von Jan Assmann. Einleitung in sein Werk,
Wiesbaden.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Geddchtnisse und des Sozialen, Konstanz.

Sebald, Gerd/Weyand, Jan (2011): »Zur Formierung sozialer Gedachtnisse«, in: Zert-
schrifl fiir Soziologie 40, Heft 3, S. 174-189.

74

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwartx

Siebeck, Cornelia (2013): »In ihrer kulturellen Uberlieferung wird eine Gesell-
schaft sichtbar? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Assmannschen
Gedichtnisparadigmac, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd
(Hg.): Formen und Funktionen sozialer Geddchtnisse. Sozial- und kulturwissen-
schaftliche Analysen, Heidelberg, S. 65-90.

Soeftner, Hans-Georg (2021): »Das Wissen um den Tod. Antwortversuche auf
die krisenhafte, endliche Positionalitat des Menscheng, in: Benkel, Thorsten/
Meitzler, Matthias (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 26-37.

Voigt, Frank (2014): »Die Aktualitit von Halbwachs’ Kritik an Bergson und
Durkheim. Zu einigen Problemen in den Halbwachs-Lektiiren bei Aleida
und Jan Assmann, in: Zeztschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 66, Heft 3/4,
S.243-269.

75

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968218557-53 - am 20.01.2028, 01:22:24. Vdele Acces



https://doi.org/10.5771/9783968218557-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

