
Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut

Über neurechte Perspektiven auf Islam und Muslime

Matheus Hagedorny

Dass sich die äußerste Rechte gegenwärtig durch Islamfeindlichkeit auszeich-

net, gilt in der Forschung als unbestritten.1 Über ein solch globalesUrteil fallen

aber gegenläufige Aspekte aus der Betrachtung, die in der deutschen Rechten

zur Geltung kommen. Zwar vermittelt die ubiquitäre einwanderungsfeindli-

che Propaganda von rechts den Eindruck eines homogenen antimuslimischen

Rassismus. Doch beantworten Rechte ihre notorische Frage danach, was

deutsch ist und was nicht, nicht immer mit einem Antagonismus zwischen

Deutschland und dem Islam, Deutschen undMuslimen. Es bestehen relevan-

te weltanschauliche Differenzierungen. Aus ihnen folgen unterschiedliche

Verständnisse vom Islam und vonMuslimen.

Insbesondere in der seit den 1960ern bestehenden intellektuellen Sub-

kultur der Neuen Rechten finden sich Beiträge für ein differenzierteres

Islamverständnis, die Feindschaft gegen den Islam und Muslime relativieren

wollen. Vor allem das Institut für Staatspolitik (IfS), der Verlag Antaios und

dessen Zeitschrift Sezession, an denen sich Neue Rechte seit den 2000ern

vornehmlich orientieren, kritisieren die ideologische Stoßrichtung des islam-

und muslimenfeindlichen Rechtspopulismus. Anhand der unterschiedlichen

Problematisierung von »Islamisierung« zeigen sich ideologische Konfliktlini-

en zwischen Rechtspopulisten und Neuen Rechten.

In diesem Beitrag bildet diese innerrechte Auseinandersetzung den Aus-

gangspunkt für eine historische Rekonstruktion neurechter Perspektiven

1 Vgl. Aristotle Kallis, »The Radical Right and Islamophobia«, in: Jens Rydgren (Hg.),

The Oxford handbook of the radical right, New York 2018 (Oxford handbooks online),

S. 76–101; Lars Erik Berntzen, Liberal roots of far right activism. The anti-Islamic move-

ment in the 21st century, Abingdon Oxon 2020, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


284 Minderheiten

auf den Islam. Die Referenz auf die antiuniversalistischen Standpunkte un-

ter Neuen Rechten kann helfen, neurechte Islamverständnisse im größeren

ideologischen Zusammenhang nachzuvollziehen. Damit verbunden ist eine

kritische Auseinandersetzung mit den antirassistischen Paradigmen des

Orientalismus und Othering. Diese erfolgt anhand der real- und ideologie-

geschichtlichen Besonderheiten eines deutschen Orientalismus und rechten

Postkolonialismus. Dazu rekonstruiert der Aufsatz die argumentativen und

politischen Voraussetzungen für die neurechten Islamverständnisse seit den

1960ern, bis er zum Abschluss einige ihrer wichtigen Wegmarken nachzeich-

net.

Rechte Unstimmigkeiten in Sachen »Islamisierung«

Angesichts der seit den 2000ern zunehmenden Propaganda gegen muslimi-

sche Einwanderer in Deutschland und in Europa erscheint es zunächst nahe-

liegend, die Kampagnen gegen »Islamisierung« mit dem Begriff des antimus-

limischen Rassismus zu bezeichnen.2 Ein genauerer Blick auf viele islambezo-

2 Unter diesem Begriff versammelt sich keine exakte Definition, vielmehr eine Reihe

von Perspektiven, die zumeist von Edward Saids postkolonialem Standardwerk Ori-

entalismus ausgehen. Für die deutsche Forschung maßgeblich sind die Arbeiten von

Iman Attia und Yasemin Shooman, welche antimuslimischen Rassismus primär als

Machtverhältnis verstehen, bei dem das muslimische »Andere« und das, hier: deut-

sche, »Eigene« erst durch rassistische Diskurse produziert und gesellschaftlich situiert

werden, vgl. Yasemin Shooman, »…weil ihre Kultur so ist«.Narrative des antimuslimischen

Rassismus, Bielefeld 2014; Iman Attia, Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur Dekon-

struktion von Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Bielefeld 2009. Die dekon-

struktivistische Grundposition dieser Forschungsrichtung wendet sich primär gegen

die Vorurteilsforschung, welche auch die Existenz von Muslimen als soziales Phäno-

men konstruiere und im Zuge dessen drohe, essenzialisierende und also diskriminie-

rende Zuschreibungen zu reproduzieren, vgl. Benjamin Opratko, ImNamen der Emanzi-

pation, Bielefeld 2019, S. 61–64. Dekonstruktion versteht sich vor diesem Hintergrund

als antirassistische Strategie gegen die Marginalisierung von Muslimen. Für die Kritik

von Rassismus als einer Ideologie sind die empirischen Muslime allerdings von Inter-

esse, weil Rassismuskritik auch die empirische Unwahrheit über Muslime feststellen

können sollte. Floris Biskamp kann zeigen, dass dekonstruktivistische Rassismuskritik

auch aus politischen Opportunitätserwägungen von einer Diskussion des empirischen

Islams Abstand nimmt. Trotzdem er grundsätzlich die machtkritische Perspektive von

Iman Attia und Yasemin Shooman teilt, schränkt Biskamp ein, »dass es Arten des Spre-

chens geben könnte, die Antisemitismus, Geschlechternormen undHomophobie auch

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 285

geneÄußerungenNeuerRechter fordert aber Analyserahmenheraus,die anti-

muslimischen Rassismus in der Essentialisierung,Dichotomisierung und Ab-

wertung eines als muslimisch wahrgenommenen Kollektivs sehen.

Karlheinz Weißmann, einer der einflussreichsten neurechten Publizisten

seit den 1990ern, warnt angesichts der Anti-Islam-Kampagne der AfD vor

»Religionshaß« gegen den Islam, welcher »immer auch ein erhebliches Maß

an intellektueller Anziehungskraft bewiesen [hat]«3. Der französische Pionier

der Neuen Rechten, Alain de Benoist, sieht in der Assimilation muslimischer

Migranten unter republikanischen Vorzeichen ein größeres Problem als in

traditionalistisch-islamischer Gemeinschaftsbildung. So plädiert er für einen

»differentialistischen Antirassismus«, der kollektive kulturelle Unterschiede

erhalten soll und spricht sich »für einen gemäßigten Multikulturalismus aus,

der vom Kommunitarismus inspiriert ist und der zugleich sowohl Assimi-

lation wie Apartheid zurückweist.«4 Thor von Waldstein, Stammautor des

Verlags Antaios, beklagt westlicheHegemonieansprüche und liberalen Rassis-

mus gegen muslimische Araber und wünscht sich zwecks Widerstand gegen

»Amerikanisierung« ein Deutschland, das mit islamisch geprägten nordafri-

kanischen Staaten und Russland ein antiwestliches Bündnis eingeht.5

Neue Rechte unterlaufen hier die binäre Aufladung des Gegensatzes von

Westen und Islam. Auch die bei Rechtspopulisten beliebte Qualifizierung des

Islams als antiwestliche, weil freiheitsfeindliche Religion oder Ideologie wird

relativiert oder abgelehnt. Damit wird jene Dichotomisierung, eines der aus-

gewiesenen Kriterien für besagten antimuslimischen Rassismus, regelmäßig

nicht erfüllt. Auch die apostrophierte Essentialisierung fehlt oft: Die 2012 vom

Institut für Staatspolitik herausgegebene Broschüre Ist der Islam unser Feind?

etwa hält die von Rechtspopulisten geschürte Angst vor einer demografischen

»Islamisierung« für übertrieben und eine Assimilierung von Muslimen in

begrenztem Maße für denkbar. Das IfS befürchtet den möglichen Untergang

vor demHintergrundmuslimischer Identität und islamischer Tradition erklären, ohne

dabei zu kulturalisieren, zu essenzialisieren, zu homogenisieren oder abzuspalten.«

Floris Biskamp, Orientalismus und demokratische Öffentlichkeit. Antimuslimischer Rassis-

mus aus Sicht postkolonialer und neuerer kritischer Theorie, Bielefeld 2016, S. 83.

3 Karlheinz Weißmann, »Kein Schüren von Religionshaß«, in: Junge Freiheit, Nr. 17/2016,

21.04.2016.

4 Alain de Benoist, Aufstand der Kulturen. EuropäischesManifest für das 21. Jahrhundert, Ber-

lin 1999, S. 129.

5 Vgl. Thor von Waldstein, »Thesen zum Islam«, in: Compact Spezial, Heft 10, 2016,

S. 76–79.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


286 Minderheiten

Europas jedenfalls »nicht durch den Islam, sondern mit Hilfe einzelner Mos-

lems, mit Hilfe besonderer Gruppen von Moslems oder durch Strukturen,

die Moslems aufgebaut haben. Daß Moslems ›innere Feinde‹ sein können,

bestreitet nicht einmal mehr die offizielle Politik, aber der Islam als solcher

bildet keine ›potentiell kämpfende Einheit‹, von der Carl Schmitt sprach und

die Feindschaft konstituiert.«6 Neue Rechte vermeiden die Abwertung der

muslimisch konstruierten Gruppe aus religiösen Motiven. Sie findet auf ei-

ner anderen Ebene statt: Mit Carl Schmitts völkischem Begriff des »inneren

Feindes« legitimieren neurechte Autoren eine Aufhebung von Bürger- und

Menschenrechten durch den Souverän.

Die vordergründig nicht-islamfeindlichenWortmeldungenNeuerRechter

gehen zumeist mit der Forderung einher, die Einwanderung vonMuslimen zu

begrenzen, zu stoppen oder womöglich rückgängig zu machen. Trotz dieser

großen, praktisch relevanten Schnittmenge mit rechtspopulistischen Politik-

ansätzen zeichnet sich seit den 2010er Jahren ein reger ideologischer Abgren-

zungswunsch zu rechtspopulistischen oder auch christlich-fundamentalisti-

schen Islamverständnissen ab, auf die sich die Forschung zum antimuslimi-

schen Rassismus von rechts bislang konzentriert.7

Die innerrechte Auseinandersetzung um den Islam erlaubt es, bei allen

Schnittmengen eineDifferenzierung zwischen neurechter und rechtspopulis-

tischer Ideologie zu ermitteln. Die ideologischen Trennlinien zeigen sich in

vielen Quellen. Im Vorwort für die übersetzten Schriften des norwegischen

Bloggers Fjordman, auf den sich der Rechtsterrorist Anders Breivik ausführ-

lich berief, kritisiert Manfred Kleine-Hartlage den argumentativen Zuschnitt

rechtspopulistischer »Islamkritik« fundamental:

»Hierzulande nämlich artikuliert Islamkritik sich noch vor allem im Rah-

men eines rechtsliberal-globalistischen Paradigmas, das insbesondere in

der Leserschaft des Blogs Politically Incorrect seine Anhänger hat und den

Islam vor allem wegen seiner Frauenfeindlichkeit, seines Antisemitismus,

seines theologischen Fundamentalismus, seiner Demokratiefeindschaft

6 Institut für Staatspolitik, Ist der Islam unser Feind? Eine Lageanalyse, zweite Auflage,

Steigra 2015, S. 35.

7 Vgl. Christian Röther, Islamismus von außen. Religionswissenschaftliche Analyse der islam-

kritischen Szene in Deutschland, Baden-Baden 2019; Oliver Wäckerlig, Vernetzte Islam-

feindlichkeit. Die transatlantische Bewegung gegen »Islamisierung«: Events –Organisationen

–Medien, Bielefeld 2019; Iman Attia/Alexander Häusler/Yasemin Shooman, Antimusli-

mischer Rassismus am rechten Rand, zweite Auflage, Münster 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 287

und Gewaltneigung, kurz: seiner offensichtlich illiberalen und totalitären

Ausrichtung wegen kritisiert. So richtig und notwendig diese Kritik ist (und

so sehr sich diejenigen blamieren, die etwa PI ungeachtet seiner liberalen

Werteorientierung als ›rechtsradikal‹ diffamieren): Sie blendet aus, daß

nicht erst der Islam, sondern bereits Masseneinwanderung schlechthin

ein Problem darstellt; daß der Dschihad primär nicht durch ideologische

Unterwanderung, sondern durch ethnische Verdrängung geführt wird; daß

demgemäß die Verteidigung des Eigenen Dreh- und Angelpunkt jeder

Anti-Islamisierungsstrategie sein muß; daß die Masseneinwanderung Teil

eines One-World-Paradigmas ist, dem die herrschenden Eliten aller west-

lichen Länder folgen; daß dieses Paradigma seinerseits in liberaler und

linker Ideologie wurzelt und die drohende Islamisierung Ergebnis eines

amoklaufenden Liberalismus ist, den man schwerlich mit noch mehr Li-

beralismus bekämpfen kann; daß der Vormarsch des Islam Ausdruck einer

tödlichen kulturellen Krankheit des Westens ist; daß man daher von einem

liberalen Standpunkt wohl den Islam kritisieren, aber nicht die Islami-

sierung bekämpfen kann. […] Das Paradigma des Kampfes der Kulturen

zwischen dem Westen und dem Islam wird mehr und mehr abgelöst von

dem des Kampfes der Völker gegen ihre globalistischen Eliten und deren

Weltverschmelzungsutopien.«8

Neurechte nehmen für sich eine konsequent zu Ende gedachte Revision

von Liberalismus und Universalismus in Anspruch. Ihr Verständnis vom

»Eigenen«, d.h. dem Volk, brauche daher keinen Rückgriff auf universale

Wertvorstellungen wie Demokratie, Humanismus oder individuelle Rechte.

Aus dieser völkisch-antiliberalen Warte heraus erklärt sich, dass es in den

2010er Jahren zu scharfen Kontroversen zwischenNeuenRechten undRechts-

populisten gekommen ist.9 Darüber wird auch nachvollziehbarer, warum die

Identitäre Bewegung unter dem Slogan »Islamisierung tötet« Einwanderung

aus muslimisch geprägten Ländern bekämpft, zugleich aber eine »Kritik der

Islamkritik« formuliert; die Verteidigung »westlicher«Werte gegen den Islam

ist für Identitäre »kein mobilisierender Mythos«.10

8 Fjordman, Europa verteidigen. Zehn Texte, Schnellroda 2011, S. 9f.

9 Vgl. Volker Weiß, Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlan-

des, Stuttgart 2017, S. 15–22.

10 Identitäre Bewegung Deutschland e.V., »Kritik der Islamkritik 2017«, 09.07.2017,

https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik (letzter Abruf:

01.04.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik


288 Minderheiten

Politische Theologie: Das rechte Verhältnis zu Religion

Die Debatten um Einwanderung aus islamisch geprägten Gesellschaften

werden seit den späten 1980er Jahren zunehmend »islamisiert«, was nur

teilweise mit einer Hinwendung von Immigranten zur Religion kongruent

ist.11 Spätestens seit den Anschlägen des 11. September 2001 wird der Islam

in Deutschland als wachsendes innenpolitisches Problem wahrgenommen.

Die darauf aufbauenden Erfolge antimuslimischer Mobilisierungen in Eu-

ropa seit den 2000er Jahren lassen Neue Rechte fragen, inwiefern sie von

negativenWahrnehmungen der Bevölkerung in Bezug auf den Islam profitie-

ren könnten. Denn die überwiegend negativen Einstellungen der deutschen

Bevölkerung zum Islam speisen sich zwar zu einem Teil aus rassistischen

und kulturalistischen, aber auch aus universalistisch-menschenrechtlichen,

religionskritischen, feministischen und anderenMotiven.12

Wegen dieser vielfältigen Einstellungsmuster sieht Karlheinz Weißmann

bei antimuslimischen Kampagnen auch »die Gefahr, sich rasch in unerfreu-

licher Gesellschaft wiederzufinden: Schulter an Schulter mit denen, denen es

tatsächlich um das Schüren von Religionshaß geht, oder im Verein mit jenen

Verteidigern ›westlicher Werte‹, die darunter vor allem das Recht auf Obszö-

nität, Abtreibung und die Durchsetzung der Schwulenehe verstehen.«13

Die Ambivalenzen im neurechten Islamverständnis sind bislang weitge-

hend unerforscht geblieben. Das betrifft den gesamten Bereich der Religi-

onsauffassungen in der äußersten Rechten, der bisher nur schlaglichtartig

erforscht ist, obwohl zumindest abstrakt religiöses Denken für ihre Welt-

11 Nina Clara Tiesler, »Europäisierung des Islam und Islamisierung der Debatte«, in: Aus

Politik und Zeitgeschichte, Nr. 26/27, 2007, S. 24–32.

12 Vgl. Michail Logvinov,Muslim- und Islamfeindlichkeit in Deutschland. Begriffe und Befunde

im europäischen Vergleich, Wiesbaden 2017; Oliver Decker/Johannes Kiess/Elmar Bräh-

ler/Benjamin Schilling,DieMitte imUmbruch.Rechtsextreme Einstellungen inDeutschland

2012, Bonn 2012, S. 86–101.

13 Karlheinz Weißmann, »Kein Schüren von Religionshaß« (Anm. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 289

bilder wichtig ist.14 Ein Erklärungsansatz für die spezifischen Hemmungen

Neuer Rechter, in eine antiislamische Propaganda einzustimmen, wären

Schnittmengen zwischen äußerster Rechter und Islamismus, allen voran der

Antisemitismus.15 Doch erschöpft sich dieses Verhältnis nicht in einer indi-

rekten Positionsbestimmung über geteilte Ressentiments und Feindbilder.

Der Kampf gegen die »Entzauberung der Welt« liegt der Neuen Rechten

zugrunde. 1922 beantwortete ihr Vordenker Carl Schmitt (1888–1985) in Politi-

scheTheologiedenSäkularisierungsschubnachdemEndedesErstenWeltkriegs

mit einer neuen Begründung politischer Legitimität. Fürderhin sei die vom

Gottesgnadentum befreite Souveränität ausgedrückt durch »eine reine, nicht

räsonierendeundnichtdiskutierende,sichnicht rechtfertigende,also ausdem

Nichts geschaffene Entscheidung.«16 Die Legitimierungskrise nach demEnde

derMonarchiemündete bei Schmitt in einen faschistischen Begriff des Politi-

schen,der die Rechtfertigung derHerrschaft durch die Kirche oder Individua-

lismus gleichsam verabschiedete: Politische Kollektivität mache sich nun über

die kollektive Bereitschaft zum Töten und Getötetwerden geltend.17

Diese exoterische Verarbeitung »transzendentaler Obdachlosigkeit« (G.

Lukacs) trifft im Denken der Neuen Rechten auf eine esoterische. Insbeson-

dere der »Integrale Traditionalismus« nach René Guenon (1886–1951) und

Julius Evola (1898–1974) hat viele Neue Rechte inspiriert. Interesse weckt jene

von der Moderne verschüttete philosophia perennis, die mittels Initiation in

14 Vgl. Florian Höhne/Torsten Meireis (Hg.), Religion and neo-nationalism in Europe, Baden-

Baden 2020; Johann Hinrich Claussen/Martin Fritz/Andreas Kubik/Rochus Leonhardt/

Arnulf von Scheliha (Hg.), Christentum von rechts. Theologische Erkundungen und Kritik,

Tübingen 2021; Kilian Behrens/Vera Henßler/Ulli Jentsch/Frank Metzger/Eike Sanders,

Rechte Perspektiven auf Religion, Berlin 2018; Felix Wiedemann, »Das Verhältnis der ex-

tremen Rechten zur Religion«, in: Fabian Virchow/Martin Langebach/Alexander Häus-

ler (Hg.), Handbuch Rechtsextremismus, Wiesbaden 2016, S. 511–532.

15 Vgl. VolkerWeiß, »Das Reich undder Islam. Kontinuitäten undWandel aus historischer

Perspektive«, in: Claudia Globisch (Hg.),Die Dynamik der europäischen Rechten. Geschich-

te, Kontinuitäten undWandel, Wiesbaden 2011, S. 227–244; Heribert Schiedel, »Unheim-

liche Verbindungen. Über rechtsextremen Islamneid und die Ähnlichkeiten vonDjiha-

dismus und Counterdjihadismus«, in: Judith Goetz/Joseph Maria Sedlacek/Alexander

Winkler (Hg.), Untergangster des Abendlandes. Ideologie und Rezeption der rechtsextremen

»Identitären«, Hamburg 2017, S. 285–308.

16 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 2009,

S. 69.

17 Vgl. Ingo Elbe, Gestalten der Gegenaufklärung. Untersuchungen zu Konservatismus, politi-

schem Existentialismus und Postmoderne, Würzburg 2020, S. 46–67.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


290 Minderheiten

Geheimbünden weitergegeben werden muss, wobei viele Traditionalisten

auch im Islam fündig wurden.18

Der »Geschichtsdenker« der Neuen Rechten, Ernst Nolte (1923–2016), hat

den fundamentalen Überdruss an der Moderne in seiner letzten großen Stu-

die verarbeitet, die sich dem Islamismus widmet.19 Indem er den Islamismus

alsDiedritte radikaleWiderstandsbewegungnachKommunismusundFaschismus

rubriziert, sieht er denStaffelstab der Antimoderne nichtmehr in denHänden

des europäischen Faschismus und dessenNachfolgern. Im 21. Jahrhundert sei

weiterhin ein »Ringen zwischenUniversalität undPartikularität« zu erwarten,

wobei er die wachsendeWandlungsfähigkeit nationaler und kultureller Parti-

kularismen betont. FürNolte ist es daher denkbar, dass »zumBeispiel Zuwan-

derer zu besseren Kennern und Liebhabern der deutschen und europäischen

Kultur werden könnten, als die in hedonistischem Genuss oder in detaillier-

ter Wirtschafts- und Forschungstätigkeit aufgehende ›Urbevölkerung‹ es ver-

mag«.20 So verbindet ermit Blick auf »die (ganz überwiegend islamische) ›Zu-

wanderung‹ nach Deutschland und Europa ebenso sehr Hoffnungen wie Be-

fürchtungen.«21 Damit ist das Prozesshafte, auch Opportunistische nationa-

listischer und völkischer Identitätskonstruktionen angesprochen, in dem un-

ter Umständen auch Islam undMuslime Platz finden könnten, sofern sie dem

Wunschbild entsprechen.

Vor diesem exoterischen und esoterischen Hintergrund mögen Neue

Rechte als Teil des Westens beschreibbar sein, doch arbeiten sie an einer ra-

dikalen Revision westlicher Philosophie und an einer politisch-theologischen

Neufundierung politischer Herrschaft, die auch auf ihre Konzeptualisierun-

gen von »Volk« und »Rasse« ausgreift.22

18 Vgl. Mark Sedgwick, Gegen die moderne Welt. Die geheime Geistesgeschichte des 20. Jahr-

hunderts, Berlin 2019.

19 Vgl. Ernst Nolte, Die dritte radikale Widerstandsbewegung: Der Islamismus, Berlin 2009.

20 Ebd., S. 368.

21 Ebd., S. 376.

22 Vgl.Mark Sedgwick,Gegen diemoderneWelt; Micha Brumlik, »Das alte Denken derNeu-

en Rechten. Mit Heidegger und Evola gegen die offene Gesellschaft«, in: Blätter für

deutsche und internationale Politik, Heft 3, 2016, S. 81–92.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 291

Grenzen des Orientalismus-Paradigmas: Deutscher Orientalismus

Dass das teils positive Islambild der Neuen Rechten übersehen wird, mag

auch dem hegemonialen Interpretationsansatz in der Rassismusforschung

geschuldet sein, der sich nach Edward Saids postkolonialem Standardwerk

Orientalismus (1978) herausgebildet hat. Für Said ist der (allein auf die arabisch-

islamischeWelt bezogene) Orientalismus »jene Kenntnis des Orients, die alles

Orientalische in diese Rahmen stellt, um sie streng zu prüfen, zu erforschen,

zu beurteilen, zu maßregeln und zu kontrollieren.«23. In dieser Konstruktion

von Differenz werde zugleich die aufgeklärte Identität des Westens erschaf-

fen, der eine wissenschaftliche wie politische Hoheit über den Orient für

sich beansprucht. Diese dichotomische Trennung von Okzident und Orient

sei seit der Antike bis zur Gegenwart ein unhintergehbarer Verbund von

Wissen und Macht, der auch durch die Entkolonisierung nicht grundsätzlich

durchbrochen werde.

So lässt sich allerdings problemlos ein »[i]deologisch geschlossenes is-

lamfeindliches Weltbild« von »antimuslimischen Rechten« feststellen, die

Deutschland als integralen Teil der christlich-jüdischen fundiertenwestlichen

Welt und alle Muslime als deren Gegenspieler verstehen.24 Für die Untersu-

chung neurechter Islamverständnisse trägt das allerdings kaum, denn diese

sperren sich vielfach aus fundamentaler Überzeugung gegen Geltungsan-

sprüche universaler Geltung vonwestlicher Politik und Philosophie. Aufgrund

ihrer Kritik an europäischer »Dekadenz« schließen Neue Rechte nicht nur

den Liberalismus und das Judentum, sondern oft auch das Christentum

als überkommenen, weniger relevanten oder sogar schädlichen Bestandteil

europäischer Identifizierung aus.

Ein Brückenbegriff zwischen islamfeindlichem Rechtspopulismus und

Neuer Rechter soll der Bezug auf »Abendland« sein. Doch ein ungebrochen

positiver Bezug aufs Christen- oder gar Judentum, der für rechtspopulis-

tische »Abendland«-Identifizierungen wichtig ist, wird von Neuen Rechten

weitgehend vermieden. Um die erheblichen Differenzen bei der geistigen

Begründung Deutschlands und Europas zu überbrücken, schlägt das Institut

für Staatspolitik einen rassistischen Formelkompromiss für das »Wir« vor,

23 Vgl. Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt a.M. 2017, S. 54.

24 Vgl. Iman Attia/Alexander Häusler/Yasemin Shooman, Antimuslimischer Rassismus am

rechten Rand, S. 39–61.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


292 Minderheiten

das »hier der Einfachheit halber als weiß, deutsch, europäisch, autochthon

charakterisiert sei.«25.

Diese prekären Formelkompromisse zur Definition von Europa und

Abendland als des »Eigenen« schlagen sich auch in der politischen Geogra-

fie von Neuen Rechten nieder, wenn es um den Islam geht. Ein politisch

einflussreiches Beispiel gab der mit dem IfS eng verbundene AfD-Politiker

Björn Höcke, als er 2018 in einer Rede ankündigte, dass im Falle einer Macht-

übernahme der AfD »am Bosporus mit den drei großen M – Mohammed,

Muezzin und Minarett – Schluss ist.«26. Für das Gros der deutschen Medien

und auch für rechtspopulistische Islamfeinde las sich das als martialische

Drohung gegen die islamistisch regierte Türkei, wenn nicht gegen die islami-

sche Welt schlechthin. Neue Rechte hingegen konnten darin die Markierung

einer kulturellen Grenze erkennen, ab der dem Islam keine sichere Anerken-

nung mehr zukommt. Damit war der antiuniversalistisch-völkische Gedanke

abgeschlossener Räume impliziert; jene »deutsche Monroe-Doktrin«, die

Carl Schmitt während 1941 in der Schrift Völkerrechtliche Großraumordnung

ausgeführt hatte.27 Wenn Höcke gegen »Islamisierung« spricht, geht es ihm

mitnichten um die liberal-universalistische Verteidigung westlicher Werte.

In seinem Gesprächsband mit dem zum Islam konvertierten Rechtsintellek-

tuellen Sebastian Hennig fordert Höcke ausdrücklich einen »Ausstieg aus der

internationalen ›Anti-Islam-Koalition‹ und die konstruktive Zusammenarbeit

mit muslimischen Ländern – je nach nationaler Interessenlage«, andererseits

aber einen »[s]ofortige[n] Stopp der unkontrollierten Masseneinwanderung,

klare Durchsetzung unserer Rechts- und Werteordnung, Rückführung der

nichtintegrierbarenMigranten, Austrocknen des islamischen Terrorismus im

LandundUnterbindendesEinflusses fremderRegierungen auf innerdeutsche

Belange, wie es insbesondere die Türkei direkt und verschiedene arabische

Staaten indirekt betreiben. Das alles ohne Vorurteile oder Haß auf den Is-

lam als Religion und mit einem gebührenden Respekt gegenüber einer uns

fremden Kultur.«28 Diesermit Einwandererfeindlichkeit gemischte »Respekt«

vor dem Islam als Religion und das außenpolitische Kooperationsangebot an

25 Institut für Staatspolitik, Ist der Islam unser Feind?, S. 35.

26 Björn Höcke, »Mit dem Islam am Bosporus muss ›Schluss sein‹«, in:WAZ, 29.01.2018.

27 Vgl. Carl Schmitt, Völkerrechtliche Großraumordnung. Mit Interventionsverbot für raum-

fremde Mächte. Ein Beitrag zum Reichsbegriff im Völkerrecht, dritte Auflage, Berlin 2009.

28 Björn Höcke/Sebastian Hennig, Nie zweimal in denselben Fluss, Lüdinghausen 2018,

S. 195f.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 293

»muslimische« Länder führen zu der Frage, wie sich die »innere Landkarte«

der Neuen Rechten zusammensetzt: Ist Deutschland Teil des Westens? Sind

die Muslime das »Andere« der Deutschen?

Allein aus realhistorischer Perspektive spricht jeweils vieles dagegen. Die

enge Verkoppelung von Wissen und kolonialer Macht in Bezug auf den Ori-

ent, wie sie EdwardW. Said in Bezug auf Frankreich, Großbritannien und die

USA sieht, trifft wenig auf Deutschland zu. Im Zeitalter des Imperialismus

(1880–1918) pflegte das Kaiserreich freundschaftliche Beziehungen und mili-

tärische Kooperation mit dem Osmanischen Reich, das seinerzeit als politi-

sches und religiöses Zentrum der islamischen Welt auftrat. Im Ersten Welt-

kriegbetriebdiedeutscheAußenpolitik eine Instrumentalisierungdes »Dschi-

hads« gegendie britischenund französischenKriegsgegner.Diese besonderen

Beziehungen schlugen sich auch in der deutschen Orient-Forschung und den

ästhetischen Repräsentationen des Orients nieder, weswegen der Begriff des

deutschen Orientalismus inzwischen fest etabliert ist.29

Die neurechte Selbstbeschreibung Deutschlands als diffuser Raum zwi-

schen Orient und Okzident kann auf lange Linien der nationalistischen Ideo-

logiegeschichte zurückgreifen. Nach der Reichsgründung entwickelte sich in

Deutschland eine Konstruktion nationaler Identität, die sich in vielem von der

durch Frankreich und Großbritannien repräsentierten, modernen Zivilisati-

on absetzen wollte. Die uneindeutige »Mittellage« des Reiches in Europa zwi-

schenOst undWest verstand sich auch in sowohl geopolitischer als auchkultu-

rellerHinsicht.30 Abweichend vondenKolonialmächten Frankreich undGroß-

britannien, an denen Said seine Orientalismus-These illustrierte, hat sich be-

sonders inDeutschland eineMorgenland-Romantik entfaltet.Darin erscheint

ein authentischer Orient oft als unverdorbenes Gegenstück zur industriekapi-

talistischenModerne.Solche »inneren Landkarten« gestalteten sich besonders

ungetrübt von realen Kontakten mit dem empirischen Orient. Postkoloniale

Studienmüssen einräumen, dass es sich beim deutschen Orientalismus letzt-

lich nicht um Wissensproduktion zwecks kolonialer Beherrschung, sondern

um »die ›romantische Soziologisierung des Orients […] in selbstkonstitutiver

29 Vgl. Suzanne L. Marchand, German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race and

Scholarship, Cambridge 2009; Ursula Wokoeck, German orientalism. The study of the

Middle East and Islam from 1800 to 1945, London 2009; Todd Curtis Kontje, German

orientalisms, Ann Arbor 2004.

30 Vgl. Riccardo Bavaj/Martina Steber (Hg.), Germany and »The West«. The history of a

modern concept, New York 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


294 Minderheiten

Absicht‹« drehte. Dass die Erzeugung des Selbst in der Beschreibung des An-

deren zwangsläufig eine »›kulturelle Kolonialisierung‹ desOrients«31 ist, bleibt

aber gesetzt.

Gegen diese hermetische Auffassung kannAndrea Polaschegg in ihrer Stu-

die über dendeutschenOrientalismus im 19. Jahrhundert zeigen,dassmit jed-

weder Beschreibung von anderen Kulturen logischerweise zwangsläufig eine

Form der Abgrenzung einhergeht. Said sei in Orientalismus »also auf ein all-

gemeines Grundprinzip kultureller Identitätskonstitution gestoßen.«32 Auch

die postkoloniale Forschung zu antimuslimischen Rassismus orientiert sich

an der scheinbaren Dichotomie von Eigenem und Fremden, wobei Muslime

als Objekt des »Othering« oder einer »Exotisierung« beschrieben werden. Po-

laschegg legt dar, dass es im Gefolge von Saids Orientalismus-Begriff zu einer

folgenreichenÜberblendung von zwei Erkenntnisprozessen kommt.Kulturel-

le Differenzierung und Distanzierung beschreiben aber verschiedene Denk-

bewegungen: Eigenes und Vertrautes sowie Anderes und Fremdes werden je-

weils oft verbunden – aber nicht notwendig. Die Feststellung eines »Anderen«

konstituiert keineswegs eine unhintergehbare Fremdheit.33 Das Fremdemuss

auch nicht im Bereich des Anderen verortet werden: Befremdung und Ent-

fremdung von im Bereich des »Eigenen« liegenden ist ebenfalls möglich, wie

das völkische Leiden an deutschen Verhältnissen, die Verachtung von »deka-

denten« Landsleuten zahlreich belegt.Carl Schmitt hat den kampfbereitenpo-

litischen Kollektiven anheim gegeben zu entscheiden, »ob das Anderssein des

Fremden im konkret vorliegenden Konfliktfall die Negation der eigenen Art

Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder bekämpft wird, um die eige-

ne, seinsmäßige Art von Leben zu bewahren.«34

Zwecks Situierung der »Religionsverständnisse im Rechtsextremismus«

hat Samuel Salzborn in einem gleichnamigen Aufsatz vorgeschlagen, die

einschlägigen neurechten Zuschreibungen in die Kategorien Das Eigene (Das

Christentum), das Fremde (Islam) und das Andere (Judentum) einzuordnen,

wobei letzteres auf die antisemitische Figur des wurzellosen »Dritten der

31 Markus Schmitz, »Orient«, in: Susan Arndt/Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.),Wie Rassismus

aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kri-

tisches Nachschlagewerk, zweite Auflage, Münster 2015, S. 483–496, hier: S. 491.

32 Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenländischer Imagina-

tion im 19. Jahrhundert, Berlin 2005, S. 41.

33 Vgl. ebd., S. 9–59.

34 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-

rien, Berlin 2009, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 295

Nation« von Klaus Holz verweist.35 Salzborn führt allerdings selbst Stimmen

an, die diese Zuteilung in christliches »Eigenes« undmuslimisches »Fremdes«

irritieren, etwawenn er auf die antichristliche bzw.heidnische Positionierung

einiger Autoren zu sprechen kommt.36

Warum überhaupt sollten Neue Rechte den Islam partout als etwas

Fremdes wahrnehmen? Eine Identifikation mit westlicher Dominanz ist

nicht selbstverständlich vorauszusetzen. Nach Polaschegg braucht es für die

»Macht des Nicht-Verstehens« ein klares Machtgefälle. Sie sieht eine Parallele

zur normativenMacht der Männlichkeit gegenüber demWeiblichen:

»Und so evident wie demWeiblichen das Männliche ist, so selbst-verständ-

lich ist dem Osten der Westen. Wertet man nun die strukturelle Korrelation

dieser Inkongruenz der Wahrnehmung mit den jeweils bestehenden

Machtverhältnissen nicht als Zufall, dann deutet sich ein systematisches

Verhältnis zwischen Fremdheitserfahrung undMacht an. Offenbar erscheint

vom Standpunkt der hierarchisch höheren Position die untere tendenzi-

ell als rätselhaft und erklärungsbedürftig, während vom Standpunkt der

hierarchisch untergeordneten Position die höhere Evidenz besitzt und kei-

ner weiteren Erklärung bedarf. Etwas überspitzt könnte man formulieren:

Offenkundig muß man sich das (Nicht-)Verstehen leisten können.«37

Inwiefern sich Neue Rechte beim Sprechen über den Islam der »Macht des

Missverstehens« bedient, ist nicht nurmit Blick auf die tatsächlichen, sondern

auch auf die angenommenenMachtverhältnisse zu untersuchen.Neue Rechte

zweifelten frühan einer langfristigenDominanzEuropas.Bereits 1961 schreibt

der spätereHerausgeberderZeitschriftCriticón,Caspar vonSchrenck-Notzing

(1927–2009), in seiner erstenMonografieHundert Jahre Indien:

»Die Verschmelzung der Regionen, die als Weltbürgerkrieg (Kesting) einge-

leitet wurde und auf eine industrielle Erdumfangskultur (Gehlen) zuführt,

macht die politische Analyse nichteuropäischer Länder zu einer dringenden

35 Vgl. Klaus Holz, »Der Jude. Dritter der Nationen«, in: Eva Eßlinger/Tobias Schlech-

triemen/Doris Schweitzer/Alexander Zons (Hg.), Die Figur des Dritten. Ein kulturwissen-

schaftliches Paradigma, Berlin 2010, S. 292–303.

36 Vgl. Samuel Salzborn, »Religionsverständnisse im Rechtsextremismus. Eine Analyse

am Beispiel des neurechten Theorieorgans Sezession«, in: Jahrbuch für Öffentliche Si-

cherheit 2014/2015, S. 285–301.

37 Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


296 Minderheiten

Aufgabe. In der Diskussion fragwürdiger Traditionsbestände unseres poli-

tischen Denkens spielt der Hinweis auf Entwicklungsländer, Dritte Mächte,

die afroasiatische Welt stets eine gewichtige Rolle.«38

Ein Nicht-Verstehen der Gesellschaften außerhalb Europas wollen sich die

Nachkriegsrechten nicht mehr leisten. Die rassistische Kultivierung der

Fremdheit des Anderen erfährt Grenzen, wo sie für geopolitisch inoppor-

tun gehalten wird. Die Untersuchung des Anderen nimmt teils eine andere

Form an: Sie wird zum Vehikel für die Reflexion des von westlicher »Deka-

denz« bedrohten »Eigenen«. Der Westen ist den neurechten Bewohnern des

Westens nicht selbstverständlich. Vielmehr hat dieWestbindung der Bundes-

republik, wie Schrenck-Notzing in seiner antiamerikanischen Abhandlung

Charakterwäsche festhielt, keinen souveränen, sondern einen fremden, weil

fremdbestimmten Charakter.39 In den 1970ern radikalisierte Henning Eich-

berg (1942–2017) diese Selbstviktimisierung der Nachkriegsdeutschen als

quasi-kolonisiertes Volk, indem er die deutsche Nation in die antikolonialen

Bewegungen einreihen wollte.40 Die neurechten Absetzbewegungen aus dem

Westen und ihre Hinwendung zum »Anderen« sind aber nicht nur als unmit-

telbare Reaktion auf die außenpolitische Verhältnisse der Bundesrepublik zu

verstehen, sondern haben einen langen ideologischen Vorlauf.

Postkolonialismus, von rechts gesehen

Bereits nach dem Ersten Weltkrieg war Deutschland zu einer postkolonialen

Nation geworden. Auch in der strategischen Defensive richtete sich die poli-

tische Geografie des »Eigenen« primär an einer neu kalibrierten »Mittellage«

Deutschlands aus,41 die das politische Denken der Neuen Rechten nachhaltig

38 Caspar von Schrenck-Notzing, Hundert Jahre Indien. Die politische Entwicklung

1857–1960. Eine Einführung, Stuttgart 1961, S. 9.

39 Vgl. Caspar von Schrenck-Notzing, Charakterwäsche. Die amerikanische Besatzung in

Deutschland und ihre Folgen, Stuttgart 1965.

40 Zu seiner anti- und postkolonialen Sicht auf Deutschland und den Islam vgl. Hen-

ning Eichberg, Abkoppelung. Nachdenken über die neue deutsche Frage, Koblenz 1987,

S. 199–298.

41 Vgl. Hans-Dietrich Schultz, »Fantasies of Mitte. Mittellage and Mitteleuropa in Ger-

man geographical discussion in the 19th and 20th centuries«, in: Political Geography

Quarterly, Vol. 8, No. 4/1989, S. 315–339.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 297

prägte.42 Die Veränderungen betrafen die argumentative Tendenz deutscher

Geopolitik, die vom bellizistisch-sozialdarwinistischen Imperialismus der

Kaiserzeit gemäß dem »Gesetz der wachsenden Räume« zur Idee einer konti-

nentalen Vorwärtsverteidigung überging. Einstige nationalistische deutsche

Befürworter des Kolonialismus geißelten nun denselben der Entente-Sieger-

mächte Frankreich und Großbritannien. Diese erste nachkoloniale Phase war

zugleich keine Abkehr von homogenisierenden Bilderwelten über außereuro-

päische Kolonialgebiete. Vollends entkoppelt von herrschaftspragmatischen

Interessen des Kolonialismus blieb vielmehr Raum für die Radikalisierung der

Phantasmen.43

In ideologischer Hinsicht setzt Oswald Spenglers (1880–1936) Der Unter-

gangdesAbendlands seit 1918 den Ton für eine pessimistische, spiralförmigeGe-

schichtsteleologie vom periodischen Aufstieg und Zerfall von kulturalistisch

definierten Nationen und Reichen, die auch westliche Zivilisation als Zerfalls-

produkt identifiziert. 1932 sah er in der gleichnamigen Abhandlung Jahre der

Entscheidung heraufziehen, wobei der »farbigen Weltrevolution« (einschließ-

lich der islamischen Welt) eine zentrale Rolle bei der äußerlichen Herausfor-

derung des »weißen« Abendlandes zukomme.44

Die nationalsozialistische Islampolitik inszenierte sich schließlich als eine

Form von postkolonialer Vorwärtsverteidigung gegen imperialistische Mäch-

te.Mit einigemErfolg konnte sie bei dermuslimischenBevölkerung insbeson-

dere in ihremEinzugsbereich inder Sowjetunionundauf demBalkandenEin-

druck erwecken, eine Schutzmacht des Islams gegen Großbritannien, Frank-

reich und die USA zu sein. In dieser Lage erfuhren Teile von Spenglers »farbi-

ger«Welt eine symbolische Aufwertung.Das positive Islambild führender Na-

tionalsozialisten erklärt sich nur zumTeil über eine pragmatische Instrumen-

42 Vgl. KarlheinzWeißmann, »Delikatesse gegenüber demHegemon«, in: Sezession, Heft

2/2003, S. 14–19; Armin Mohler,Was die Deutschen fürchten. Angst vor der Politik – Angst

vor der Geschichte – Angst vor der Macht, Stuttgart 1966.

43 Vgl. Dirk van Laak, Die deutsche Kolonialgeschichte als Fantasiegeschichte, in: Mari-

anne Bechhaus-Gerst/Joachim Zeller (Hg.), Deutschland postkolonial? Die Gegenwart der

imperialen Vergangenheit, zweite Auflage, Berlin 2021, S. 123–149; Dirk van Laak, »Raum-

Revolutionen. Geopolitisches Denken in Deutschland um 1950 und nach 1945«, in:

Alexander Gallus/Axel Schildt (Hg.), Rückblickend in die Zukunft. Politische Öffentlich-

keit und intellektuelle Positionen in Deutschland um 1950 und um 1930, Göttingen 2011,

S. 92–108.

44 Vgl. Oswald Spengler, Jahre der Entscheidung. Deutschland und die weltgeschichtliche Ent-

wicklung, München 1961.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


298 Minderheiten

talisierung des Antikolonialismus, die sich gegen westlichen Imperialismus,

die Sowjetunion und die Juden richtete.45 Die positive Haltung der Nazifüh-

rung gegenüber dem Islam erklärt sich auch darüber, dass führendeNational-

sozialisten den Islam als imWesen bellizistischer einstuften als das Christen-

tum, was sich bis zur Förderung von muslimischer Seelsorge in den muslimi-

schen Einheiten vonWehrmacht und SS praktisch niederschlug.46

Adolf Hitler fragte ferner nach dem Nutzen einer »Islamisierung« Euro-

pas. Ihn faszinierte das Gedankenspiel, dass die arabisch-islamischen Heere

im Jahr 732 nicht vom christlichen Heerführer, dem Franken Karl Martell, bei

Poitiers und Tours geschlagen worden wären. Der Islam erschien ihm für die

Deutschen angemessener als das Christentum. Seine rassistische Abwertung

von arabischenMuslimen trennte er von derWertschätzung des Islams.47 Die-

ser gleichermaßenpromuslimischewie antiarabischeRassismus erinnert dar-

an, dass auch im nationalsozialistischen Diskurs eine nicht-biologische, kul-

turalistische Konstruktion der »Rasse« bestand, die auch für das Islambild der

Neuen Rechten stilbildend werden sollte.

Neben der in der NS-Zeit hegemonialen Rassenforschung der Hier-

archisierung und biologistischen Taxonomie von »Rassen« existierte im

Nationalsozialismus eine rassenpsychologische Strömung, die sich auf die

Beobachtung menschlichen Verhaltens stützen wollte. Zentraler Vertreter

dieser Auffassung war Ludwig Ferdinand Clauß (1892–1974). 1926 legte der

Husserl-Schüler mit Rasse und Seele. Eine Einführung in den Sinn der leibli-

chen Gestalt eine Ideologie vor, die den Akzent nicht auf die phänotypische

Klassifizierung von »Rassen« setzte, sondern diese von kulturhistorischen,

sprachlichen und praxeologischen Phänomenen her gliedern wollte.48 Im Jahr

darauf reiste Clauß zwecks Vertiefung seiner »Rassen-Seelenkunde« in den

Nahen Osten, wo er Arabisch lernte und zum Islam konvertierte. Aus seinen

Erlebnissen formte er die Vorstellung von einer autochthonen, verwurzelten

»morgenländischen« und einer allochthonen, urbanen »vorderasiatischen«

»Rassen-Seele«,wobei erstere auf dieMuslime undAraber und letztere auf die

45 Vgl. Klaus M. Mallmann/Martin Cüppers, Halbmond und Hakenkreuz. Das Dritte Reich,

die Araber und Palästina, Darmstadt 2011.

46 Vgl. DavidMotadel, Für Prophet und Führer.Die islamischeWelt und das Dritte Reich, Stutt-

gart 2017, S. 324–351.

47 Ebd., S. 82f.

48 Vgl. Ludwig Ferdinand Clauß, Rasse und Seele. Eine Einführung in den Sinn der leiblichen

Gestalt, Berlin 1938.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 299

Juden verweise. Die Sympathien Clauß’ deuten eindeutig auf die erstere. Mit

diesem »doppelten Orient« griff der »Rassenforscher« eine frühere, antise-

mitisch motivierte Unterscheidung im völkischen Orientdiskurs auf. Clauß,

der 1933 in die NSDAP eintrat, lehnte vordergründig die Vorstellung einer

»blutsmäßigen« Reinheit und Hierarchisierung der »Rassen« ab. Vier Jahr-

zehnte, bevor der neurechte Vordenker Henning Eichberg den vermeintlich

neuen »Ethnopluralismus« propagierte, lag dieser Gedanke also bereits vor.

Gegen Ende des Kriegs beteiligte sich Clauß am Islam-Projekt der SS. Nach

dem Krieg zeigte er eine starke Sympathie für den Islamismus, der für ihn

nach dem Zusammenbruch des Reiches den Mittelpunkt des Kampfes gegen

die westliche Moderne bildet.49

InderBundesrepublikwaresdieClauß-SchülerinSigridHunke (1913–1999),

welche seine »Rassen-Seelenkunde« in der Bundesrepublik fortschrieb. 1960

erschien Allahs Sonne über dem Abendland. Unser arabisches Erbe.Der millionen-

fach verkaufte Best- und Longseller präsentiert eine rhetorisch entschärfte

und kryptoantisemitische »Rassen-Seelenkunde«. Sie suggeriert eine ara-

bisch-europäische Ursprünglichkeit gegen die Verfälschungen durch eine

christlich-jüdische geprägte Moderne.50 Anders als Clauß legte Hunke den

verbindendenAkzent beider Kulturenweniger auf den Islamund vielmehr auf

die arabische Rolle als Hebamme des europäischen Mittelalters. Im Gewand

eines populärwissenschaftlichen Kompendiums über arabische Einflüsse

gelang dem ehemaligen NSDAP-Mitglied so ein diskreter Beitrag zur Ver-

breitung völkischer Rassenpsychologie in der Demokratie. Diese Mimikry ist

ein Beispiel für den Versuch einer Reformulierung von rechten Ideologemen

unter denVorzeichenderDemokratisierung.51Hunke verblieb zwar amRande

der neurechten Subkultur, doch sind ihre postnazistischen Übersetzungsleis-

tungen kennzeichnend für Intellektuelle der äußersten Rechten in der frühen

Bundesrepublik.

49 Vgl. Felix Wiedemann, »Der doppelte Orient. Zur völkischen Orientromantik des Lud-

wig Ferdinand Clauß«, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, Heft 61, 2009,

S. 1–24.

50 Vgl. SigridHunke,Allahs Sonne über demAbendland.Unser arabisches Erbe, Stuttgart 1960.

51 Vgl. Felix Wiedemann, »›Allahs Sonne‹ und ›Europas eigene Religion‹. Die Verschrän-

kung von Arabophilie und Neuheidentum in der rechtsextremen Ideologie Sigrid

Hunkes«, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, Heft 11/2009, S. 891–912; Felix Wie-

demann, »Clauß, Ludwig Ferdinand«, in: Wolfgang Benz (Hg.), Handbuch des Antisemi-

tismus. Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart, Berlin 2009, S. 144–145.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


300 Minderheiten

Rechte Islambilder am Ende des Eurozentrismus

Bereits bei der Niederlage in der Schlacht um Stalingrad setzte die NS-Propa-

ganda zusehends auf die supranationale Mantelkategorie des »Abendlands«.

Bei der Rekonstruktion der Rechten in den 1950er Jahren konnte die konser-

vative Rede vom »Abendland« aufgegriffen werden,womit Elemente des Anti-

kommunismus, Katholizismus, Protestantismus, diffuser Postnationalismus

in Abgrenzung zu den USA ein Dach fanden.52 Es waren die seinerzeit no-

minellen Konservativen ArminMohler und Caspar von Schrenck-Notzing, die

abden 1960er Jahren aus dieser opportunistischen christlich-abendländischen

Auffangstellung der Rechten heraustraten.Mohlers AbhandlungDie Konserva-

tive Revolution in Deutschland 1918–1932 hatte das christliche Abendland bereits

1950 als normative Grundlage seines einflussreichen Begriffs vonKonservatis-

mus verabschiedet.53 Stattdessen knüpfte er an dem von konkreten religiösen

Inhalten befreiten Begriff von Souveränität von Carl Schmitt an, der dadurch

abernichtminder anGlaubengekoppelt ist.Souveränität hieß fürMohler auch

Sophismus.Und sowurde auch das Abendland in denHänden seinerMitstrei-

ter zum»Kampfbegriff, dessenBedeutung geradezuwillkürlich geändertwer-

den kann.«54

Konservativ im Sinne von Erhaltung konkreter Ordnungwar daranwenig.

Mohlers reges Interesse anderPolitik europäischerundnichteuropäischeLän-

der zeigt die Suchbewegungen für eine Neuformulierung nationaler Identi-

tät an, dessen Ausgangspunkt die Untersuchung von »Anderen« ist. Während

Caspar von Schrenck-Notzing 1963 den historisch-psychologischen Ursachen

der amerikanischen Charakterwäsche der Deutschen theoretisch nachspürte,

arbeitete sein Kompagnon Armin Mohler bereits an einem praktischen Mo-

dell: derVision eines deutschenGaullismus,der das Land vomBlockzwangdes

Kalten Krieges emanzipieren sollte.55 Als argumentative Klammer der vagen

rechtenEuropakonzeptionenerwies sich einmalmehr einenegative: Antiame-

rikanismus.56 Für die Suche nach einer neuen souveränen »Mittellage«war die

52 Axel Schildt, Annäherung an die Westdeutschen. Sozial- und kulturgeschichtliche Perspekti-

ven auf die Bundesrepublik, Göttingen 2011, S. 21–34.

53 Vgl. Armin Mohler, Die konservative Revolution in Deutschland 1918–1932. Grundriß ihrer

Weltanschauungen, 2. Aufl., Stuttgart 1972.

54 Volker Weiß, Die autoritäre Revolte, S. 186.

55 Vgl. Armin Mohler,Was die Deutschen fürchten.

56 Vgl. Fabian Virchow, »Europa als Projektionsfläche, Handlungsraum und Konfliktfeld.

Die extreme Rechte als europäische Akteurin?«, in: Gudrun Hentges/Kristina Nott-

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 301

Selbstbeschreibung der Deutschen als Paria-Volk zwischen den Fronten kon-

stitutiv. In der »Dritten Welt« sah der Criticón-Autor Oskar Splett »ähnliche

Konstellationen«, aber anders als inDeutschland imSpengler’schen Sinne den

»Instinkt einerunverbrauchtenRasse«amWerk,damansichnochunverblümt

der Militärherrschaft bediene wie etwa im »eigenartigen arabo-muselmani-

schen algerischen Staat«.57 Besonderes Interesse fanden jene Staaten, die ei-

ne möglichst große Unabhängigkeit von den universalistischen »Siegermäch-

ten« USA und UdSSR durchsetzen wollten. Zum Faszinosum avancierte dabei

das libysche Regime des seit 1969 herrschenden Muamar al Ghaddafi, der ei-

nen »DrittenWeg«mit sozialistischen, islamischen und nationalistischenEle-

menten formulierte.58 Die »Islamische Revolution« im Iran 1979 brachte dann

endgültig den Islam als eigenständigen Faktor in die politische Geografie der

Neuen Rechten.

1982 konkretisierte Armin Mohler die geopolitischen Machtoptionen, die

sich für Deutschland aus der sukzessiven Emanzipation von Eurozentrismus

undWestbindung ergeben könnten:

»Es gibt zwei ›natürliche‹ Partner für eine deutsche Außenpolitik: Frankreich

und Rotchina. China, weil es ›der Nachbar meines Feindes‹ ist. Frankreich,

weil es seit de Gaulle erstes Ziel seiner Außenpolitik ist, sich der russisch-

amerikanischen Zange zu entziehen. […] Das Primat der Außenpolitik

schließt nicht nur eine Partnerwahl nach rein wirtschaftlichen Gesichts-

punkten aus, sondern läßt auch keine Exklusiven ideologischer oder eth-

nisch-kultureller Art zu. Genauso wie jeder kommunistische Staat, der sich

mit Moskau überworfen hat, ist auch jedes Entwicklungsland ein möglicher

Partner. Zwar versuchen im Sinne des russisch-amerikanischen Kondomi-

niums tätige Politologen auf diesem Feld die Zahl der möglichen Partner

durch das reichliche Verteilen des Etiketts ›crazy states‹ zu verringern.

Solche Abwertungen sind kritisch zu prüfen, selbst im Falle Ghaddafis und

Khomeinis. Und wenn sich herausstellen sollte, daß ein solcher Partner

höchstens den Wert einer Proteststimme hätte, so wäre auch das nicht zu

bohm/Hans-Wolfgang Platzer (Hg.), Europäische Identität in der Krise? Europäische Iden-

titätsforschung und Rechtspopulismusforschung im Dialog, Wiesbaden 2017, S. 249–265.

57 Oskar Splett, »Die preußische Konstellation der Dritten Welt. Ein weltpolitisches

Streiflicht«, in: Criticón, Heft 29, 1975, S. 110–112, hier: S. 111.

58 Vgl. Tim Szatkowski, Gaddafis Libyen und die Bundesrepublik Deutschland 1969 bis 1982,

München 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


302 Minderheiten

verachten in einer Zeit, in der geschickt eingesetzte Massenmedien ganze

Armeen ersetzen.«59

Ein Gegengewicht zu diesen kühlen Bündniserwägungen bildeten warnende

Stimmen vor einer »Re-Islamisierung«, die im Islam ein aggressiv-expansi-

ves Potenzial sahen, das Europas Interessen bedrohen könnte.60 Zunächst war

es der politische Islam beim türkischen NATO-Partner, der die kritische Auf-

merksamkeit auf sich zog. Jene Bedrohung an der Südflanke61 war, genauwie das

expansive Sendungsbewusstsein der seit 1979 etablierten Islamischen Repu-

blik Iran, zunächst ein außenpolitisch wahrgenommenes Phänomen.62 Die-

sen Vorbehalten standen wiederum Sympathien für islamische Bewegungen

gegenüber, welche die Sowjetunion sowohl in Gestalt des »nationalen Wider-

stands« in Afghanistan als auch in den Sowjetrepubliken des Kaukasus und

Zentralasien herausforderten.

Dass ein unbefangener Eurozentrismus in der Weltpolitik zunehmend

unangemessen sei, entwickelte sich in den 1980ern zumKonsens unter Neuen

Rechten. Die Unterschiede lagen in der Bewertung. Kulturelle Fremdheits-

erfahrungen gegenüber dem Islam spielten im außenpolitischen Feld, das

die Neuen Rechten zunächst eröffnen, nur selten eine Rolle. Das änderte sich

mit der veränderten Stimmung in der westdeutschen Bevölkerung gegenüber

»Gastarbeitern« seit den späten 1970er Jahren. Der Stimmungswandel war

auch eine Folge der Debatten um »Rückführung« im Zuge von Entlassungs-

wellen in der Industrie. Die »Islamisierung« der Immigrationsdebatte steckte

aber noch in ihrenAnfängen.Weiterhindominiertennational gerahmteBilder

wie das der vermeintlichen Integrationsunfähigkeit von Türken. Im »Heidel-

berger Manifest« von 1981 wurden Probleme der Einwanderung von nam-

59 ArminMohler, »Deutsche Außenpolitik. Oder: die Bundesrepublik hat Gliederzerren«,

in: Caspar von Schrenck-Notzing/Armin Mohler (Hg.), Deutsche Identität, Krefeld 1982,

S. 59–73, hier: S. 73.

60 Vgl. Gregor M. Manousakis, »Was bedeutet die Re-Islamisierung? Konservative Ele-

mente in der anti-westlichen Bewegung«, in: Criticón, Heft 54, 1979, S. 165–167; Gregor

M. Manousakis, Die Rückkehr des Propheten. Der Wiederaufstieg des Islam, Berg am See

1979.

61 Vgl. Gregor M. Manousakis, Der Islam und die NATO. Bedrohung an der Südflanke, Mün-

chen 1980.

62 Vgl. Christian Zinsser, »Persische Metamorphosen. Islamische, demokratische oder

Volksrepublik?«, in: Criticón, Heft 52, 1979, S. 77–84.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 303

haften Akademikern erstmals auf natürliche Unterschiede zurückgeführt.63

Die sprunghaft angestiegene Zustimmung zu xenophoben und rassistischen

Aussagen in der Bevölkerung lässt sich zunächst nicht auf die rechte Agitation

zurückführen.64 In den späten 1980er Jahren verband sich der zusehends

negativ besetzte Begriff der »multikulturellen Gesellschaft« mit der Sorge

um »Islamisierung«. Auch hier war die Urheberschaft nicht unbedingt in der

äußerstenRechten zu suchen.Diese Zusammenhänge betonte der langjährige

Berliner SPD-Politiker Otto Uhlitz. Mitverantwortlich für diesen nationalen

Niedergang sei die Linke, die den demografischen Souveränitätsverlust ver-

leugnen würde. Die äußerste Rechte konnte bereits Mitte der 1980er Jahre

Positionen aus arrivierteren Teilen der deutschenGesellschaft kultivieren,wie

später im ähnlich gelagerten Fall des langjährigen SPD-Politikers Sarrazin.65

Bis in die 1990er Jahre hinein blieb die »antimuslimische Rechte« eine

Schimäre. Bereits vor dem jugoslawischen Bürgerkrieg schloss die Sympathie

für den kroatischen Nationalismus auch dessen muslimische Verbündete mit

ein, teils ausdrücklich mit Verweis auf die muslimischen Kollaborationen

während des ZweitenWeltkriegs.66 Und auch die Konfrontationmit dem Iran,

dessen Revolutionsführer Khomeini den Schriftsteller Salman Rushdie durch

einen Hinrichtungsbefehl bedrohte, wurde eher von Liberalen und Linken,

unter weitgehender Abwesenheit von Konservativen und Rechten, geführt.

Stattdessen verlegten sich manche Rechtsintellektuelle darauf, die Junge Frei-

heit für die Teilhabe an der »Einheitsfront des anständigen Deutschlands

gegen muselmanischen Schimmel«67 zu kritisieren. Das Unbehagen richtete

sich primär gegen den religionskritischen Zuschnitt der Islamkritik, worin

sich abermals die diskrete Bedeutung des Religiösen für den neurechten

Begriff des Politischen zeigt.68

63 Vgl. Andreas Wagner, »Das ›Heidelberger Manifest‹ von 1981. Deutsche Professoren

warnen vor ›Überfremdung des deutschen Volkes‹«, in: Johanna Klatt/Robert Lorenz

(Hg.),Manifeste. Geschichte und Gegenwart des politischen Appells, Berlin 2010, S. 285–313.

64 Vgl. UlrichHerbert,Geschichte derAusländerpolitik inDeutschland.Saisonarbeiter,Zwangs-

arbeiter, Gastarbeiter, Flüchtlinge, Bonn 2003, S. 239–259.

65 Vgl. Ulli Jentsch, »Rassismus der Mitte«, in: Apabiz Monitor, Heft 91, 2021, S. 4–5.

66 Vgl. Mladen Schwartz, »Die politische Rechte im ›südslawischen‹ Bereich«, in: Criticón,

Heft 106, 1988, S. 86–88, hier: S. 88; Carl Gustaf Ströhm, »Die bosnische Tragödie«, in:

Criticón, Heft 131, 1992, S. 114–115.

67 Martin Pabst, »Anatomie eines Rufmords«, in: Criticón, Heft 147, 1995, S. 162–163, hier:

S. 162.

68 Vgl. Caspar von Schrenck-Notzing, Editorial, in: Criticón, Heft 112, 1989, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


304 Minderheiten

Die islamistischen Anschläge des frühen 21. Jahrhunderts konnten der

Fortschreibung antiuniversalistischer Politischer Theologie in der Neuen

Rechten nichts anhaben. Um die angeblich unvollständige deutsche Souverä-

nität zurückzugewinnen, Freund und Feind zu unterscheiden, verweigerten

Neue Rechte sich zumindest den menschenrechtsuniversalistischen Argu-

menten des »Krieges gegen den Terror«, wenn sie nicht zur Sympathie mit

den Feinden der USA übergingen. Seit den 2000er Jahren entfalteten sich

die Friktionen zwischen einer antiwestlichen und US-freundlichen Rech-

ten. Sie zeigten sich als Konflikt zwischen einer von US-Neokonservativen

verfochtenen Moralisierung der Politik und den antiuniversalistischen Un-

terstützern des faschistischen Begriffs des Politischen nach Carl Schmitt.

Mit ihrer unterschiedlichen Bewertung des Islams einher ging auch eine

unterschiedliche Haltung zur Westbindung des vereinigten Deutschlands.69

Diese ideologische Ausdifferenzierung der äußersten Rechten wurde in den

2000er Jahren ein Ausgangspunkt der wenig später ausbrechenden Kon-

troversen zwischen einem rechtspopulistischen und neurechten Lager. Das

Ende der für die Entwicklung der Neuen Rechten maßgeblichen Zeitschrift

Criticón im Jahr 2005, die seit 1998 von Gunnar Sohn geleitet wurde, zeigt

das nachdrücklich. Die Kritiker dieses neokonservativen Wandels, der von

zusehends »islamkritischen« Tönen begleitet wurde, sammelten sich ab 2003

in der Zeitschrift Sezession. Dort trieben und treiben sie die Konsolidierung

einerNeuenRechtenmit einer PolitischenTheologie jenseits von Liberalismus

und Säkularismus voran.

Fazit

DieneurechtePerspektiveauf IslamundMuslimegeht imBegriff desantimus-

limischen Rassismus nicht auf. In einigen Fällen zeigen sich sogar Elemente

eines philomuslimischen Rassismus. Die Regel bildet eine polit-geografische

Relativierung von Diskriminierung und Feindschaft gegen Muslime, die sich

aus einem völkischen Kulturrelativismus ergibt. Wenn Neue Rechte den Is-

lamschätzen,Muslime aber abwerten, folgen sie real- und ideologiegeschicht-

lichen Vorläufern: nationalsozialistische Islampolitik und der Ethnopluralis-

mus avant la lettre sindMaßstäbe, an denen sich Neue Rechte orientieren.

69 Vgl. Darius Harwardt, Verehrter Feind. Amerikabilder deutscher Rechtsintellektueller in der

Bundesrepublik, Frankfurt a.M. 2019, S. 452–486.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 305

Deutschlands Kolonialismus hat sich nie auf mehrheitlichmuslimisch ge-

prägte Gebiete erstreckt. Um die Komplexität neurechter Islamauffassungen

hinreichend nachzuvollziehen, braucht es den Blick auf die langfristig von

anderen westlichen Staaten abweichende Orient- und Islampolitik Deutsch-

lands und ihre ideologische Begleitung; diese Sonderentwicklung spiegelt

sich im Begriff des deutschen Orientalismus wider. Die partielle Identifikati-

on Deutschlands mit tatsächlich und scheinbar kolonisierten Gesellschaften

wird bereits in der Zwischenkriegszeit zum Element einer politischen Geo-

grafie zum Zwecke einer Entwestlichung Deutschlands. Nach dem Zweiten

Weltkrieg bildet diese Suche nach Souveränität jenseits von West und Ost

einen Baustein zur Rekonstruktion nationaler Identität. Nicht der Westen,

sondern die »Mittellage« Deutschlands bestimmt die Verortung der Neuen

Rechten gegenüber Islam undMuslimen.

Islam und Muslime kommen in diesem Zusammenhang aber nicht nur

als Instrumente einer alternativen deutschen Außenpolitik in den Blick. Sie

sind auch Projektionsflächen für eine Opposition zur gefürchteten liberalen

Weltgesellschaft, weil Muslime eine größere Resilienz gegen westlich-liberale

Dominanzansprüche auszeichne. Aus dieser Perspektive stehen die muslimi-

schen »Anderen« den Neuen Rechten mitunter näher als die dem »Eigenen«

zugewiesenen Deutschen,mit denen sie regelmäßig fremdeln.

Literatur

Attia, Iman, Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orien-

talismus und antimuslimischemRassismus, Bielefeld 2009.

Attia, Iman/Häusler, Alexander/Shooman, Yasemin, Antimuslimischer Rassis-

mus am rechten Rand, Münster 2014.

Bavaj, Riccardo/Steber, Martina (Hg.), Germany and »The West«. The history of a

modern concept, New York, Oxford 2015.

Behrens, Kilian/Henßler, Vera/Jentsch, Ulli/Metzger, Frank/Sanders, Eike,

Rechte Perspektiven auf Religion, Berlin 2018.

Benoist, Alain de,Aufstand der Kulturen. EuropäischesManifest für das 21. Jahrhun-

dert, Berlin 1999.

Berntzen, Lars Erik, Liberal roots of far right activism.The anti-Islamicmovement in

the 21st century, Abingdon Oxon/New York 2020.

Biskamp, Floris, Orientalismus und demokratische Öffentlichkeit. Antimuslimischer

Rassismus aus Sicht postkolonialer und neuerer kritischerTheorie, Bielefeld 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


306 Minderheiten

Brumlik, Micha, »Das alte Denken der Neuen Rechten. Mit Heidegger und

Evola gegen die offene Gesellschaft«, in: Blätter für deutsche und internatio-

nale Politik, Heft 3, 2016, S. 81–92.

Clauß, Ludwig Ferdinand, Rasse und Seele. Eine Einführung in den Sinn der leibli-

chen Gestalt, Berlin 1938.

Claussen, Johann Hinrich/Fritz, Martin/Kubik, Andreas/Leonhardt, Rochus/

Scheliha, Arnulf von (Hg.), Christentum von rechts. Theologische Erkundungen

und Kritik, Tübingen 2021.

Decker, Oliver/Kiess, Johannes/Brähler, Elmar/Schilling, Benjamin, Die Mitte

imUmbruch. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland 2012, Bonn 2012.

Eichberg, Henning, Abkoppelung. Nachdenken über die neue deutsche Frage, Ko-

blenz 1987.

Elbe, Ingo,Gestalten derGegenaufklärung.Untersuchungen zuKonservatismus, poli-

tischemExistentialismus und Postmoderne,Würzburg 2020.

Fjordman, Europa verteidigen. Zehn Texte, herausgegeben vonMartin Lichtmesz und

Manfred Kleine-Hartlage, Schnellroda 2011.

Harwardt, Darius, Verehrter Feind. Amerikabilder deutscher Rechtsintellektueller in

der Bundesrepublik, Frankfurt a.M. 2019.

Herbert, Ulrich, Geschichte der Ausländerpolitik in Deutschland. Saisonarbeiter,

Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Flüchtlinge, Bonn 2003.

Höcke, Björn, »Mit dem Islam am Bosporus muss ›Schluss sein‹«, in: WAZ,

29.01.2018.

Höcke, Björn/Hennig, Sebastian,Nie zweimal in denselben Fluss, Lüdinghausen/

Berlin 2018.

Höhne, Florian/Meireis, Torsten (Hg.), Religion and Neo-Nationalism in Europe,

Baden-Baden 2020.

Holz,Klaus,»Der Jude.DritterderNationen«, in:EvaEßlinger/TobiasSchlech-

triemen/Doris Schweitzer/Alexander Zons (Hg.), Die Figur des Dritten. Ein

kulturwissenschaftliches Paradigma, Berlin 2010, S. 292–303.

Hunke, Sigrid, Allahs Sonne über dem Abendland. Unser arabisches Erbe, Stuttgart

1960.

Identitäre BewegungDeutschland e.V., »Kritik der Islamkritik«, https://www.

identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/, 04.08.2021.

Institut für Staatspolitik, Ist der IslamunserFeind?EineLageanalyse, Steigra 2015.

Jentsch, Ulli, »Rassismus der Mitte«, in: ApabizMonitor, 2021, S. 4–5.

Kallis, Aristotle,The Radical Right and Islamophobia, in:TheOxford handbook of

the radical right, herausgegeben von Jens Rydgren, New York 2018 (Oxford

handbooks online), S. 76–101.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/
https://www.identitaere-bewegung.de/blog/kritik-der-islamkritik/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 307

Kontje, Todd Curtis,GermanOrientalisms, Ann Arbor 2004.

Laak, Dirk van, »Raum-Revolutionen. Geopolitisches Denken in Deutschland

um 1950 und nach 1945«, in: Alexander Gallus/Axel Schildt (Hg.), Rück-

blickend in die Zukunft. Politische Öffentlichkeit und intellektuelle Positionen in

Deutschland um 1950 und um 1930, Göttingen 2011, S. 92–108.

Laak, Dirk van, »Die deutsche Kolonialgeschichte als Fantasiegeschichte«, in:

Marianne Bechhaus-Gerst/Joachim Zeller (Hg.), Deutschland postkolonial?

Die Gegenwart der imperialen Vergangenheit, Berlin 2021, S. 123–149.

Logvinov, Michail,Muslim- und Islamfeindlichkeit in Deutschland. Begriffe und Be-

funde im europäischen Vergleich,Wiesbaden 2017.

Mallmann, Klaus M./Cüppers, Martin, Halbmond und Hakenkreuz. Das Dritte

Reich, die Araber und Palästina, Darmstadt 2011.

Manousakis, GregorM.,Die Rückkehr des Propheten.DerWiederaufstieg des Islam,

Berg am See 1979.

Manousakis, Gregor M., »Was bedeutet die Re-Islamisierung? Konservative

Elemente in der anti-westlichen Bewegung«, in: Criticón, Heft 54, 1979,

S. 165–167.

Manousakis, Gregor M., Der Islam und die NATO. Bedrohung an der Südflanke,

München 1980.

Marchand,SuzanneL.,GermanOrientalism in theAge ofEmpire.Religion,Raceand

Scholarship, Cambridge 2009.

Mohler, Armin,Was die Deutschen fürchten. Angst vor der Politik – Angst vor der Ge-

schichte – Angst vor derMacht, Stuttgart 1966.

Mohler, Armin,Die konservative Revolution in Deutschland 1918–1932. Grundriß ih-

rerWeltanschauungen, Dissertation, Universität Basel 1949; Stuttgart 1972.

Mohler, Armin, »Deutsche Außenpolitik. Oder: die Bundesrepublik hat Glie-

derzerren«, in: Caspar von Schrenck-Notzing/Armin Mohler (Hg.), Deut-

sche Identität, Krefeld 1982, S. 59–73.

Motadel, David, Für Prophet und Führer. Die islamische Welt und das Dritte Reich,

Stuttgart 2017.

Nolte, Ernst, Die dritte radikale Widerstandsbewegung: Der Islamismus, Berlin

2009.

Opratko, Benjamin, Im Namen der Emanzipation. Antimuslimischer Rassismus in

Österreich, Bielefeld 2019.

Pabst, Martin, »Anatomie eines Rufmords«, in: Criticón, Heft 147, 1995,

S. 162–163.

Polaschegg, Andrea, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenländischer

Imagination im 19. Jahrhundert, Berlin 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


308 Minderheiten

Röther, Christian, Islamismus von außen. Religionswissenschaftliche Analyse der is-

lamkritischen Szene in Deutschland, Baden-Baden 2019.

Said, EdwardW.,Orientalismus, Frankfurt a.M. 2017.

Salzborn, Samuel, »Religionsverständnisse im Rechtsextremismus. Eine Ana-

lyse am Beispiel des neurechtenTheorieorgans Sezession«, in: Jahrbuch für

Öffentliche Sicherheit, 2014/15, S. 285–301.

Schiedel, Heribert, »Unheimliche Verbindungen. Über rechtsextremen Is-

lamneid und die Ähnlichkeiten von Djihadismus und Counterdjihadis-

mus«, in: Judith Goetz/Joseph Maria Sedlacek/Alexander Winkler (Hg.),

Untergangster des Abendlandes. Ideologie undRezeption der rechtsextremen »Iden-

titären«, Hamburg 2017, S. 285–308.

Schildt, Axel, Annäherung an die Westdeutschen. Sozial- und kulturgeschichtliche

Perspektiven auf die Bundesrepublik, Göttingen 2011.

Schmitt, Carl, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien, Berlin 2009.

Schmitt,Carl,PolitischeTheologie.VierKapitel zurLehre vonderSouveränität,Berlin

2009.

Schmitt,Carl,VölkerrechtlicheGroßraumordnung.Mit Interventionsverbot für raum-

fremdeMächte. Ein Beitrag zumReichsbegriff im Völkerrecht, Berlin 2009.

Schmitz, Markus, »Orient«, in: Susan Arndt/Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.),

WieRassismus ausWörtern spricht. (K)Erben desKolonialismus imWissensarchiv

deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Münster 2015, S. 483–496.

Schrenck-Notzing, Caspar von, Hundert Jahre Indien. Die politische Entwicklung

1857–1960. Eine Einführung, Stuttgart 1961.

Schrenck-Notzing, Caspar von,Charakterwäsche. Die amerikanische Besatzung in

Deutschland und ihre Folgen, Stuttgart 1965.

Schrenck-Notzing, Caspar von, Editorial, in: Criticón, Heft 112, 1989, S. 51.

Schultz, Hans-Dietrich, »Fantasies of Mitte. Mittellage and Mitteleuropa in

German geographical discussion in the 19th and 20th centuries«, in: Politi-

cal Geography Quarterly 8, 1989, S. 315–339.

Schwartz,Mladen, »Die politische Rechte im ›südslawischen‹ Bereich«, in:Cri-

ticón, Heft 106, 1988, S. 86–88.

Sedgwick,Mark,GegendiemoderneWelt.Die geheimeGeistesgeschichte des 20. Jahr-

hunderts, Berlin 2019.

Shooman, Yasemin, »…weil ihre Kultur so ist«.Narrative des antimuslimischenRas-

sismus, Bielefeld 2014.

Spengler, Oswald, Jahre der Entscheidung. Deutschland und die weltgeschichtliche

Entwicklung, München 1961.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Matheus Hagedorny: Dem Eigenen fremd, dem Anderen vertraut 309

Splett, Oskar, »Die preußische Konstellation der Dritten Welt. Ein weltpoliti-

sches Streiflicht«, in: Criticón, Heft 29, 1975, S. 110–112.

Ströhm, Carl Gustaf, »Die bosnische Tragödie«, in: Criticón, 1992, S. 114–115.

Szatkowski,Tim,GaddafisLibyenunddieBundesrepublikDeutschland1969bis 1982,

München 2013.

Tiesler, Nina Clara, »Europäisierung des Islam und Islamisierung der Debat-

te«, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, Nr. 26/27, 2007, S. 24–32.

Virchow, Fabian, »Europa als Projektionsfläche, Handlungsraum und Kon-

fliktfeld.Die extremeRechte als europäische Akteurin?«, in: GudrunHent-

ges/Kristina Nottbohm/Hans-Wolfgang Platzer (Hg.), Europäische Identität

in der Krise? Europäische Identitätsforschung und Rechtspopulismusforschung im

Dialog,Wiesbaden 2017, S. 249–265.

Wäckerlig,Oliver,Vernetzte Islamfeindlichkeit.Die transatlantischeBewegung gegen

»Islamisierung«. Events – Organisationen –Medien, Bielefeld 2019.

Wagner, Andreas, »Das ›Heidelberger Manifest‹ von 1981. Deutsche Professo-

ren warnen vor ›Überfremdung des deutschen Volkes‹«, in: Johanna Klatt/

Robert Lorenz (Hg.), Manifeste. Geschichte und Gegenwart des politischen Ap-

pells, Berlin 2010, S. 285–313.

Waldstein,Thor von, »Thesen zum Islam«, in: Compact Spezial, 2016, S. 76–79.

Weiß, Volker, »Das Reich und der Islam. Kontinuitäten und Wandel aus his-

torischer Perspektive«, in: Claudia Globisch (Hg.), Die Dynamik der eu-

ropäischen Rechten. Geschichte, Kontinuitäten und Wandel, Wiesbaden 2011,

227–244.

Weiß, Volker, Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abend-

landes, Stuttgart 2017.

Weißmann, Karlheinz, »Delikatesse gegenüber dem Hegemon«, in: Sezession,

Heft 2/2003, S. 14–19.

Weißmann,Karlheinz, »Kein Schüren von Religionshaß«, in: Junge Freiheit, Nr.

17/2016, 21.04.2016.

Wiedemann, Felix, »›Allahs Sonne‹ und ›Europas eigene Religion‹. Die Ver-

schränkung von Arabophilie und Neuheidentum in der rechtsextremen

Ideologie Sigrid Hunkes«, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, Nr. 57,

2009, S. 891–912.

Wiedemann, Felix, »Clauß, Ludwig Ferdinand«, in: Wolfgang Benz (Hg.),

Handbuch des Antisemitismus. Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart,

Berlin 2009, S. 144–145.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


310 Minderheiten

Wiedemann, Felix, »Der doppelte Orient. Zur völkischen Orientromantik des

Ludwig Ferdinand Clauß«, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte,

Heft 61, 2009, S. 1–24.

Wiedemann, Felix, »Das Verhältnis der extremen Rechten zur Religion«, in:

Fabian Virchow/Martin Langebach/Alexander Häusler (Hg.), Handbuch

Rechtsextremismus,Wiesbaden 2016, S. 511–532.

Wokoeck, Ursula,GermanOrientalism.The study of theMiddle East and Islam from

1800 to 1945, London 2009.

Zinsser, Christian, »Persische Metamorphosen. Islamische, demokratische

oder Volksrepublik?«, in: Criticón, Heft 52, 1979, S. 77–84.

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011 - am 13.02.2026, 06:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459966-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

