I Einleitung: Asthetischer Materialismus

1. Der Widerspruch

Der dsthetische Materialismus, wie er im Folgenden verstanden werden
soll, bezeichnet eine philosophische Betrachtung der Kunst. Er verbin-
det die Idee, dass Kunstwerke wesentlich auf das isthetische Urteil be-
zogen sind, mit der Idee, dass Kunstwerke aus ihrer materiellen Bedingt-
heit zu verstehen sind. Die beiden Ideen scheinen sich zu widersprechen.

Denn die philosophische Bestimmung des asthetischen Urteils ist das
Resultat einer transzendentalen Reflexion auf das subjektive Erkenntnis-
vermogen. Sie ist eine Einsicht, die aus einer Selbstbesinnung des Den-
kens erfolgt. Eine solche Einsicht ist keine empirische Erkenntnis, kein
Feststellen eines kontingenten Sachverhalts auf der Grundlage von Er-
fahrung. Die transzendentale Struktur des dsthetischen Urteils ist kein
Erfahrungsgehalt. Vielmehr stellt sie einen Zusammenhang von Bedin-
gungen dar, welche die Geltungsanspriiche des Denkens begriinden. Mit
Blick auf die Kunst lautet das Geltungsproblem: Wie ist die Verbindlich-
keit kunstkritischer Urteile moglich? Die Beantwortung der Frage muss
das asthetische, und insbesondere das kunstkritische Urteil untersuchen,
um zu zeigen, unter welchen Bedingungen es Gultigkeit beanspruchen
kann. In der Erkenntnis einer transzendentalen Struktur, also hier: in der
Erorterung der Frage, woher das dsthetische Urteil seine Verbindlichkeit
bezieht, wird das Denkvermogen nicht durch etwas bestimmt, das au-
Berhalb des Denkens lage. Vielmehr bestimmt sich das Denken in einer
transzendentalen Reflexion selbst. Wenn das asthetische Urteil aber in
einer transzendentalen Struktur der Subjektivitat griindet, die das Den-
ken in einer Besinnung auf sich selbst gewinnt, dann ist diese Struktur
dem zeitlichen Wechsel der empirischen Dinge, der Kontingenz histori-
scher Sachverhalte der Erfahrung enthoben. Die Fihigkeit, asthetisch zu
urteilen, ist ein Vermogen menschlicher Vernunft iiberhaupt, und in der
philosophischen Priifung dieses Vermogens stiitzt sich die Vernunft auf
nichts anderes ab als sich selbst.

Der Kern jener materialistischen Philosophie wiederum, an der die-
se Arbeit ansetzt, ist die Kritik der Verabsolutierung des Denkens.s

4 Den Widerspruch benennt Riidiger Bubner, Uber einige Bedingungen ge-
genwirtiger Asthetik, in: Asthetische Erfabrung, Frankfurt am Main 1989,
9—51. Hier S. 20.

5 Ein Uberblick zu den Varianten dieser Auffassung bietet Daniel Pucciarelli,
Materialismus und Kritik: Konzept, Aussichten und Grenzen des Materialis-
mus im Ausgang von der Negativen Dialektik Theodor W. Adornos, Wirz-
burg 2019.

13

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Materialistische Philosophie kritisiert die Ablosung und Verselbstandi-
gung des Denkens gegen seine Bedingtheit durch einen materiellen, also
nicht gedanklichen Zusammenhang, der die denkende Tatigkeit umfasst,
beeinflusst und motiviert. Der Materialismus richtet sich, anders gesagt,
gegen die Vorstellung, dass sich die Tatigkeit des Denkens, die Aktivitit
der Vernunft, in einer selbstindigen Sphire reiner Gedanken vollzoge.
Gegen diese Absonderung der Vernunft bringt er den Gedanken in Stel-
lung, dass das Denken auf die materiellen Zusammenhinge verwiesen
bleibt, denen es entspringt — wie immer man diesen Bereich verstehen
mag. Anders gesagt: Es ist fiir das menschliche Denken wesentlich, von
etwas anderem als sich selbst abzuhangen. Die verniinftige Tatigkeit be-
stimmt sich nicht gdnzlich selbst, sondern sie wird durch etwas mitbe-
stimmt, das sie nicht selbst ist.

Diese Kritik am reinen Denken ist nicht zu verwechseln mit dem Ein-
spruch gegen die Idee einer Selbstbestimmung des Menschen. Die ma-
terialistische Kritik geschieht vielmehr im Hinblick auf die Moglich-
keit solcher Selbstbestimmung. Die Illusion des reinen Denkens, das sich
ganzlich aus sich selbst heraus bestimmen wiirde, wird zum Gegenstand
der materialistischen Kritik, weil es die wirkliche Selbstbestimmung des
Menschen verhindert. Eine wirkliche Selbstbestimmung erfolgt namlich
nicht allein im Gedanken, sondern in der geschichtlichen Wirklichkeit.
Die Einsicht in die materielle Bedingtheit des Denkens zielt auf die Ver-
dnderung ebendieser Bedingungen.

Der Widerspruch, den ein adsthetischer Materialismus zu enthalten
scheint, ldsst sich somit auf die folgende Formel bringen: Die Einsicht
in die transzendentale Struktur des dsthetischen Urteils ist das Resultat
einer reinen Selbstbestimmung der Vernunft. Die materialistische Philo-
sophie negiert die Moglichkeit einer solchen Selbstbestimmung. Asthe-
tische und materialistische Kunstphilosophie scheinen sich daher aus-
zuschliefSen.

Dieser Widerspruch pragt die gegenwartige Situation des Kunstden-
kens.® Sie wird vom Nebeneinander zweier Diskurszusammenhinge ge-
pragt, die nur sehr schwierig miteinander ins Gesprach zu bringen sind.
Auf der einen Seite stehen die Nachfolgegestalten der transzendenta-
len Reflexion auf das dsthetische Urteilsvermogen.” Hier werden die

6  Vgl. die Beitrige in James Elkins, Art history versus aesthetics, New York
2006. Besonders Robert Geno, » The Border of the Aesthetic«, 3—20.

7 Einen Uberblick zur deutschsprachigen und englischsprachigen Diskussion
findet man in Andrea Kern und Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sdtze: zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt
am Main 2002; Jerrold Levinson (Hg.), The Oxford handbook of aesthe-
tics, Oxford 2013. Fiir die Musikphilosophie paradigmatisch Peter Kivy,
Introduction to a Philosophy of Music, Oxford, New York 2002; Alexan-
der Becker und Matthias Vogel (Hg.), Musikalischer Sinn: Beitrige zu einer

4

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER WIDERSPRUCH

Eigenheiten des dsthetischen Urteils, der dsthetischen Erfahrungen, Hal-
tungen, Gefiihle, Stimmungen oder Wahrnehmungen, der ontologische
Status dsthetischer Gegenstinde, Ereignisse oder Eigenschaften erortert.
Diese Untersuchungen greifen zwar gerne auf historische Kunstwerke als
Beispiele zuriick, um ihre begrifflichen Bestimmungen der dsthetischen
Zustinde und Vermogen, Objekte und Kategorien verstandlich zu ma-
chen. Der Anspruch der philosophischen Bestimmungen ist jedoch ein
tiberzeitlicher. Solches Nachdenken iiber die dsthetischen Grundlagen
der Kunst bleibt den konkreten historischen Entwicklungen der Kunst-
produktion gegenuber gleichgiiltig.

Auf der anderen Seite stehen die historischen Betrachtungen der Kunst
und ihre philosophischen Wortfithrerinnen.® Sie begegnen jeder tiberzeit-
lichen Aussage zum Asthetischen und der Kunst mit Skepsis. Im mate-
rialistischen Gestus insistiert die Kunstgeschichte auf der historischen
Bedingtheit nicht nur der kunstlerischen Erzeugnisse, sondern auch
der verschiedenen Auffassungsweisen und Begriffe dessen, was Kunst,
Kunsterfahrung und Kunstproduktion zu sein habe. Die Kunsttheorien
mit ihren uberzeitlichen Anspriichen erscheinen in diesem materialisti-
schen Blick als Reflexe, Rechtfertigungsversuche, regulative Ideen oder
Begleiterscheinungen historisch-kontingenter Kunstpraktiken und ihrer
Institutionen. Diese historischen Diskurseffekte der Kunstpraktiken gilt
es zwar zu analysieren, um sie fur eine kontextsensible Deutung der Wer-
ke verfiigbar zu machen. Den Geltungsanspruch der Theorien hingegen
klammert die historische Betrachtung aus: Sie enthilt sich der Stellung-
nahme.

In den folgenden Voriiberlegungen geht es darum zu zeigen, dass sich
die dsthetische und die materialistische Kunstauffassung nicht wider-
sprechen miissen. Es besteht vielmehr eine Affinitdt zwischen dem as-
thetischen Urteil und der materialistischen Kritik des verselbstindigten
Denkens.? In dieser Affinitit griindet die Moglichkeit eines dsthetischen

Philosophie der Musik, Frankfurt am Main 2007. Ein Uberblick zur deut-
schen Musikphilosophie findet man in Wolfgang Fuhrmann und Claus-Stef-
fen Mahnkopf, Perspektiven der Musikphilosopbie, Berlin 2021.

8  Fir die Musikphilosophie entscheidend sind die Argumente von Lydia
Goehr, The Imaginary Museum of Musical Works: An Essay in the Phi-
losophy of Music, Oxford 2008. Fiir die Musikwissenschaft: Rose Rosen-
gard Subotnik, Deconstructive variations: music and reason in western
society, Minneapolis 1996. Fiir die Kunsttheorie allgemein, klassisch: Ray-
mond Williams, Problems in materialism and culture: selected essays, Lon-
don 1997. In jiingerer Zeit besonders: Peter Osborne, Anywhere or Not At
All: Philosophy of Contemporary Art., London 2013.

9 Ich schliefSe hier an Uberlegungen an von Gunnar Hindrichs, Musikphilo-
sophie aus dsthetischer Vernunft, in: Wolfgang Fuhrmann und Claus-Steffen
Mahnkopf (Hg.), Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021, 43-58.

15

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Materialismus. Die Verwandtschaft besteht freilich lediglich zwischen
einem bestimmten Verstindnis der beiden Begriffe, das im Folgenden
dargelegt wird.

Die dsthetische Urteilsform

Das dsthetische Urteil ist eine eigene Form des Urteilens, eine besondere
Art giltiger Synthesis. Diese Annahme ist fiir alles, was hier folgt, grund-
legend. Das asthetische unterscheidet sich vom theoretischen und prak-
tisch-moralischen Urteil durch seine Form. Anders gesagt, unterschei-
den sich diese drei Urteilstypen nicht dadurch, dass sie in verschiedenen
Lebensbereichen stattfanden, dass sie andere Begriffe verwendeten oder
sich auf andere Eigenschaften oder Dinge bezogen. Sie unterscheiden
sich vielmehr in ihrer Urteilsstruktur: Also darin, wie die Relate in der
Urteilsrelation verbunden werden und was diese Verbindung rechtfertigt.
Wie diese Urteilstypen genau ausformuliert werden konnen, ist nattir-
lich Gegenstand einer weitldufigen philosophischen Debatte, die kaum
zu uberblicken ist. Ungefahr lassen sie sich folgendermafSen skizzieren:
In seiner Grundform artikuliert das theoretische Urteil Sachverhalte, in-
dem es Gegenstinde, Zustinde oder Geschehnisse identifiziert und be-
grifflich bestimmt; ein solches Urteil ist wahr, wenn diese Sachverhalte
tatsdchlich bestehen. In einem praktischen Urteil hingegen bestimmt sich
die Urteilende zum Handeln, indem sie mogliche Handlungsoptionen auf
eine Handlungsregel bezieht; dieses Urteil ist richtig, wenn das Befolgen
dieser Regel das Gute verwirklicht. Das asthetische Urteil tut weder das
eine noch das andere. Das dsthetische Urteil bezieht einen singuldren Er-
scheinungskomplex, den es nicht abschlieffend zu identifizieren vermag,
auf ein Gefiithl der Lust. Dieses Lustgefiihl ist das Innewerden einer an-
haltenden Spannung, die sich zwischen den Fihigkeiten des Denkens im
weitesten Sinne einstellt: Zwischen den begrifflichen, affektiven, imagi-
ndren und sinnlichen Vermogen des Subjekts.™

Den Urteilstypen entsprechen unterschiedliche Formen der Begriin-
dung. Auch wie diese Rationalititsformen genau aussehen, ist natiirlich
strittig. Eine Anndherung konnte so lauten: Theoretische Aussagen wer-
den durch begriffliche Beweise und empirische Belege gestiitzt. Prakti-
sche Urteile werden durch Abwigungen und Universalisierungsverfah-
ren legitimiert. Asthetische Urteile kénnen dagegen weder bewiesen oder
belegt werden, noch sind sie das Resultat von Abwagungen und Univer-
salisierungen. Sie werden vielmehr durch Charakterisierung und Kritik
ausgewiesen. Das Charakterisieren ist das sprachliche Nachvollziehen
der spezifischen Verfasstheit des fraglichen Erscheinungskomplexes, die

10 Diese Auffassung des dsthetischen Urteils wird im Kapitel V ausgefiihrt.

16

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER WIDERSPRUCH

Kritik artikuliert dessen eigentiimliche Koharenz, indem es die lustvolle
Spannungswirkung aufs Denkvermogen expliziert.

Diese Erlduterung der dsthetischen Urteilsform birgt jedoch einen la-
tenten Widerspruch. Denn unter einem Urteil im Allgemeinen versteht
man eine Verbindung von gedanklichen Gehalten mit Geltungsanspruch.
Der Geltungsanspruch kann als die Sachlichkeit des Urteils verstanden
werden: Das Urteil beansprucht die Gehalte nicht irgendwie willkiirlich
zu verbinden, sondern in einer Weise, die der Sache, die in Frage steht,
gerecht wird. Urteile haben ihr Gelingen, anders gesagt, in der sachge-
rechten Bestimmung. Das Ziel des Urteilens ist die giiltige Bestimmung
dessen, worauf das Urteil geht. Das Modell solcher Bestimmung ist die
Subsumption eines Einzelfalls unter eine allgemeine Begriffsregel.

Das asthetische Urteil hingegen bestimmt seine Sache nicht, es ist kein
bestimmendes Urteil. Das Lustgefiihl, das im dsthetischen Urteil auf ei-
nen Erscheinungskomplex bezogen wird, bezeugt vielmehr, dass die sub-
jektiven Vermogen gerade nicht so ineinandergreifen, dass es zum be-
stimmenden Urteilsabschluss kommt. Das dsthetische Urteil ist in diesem
Sinne ein Aufschub des bestimmenden Urteils, es ist ein Urteilen, das kein
Urteil fillt." Kant hat diese Eigenart des dsthetischen Urteils mit dem
Begriff der Reflexion erfasst. Asthetische Urteile bestimmen ihre Sache
nicht, sondern reflektieren tiber sie.'* Sie sind der Vollzug einer Suchbe-
wegung, die von einem einzelnen Erscheinungskomplex ausgeht, um von
ihm aus zu allgemeinen Begriffsbestimmungen zu gelangen, die ihm ge-
recht wiirden. Diese Suche wird im dsthetischen Urteil paradoxerweise
als lustvoll empfunden, obwohl sie zu keinem Abschluss kommt. Diese
eigentiimliche Struktur bringt das dsthetische Urteil in einen Gegensatz
zum Urteilen im Allgemeinen. Im asthetischen Urteil wird ein Prozess
als lustvoll beurteilt, der einem Scheitern der normalen Urteilsanstren-
gung gleichkommt.

Dass ein Prozess des Urteilens, der zu keiner Bestimmung der Sache
kommt, als lustvoll erfahren wird, kann so gedeutet werden, dass das
Urteilen gerade deshalb der Sache gerecht wird, weil es diese nicht auf
eine begriffliche Bestimmung festlegt. Das Vermogen zu Urteilen wird
im 4sthetischen Urteil gerade dadurch sachgerecht, dass es den Erschei-
nungskomplex, den es bedenkt, unter keine Regel subsumiert. In diesem
Sinne steckt im dsthetischen Urteil eine Kritik des Urteilfillens, die sich
auf den allgemeinen Anspruch von Urteilen stutzt, ihrer Sache gerecht zu

11 Diese Auffassung verteidigen Christoph Menke, Die Souverdinitit der Kunst:
dsthetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfurt am Main 2012
Andrea Kern, Schén Lust: eine Theorie der dsthetischen Erfabrung nach
Kant, Frankfurt am Main 2000.

12 Diese Unterscheidung wird eingefithrt in Immanuel Kant, Kritik der Urteils-
kraft, hg. von Heiner Klemme, Hamburg 2006, B XXVI (179).

7

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

werden. Das dsthetische Urteil ist deshalb zugleich ein Vollzug und eine
Aufhebung des Vermogens zur Sachbestimmung: Es negiert die Macht
des Subjekts, die Sachen begrifflich zu erfassen — und wird ihnen in eben-
dieser Negation gedanklich gerecht. So verstanden, vollzieht das dstheti-
sche Urteilen eine Selbstkritik des Urteilsvermogens.

Aber auch das dsthetische Urteil ist ein Urteil, es ist eine Synthesis mit
Geltungsanspruch. Dieses Urteil verbindet zwar keine Vorstellungen zu
einem bestimmten Sachverhalt oder einer Handlungsabsicht. Aber es
vereinheitlicht das gespannte Reflexionsgeschehen in Anbetracht eines
Erscheinungskomplexes unter dem Gefiihl einer Lust. Und diese Ver-
einheitlichung beansprucht Geltung. Das wird durch die Tatsache evi-
dent, dass uber diese Urteile genauso heftig gestritten werden kann wie
uber moralische und theoretische Stellungnahmen. Auch der Anspruch
des dsthetischen Urteils liegt in seinem Bezug auf die Sache, die beur-
teilt wird. Das dsthetische Urteil geht auf seine Sache, indem es das be-
stimmende Urteilen aufschiebt und in eine Schwebe versetzt. Anders ge-
sagt: Auch das dsthetische Urteil denkt einen verbindlichen Gedanken.
Aber dieser Gedanke ist so geartet, dass er uber das festlegende Den-
ken hinausdringt. In diesem Urteil wird, anders gesagt, ein Gedanke ge-
fasst, der die Immanenz des bestimmenden Denkens transzendiert. Sol-
che Gedanken konnen im Rickgriff auf die philosophische Tradition als
Ideen bezeichnet werden. Der das bestimmende Denken iibersteigende
Gedanke des dsthetischen Urteils ist die dsthetische Idee, welche der be-
urteilte Erscheinungskomplex ausdriickt. Der paradigmatische Erschei-
nungskomplex, der eine dsthetische Idee ausdriickt, ist das Kunstwerk.
In diesem Sinne ist das dsthetische Urteil intern auf das Kunstwerk be-
zogen. Kunstwerke sind hergestellte Erscheinungskomplexe, welche is-
thetische Ideen zum Ausdruck bringen. Das dsthetische Urteil denkt diese
Idee, indem es das bestimmende Urteilen aufschiebt. Und die Erschei-
nungskomplexe, als welche hier Kunstwerke verstanden werden sollen,
sind umgekehrt intern auf die Selbstkritik des Urteils bezogen, welche
das dsthetische Urteil vollzieht. Denn die dsthetischen Ideen, die sie aus-
driicken, lassen sich nur durch jenen Uberstieg iiber das bestimmende
Urteilen denken, den das isthetische Urteil realisiert.

Diese Auffassung des adsthetischen Urteils steht quer zu der, beson-
ders im englischsprachigen Raum verbreiteten Gleichsetzung des As-
thetischen mit dem rein Sinnlichen. Diesem Wortgebrauch zufolge
schlieft das dsthetische Erfahren, die dsthetische Haltung, Einstellung
oder Beurteilung das Mitwirken der begrifflichen oder propositionalen
Vermégen aus. In der obigen Bestimmung des dsthetischen Urteils wire ein
solcher Ausschluss jedoch Unsinn. Denn die dsthetische Spannungslage
stellt sich ja erst im Verhiltnis von begrifflichen und nicht-begrifflichen
Vermogen ein. Das asthetische Urteilen schliefSt daher wesentlich
ein begriffliches Moment mit ein. Was sich im dsthetischen Urteil

18

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER WIDERSPRUCH

jedoch tatsiachlich verdndert, ist die Funktion, welche die Begriffe im
Urteilsvollzug einnehmen. Anders als im theoretischen und praktischen
Urteil sind die Begriffe im dsthetischen Urteil keine Bestimmungsgriinde.
Der Bestimmungsgrund des Urteils ist hier vielmehr ein Gefiihl der Lust.
Deshalb lasst sich ein dsthetisches Urteil nicht rein begrifflich beweisen
oder rechtfertigen. Fiir sein Zustandekommen sind Begriffe jedoch
unerlasslich.

Die materialistische Kritik

Das Grundverstindnis des Materialismus, das die folgenden Uberlegun-
gen anleitet, wurde bereits erwdhnt. Materialistische Philosophie kriti-
siert das verselbstindigte Denken, indem es die geistige Aktivitat in einen
Zusammenhang stellt, der sie umfasst. Dieses Umfassen bedeutet zwei-
erlei. Dass das Denken materiell bedingt sei, bedeutet zum einen, dass
das Denken seinen Ermoglichungsgrund ausser sich selbst hat, und zum
anderen, dass es durch diese Bedingungen auch beschriankt und mitbe-
stimmt wird.

Ein solcher Materialismus ist, philosophiegeschichtlich betrachtet, das
Resultat einer Kritik des nachkantischen Idealismus. Dieser emphatische
Idealismus erhebt den Anspruch, die Rationalitdt der Wirklichkeit dar-
zustellen und zu begriinden. Die Form dieser begriindenden Darstellung
ist das System der Wissenschaften. In ihm wird das Wirkliche, zwar nicht
im Detail jeder Einzelheit, aber in seinen Grundstrukturen auf seinen Be-
griff gebracht: Vernunft und Wirklichkeit kommen zur Deckung. Diese
Einheit von Denken und Sein, von Wissen und Wirklichkeit zu artiku-
lieren ist, wohlgemerkt, der Anspruch solcher Philosophie. Die konkrete
Realisierung dieses Programms in den Systementwiirfen um 1800 mag
mangelhaft sein und die standige Selbstrevision, die man in den Werken
von Fichte, Schelling und Hegel beobachtet, beweist hinldnglich, dass sie
sich der Unvollkommenheit ihrer Versuche bewusst waren. An der prin-
zipiellen Moglichkeit dieser Artikulation festzuhalten, ist jedoch der ei-
gentliche Kern der idealistischen Philosophie.*3

Der Anspruch, die Begreifbarkeit der gesamten Wirklichkeit darzustel-
len, ist das Programm einer voraussetzungslosen Philosophie. Vorausset-
zungslos wird die Philosophie, wenn sie alle Voraussetzungen, die sie in
ihrer Darstellung unweigerlich vornehmen muss, im Verlauf der Darstel-
lung einholt, und zwar indem sie diese Voraussetzungen mit Griinden
einsichtig macht. Das philosophische Nachdenken, so das idealistische

13 Zu diesem Verstindnis des nachkantischen Idealismus: Robert B. Pippin,
Hegel’s Realm of Shadows. Logic as Metaphysics in the Science of Logic,
Chicago London 2019.

19

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Programm, vermag einen sich selbst tragenden Zusammenhang von Ge-
danken zu erzeugen, der die grundsatzliche Verfassung der Wirklichkeit
erfasst. Die Kritik des Idealismus setzt an diesem Anspruch an: Was die
Darstellung der Vernunft im Wirklichen uneinholbar voraussetzen muss
und nicht aus sich selbst begriinden kann, ist die darstellende Tatig-
keit des Denkens selbst.*+ Der Denkvollzug geschieht nicht im luftlee-
ren Raum reiner Gedanken, sondern ist Moment eines ihn umfassenden
Zusammenhangs: die materielle Reproduktion der vergesellschafteten
Menschen. Noch das Durchdenken allgemeinster Zusammenhinge ist,
wie vermittelt auch immer, in den Arbeitsprozess involviert, der es den
Menschen ermoglicht, sich selbst und die Institutionen ihrer Lebens-
formen in ihrer Existenz zu erhalten und zu reproduzieren. Das Be-
greifen der Wirklichkeit geschieht nicht jenseits der Aneignungs- und
Umformungsprozesse menschlicher Arbeit, sondern ist dessen integra-
ler Bestandteil. Der Begriff des Materials, den der Materialismus gegen
den Idealismus ins Feld fihrt, entstammt dieser Sphare: Er bezeichnet
die Bedingung gesellschaftlicher Arbeit. Jeder gedankliche Vollzug ist
ein Bearbeiten, ein Aneignen und Umformen von Bedingungen, die der
Denktatigkeit vorausgehen. Diese Bedingungen umfassen sowohl die
nicht-menschengemachte Umwelt — die natiirlichen Dinge — als auch die
Produkte vormaliger Arbeitsprozesse — die geschichtlichen oder gesell-
schaftlichen Dinge als das gesamte Gefiige von technischen, institutio-
nellen und kulturellen Hervorbringungen. Die materiellen Bedingungen
des Denkens, die das idealistische Programm verdriangt, sind nicht aufs
Physische beschrankt. Vielmehr umfassen sie die gesamte Sphire wirk-
licher, geschichtlicher Verhiltnisse zwischen Menschen und zwischen
den Menschen und der Natur, in der das Fortbestehen vernunftfihigen
Lebens erarbeitet wird.

Die Sphire menschlicher Arbeit, der Reproduktion des vergesellschaf-
teten Lebens ist die materielle Bedingung allen Denkens: der theoreti-
schen Wissenschaft, der politisch-moralischen Beurteilung, des religio-
sen Glaubens wie der asthetischen Auseinandersetzung mit der Kunst.
Diese materielle Sphire ist aber von Konflikten, Zerwiirfnissen und Wi-
derspriichen geprigt, die kaum jemand ernsthaft in Abrede stellen kann:
Ein GrofSteil der Menschen lebt und arbeitet, heute wie um 1800, un-
ter Bedingungen, die man weder als verniinftig noch als menschenwiir-
dig bezeichnen kann. Solange die materielle Bedingung der gedanklichen

14 Die Grundfigur der Kritik lasst sich auf die ganz anders geartete Spatphilo-
sophie Schellings zuriickfithren. Zu Schelling vgl. Walter Schulz, Die Vollen-
dung des deutschen Idealismus in der Spétphilosophie Schellings, Pfullingen
1975. Marx formuliert den Gedanken in Karl Marx, Einleitung zur Kritik
der Hegelschen Rechtsphilosophie (Marx Engels Werke, 1), Berlin 1983,
170-183.

20

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER WIDERSPRUCH

Artikulation von Vernunft, die gesamtgesellschaftliche Sphare der Re-
produktion, innerhalb derer sich philosophisches Nachdenken vollzieht
und auf die es affirmierend oder negierend zuriickwirkt, sich in einem
solchen, unverniinftigen Zustand befindet, kann die Darstellung der Ver-
nunft in der Wirklichkeit nicht gelingen. Das ist der schlichte Kern der
materialistischen Kritik am Idealismus. Noch das kohirenteste System
der Grundstrukturen des Wirklichen stiinde im Widerspruch zur Inkoha-
renz jener materiellen Sphire, aus der sie entsteht. In diesem Sinne kann
die Philosophie nicht in ihr selbst, im Medium des Gedankens, verwirk-
licht werden, sondern sie kann ihre Verwirklichung nur ausserhalb ihrer
selbst finden: in der Transformation ihrer materiellen Grundlage, der re-
volutiondren Praxis.s

Ein so verstandener Materialismus steht dem Idealismus daher nicht
ganzlich entgegen. Vielmehr nimmt er den emphatischen Anspruch der
Vernunft ernst und wendet ihn gegen deren Scheingestalten. In einer
Scheingestalt, so ldsst sich ganz allgemein sagen, tritt ein Besonderes
oder Unselbstandiges, ein Unvollstindiges oder Partielles als Allgemei-
nes, Selbstindiges, Vollstindiges oder Ganzes auf.*® Die Kritik solcher
Scheingestalten ist das Anliegen der Dialektik. Wahrend der dialektische
Idealismus vorgibt, solche Kritik im Medium des Gedankens prinzipiell
zu einem Abschluss bringen zu konnen, halt der dialektische Materia-
lismus an der Unmoglichkeit solcher Vollendung im Gedanken fest. Die
Verwirklichung der Vernunft im Gedanken ist deren partielle Verwirk-
lichung, die als das Ganze auftritt. Deshalb wird die dialektische Phi-
losophie selbst zur Scheingestalt, sobald sie ihre Abgeschlossenheit be-
hauptet. Die Vollendung der dialektischen Philosophie, der Abschluss
der Scheinkritik, kann erst jenseits der Philosophie, in der gesellschaftli-
chen Verwirklichung von Freiheit gelingen.'”

Der Kern eines solchen Materialismus bildet demnach die Kritik an
der Verabsolutierung des Geistes: Das Denken ist nicht der letzte Ho-
rizont des Wirklichen, sondern vollzieht sich innerhalb eines Zusam-
menhangs, der das Denken umfasst. Darin besteht der entscheidende
Unterschied zu einem GrofSteil jener philosophischen Projekte, die von
der Antike bis in die Gegenwart unter dem Schlagwort des Materialis-
mus verhandelt werden. Sie verstehen den Materialismus als eine The-
orie, also als einen systematischen Zusammenhang von Aussagen iiber
die Wirklichkeit. Der kritische Materialismus, um den es hier und im

15 Vgl. Marx 1983 (wie Anm. 14), 384.

16 Zu diesem Begriff des Scheins vgl. Michael Theunissen, Sein und Schein. Die
kritische Funktion der Hegelschen Logik, Frankfurt am Main 1978; Bubner
1989 (wie Anm. 4), 39.

17 Vgl. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik (Gesammelte Schriften, 6),
Frankfurt am Main 2020; Marc Nicolas Sommer, Das Konzept einer nega-
tiven Dialektik, Tiibingen 2016.

21

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Folgenden gehen soll, ist keine besondere Theorie der Wirklichkeit, son-
dern der Vollzug einer Selbstkritik der Theorie im Hinblick auf die wirk-
liche Selbstbestimmung der Vernunft. Die Affinitit eines so verstande-
nen Materialismus mit dem dsthetischen Urteil liegt in dieser Anlage: In
beiden gerit das begriffliche Denken in eine Bewegung der Selbstkritik.

2. Philosophischer Materialismus

Das Wort Materialismus geistert in ganz unterschiedlichen Verwendun-
gen durch die gegenwirtigen Diskurse der Philosophie und Kunst. Be-
vor das Verhiltnis von Materialismus und Asthetik niher bestimmt wer-
den kann, muss deshalb dem Begriff des philosophischen Materialismus
nochmals schirfere Kontur verliehen werden. Diese Diskussion unter-
schiedlicher philosophischer Positionen fiihrt scheinbar weit vom The-
ma der Gegenwartsmusik ab. Im Verlaufe dieser Arbeit soll jedoch plau-
sibler werden, inwiefern solche ganz grundsitzlichen Fragen nach dem
Verhiltnis von Denken und Sein, von Subjektivitit und geschichtlicher
Wirklichkeit noch in der Wahl von Kompositionstechniken und kiinst-
lerischen Formen fortwirken.

Theorie

Um die Idee eines kritischen Materialismus zu verdeutlichen, mag es
niitzlich sein, sie in aller Kiirze gegen einige der gegenwirtig debattier-
ten Formen des theoretischen Materialismus abzugrenzen. Eine verbrei-
tete theoretische Auffassung des Materialismus ist das Programm der
naturalistischen Reduktion oder Elimination.*® Der Gedanke ist folgen-
der: Es gibt eine wissenschaftliche Beschreibung der materiellen Wirk-
lichkeit, welche die GesetzmifSigkeiten wirkursachlicher Zusammenhin-
ge erfasst. Daneben gibt es eine vorwissenschaftliche Beschreibung der
Wirklichkeit, die mit geistigen Kategorien operiert: also mit phianome-
nalen Qualitaten, Absichten, Winschen, Zwecken, Normen, Personen,
Willensvollziigen, Bewusstseinsakten- und gehalten, Griinden, Gedan-
ken, Ideen oder Uberzeugungen, kurz: mit Begriffen, die mit der Freiheit
des Selbstbewusstseins zusammenhangen. Der Gedanke einer subjekti-
ven Selbstbestimmung — der Freiheitsgedanke — sprengt jedoch das Ge-
fuge wirkursachlicher Zusammenhinge. Die Operation materialistischer

18 Zu diesem Programm, vgl. Mario De Caro und David Macarthur (Hg.),
Naturalism in question, Cambridge (Mass.); London 2008; Thomas Jussuf
Spiegel, Ist der Naturalismus eine Ideologie?, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 68/1, 2020, §1-71.

22

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Theorie besteht vor diesem Hintergrund darin, die geistige Beschreibung
der Wirklichkeit auf die materielle Beschreibung zu reduzieren, d.h. eine
Beschreibung und Erklarung fiir die menschlichen Verhaltensformen zu
erarbeiten, die auf geistige oder mentale Kategorien verzichtet. Die Sach-
verhalte, welche die vorwissenschaftliche Beschreibung in geistigen Kate-
gorien erfasst, werden so auf die materiellen Entititen der wissenschaft-
lichen Beschreibung zuriickgefiihrt. Ein solches Unternehmen ist heute
als philosophisches Programm einer Naturalisierung des Geistes verbrei-
tet: Geistige Kategorien werden so uminterpretiert, dass sie keiner nicht-
natiirlichen Voraussetzungen bediirfen, also keine Entitdten postulieren
missen, die sich einer naturwissenschaftlichen Wirklichkeitsbeschrei-
bung widersetzen. Materielle Wirklichkeit ist dann der Inbegriff des-
sen, was die Naturwissenschaften beschreiben. Dieses Programm kann
moderat formuliert werden, indem man der geistigen Beschreibungs-
weise eine gewisse Legitimation im zwischenmenschlichen Umgang zu-
spricht. Es kann aber auch so weit radikalisiert werden, dass es auf die
Abschaffung der geistigen Beschreibungsweise zielt: Ist die Theorie der
materiellen Wirklichkeit einmal gentigend ausdifferenziert, so wird man
auf die geistigen Kategorien der Geistphilosophie und folk psychology
auch im lebensweltlichen Miteinander verzichten konnen.' Was iibrig
bleibt, ist die Welt physischer Prozesse. Ein solcher Materialismus affir-
miert die entzauberte Welt des Naturalismus: Er entzaubert die Schein-
gestalten geistigen Sinns, indem er sie auf die sinnlosen Tatsachen der
Natur zuriickfuhrt.>

Dem entzauberten Materialismus gesellt sich, gerade in jungster Zeit,
immer wieder der Versuch eines Materialismus der Wiederverzaube-
rung. Das Primat der naturalistischen Wirklichkeitsbeschreibung wird
von diesen Positionen nicht angefochten, aber sie wird ihrer Niichtern-
heit entledigt. Exemplarisch hierfiir steht die Arbeit von Jane Bennett.>*

19 Klassisch etwa Paul M. Churchland, Matter and Consciousness, Cambridge
(Mass.) 1984. Gegenargumente formuliert David J. Chalmers, The Charac-
ter of Consciousness, Oxford 2010.

20 Im Kunstdiskurs einflussreich ist mit dieser These Ray Brassier, Nihil Un-
bound. Enlightenment and Extinction, Basingstoke; New York 2009.

21 Vgl. Jane Bennett, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham
2010; Jane Bennett, The Enchantment of Modern Life. Attachments, Cros-
sings, and Ethics, Princeton, N.J 2001. In eine dhnliche Richtung gehen
Timothy Morton, Dark Ecology. For a Logic of Future Coexistence, New
York 2016; Diana H. Coole und Samantha Frost (Hg.), New Materialisms.
Ontology, Agency, and Politics, Durham [NC] ; London 2010. Die Ubertra-
gung solcher Motive auf musikphilosophische Fragestellungen findet man
in Christoph Cox, Sonic Flux: Sound, Art, and Metaphysics, Chicago, IL
2018; Salomé Voegelin, Listening to noise and silence: towards a philoso-
phy of sound art, New York 2010. Mit Bezug auf Kunst im Allgemeinen,

23

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Naturwissenschaftliche Begriffe werden zu schillernden Ausdriicken ei-
ner evokativen Rede, die darauf zielt, die reduzierende Identifikation
geistiger Vollziige mit sinnlosem Naturgeschehen als ErschliefSung ei-
nes tieferen Sinns darzustellen. Dass der Mensch in Wahrheit ein offenes
System mikrobiologischer Entititen und ihrer Wechselwirkungen dar-
stellt, das in ein kosmisches Kriftespiel einbezogen ist; dass alle schein-
bar subjektive Tadtigkeit eigentlich ein wirkursachlicher Knotenpunkt
in einem uniiberschaubaren Netzwerk physikalischer Einflussnahmen
ist, dem alle Geschehnisse vom GrofSten bis zum Allerkleinsten gleicher-
mafSen eingewoben sind — diese eigentlich erntichternde Einsicht wird
als affirmatives Identifikationsangebot vorgetragen. Die Affirmation der
Sinnlosigkeit wird zur Teilhabe an etwas Bedeutsamem verklart, die uns
eine ganz andere Sicht auf uns und unser Naturverhiltnis eroffne. Jane
Bennetts Arbeiten sind fiir diese Spielform des wiederverzauberten Ma-
terialismus besonders interessant, weil sie die Operation rhetorischer
Uberhshung des Naturalismus nicht abstreitet, sondern sich offen zu
ihr bekennt: Die rhetorische Wiederverzauberung des Naturalismus sei
eine strategische Intervention der Theorie, die sich in den Dienst des
Umweltaktivismus stellt.>* Dass die Theorie strategisch vorgeht, bedeu-
tet jedoch, dass sie sich von ihrer Bindung an den Wahrheitsanspruch
verabschiedet: Sie ist dann keine Theorie mehr, die eine wohlbegriinde-
te Darstellung des Wirklichen anstrebt, sondern sie ist eine Scheintheo-
rie, die ihre Aussagen den praktischen Anforderungen und Bediirfnissen
des politischen Ziels anpasst. Ob diese Strategie aufgeht, sei hier dahin-
gestellt. Entscheidend ist, dass auch hier Materialismus als eine Theorie
verstanden wird, welche — wenngleich aus rein strategischen Griinden
— die geistige Beschreibung menschlichen Verhaltens auf eine naturalis-
tische Beschreibung reduziert, in der Hoffnung, diese affirmative Iden-
tifikation der Menschen mit ihrer Reduktionsgestalt moge ihr gestortes
Naturverhiltnis heilen.

Es sind diese wiederverzauberten Materialismen, welche in den letz-
ten Jahrzehnten im Feld der Kunst immer wieder begeistert aufgenom-
men wurden. Ein Beispiel wire die Konzertinstallation The force of
things von Ashley und Adam Fure — deren Titel sich auf ein Kapitel aus
Jane Bennetts Vibrant Matter bezieht.>> Die Reduktion der Subjektivi-
tat aufs Naturgeschehen wird hier in die veranderte Funktion der Mu-
siker Ubersetzt: Sie stehen nicht auf einer Bithne, um einem Publikum

vgl. Christoph Cox, Jenny Jaskey, Suhail Malik (Hg.), Realismn Materialism
Art, Berlin 20135.

22 Vgl. Bennett 2010 (wie Anm. 21), 1TT0-T22.

23 Zum Werk vgl. Elaine Fitz Gibbon, »Enchantment and Naiveté«, Manu-
skript. Ausfiihrlicher zum Wiederverzauberungsprogramm der Gegenwarts-
kunst, vgl. Christoph Haffter, Strategischer Obskurantismus, in: Positionen
129, 2021, 10—20.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

frontal Kliange darzubieten, sondern sie sind in einer zentrumslosen
Szenerie von membranartigen Kulissen verteilt, in der sich auch das
Publikum einfindet. Die Kulissen evozieren eine Natur, nicht wie sie
als Landschaft oder Lebewesen erscheint, sondern die sich wie organi-
sches Gewebe unter dem Elektronenmikroskop ausnimmt: Jenes Zwi-
schenreich von leblos-lebendigen, anorganisch-organischen Gebilden,
welchen man in Tropfsteinhohlen und Science-Fiction-Filmen begeg-
net. Die Klangproduktion folgt nicht dem hergebrachten Modell einer
Musikerin, welche musikalische Gedanken spielend artikuliert. Viel-
mehr stofSen die Performer hier Prozesse der Wechselwirkung an und
halten ein Geschehen in Gang, das scheinbar von sich aus Texturkldn-
ge produziert: Sie platzieren Papierseiten oder rasselartige Objekte auf
einer in tiefer Frequenz vibrierenden Lautsprechermembran, woraus
ein Klang fragilen Zitterns erwiachst, oder sie streichen mit Kontra-
bassbogen an Saiten, welche wie Kraftvektoren den Raum durchzie-
hen, was, elektronisch verstirkt und umgeformt, eine stehende Atmo-
sphare verzerrter drones heraufkommen lasst. Spielen sie gewohnliche
Instrumente, so mischen sie ihre Klange unmerklich der allgemeinen
Klangkulisse bei, fugen ihre Stimme in die vibrierende Totalitat. Die
Handlungen der Instrumentalisten stehen in keinem direkten, propor-
tionalen Verhiltnis zum Erklingenden, sondern sie nehmen den Cha-
rakter von Symbolhandlungen an, die nur indirekt, tiber vielfache und
undurchsichtige Vermittlungsprozesse auf das Klangresultat Einfluss
nehmen. Diesem vibrierenden Klanggemisch fiigt sich rauschbelegtes
Murmeln und Achzen bei, das die in Laborkittel gekleideten Performe-
rinnen durch Megaphone ausstofSen. Das Geschehen gerit so zur ver-
klarenden Imitation einer aktivistischen Performance im Nirgendwo
des Mikrokosmos, und die beschworenden Gesten steigern sich zu ei-
nem Ritual, dessen Mythos nichts anderes als die entzauberte Welt der
Naturwissenschaften darstellt.

Die theoretischen Materialismen vereint die These, dass das Ma-
terielle, im Gegensatz zum Geistigen, das einzig wahrhaft Wirkliche
sei. Das Materielle wird dann etwa gefasst als die Gesamtheit dessen,
was die empirischen Naturwissenschaften, die Physik im weitesten
Sinne, zu beschreiben vermogen: Der Materialismus ist, so verstan-
den, eine Variante des Physikalismus. Das Programm eines solchen
Materialismus besteht dann in der Reduktion oder Zuriickfithrung
des Geistigen auf das Materielle: Die Qualititen menschlicher Erfah-
rung, der Ausdrucksgehalt ihrer Hervorbringungen, die geistige Fa-
higkeit zur Zwecksetzung, zur Selbstbestimmung durch Ideen und
Werte und was immer man sonst im Bereich des Geistigen verorten
mag, werden als Effekte nicht-geistiger Prozesse verstanden, denen
es an eigenstindiger Wirklichkeit mangelt. Die entzauberten und die
wiederverzauberten Varianten dieser materialistischen Reduktion, so

25

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

unterschiedlich sie sich rhetorisch ausgestalten, teilen diesen theore-
tischen Standpunkt.

Es kann hier nicht darum gehen, diese Positionen eingehend zu disku-
tieren.>* Ein Grundproblem dieses theoretischen Programms soll hier ge-
niigen, um die Abgrenzung zu motivieren. Die grundsitzliche Schwierig-
keit liegt darin, wie der theoretische Materialismus sein eigenes Tun, also
den theoretischen Vollzug selbst verstehen kann. » Vorwissenschaftlich«
wiirde man dieses Tun als eine Form geistiger Arbeit verstehen: Theo-
retikerinnen entwickeln Argumente, finden Beweise, Griinde und Bele-
ge, um andere von der Gultigkeit ihrer Darlegung zu iiberzeugen. Die-
se Tatigkeiten setzen voraus, dass so etwas wie eine freie Zustimmung
zu Uberzeugenden Darlegungen moglich ist. Trifft ihre Darlegung je-
doch zu, so handelt es sich auch bei diesen Vollziigen — das Erheben von
Geltungsanspriichen, das Geben und Nehmen von Griinden im wissen-
schaftlichen Gesprdach — um Geschehnisse, die auf die Gesetzmassigkei-
ten nicht-geistiger Prozesse reduziert werden konnen. Die freie Zustim-
mung aus Griinden ist ein Schein, dem ein naturlicher Prozess zugrunde
liegt. Die theoretische Materialistin gerit daher in die Schwierigkeit, den
Geltungsanspruch, den sie mit ihrer Theorie erhebt, selbst nicht mehr
sinnvollerweise behaupten zu konnen, wenn die Theorie zutrifft. Denn
behauptet sie, ihrer Theorie aus Grinden zuzustimmen, nihme sie diese
Zustimmung selbst aus dem materiellen Geschehen heraus, auf das sie
alles geistige Tun reduziert.>s So verkehrt sich der theoretische Materia-
lismus entweder in einen Idealismus, der den theoretischen Vollzug des
Denkens aus dem Bereich des materiell Bedingten heraushebt; oder er
entzieht seinem eigenen Geltungsanspruch den Boden.

Die materialistische Position, welche die folgenden Uberlegungen an-
leiten wird, unterscheidet sich von beiden Formen des theoretischen Ma-
terialismus. Sie versteht Materialismus nicht als Theorie, sondern als
Kritik. Weder verneint solcher Materialismus die Wirklichkeit des Geis-
tigen, noch gibt er vor, die materiellen Bedingungen des Geistes konnten
unter Absehung des Geistigen bestimmt werden. Der Grund liegt nicht
darin, dass die wissenschaftlichen Erkenntnisse, auf die sich die Reduk-
tionen berufen, ungiiltig wiren. Vielmehr erweist sich das Verfahren der
Reduktion des Geistigen selbst als widerspriichlich. Denn das Verfahren
der Reduktion beansprucht eine Giiltigkeit, die auf der Einsicht in Be-
grundungszusammenhinge fuf$t. Wenn das Verfahren aber gelingt, so ist
die geistige Einsicht, auf der das Verfahren fuft, ein blofSer Schein, Epi-
phdanomen nicht-geistiger Prozesse. Die Reduktion des Geistigen aufs

24 Ich werde im Kapitel VL1 auf einige dieser Positionen zuriickkommen.
25 Vgl. dazu etwa die Argumente gegen den eliminativen Materialismus bei
Paul Boghossian, »The Status of Content«, in: Philosophical Review 99,

1990, 157-84.

26

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Materielle wire unbegriindet, wenn sie zutrifft, und sie triafe nicht zu,
wire sie begriindbar.

Spekulation

In jiingerer Zeit hat eine weitere Form des philosophischen Materialis-
mus Diskussionen ausgelost, die weit in die Kunstdiskurse ausstrahlten:
Der spekulative Materialismus, den Quentin Meillassoux in Apres la fi-
nitude entwickelt.> Es handelt sich dabei um einen theoretischen Ma-
terialismus eigener Art, weil es ihm nicht um eine Reduktion geistiger
Vollziige auf materielle Prozesse geht, sondern um eine nachmetaphy-
sische Form philosophischer Spekulation. Unter spekulativem Denken
versteht Meillassoux das Denken des Absoluten. Nachmetaphysisch ist
ein solches Denken, wenn es das Absolute nicht als notwendig, sondern
als kontingent denkt. Das kontingente Absolute ist die absolute Fakti-
zitit: Der Gedanke, dass alles, was ist, anders sein konnte. Zu diesem
absoluten Gedanken gelangt Meillassoux durch eine immanente Kri-
tik jener nachkantischen Theorien der Erkenntnis, die er als Korrela-
tionismus betitelt. Diese Theorien behaupten, dass sich alles Denken in
einem begrifflichen Rahmen vollzieht, der vom denkenden Subjekt ab-
hingt. Alles, was gedacht werden kann, alle denkbaren Objekte der Re-
alitit, hingen somit vom subjektiven Begriffsrahmen des Denkens ab:
Es besteht eine Korrelation zwischen objektiven Sachverhalten und sub-
jektivem Begriffsrahmen. Reflektiert man nun aber auf dieses Verhalt-
nis von Denkgegenstinden und Begriffsrahmen, so gibt es nach Meil-
lassoux zwei Moglichkeiten, diese Korrelation zu denken: Entweder sie
wird als ein notwendiges oder als ein kontingentes Verhiltnis gedacht.
Ist die Korrelation notwendig, so ist es undenkbar, dass sich die Gegen-
stinde, auf die das Denken zielt, anders verhielten als genauso, wie sie
im Begriffsrahmen des denkenden Subjekts erscheinen. Der Begriffsrah-
men und die in ihm thematisierten Gegenstinde miissen genauso sein,
wie sie sind. Wird die Korrelation hingegen als kontingent verstanden, so
ist es denkbar, dass es auch andere Begriffsrahmen als den unseren geben
konnte und dass somit auch die Gegenstinde anders geartet sein konn-
ten, als sie in unserem Begriffsrahmen erscheinen. Beide Gedanken — der
Gedanke der Notwendigkeit wie der Kontingenz der Korrelation — sind
aber als Gedanken uber den Begriffsrahmen selbst keine Gedanken, die
von diesem Begriffsrahmen abhdngen: Es sind begriffsrahmenunabhingi-
ge, absolute Gedanken iiber das abhangige, subjekt-relative Denken. Mit
Verweis auf die kantische Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises

26 Quentin Meillassoux, Apres la finitude. Essai sur la nécessité de la con-
tingence, Paris 2012.

27

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

glaubt Meillassoux die erste Moglichkeit ausschliessen zu konnen: Denn
die Korrelation von Denken und Sein als etwas absolut Notwendiges zu
denken, hiefSe, so die Uberlegung, die Existenz eines notwendigerwei-
se Seienden zu denken. Fiir ein solches notwendigerweise Seiendes steht
der philosophische Gottesbegriff. Ist aber der Beweis eines solchen not-
wendigerweise Seienden unmdglich, so konne auch nicht ausgeschlossen
werden, dass unsere Begriffsrahmen und die ihm korrelierten Gegenstin-
de anders sein konnten, als sie uns erscheinen. So ist die korrelationis-
tische Position gezwungen, einen nicht-korrelierten, absoluten Gedan-
ken zu akzeptieren: Den Gedanken der Kontingenz des Begriffsrahmens
selbst. Dieser Gedanke ist nicht an den kontingenten Begriffsrahmen
gebunden, sondern ubersteigt ihn. In diesem notwendigen, spekulativen
Uberstieg wiirde daher die Moglichkeit eines Seienden gedacht, das nicht
mehr an den Begriffsrahmen unseres Denkens gebunden wire. Daraus
ergibt sich ein spekulativer Materialismus, der gegen die Verabsolutie-
rung unseres Begriffsrahmens den Gedanken einer Wirklichkeit erfasst,
welche das subjektive Denken umfasst.

Tout matérialisme qui se voudrait spéculatif — c’est-a-dire qui ferait d’un
certain type d’entité sans pensée une réalité absolue — doit en effet con-
sister a affirmer ef que la pensée n’est pas nécessaire (quelque chose peut
étre sans la pensée) ef que la pensée peut penser ce qu’il doit y avoir lors-
qu’il n’y a pas de pensée. Le matérialisme, s’il adopte la voie spéculative,
est donc contraint de croire qu’il serait possible de penser une réalité
donnée, en faisant abstraction du fait que nous la pensons.*”

Meillassoux zieht aus diesem Gedanken eine ganze Reihe problemati-
scher Schliisse, die uns hier nicht weiter interessieren miissen — unter
anderem glaubt er, die absolute Geltung des Satzes vom Widerspruch,
dem Prinzip der Faktizitit sowie der mathematisierten Naturbeschrei-
bung aus dem Prinzip der absoluten Kontingenz ableiten zu kénnen. Sie
fuflen alle darauf, dass Meillassoux glaubt, durch das Verfahren selbst-
kritischer Reflexion zu so etwas wie einer absolut gegebenen Sache der
Erkenntnis zu gelangen, wie es im obigen Zitat heifst. In Wahrheit fiihrt
die selbstkritische Reflexion aber nicht auf gegebene Realitdten, sondern
auf Bedingungen, die im Falle der Kontingenz der Korrelation rein ne-
gativer Natur sind. Was seine Uberlegungen fiir uns jedoch interessant
macht, ist die Tatsache, dass er den Materialismus im Kern nicht als eine
Theorie, sondern als einen spekulativen Gedanken fasst, der untrenn-
bar an eine Selbstkritik des Denkens gebunden ist. Die materialistische
Negation der Verabsolutierung des Denkens, die Meillassoux wiederum
als einen Vollzug eines Denkens des Absoluten deutet, ist nichts ande-
res als der Vollzug einer kritischen Reflexion des Denkens auf seine ei-
genen Bedingungen.

27 Ebd., 62.

28

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Meillassoux veranschaulicht seine Uberlegungen mit der Idee von
Sachverhalten, die zeitlich vor dem Entstehen bewussten Lebens bestan-
den, also Aussagen dariiber, wie die Welt war, bevor es in ihr iberhaupt
denkende Wesen gab.*® Diese Sachverhalte konnten, so Meillassoux,
nicht als Korrelate des Denkens verstanden werden, weil es ja zum Zeit-
punkt ihres Bestehens gar kein Denken gab, dem sie hitten entsprechen
konnen. Gegen diese Uberlegung fiihre der Korrelationismus die Unter-
scheidung von empirischer und transzendentaler Subjektivitit ins Feld:
Wiahrend die empirischen Subjekte des Denkens erst von einem bestimm-
ten Zeitpunkt an die Welt bevolkern, konne man von einem Zeitpunkt
des Auftauchens der transzendentalen Subjektivitit gar nicht sinnvoller-
weise sprechen. Denn das transzendentale Subjekt ist kein raum-zeitli-
ches Ding, das in der Welt existiert, sondern es ist ein Komplex von Be-
dingungen, welche die Geltung des Erfahrungswissens erst ermoglicht.
Das transzendentale Subjekt ist keine raum-zeitliche SeinsgrofSe, sondern
stellt wie ein logisches Gesetz oder ein mathematisches Axiom eine Gel-
tungsgrofSe dar, nach deren raum-zeitlicher Existenz man gar nicht sinn-
voll fragen kann. Hiergegen wendet nun Meillassoux folgende Uberle-
gung:

On nous dit : le transcendantal n’est pas, parce qu’il n’est pas a la facon

d’un objet. Certes, mais enfin, méme en accordant que le sujet transcen-

dantal n’existe pas a la fagon d’un objet, i/ y a bien un sujet transcen-

dantal, plutot que pas de sujet. Or, rien ne nous empéche de réfléchir a

notre tour a la condition pour qu’il y ait ainsi un sujet transcendantal.

Et parmi ces conditions, nous découvrons qu’il ne peut y avoir de su-

jet transcendantal qu’a condition qu’un tel sujet it lieu. Qu’entendons-

nous ici par : »avoir lieu« ? Que le transcendantal, en tant méme qu’il
refuse toute métaphysique dogmatique, est indissociable de la notion
de point de vue. [...] Le sujet n’est transcendantal qu’a étre positionné
dans le monde, dont il ne peut découvrir qu’un aspect fini, et jamais ré-
collectionner la totalité. Ce qui signifie que le sujet transcendantal, pour
étre ainsi localisé parmi les objets finis de son monde, est indissociable
de son incarnation dans un corps, c’est-a-dire indissociable d’un objet
déterminé du monde. Le transcendantale est bien condition de la con-
naissance des corps, mais il faut ajouter qu’en retour le corps est con-
dition de I’avoir-lieu du transcendantal. Que le sujet transcendantal ait
tel corps est empirique, mais qu’il ait un corps est une condition non-
empirique de son avoir-lieu : le corps est, pourrait-on dire, la condition
»rétro-tanscendantale« du sujet de la connaissance.

Meillassoux fiihrt hier den Gedanken einer »retro-transzendentalen « Be-
dingung des Erkenntnissubjekts ein. Ist das transzendentale Subjekt die

28 Ebd., 45.
29 Ebd., 45-47.

29

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Moglichkeitsbedingung empirischer Erkenntnis, so steht umgekehrt die
Tatigkeit des transzendentalen Subjekts selbst unter Bedingungen: Sei-
ne Erkenntnisse sind gehaltvoll nur durch den Erfahrungsbezug. Solche
Erfahrung kann das Subjekt aber nur als endlicher, verkorperter, sinnli-
cher Geist machen: Die transzendentale Subjektivitit vollzieht ihre Leis-
tungen unter materiellen Bedingungen. Weil die empirische Beschreibung
solcher Bedingungen aber selbst vom transzendentalen Begriffsrahmen
des Subjekts abhingt, so miisste man den Gedanken gegen Meillassoux
weiterfiihren, konnen die materiellen Bedingungen nicht kurzerhand mit
dem gleichgesetzt werden, was die empirischen Wissenschaften beschrei-
ben. Deshalb sind die materiellen Bedingungen der Subjektivitit keinem
empirischen Wissen zuganglich, sondern sind selbst Thema eines Reflexi-
onswissens: Wissen einer Reflexion auf die Bedingungen transzendenta-
ler Reflexion, Resultat einer zweiten Reflexion. In diesem Sinne lasst sich
Meillassoux’ Idee »retrotranszendentaler« Bedingungen der Erkenntnis
in das Projekt eines kritischen Materialismus einschreiben: Retrotrans-
zendentale Einsichten sind Einsichten einer zweiten Reflexion auf die
materielle Bedingtheit des Denkens.

Selbstkritik

Dieses Programm eines philosophischen Materialismus aus zweiter Re-
flexion hat Theodor W. Adorno in der Negativen Dialektik ausformu-
liert.’° Im Folgenden sollen einige Kerngedanken aus diesem komplexen
Text herausdestilliert werden, die unsere Untersuchungen der zeitgenos-
sischen Musik anleiten. Im Zentrum dieser Rekonstruktion steht die Fra-
ge, was es heifSt, materialistisches Denken nicht als Theorie,?* also nicht
als Darstellung dessen, was der Fall ist, zu betreiben, sondern als eine
begriffliche Form der Kritik, oder genauer: als Selbstkritik des begriffli-
chen Denkens. Bei Adorno klingt das so:

Materialismus ist [...] keine durch Entschluss zu beziehende Gegenpo-
sition mehr, sondern der Inbegriff der Kritik am Idealismus und an der
Realitit, fiir welche der Idealismus optiert, indem er sie verzerrt.>*

30 Vgl. Adorno 2020 (wie Anm. 17). Neue Ansitze zur Auslegung sind ver-
sammelt in Marc Nicolas Sommer und Mario Schirli (Hg.), Das Arger-
nis der Philosophie: Metaphysik in Adornos Negativer Dialektik, Tiibingen
2019, besonders Gunnar Hindrichs » Adornos kritischer Materialismus«,
121-144. Im englischsprachigen Raum: Brian O’Connor, Adorno’s Nega-
tive Dialectic: Philosophy and the Possibility of Critical Rationality, Cam-
bridge (Mass.) 2004.

31 Vgl. Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, in: Gesammelte
Schriften Vierter Bd., Frankfurt am Main, 162-216.

32 Adorno 2020 (wie Anm. 17), 197.

30

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Der Materialismus, wie er hier im Anschluss an Gedanken Adornos
verstanden wird, ist die Konsequenz des Gedankens einer negativen Dia-
lektik.33 Man kann ihn daher als negativen oder kritischen Materialismus
bezeichnen. Er besagt ganz allgemein, dass geistige Vollziige begriinde-
ter Einsicht und selbstbestimmten Verhaltens sich nicht verabsolutieren,
sich nicht abschliefSend selbst legitimieren konnen und daher ihre eigene
Begrenztheit, Abhdngigkeit und Bedingtheit durchdenken miissen. Das
heif$t, dass sie eine Sphire des Nicht-Geistigen oder Materiellen voraus-
setzen miissen, aus der die geistigen Vollziige hervorgehen und auf deren
Erfassung und Gestaltung alles geistige Tun letztlich abzielt. Der Begriff
der Materie ist daher ein negativer Begriff, ein Grenzbegriff: Die materi-
elle Dimension des Geistes ist keine positive Gegebenheit, sondern des-
sen Voraussetzung, die es reflexiv zu erschliefen gilt. Es kann daher kei-
ne positive, empirische Bestimmung des Materiellen gelingen, aus der
sich das Geistige erkldren liesse: Denn als positiv Bestimmtes und di-
rekt Durchschautes wire die Materie ja selbst in den Bereich des Geisti-
gen aufgehoben. Die Sphare materieller Bedingungen des Geistes macht
sich vielmehr indirekt im Geistigen bemerkbar: Als Widerspruch in der
begrifflichen Artikulation des Nicht-Begrifflichen. Die theoretische An-
strengung, diese Widerspriche im Denken mit den Mitteln des Denkens
selbst zu klarer Artikulation zu bringen, ist die Sache einer negativen
Dialektik. Sie setzt an der Bedeutung der Dialektik als einer Logik des
Scheins an: Sie untersucht die Scheingestalten, welche das Denken als
materiell bedingter Vollzug unweigerlich hervorbringt.

Die Begriffe des Widerspruchs und des Scheins, die diesem Programm
zugrunde liegen, diirfen dabei nicht kinstlich verengt werden. Sie sind
nicht auf inkohirente Uberlegungen oder logische Paradoxien be-
schrankt. Widerspruch und Schein sind vielmehr in allen gedanklichen
Vollziigen am Werk. Die Grundfigur des Scheins ist, wie gesagt, ein Ge-
danke, der eine Sache vollstindig zu begreifen vorgibt, wo er in Wahr-
heit nur eine partielle Einsicht bietet. Der Widerspruch besteht dann zwi-
schen dem Anspruch des Denkens, eine Sache so zu erfassen, wie sie ist,
und des verdriangten Wissens um seinen notwenigen Partialcharakter:
Abstraktionsprozesse werden verdeckt, Verallgemeinerungen verschwie-
gen, Vereinfachungen hingenommen, Differenzierungen unterlassen und
Reflexionsbewegungen abgebrochen. Die Tendenz zum Schein, die im
begrifflichen Denken liegt, griundet in dieser Verdriangung der eigenen
Partialitat, in der illegitimen Erhohung eines Partiellen zum Ganzen. Die
dialektische Anstrengung dreht sich um solche Scheingestalten und Wi-
derspriiche, die sich unweigerlich und noch gegen besseres Wissen im-
mer wieder einstellen und neuformieren. In ihnen wird das Denken in-
tern widerspriichlich, weil es den Anspriichen der Sachlichkeit, die es

33 Zur folgenden Auslgeung, vgl. Sommer 2016 (wie Anm. 17), 25 1ff.

31

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

erheben muss, nicht gerecht wird. Der Materialismus negativer Dialektik
artikuliert in diesem Sinne, um es in den Worten Adornos auszudriicken,
die Nichtidentitit des Begrifflichen und des Nichtbegrifflichen. Weil das
begriffliche Denken aber notwendigerweise darauf aus ist, das Nicht-
begriffliche, das es denkend zu erfassen sucht, zu identifizieren, ist die-
se Nichtidentitit ein interner Widerspruch im Denken: Ein Widerspruch
zwischen dem Anspruch und dem tatsichlichen Vollzug des Denkens.

Die dialektische Artikulation dieser Lage darf daher nicht mit einer
Ablehnung des begrifflichen Denkens verwechselt werden. Es handelt
sich nicht um eine Kritik der Vernunft als solche, eine totalisierende Kri-
tik von Rationalitit.’+ Dialektisch ist diese Kritik vielmehr auch darin,
dass sie im begrifflichen Denken das Scheinmoment wie das Wahrheits-
moment erkennt: Denn als Selbstkritik der Vernunft ist sie ja selbst ein
Vollzug begrifflichen Denkens, im Zuge dessen die Verkiirzungen und
Begrenztheiten ebendieses begrifflichen Denkens thematisiert werden.
Die Kritik zielt nicht auf das begriffliche Denken uberhaupt, sondern
auf seine Tendenz, hinter seine eigenen Anspriiche und Moglichkeiten
zuruckzufallen.

Das Paradigma einer solchen illegitimen Verabsolutierung des Parti-
ellen ist fiir Adorno die idealistische Verselbstindigung des Geistes ge-
gen seine materiellen Ermoglichungsbedingungen. Diese materiellen Vo-
raussetzungen sind die individuellen Erfahrungssubjekte selbst, die zum
einen nur als sinnlich-korperliche Lebewesen, zum anderen aber auch
nur als vergesellschaftete Subjekte zu Trigern von Denkvollziigen wer-
den konnen. Ohne die sinnliche Erfahrung vergesellschafteter Individu-
en kann es kein begriffliches Denken geben: Sie bildet, in Meillassoux’
Worten, die retrotranszendentale Bedingung der transzendentalen Sub-
jektivitat. Diese materiellen Voraussetzungen sind aber wiederum keine
iiberhistorischen Konstanten, sondern sind Resultate eines historischen
Prozesses. Es ist der Prozess der Hervorbringung und Erhaltung, der Pro-
duktion und Reproduktion der unterschiedlichen Gesellschaftsforma-
tionen, in denen es tiberhaupt so etwas wie denkfihige Subjekte geben
kann. In diesen Prozess geht sowohl die Aneignung und Bearbeitung
der aufsermenschlichen Umwelt wie die Ausbildung und Disziplinierung
der individuellen Fahigkeiten und Bediirfnisse und die Errichtung und
Aufrechterhaltung der verschiedenen tiberindividuellen Institutionen ein.
Abgekiirzt lasst sich dieser ganze Voraussetzungskomplex als der Bereich
der sozialen Reproduktion betiteln. Nun ist die undialektische Trennung
der Voraussetzung vom Vorausgesetzten jedoch auch in dieser Sache ir-
refiihrend. Denn offensichtlich ist das begriffliche Denken wesentlich an

34 Habermas’ Kritik an Adorno zielt wesentlich auf dessen angeblich totali-
sierende Vernunftkritik, vgl. Jirgen Habermas, Der philosophische Diskurs
der Moderne, Frankfurt am Main 2016.

32

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

der sozialen Reproduktion beteiligt: Das begriffliche Denken hat daher
nicht nur materielle Voraussetzungen, sondern ist selbst auch ein Mo-
ment des historischen Prozesses der sozialen Selbstreproduktion.

Eine materialistische Selbstkritik des Denkens besteht folglich darin,
die Bedingtheit wie die Involviertheit des Denkens in den historischen
Gesamtprozess der sozialen Reproduktion zu durchdenken. Der Kernge-
danke dieser Kritik liegt genau darin, die Rickfille der Vernunft hinter
ihre Moglichkeiten auf diese Bedingtheit und Involviertheit in die mate-
rielle Reproduktion der Gesellschaft zu beziehen. Das begriffliche Den-
ken wird auf diese Weise mit einem historischen Index versehen: Es wird
als Moment der historischen Gesellschaftsformation verstanden, in wel-
cher es erarbeitet wurde.

Fiir den historischen Zeitraum, der uns interessieren wird, handelt es
sich um die kapitalistische Gesellschaftsformation: Eine tendenziell glo-
balisierte, wesentlich krisenhafte Gesellschaftsform, die vom dominie-
renden Problem der Kapitalakkumulation her begriffen werden kann.s
Zu ihren Kennzeichen gehoren neben dem Lohnarbeitsverhaltnis, der
industriellen Warenproduktion, Privateigentum von Produktionsmitteln
und dem daraus entstehenden Klassengegensatz, auch die nationalstaat-
lichen und uberstaatlichen Institutionen zur Rechtssicherung, Steuerung
und Stabilisierung dieses Akkumulationsgeschehens. Diese globale For-
mation ist wesentlich krisenhaft, weil die mit ihr einhergehenden Un-
gleichheits-, Herrschafts- und Ausbeutungsverhaltnisse sie regelmafSig in
Legitimationskrisen stiirzen, aber auch weil sie in ihrem Kern, dem Ver-
wertungsprozess, von einer ziellosen und unkoordinierten Transforma-
tionsbewegung erfasst ist.3¢

Diese umrisshafte Andeutung einer historischen Spezifizierung der
materiellen Bedingungen des begrifflichen Denkens mag geniigen, um
den zentralen Ansatzpunkt der materialistischen Kritik zu verdeutlichen:
Die soziale Reproduktion besteht nicht einfach darin, die materiellen
Grundlagen vernunftiger Tatigkeit sicher zu stellen. Soziale Reproduk-
tionsarbeit heiflt in der jetzigen historischen Situation auch die Selbster-
haltung einer Gesellschaft, die einem GrofSteil ihrer Mitglieder ein men-
schenwiirdiges und selbstbestimmtes Leben systematisch verunmoglicht.

35 Fiir den okonomischen Aspekt, vgl. Anwar Shaikh, Capitalism: competition,
conflict, crises, Oxford ; New York, NY 2016. Einen Uberblick zu gegen-
wirtigen Debatten iiber diese Diagnose bietet Peter Osborne et al. (Hg.),
Capitalism: Concept, Idea, Image: Aspects of Marx’s Capital Today, Kings-
ton 2019.

36 Vgl. Jirgen Habermas, Legitimationsprobleme im Spdtkapitalismus, Frank-
furt am Main 201 5; Wolfgang Streeck, Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise
des demokratischen Kapitalismus: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2012,
Berlin 2015; Jens Beckert und Stephan Gebauer, Imaginierte Zukunft: Fik-
tionale Erwartungen und die Dynamik des Kapitalismus, Berlin 2018.

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Die Reproduktion der kapitalistischen Gesellschaftsformation ist sowohl
die Reproduktion vernunftfihiger Wesen wie die Reproduktion unver-
niinftiger Zustinde, welche die Verwirklichung dieser Vernunftfihigkeit
verhindern. Wenn das Denken ein Moment dieses Zusammenhangs ist,
dann ist es nicht nur durch Verhiltnisse von Ausbeutung, Herrschaft und
Unrecht bedingt, sondern ist selbst, wie indirekt auch immer, in deren
Reproduktion involviert.

Aus dieser Anlage ergibt sich eine eigentiimliche Doppelung der ma-
terialistischen Selbstkritik des Denkens. Auf der einen Seite stellt sie eine
kritische Priifung theoretischer Aussagen dar. Sie reflektiert auf die Gel-
tungsanspriiche des begrifflichen Denkens und problematisiert auf die-
se Weise Einseitigkeiten, Simplifizierungen, Widerspriiche, theoretische
Vorurteile und Kurzschlisse. Die Kritik verfihrt somit immanent, in-
dem sie das Denken an seinen eigenen Anspruchen misst: Gesellschaft-
liche Fragen spielen fur diese Kritik keine Rolle. Auf der anderen Seite
bezieht sie diese Riickfille des begrifflichen Denkens auf dessen Bedingt-
heit und Involviertheit in die materiellen Zusammenhange der sozialen
Reproduktion. Diese Zusammenhinge sind von Zwingen und Fremd-
bestimmungen geprigt, welche die freie Verwirklichung des Denkens li-
mitieren. Und umgekehrt reproduziert das dergestalt limitierte Denken
wiederum jene Zwinge und Heteronomien, denen es entspringt. Die Re-
flexion auf die Geltung theoretischer Anspriiche und das In-Beziehung-
Setzen der Unzuldnglichkeiten des Denkens mit seinen materiellen Be-
dingungen stehen auf diese Weise in einem Ergianzungsverhiltnis. Weder
kann die Geltung einer theoretischen Aussage alleine dadurch entschie-
den werden, dass ihre materiellen Bedingungen in den Blick genommen
werden, noch kann die Funktion eines Denkinhalts im Gefiige der so-
zialen Reproduktion entschieden werden, ohne dass man sich tiber des-
sen Geltung Klarheit verschafft. Dadurch unterscheidet sich der kriti-
sche Materialismus etwa sowohl von der Wissenssoziologie, welche die
Geltungsfrage ausklammert, wie von der klassischen Erkenntnistheorie,
welche die begriffliche Arbeit aus dem Zusammenhang der sozialen Re-
produktion herauslost.

Paradigmatisch fiir dieses Vorgehen konnen drei Themenkomplexe
stehen, welche die Negative Dialektik Adornos beschiftigen: Das Pro-
blem der Letztbegrundung von Urteilen, das Problem der Statik theore-
tischer Konstruktionen und das Problem der Allgemeinheit der Begriffe.

Das Problem der Letztbegrindung geht vom Anspruch jedes einzel-
nen Urteils aus, durch Griinde gerechtfertigt zu sein. Eine solche Recht-
fertigung stiitzt das in Frage stehende Urteil jedoch wiederum auf an-
dere Urteile ab, die ebenfalls begriindungsbediirftig sind. Daraus ergibt
sich das Problem eines unendlichen Begriindungsregresses. Die idealis-
tische Philosophie beansprucht, dieses Problem, auf sehr unterschiedli-
che Weisen, durch Letztbegriindungsfiguren zu l6sen. Dadurch wird der

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Anspruch eines sich selbst tragenden, abgeschlossenen Begriindungszu-
sammenhangs, eines philosophischen Systems erhoben, der unter keiner
dufleren Bedingung mehr steht. Darin erkennt Adorno eine illegitime
Verselbstindigung der begrifflichen Konstruktion, dem er den notwen-
digen Erfahrungsbezug wahrheitsfahiger Urteile entgegensetzt. Umge-
kehrt droht aber die Insistenz auf den Erfahrungsbezug das theoretische
Denken in eine positivistische Ansammlung von Einzelurteilen zu zerfil-
len, die keinen theoretischen Zusammenhang mehr ausbilden. Die dia-
lektische Kritik muss daher darauf zielen, zwischen legitimen und illegi-
timen Formen der Konstruktion von Begriindungszusammenhingen zu
unterscheiden. Die gelingende Form solcher Konstruktion nennt Ador-
no Denkmodelle.’”

Ahnlich verhilt es sich mit dem Problem des wesentlich statischen
Charakters theoretischer Darlegungen. Die begriffliche Bestimmung
eines Sachverhalts geht notwendigerweise mit einer gewissen Festlegung
einher, die sich in der Konstruktion einer Theorie als einem systematischen
Zusammenhang solcher fixierten Bestimmungen noch verstarkt. Diese
Statik des begrifflichen Denkens wird problematisch, sobald die Sache,
die es zu begreifen beansprucht, eine in Bewegung und Verinderung
begriffene Grofe darstellt: Historische Entwicklungen, Tendenzen und
Umbriiche, die sich nicht auf ein Bewegungsgesetz fixieren lassen. Auch
hier verweist die begriffliche Selbstkritik auf die geschichtliche Erfahrung
realer Veranderung, um die Verselbstindigungstendenz theoretischer
Festlegungen zu problematisieren. Wieder kann die Losung aber nicht
darin bestehen, begriffliche Festlegungen schlicht zu vermeiden und das
Denken so ins Unverbindliche und Vage aufzulésen. Die Selbstkritik
besteht darin, die Legitimitat begrifflicher Fixierungen unter der MafSgabe
zu beurteilen, ob sie es ermoglichen oder eben verunméglichen sich
verdndernde Sachverhalte mit Bestimmtheit zu denken. Das Ideal einer
solchen Bestimmung des sich Verdndernden durch fixierte Bestimmun-
gen bezeichnet Adorno mit Benjamin als eine Dialektik im Stillstand.?®

Das Problem der Allgemeinheit wiederum entsteht aus dem Anspruch
des urteilenden Denkens, im Urteil das Einzelne zu erfassen, das unter
die Begriffe fallt, welche ins Urteil eingehen. Das begrifflich Allgemeine
und das nicht-begriffliche Einzelne kommen jedoch in den meisten Fil-
len gerade nicht zur Deckung. Denn zum einen weist das Einzelne immer
mehr und andere Bestimmungen auf als jene, die in begrifflichen Urtei-
len herausgehoben werden, zum anderen fithren aber auch gewisse Be-
griffe, die Adorno die emphatischen Begriffe nennt, Bestimmungen mit
sich, denen das Einzelne nicht ganzlich gerecht wird.?* Auch hier steht

37 Adorno 2020 (wie Anm. 17), 39.
38 Ebd., 159.
39 Vgl. Sommer 2016 (wie Anm. 17), 148ff.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

auf der einen Seite die Notwendigkeit allgemeiner Bestimmungen, um
uberhaupt die Besonderheiten eines Einzelnen zu artikulieren und auf
der anderen Seite das Ungeniigen ebendieser Bestimmungen, dem ein-
zelnen Sachverhalt gerecht zu werden. Das Verstummen vor dem un-
sagbaren Einzelnen und der Leerlauf des Denkens in Allgemeinheiten
bilden hier die beiden Formen des Riickfalls der Vernunft. Das selbst-
kritische Verfahren besteht dann darin, die Differenziertheit und Nuan-
cierung, die aufs Einzelne geht, und den Erkliarungsanspruch des Den-
kens, der auf Allgemeinheit dringt, zueinander ins Verhiltnis zu setzen.
Das Gelingen dieser Selbstkritik tragt bei Adorno den Namen der ideal-
typischen Konstellation.+

Wie Adorno diese Riickfille des begrifflichen Denkens auf die ge-
schichtliche Wirklichkeit der sozialen Reproduktion bezieht, aus denen
sie hervorgehen und auf die sie zurtickwirken, muss uns hier nicht im
Einzelnen beschaftigen. Adorno stellt etwa Zusammenhinge her zwi-
schen der Systemphilosophie und dem biirgerlichen Ordnungswahn,
zwischen dem wissenschaftlichen Positivismus und der Naturalisierung
geschichtlicher Herrschaftsverhiltnisse, zwischen der theoretischen
Blindheit furs Besondere und der Gleichsetzung des Ungleichartigen im
Warentausch, zwischen der Aushohlung von Allgemeinbegriffen und der
Demagogik des Faschismus. Unabhingig davon, ob man diesen Konstel-
lationen im Einzelnen folgt, lasst sich das Recht eines solchen kritischen
Verfahrens einsehen. Es geht darum, die theoretische Arbeit der Philoso-
phie und Wissenschaft jenseits der Prifung ihrer internen Kohirenz auf
das zu beziehen, was Kant den »wesentlichen Zweck der menschlichen
Vernunft«# nannte: also zu fragen, wie die Theorie zur Realisierung der
menschlichen Selbstbestimmung in der geschichtlichen Wirklichkeit bei-
tragt. Diese Verwirklichung der Vernunft besteht nicht in der Erarbei-
tung einer gelungenen Theorie, sondern in der transformativen, marxis-
tisch gesprochen: der revolutioniren Praxis, welche die reale Unvernunft
der bestehenden Herrschaftsverhéltnisse aufhebt. Die kritische Unter-
scheidungsarbeit zielt hier also darauf ab, jene gelingenden Momente
theoretischer Arbeit, die auf die Aufhebung der real existierenden Herr-
schaftsverhiltnisse hinwirken, von jenen Verkiirzungen des Denkens zu
unterscheiden, welche dazu beitragen, dass die reale Unfreiheit fortbe-
steht. Diese Unterscheidung besteht nicht darin, Autorinnen und deren
Werke in Progressive oder Reaktionire zu unterteilen, sondern darin, in
den Gedankengefiigen selbst die Stelle ausfindig zu machen, an der die
theoretische Selbstbestimmung in Fremdbestimmung umschligt, die au-
tonome Arbeit des Gedankens sich in den Dienst von Herrschaft stellt.

40 Vgl. Adorno 2020 (wie Anm. 17), 164-168.
41 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, hg. von Jens Timmermann,
Hamburg 1998, A839/B867.

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHER MATERIALISMUS

Zusammenfassend lassen sich aus dieser kurzen Rekonstruktion fol-
gende Punkte festhalten, die einer materialistischen Selbstkritik des Den-
kens im Geiste der Negativen Dialektik zur Orientierung dienen konnen:

1. Immanente und transzendente Kritik: Die Selbstprifung des Den-
kens, welche die Negative Dialektik vorgibt, verfihrt zweispurig. Sie
priift Theorien immanent an ihren eigenen Geltungsanspriichen und pro-
blematisiert deren Unzulinglichkeiten und Riickfille: Simplifizierung,
Einseitigkeiten, Widerspriiche und Selbstintransparenzen. Die Kritik be-
zieht diese theoretischen Verkiirzungen jedoch zugleich auch auf jene
nicht-theoretischen Kontexte der sozialen Reproduktion, denen sie ent-
springen, an denen sie partizipieren und auf die sie zuriickwirken. Diese
Kritik geht tiber die immanente Prifung der theoretischen Koharenzan-
spriche hinaus und bezieht sie auf die Frage der realen Verwirklichung
der Vernunft als Selbstbestimmung des ganzen Menschen. Eine solche
Verwirklichung kann nicht in Gedanken alleine geschehen, sondern be-
steht in der realen Aufhebung von Herrschaft durch den Umbau der ge-
sellschaftlichen Verhaltnisse.

2. Vorrang des Objekts: Das begriffliche Denken bildet keinen in sich
geschlossenen, sich selbst tragenden Raum, sondern ist Moment eines
geschichtlichen Prozesses der sozialen Selbsterhaltung. Die Subjekte, die
dieses Denken vollziehen, sind, anders gesagt, selbst auch Teil jenes Be-
reichs, den sie denkend zu erfassen suchen; sie sind auch Produkt und
Teilnehmer einer geschichtlich-sinnlichen Erfahrungswelt. Das heisst
nicht, dass die subjektiven Denkvollziige deshalb bereits vollig fremdbe-
stimmt waren: Aber noch dort, wo sich das Denken selbst bestimmt, tut
es dies unter Bedingungen und Voraussetzungen, die es nicht selbst her-
vorbringt. Die kritische Selbstbesinnung des Denkens besteht darin, die-
se objektive Vermitteltheit des subjektiven Denkens gegen die Verselb-
stindigung des Denkens zur Geltung zu bringen.

3. Primat der gesellschaftlichen Arbeit: Das subjektive Denken ist ob-
jektiv vermittelt, insofern es Teil eines gesamtgesellschaftlichen Arbeits-
prozesses ist, in welchem sich diese Gesellschaft reproduziert. Gegen die
Tendenz des Denkens, sich aus diesem intersubjektiven Geschehen he-
rauszunehmen, gilt es die Operationen des Denkens in diesen Zusam-
menhang zu stellen: Als Produkt und Fortsetzung begrifflicher Vorarbeit,
als eine Intervention in einer diskursiven Situation, als einen theoreti-
schen Beitrag zu Praktiken der Herrschaft oder Befreiung.

4. Privileg der Erfabrung: Das Denken ist aber auch insofern objek-
tiv vermittelt, als dass es nur durch den Bezug auf die Erfahrung tiber-
haupt irgendeinen bestimmten Gehalt hat. Der Begriff der Erfahrung be-
zieht sich immer auf die Erfahrung durch Individuen und umfasst eine
korperlich-sinnliche wie eine geschichtlich-geistige Dimension. Der not-
wendige Erfahrungsbezug des Denkens meint also sowohl den Bezug auf
sinnliche Wahrnehmung, somatische Lust- und Schmerzerlebnisse und

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

affektiv-emotionale Regungen einzelner Subjekte als auch den Bezug auf
die geschichtlichen Situationen, Entwicklungen und Umbriiche jener Ge-
sellschaften, in denen die denkenden Subjekte leben. Der Erfahrungsbe-
griff umfasst beide Dimensionen, weil sich die Erfahrungsgehalte in bei-
den Fillen nicht aus begrifflichen Zusammenhingen alleine erschlieffen
lassen, sondern umgekehrt die kontingente Konfrontation mit Wirkli-
chem der Sachhaltigkeit des Begriffsgebrauchs zugrunde liegt. Dass alle
reale Erfahrung immer schon von den Begrifflichkeiten mitgepragt ist,
uiber welche die Erfahrungssubjekte verfuigen, widerspricht diesem philo-
sophischen Privileg der Erfahrung nicht: Es zielt alleine darauf, dass die
Frage nach dem Sinn von Begriffen und ihren Zusammenhingen letzt-
lich nur dadurch geklart werden kann, dass man sich die realen Erfah-
rungen vergegenwartigt, die sie zu erfassen suchen.

Nachdem auf diese Weise das spezifische Verstindnis jenes philoso-
phischen Materialismus umrissen ist, der den folgenden Uberlegungen
zugrunde liegt, stellt sich nun die Frage, wie dieses Projekt der Selbstkri-
tik als eine Reflexion des Kunstdenkens vollzogen werden kann. Als eine
solche kritische Selbstbesinnung des Kunstdenkens soll der Ausdruck
Asthetischer Materialismus verstanden werden.*

3. Materialismus der Kunst

Aus den bisherigen Uberlegungen sollte deutlich geworden sein, dass
der anfingliche Widerspruch zwischen Asthetik und Materialismus
kein zwingender ist. Das asthetische Urteil und die materialistische Kri-
tik sind beides Formen rationaler Selbstkritik. Sie teilen die Erfahrung,
dass das Denken gerade darin seinem Gegenstand gerecht werden kann,
dass es sich vom Zwang zum Bestimmungsabschluss befreit. Im dsthe-
tischen Urteil wie der theoretischen Selbstkritik wird das Denken der
Unzulanglichkeit seiner handlichen Unterscheidungen und damit seiner
Partialititen inne und ist dadurch gezwungen, sie als selbstproduzierte
Scheingestalten zu durchdenken. Das Lustgefuhl des dsthetischen Urteils
und die Hoffnung der materialistischen Kritik sind in diesem Punkt ver-
wandt: Sie verweisen auf die Fahigkeit des Denkens, tiber sich selbst hi-
naus zu denken. Das Denken wird hier gerade darin seiner Sache gerecht,
dass es sie als noch nicht Erfasste denkt.

In dieser selbstkritischen Bewegung ist sowohl das dsthetische Ur-
teil wie die materialistische Philosophie eine Form transzendentaler Re-
flexion. Das heisst nicht, dass diese Formen des Denkens sich in einer
Sphire jenseits der empirischen Wirklichkeit bewegen und einrichten

42 Vgl. Gunnar Hindrichs, Asthetischer Materialismus, in: Zeitschrift fiir kri-
tische Sozialtheorie und Philosophie 3/2, 2016, 246-255.

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

konnten, in der sie erfahrungsunabhingige Erkenntnisse hervorbringen
und zueinander ordnen wiirden. Aber in der dsthetischen Aussetzung der
Bestimmungsabschliisse und der materialistischen Besinnung auf seine
Bedingtheit vollzieht das Denken eine Bewegung, die tiber den Zusam-
menhang des Bestehenden hinausweist auf die Frage seiner Geltung und
somit der Moglichkeit seiner Verdnderung. In dieser Selbstkritik, sofern
sie denn gelingt, weist das Denken die Fahigkeit auf, das Gefiige histo-
risch-sozialer Fremdbestimmtheit aufzubrechen. Die Kritik fithrt aber in
beiden Fillen auf keinen Bestand transzendental gesicherter Einsichten,
sondern besteht in nichts anderem als dem Vollzug der Selbstbesinnung.
Paradoxerweise setzt die Historisierung des Denkens, die der Materia-
lismus vornimmt, ein ahistorisches Vermogen der Selbstkritik voraus.
Dieses Vermogen ist nicht der scheinbar sichere Standpunkt des kriti-
schen Kritikers, der sich iiber die Dummbheit der Massen erhebt.# Es be-
steht in nichts anderem als der Moglichkeit des Denkens, seine eigenen
Verkurzungen und Deformationen zu thematisieren. Fiele eine solche
Thematisierung selbst ginzlich in den Bereich des deformierten Den-
kens, so wire der Zusammenhang der Verblendung ein Verhdngnis tiber
dem Denken, aus dem es keinen Ausweg gibt. Die materialistische Kri-
tik ware ein sinnloses Unterfangen. Die transzendentale Bestimmung des
asthetischen Urteils und die transzendentale Voraussetzung der materia-
listischen Selbstkritik des Denkens stehen durch diesen gemeinsamen Be-
zug auf etwas, was das bestimmende Denken iibersteigt, in einem Ent-
sprechungsverhiltnis.

Das Denken der Kunst

Der isthetische Materialismus geht von dieser Affinitdt aus und iiber-
tragt das Verfahren der theoretischen Selbstkritik auf die philosophi-
sche Auseinandersetzung mit der Kunst. Die obigen Ausfiihrungen zum
Programm einer solchen Selbstkritik hielt sich ganz im Bereich des
theoretischen Denkens in Philosophie und Wissenschaft, das auf sich
selbst reflektiert. Wie kann dieser Ansatz aber auf den Bereich des As-
thetischen# und insbesondere auf die Frage der Kunst iibertragen wer-
den?

43 Vgl. Karl Marx und Friedrich Engels, Die heilige Familie oder Kritik der
kritischen Kritik. Gegen Bruno Bauer und Kunsorten (Marx Engels Werke,
2), Berlin 1972, 9-13.

44 Das Asthetische wird hier wie im Folgenden als jener Bereich des Denkens
verstanden, der unter der MafSgabe des asthetischen Urteils steht, dessen
Paradigma das kunstkritische Urteil ist. Die dsthetische Beurteilung natiir-
licher oder nicht-kiinstlerischer Phinomene werden als abgeleitete Vollzii-
ge verstanden: In ihnen werden nicht-kiinstlerische Sachverhalte nach dem

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Der erste Schritt besteht darin, auch die Kunst als einen Vollzug des
Denkens zu verstehen. Das ist nicht selbstverstandlich, denn es mag vie-
len so scheinen, als seien kiinstlerische Auflerungen und Erfahrungen
Vollziige, in denen nicht gedacht, sondern etwa nur angeschaut oder ge-
fithlt werde. Der oben exponierte Begriff des dsthetischen Urteils schliefSt
eine solche Irrationalisierung der Kunst aus: Wenn das asthetische Ur-
teil in einer lustvoll erfahrenen Spannung von sinnlich-affektiven und
begrifflichen Vermogen griindet, dann kann die Kunst nicht als ein Pha-
nomen verstanden werden, in welchem nicht gedacht wiirde. Aber ganz
unabhingig von dieser besonderen Konzeption des dsthetischen Urteils
spricht vieles gegen die irrationalistische Kunstauffassung: Sie muss etwa
behaupten, dass Intelligenz, Differenziertheit, Stringenz, das Verhiltnis
von Mittel und Zwecken, technischer Innovation und Einfallsreichtum
in der asthetischen Beurteilung kunstlerischer Arbeiten keine Rolle spie-
len durfen. Ein solcher Ausschluss lasst sich mit Blick auf den tatsachli-
chen Streit der Kunstkritik kaum rechtfertigen.

Wir konnen also davon ausgehen, dass auch die Kunst eine Form des
Denkens ist, dass auch in der Kunst gedacht wird. Hier zeigt sich jedoch
sogleich eine Zweideutigkeit, die alle theoretische Beschiftigung mit der
Kunst heimsucht. Denn wenn vom Denken der Kunst die Rede ist, wird
doch mindestens an zwei sehr unterschiedliche Sachen gedacht: An die
Kunstdiskurse auf der einen und an die Kunstwerke auf der anderen Sei-
te. Dass in den Diskursen der Produzentinnen und Rezipientinnen der
Kunst Gedanken artikuliert werden, ist trivial. Dass hingegen die Kunst-
werke selbst Formen des Denkens sind, ist besonders mit Blick auf Kiins-
te, die keine Sprache verwenden, erkldrungsbediirftig. Denn das hief3e ja,
dass man es hier mit einem Denken etwa in Bildern, einem Denken in
raumlichen Gestalten, einem Denken in korperlichen Bewegungen oder
einem Denken in Klangen zu tun hat. Diese Vorstellung widerspricht der
verbreiteten Ansicht, dass es zum Denken wesentlich gehort, sprachlich
verfasst zu sein. Um Kunst als eine Form des Denkens zu verstehen, muss
diese Ansicht aufgegeben werden.

Das fallt leichter, wenn man zwischen dem Akt des Denkens und dem,
was gedacht wird, dem Gedanken, unterscheidet. Ein Gedanke lasst sich
insofern von der Tatigkeit des Denkens ablosen, als dass ein und derselbe
Gedanke zum Gehalt mehrerer Denkvollziige werden kann, die auch von
unterschiedlichen Denksubjekten vollzogen werden konnen. Ein solcher
Gedanke ist im Elementarfall ein einzelnes Urteil. In der Regel handelt
es sich bei einem Gedanken aber um eine Reihe von zusammenhingen-
den Urteilen, die einen Gedankengang ausbilden. Die prinzipielle Mog-
lichkeit der Mitteilbarkeit von Gedanken bedeutet aber keineswegs, dass

Modell der Kunst beurteilt. Dazu vgl. Martin Seel, Eine Asthetik der Natur,
Frankfurt am Main 2009, 269ff.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

die sprachliche Auflerung eines Gedankens garantieren wiirde, dass die-
jenige, die diese Auflerung vernimmt, ebenjenen Gedanken denkt, der
gedussert wurde. Man befindet sich vielmehr bei jeder Gedankenmittei-
lung in einer hermeneutischen Situation, in der eine Auflerung — etwa
ein ausgesprochener Satz oder ein geschriebener Text — ausgelegt, gedeu-
tet wird. In einer solchen Interpretationssituation liegt also ein irgend-
wie vergegenstindlichter Gedanke gewissermaflen virtuell vor, der einer
Auslegung bedarf und erst durch diese — manchmal minimale, manchmal
aufwindige — Verstehensarbeit aktualisiert wird. Durch die Interpretati-
on wird der Gedanke, der im Geschriebenen oder Ausgesprochenen lag,
zum Gehalt eines Denkvollzugs. Nun suggeriert das Wort » AufSerung«
irrefithrenderweise, dass der Gedanke, der in der Aulerung liegt, mit ei-
nem Gedanken gleichzusetzen wire, den die Urheberin der Auferung
zundchst bei sich — gleichsam im Innern — gedacht hitte. Das Verstehen
der Auflerung wire dann die Wiederherstellung eines in der Auflerung
gemeinten Gedankens vor aller AufSerung. Gegen eine solche internalis-
tische Auffassung von Gedanken spricht jedoch, dass wir das Verstand-
nis einer Auflerung nicht beliebig dndern wiirden, nur weil ihre Urhebe-
rin uns beteuert, dass sie mit ihr etwas ganz anderes gemeint habe.*s Es
scheint vielmehr so zu sein, dass Gedanken erst in ihrer Auflerung zur
vollen Konkretion und Bestimmtheit kommen und sich deshalb der ge-
dufSerte Gedanke gegen die Intentionen seiner Urheberin verselbstiandigt.

All dies gilt wiederum auch fiir die sprachliche Auflerung, welche die
Interpretation eines geduflerten Gedankens artikuliert: Auch sie ist eine
interpretationsbediirftige Auflerung, die zu weiteren Deutungen und
Deutungen dieser Deutungen Anlass gibt. Die hermeneutische Situati-
on bezeichnet in diesem Sinne ein immer fortsetzbares Interpretations-
geschehen, in der das Verstindnis von geduflerten Gedanken sich durch
eine Reihe von wiederum interpretationsbediirftigen GedankenaufSerun-
gen artikuliert, ohne je an so etwas wie einen Schlusspunkt zu kommen.

Akzeptiert man diese Darstellung, so verliert auch die Vorstellung
von Gedanken, die sich anders als sprachlich vergegenstiandlichen, den
Anschein des Obskuren. Sie besagt schlicht, dass es ganz unterschiedli-
che Gebilde gibt, die zu Gegenstidnden eines Deutungsgeschehens wer-
den konnen. Sobald die Frage sinnvoll erscheint, was eine Sache zu ver-
stehen gibt, kann in diesem Sinne von einer hermeneutischen Situation
gesprochen werden, in der es darum geht, einen vergegenstandlichten

45 Fiir diesen Gedanken haben so unterschiedliche Autoren argumentiert wie:
Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, hg. von Joachim
Schulte, Frankfurt am Main 2003; Jacques Derrida, De la Grammatologie,
Paris 1967; Hillary Putnam, The Meaning of »Meaning«, in: Minnesota Stu-
dies in the Philosophy of Science 7, 1975, 131-193; Hilary Putnam, Rea-
son, Truth and History, Cambridge 1981; Hans-Georg Gadamer, Wahrheit
und Methode (Gesammelte Werke, 1), Tiibingen 2010.

41

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Gedanken zu erschliefen. In einer solchen Deutung wird der Gedan-
kengang aktualisiert, der im Gegenstand virtuell vorliegt, aber selbst
erst der Auslegungsarbeit bedarf, um zum Gehalt eines Denkvollzugs
zu werden. Die sprachliche Mitteilung einer Interpretation eines sol-
chen nicht-sprachlichen Sinngebildes ist analog zur Interpretation einer
sprachlichen AufSerung, selbst ein geduferter Gedanke, der auch nicht
selbstverstandlich ist, sondern ausgelegt werden muss. Der Kunstdis-
kurs kann auf diese Weise als das Deutungsgeschehen verstanden wer-
den, das sich im Ausgang von den vergegenstandlichten Gedanken der
Kunstwerke entspinnt.

Damit ist aber noch nichts dartiber gesagt, wie die Gedanken, welche
in Kunstwerken artikuliert sind, geartet sind. Fiir gewohnlich sind Ge-
danken urteilsférmige Gebilde, die sich in Satzform ausdriicken lassen.
Solche urteilsformigen oder propositionalen Gedanken kommen fiir das
Denken der Kunstwerke aber kaum in Frage, denn nicht einmal in der
sprachformigen Kunst der Literatur wiére es sinnvoll zu behaupten, dass
der Gedanke, den ein literarischen Werk artikuliert, ein Urteil oder einer
Verknuipfung von Urteilen zu einem Argument wire. Um die Gedanken-
form der Kunst zu begreifen, muss man die Besonderheit der kiinstleri-
schen Arbeit und ihrer Produkte in den Blick nehmen. Sie liegt in ihrem
Bezug auf das dsthetische Urteil. Es bildet den Zweck und MafSstab der
kiinstlerischen Produktion: Kiinstlerische Arbeiten zielen darauf, dem
dsthetischen Urteil zu gentigen. Das dsthetische Urteil ist keine proposi-
tionale Aussage, ja es griindet nicht einmal in einer festgelegten Bestim-
mung, einer bestimmten Begriffsregel, an der sich die kiinstlerische Ar-
beit ausrichten konnte. Auch klassische asthetische Kategorien wie das
Schone, Erhabene, das Anmutige oder Intrikate sind keine Begriffsregeln,
welche die Kunstproduktion anleiten. Sie zu solchen Regeln zu fixieren,
denen kunstlerische Arbeiten zu gentigen hatten, ist vielmehr das Zei-
chen des kunstfremden Akademismus — es ist der Verrat des Kunstbe-
triebs am asthetischen Urteil. Richtig verstanden, besteht der MafSstab
des asthetischen Urteils allein darin, von der kiinstlerischen Arbeit zu
verlangen, dass es die sinnlichen, affektiven, imaginativen und begriffli-
chen Vermogen des Denkens in eine lustvolle Spannung versetzt.

Diese Spannungslage, die das asthetische Urteil auszeichnet, kann
aber selbst, wie wir gesehen haben, im Rickgriff auf Kant als eine
Form des Denkens verstanden werden: Sie ist die Weise, in der dsthe-
tische Ideen gedacht werden. Wie diese Ideen genauer verstanden wer-
den konnen, wird Gegenstand eines spateren Kapitels sein.+¢ Fur den
Moment reicht es aus, den Zusammenhang zwischen dem Denken einer
Idee und der Selbstkritik des Denkens festzuhalten: Eine Idee ist ein
Totalitdtsbegriff, der erst in der Selbstkritik des Denkens gebildet wird

46 Vgl. Kapitel V.1 dieser Arbeit.

42

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

und diese Selbstpriifung als Fluchtpunkt anleitet. Ideen konnen keine
Gegenstiande von bestimmten, endlichen Urteilen, keine Gehalte von
wahrheitsfiahigen, erfahrungsbezogenen Aussagen sein, sondern stehen
fiir eine Totalitat von Bedingungen, welche jedes einzelne, endliche
Urteil voraussetzen muss, wenn es gelten soll. Ideen bilden daher so
etwas wie Orientierungsvorstellungen der Reflexion des begrifflichen
Denkens auf seine eigene Geltung. Solche Ideen sind bei Kant die
Idee Gottes als der Inbegriff aller Sachbestimmungen; die Welt als der
Gesamtzusammenhang der Erfahrungsdinge und mit ihr verbunden die
Idee einer Realisierung von Freiheit in der sinnlichen Welt; sowie die
Seele als die Einheit des Subjekts.+” Diese Ideen sind keine moglichen Er-
fahrungsgegenstiande, ihnen konnen keine sinnlichen Dinge entsprechen,
sondern sie sind — notwendige — gedankliche Konstruktionen, an der sich
die Selbstkritik des Denkens orientiert. Eine dsthetische Idee bezeichnet
wiederum eine sinnliche Darstellung solcher nicht-sinnlicher Ideen. Die-
se Darstellung muss indirekt geschehen, weil Ideen ja per definitionem
keinen sinnlichen Einzeldingen entsprechen und daher in solchen gera-
de nicht darstellbar sind.#® Die indirekte Darstellung kann aber gelin-
gen, wenn es Anschauungskomplexe gibt, die so verfasst sind, dass sie
sich selbst auf keinen bestimmten Begriff bringen lassen. Kant fasst die
asthetische Idee in diesem Sinn als »inexponible Vorstellungen der Ein-
bildungskraft«, d.h. »[...] eine Anschauung (der Einbildungskraft) |...],
der niemals ein Begriff addquat gefunden werden kann.«# Diese Nicht-
abschliefSbarkeit der begrifflichen Beurteilung ist aber das Kennzeichen
des asthetischen Urteils: In ihm wird ein Erscheinungskomplex als as-
thetisch gelungen beurteilt, gerade weil er seine abschliessende begriffli-
che Bestimmung unendlich aufschiebt.s° Darin liegt wiederum das Mo-
ment der Selbstkritik des Urteilens: Im dsthetischen Urteil, das zugleich
ein Aufschub bestimmenden Urteilens ist, wird das Denken seinem Ge-
genstand gerade dadurch gerecht, dass es sich und seine Bestimmungs-
macht begrenzt.

Der besondere Erscheinungskomplex, der eine dsthetische Idee dar-
stellt, kann daher nur als das Korrelat des dsthetischen Urteils selbst ge-
dacht werden: Es ist das Kunstwerk als Ganzes. Denn nicht die einzelnen
Aspekte, Teile und Elemente von Kunstwerken fithren das bestimmen-
de Urteilen in eine lustvolle Selbstbegrenzung: Es ist der eigentimliche

47 Vgl.Kant 1998 (wie Anm. 41), A312-338/B369-396.

48 Kant nennt die Vernunftsideen in diesem Sinne »indemonstrabel«, dem die
unausdeutbaren, »inexponibelen« dsthetischen Ideen entsprechen, vgl. Kant
2006 (wie Anm. 12), B240 (342).

49 Ebd.

so Dasistim § 51 der Kritik der Urteilskraft ausgesprochen: »Man kann tiber-
haupt Schonheit (sie mag Natur oder Kunstschonheit sein) den Ausdruck
asthetischer Ideen nennen.«, B 204 (320).

43

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Zusammenhang des Werks, »die dsthetische Idee eines zusammenhan-
genden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfiille«, wie Kant mit Be-
zug auf das musikalische Kunstwerk sagt, der unendlich viel zu denken
gibt, ohne sich in eine abschliefSende Begriffsbestimmung zu fiigen. Je-
des Kunstwerk ist in diesem Sinne die Vergegenstiandlichung einer as-
thetischen Idee, die im jeweiligen dsthetischen Urteil gedacht wird.s* Die
Gedanken, welche Kunstwerke artikulieren, sind dsthetische Ideen, die
selbst als Darstellungen von Vernunftideen gedeutet werden konnen.

Die Kritik der Kunst

Die Exposition der materialistischen Selbstkritik bezog sich auf das the-
oretische Denken. Fine materialistische Asthetik iibertrigt diesen Ansatz
auf das Denken der Kunst. Nun hat sich dieses Denken jedoch selbst
bereits als eine Form der Selbstkritik erwiesen, die in den dsthetischen
Ideen, welche die Kunstwerke vergegenstandlichen, artikuliert ist. Diese
Ideen werden wiederum in den dsthetischen Urteilen gedacht, in denen
das bestimmende Urteilen in eine gespannte Schwebe versetzt wird. Die
Gedanken, die der Kunstdiskurs — also der ganze Zusammenhang von
Kinstlerinnenkommentaren, Werkinterpretationen, Kunsttheorien und
philosophischen Asthetiken — hervorbringt, kénnen allgemein als Aus-
legungsversuche jener Ideen verstanden werden, welche die Kunstwerke
in vergegenstindlichter Form zum Ausdruck bringen. Auch sie sind we-
sentlich auf die Selbstkritik des Denkens bezogen, die sich in den Kunst-
werken vergegenstandlicht: Es sind urteilsformige, theoretische Gedan-
ken tiber die in den dsthetischen Urteilen als Kritik des Urteilsfallens
gedachten Ideen.

Diese Lage verkompliziert das Geschift der materialistischen Kritik,
denn sie hat es hier zum einen nun mit einem Denken zu tun, das selbst
bereits die Form einer Selbstkritik aufweist. Zum anderen sicht sie sich
mit zwei ungleichartigen, aber aufeinander bezogenen Formen des Den-
kens konfrontiert: Mit den Werken und den theoretischen Aussagen tiber
diese Werke.

Zunichst erscheint die Situation analog zum theoretischen Denken:
Die Kunsttheorie beansprucht einen bestimmten Bereich des Wirklichen
zu begreifen, namlich die Kunstwerke, die uns primar in der individu-
ellen Kunsterfahrung begegnen. Die materialistische Selbstkritik der
Kunsttheorie besteht dann darin, die Verselbstindigung der Kunsttheo-
rie gegen ihre Erfahrungsgrundlage zu problematisieren. Die Tendenzen

st Vgl. Gunnar Hindrichs, Die Autonomie des Klangs. Eine Philosophie der
Musik, Berlin 2014, 225-266; Thomas Dworschak, Horbarer Sinn. Philo-
sophische Zuginge zu Grundbegriffen der Musik, Freiburg 2017, 375-388.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

solcher Verselbstandigung sind uns aus der Gegenwart vertraut, etwa
in der Dominanz identititspolitischer, kiinstlerbiographischer, kultur-
geschichtlicher oder medientheoretischer Fragestellungen im Kunstdis-
kurs, der sich oftmals gar nicht mehr auf die konkrete Verfasstheit der
Werke bezieht. Eine andere Verselbstindigung kennt man aus gewissen
akademischen Debatten der Kunstphilosophie, die den Bezug zur kiinst-
lerischen Arbeit der Gegenwart vermissen lassen. Diese Ablosung der
Kunsttheorie von der kiinstlerischen Arbeit fithrt in eine Reihe von the-
orieinternen Widerspriichen, die sich immanent kritisieren lassen und
gleichzeitig auf Zwangslagen des Kunst- und Universitatsbetriebs sowie
auf andere Tendenzen der sozialen Reproduktion beziehen lassen. Eine
materialistische Selbstkritik der Kunsttheorie besteht hier also darin, den
Vorrang des Objekts in dem Sinne geltend zu machen, als dass es die
verselbstandigte Theorie mit Blick auf ihre materielle Grundlage, nim-
lich der kunstlerischen Arbeit und ihrer dsthetischen Erfahrung, proble-
matisiert. Diese Kritik besteht in einer Selbstkritik der Kunsttheorie, die
auf ein angemesseneres Verstandnis der Werke zielt, welche diese Theo-
rie zu begreifen sucht.

Eine materialistische Asthetik kann aber bei dieser Kritik der Kunst-
theorie nicht stehen bleiben. Denn sie hat es bei den Werken selbst mit
einer Form des Denkens zu tun. Auch die Gedanken, welche in den Wer-
ken artikuliert sind, erheben Geltungsanspriiche. Diese Geltungsansprii-
che zu ignorieren, hiefSe, die Werke nicht ernst nehmen. Die Geltung,
welche von Kunstwerken beansprucht wird, ist aber keine theoretische,
sondern eine dsthetische: Sie beanspruchen, dem asthetischen Urteil zu
geniigen, sie sind dsthetisch verbindlich. Nun ist die Geltung des astheti-
schen Urteils aber, wenn man es so auffasst, wie wir es oben vorgeschla-
gen haben, nicht in einer begrifflichen Begriindung fundiert. Man kann
die Geltung eines Werks nicht in derselben Weise untersuchen, wie es in
der Priifung einer Theorie oder einer moralischen Handlung geschieht.
Es stellt sich daher die schwierige Frage, wie eine solche Geltung tiber-
haupt begrifflich expliziert werden kann. Das Problem ldsst sich um-
formulieren: Wenn Kunstwerke Geltungsanspriiche eigener Art stellen,
dann muss es auch eine eigene Art der Rechtfertigung, eine eigene Art der
Rationalitat geben, auf welcher diese Geltungsanspriiche beruhen. Eine
solche asthetische Rationalitit bezeichnet also die besondere Weise, in
der kunstlerische Arbeiten und die asthetischen Urteile tiber diese Wer-
ke gerechtfertigt werden, wie sie begriindet werden konnen. Dass solche
Begriindungen und Rechtfertigungen kein Hirngespinst sind, zeigen die
Diskussionen der Kunstkritik: In ihr werden, sofern sie bei ihrer Sache
bleibt, Griinde angefiihrt und debattiert, welche die dsthetische Beurtei-
lung von Kunstwerken beglaubigen sollen. Und diese Debatten sind not-
wendig, weil die dsthetische Beurteilung von kiinstlerischen Arbeiten kei-
neswegs einhellig ausfillt: Kaum ein Werk wird von allen urteilsfihigen

45

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Subjekten als gelungen beurteilt. Wenn aber ein solcher Dissens besteht
und der Streit tiber die Werke kein sinnloses Geschehen sein soll, dann
miissen sich manche in ihrem Urteil tduschen und es muss die Moglich-
keit bestehen, dass sie im Verlauf der kunstkritischen Debatte ihr Urteil
revidieren. Das Problem liegt freilich darin, dass diese Beurteilung letzt-
lich keine Begriffsregeln zum Bestimmungsgrund besitzt, sondern ein Ge-
fithl. Asthetische Urteile lassen sich daher ganz grundsitzlich nicht be-
grifflich beweisen, deduzieren oder herleiten. Worin aber besteht dann
der Sinn des Gebens und Nehmens von dsthetischen Grinden?

Kant spricht davon, dass wir uns dsthetische Urteile nicht begriff-
lich vordemonstrieren, sondern »ansinnen«.5* Das dsthetische Begriin-
dungstun wire Teil dieses Ansinnens. Kant selbst sagt nichts dazu, wie
eine solches Ansinnen funktioniert. Ein Ansatzpunkt dazu liegt aber in
seiner Analyse des dsthetischen Urteils. Es grindet in einem Lustgefiihl,
aber dieses Lustgefiithl ist auf ein fortdauerndes Spannungsverhiltnis
zwischen den sinnlich-affektiven, imaginativen und begrifflichen Denk-
vermogen bezogen, das sich in der Auseinandersetzung mit einem Er-
scheinungskomplex einstellt. Der Dissens der adsthetischen Urteile, also
die Moglichkeit des Fehlurteils, kann dadurch erklart werden. Die eine
wird vor einem miserablen Werk von einem Lustgefiihl ergriffen, weil
es sie an ihre Jugendliebe erinnert, der andere wird irgendeinem abge-
griffenen Kitsch nachhingen, weil er ihn mit seiner verlorenen Heimat
verbindet. An solchen Gefiihlen ist an sich nichts auszusetzen, ja die Fa-
higkeit solche Regungen zuzulassen, ist sogar eine notwendige Voraus-
setzung, um Uberhaupt dsthetisch urteilen zu kénnen. Aber es handelt
sich bei diesen Gefiihlen nicht um jenes Gefiihl der Spannung, das den
Bestimmungsgrund eines dsthetischen Urteils abgibt. Der Dissens zwi-
schen dsthetisch Urteilenden griindet in dieser Konfusion.

Der Sinn des kunstkritischen Gesprachs mit seinen dsthetischen Recht-
fertigungsversuchen wird also darin liegen, solche Konfusionen aufzu-
kldren, die fur den Dissens der Urteile verantwortlich sind. Sie miissen
also darauf zielen, das Spannungsverhiltnis zu explizieren, auf das sich
das Lustgefuhl richtet, das dem asthetischen Urteil zugrunde liegt. Die
asthetische Rechtfertigung nimmt daher nicht die Form eines Beweises
aus Prinzipien oder Regeln an, sondern besteht in der Explikation des
asthetischen Urteils selbst. Was expliziert wird, ist die Spannung, die sich
im Versuch einstellt, den fraglichen Erscheinungskomplex zu denken. Es
handelt sich nicht um eine Reflexion auf die Denkvermogen als solche,
die im asthetischen Urteil in ein besonderes Verhaltnis geraten, sondern
um eine Reflexion auf diese Denkvermogen, insofern sie den fraglichen
Gegenstand zu erfassen suchen. Die Explikation des adsthetischen Ur-
teils besteht in der Reflexion auf das denkende Erfassen des besonderen

52 Kant 2006 (wie Anm. 12), B 21 (214).

46

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

Erscheinungskomplexes. Sie nimmt die Gestalt der Frage an, wie dieser
Erscheinungskomplex verfasst ist, sodass der Versuch, ihn denkend zu
erfassen, die Denkvermogen in die besagte Spannung versetzt.

Nun ist ein Komplex ein irgendwie Zusammengefasstes, ein Verbun-
denes, ein Zusammenhang oder eine Synthesis. Die Reflexion auf die
Verfassung des dsthetischen Erscheinungskomplexes bringt daher eine
Unterscheidung ins Spiel, die fur die Explikation des dsthetischen Urteils
grundlegend ist: Sie kann sich entweder darauf richten, wie dieser Kom-
plex bestimmt ist — was er ist —, oder darauf, was in diesem Komplex
dergestalt bestimmt wurde — woraus er gemacht ist. Die erste Hinsicht
fragt nach dem Aspekt der Form, die zweite nach dem Aspekt des Ma-
terials. Beide zusammen artikulieren erst die Verfassung der materialen
Form, die der Erscheinungskomplex darstellt.

Fur die Explikation des dsthetischen Urteils ist diese Unterscheidung
zentral, weil sie es erst erlaubt, das Spannungsverhaltnis der Denkvermo-
gen als eine Lage zu charakterisieren, die ihren Grund in der Sache hat,
welche diese Vermogen zu denken versuchen. Das Spannungsverhalt-
nis der Vermogen kann so als das Spannungsverhaltnis zwischen Ma-
terial und Form des asthetischen Gegenstandes expliziert werden. Die
Abwesenheit einer solchen Spannung — also das asthetische Misslingen
— besteht dann umgekehrt gerade in der Spannungslosigkeit oder dem
Spannungsverlust im Verhiltnis zwischen Form und Material dieses Er-
scheinungskomplexes.

Die Plausibilitdt dieser Unterscheidung wird evident, wenn man be-
denkt, dass ein kunstkritisches Urteil sich nicht alleine dadurch recht-
fertigen lasst, dass man eine detaillierte Beschreibung des Kunstwerks
liefert. Eine solche Beschreibung gibt an, was in einem Werk der Fall
ist: Es bestimmt die Form des Kunstwerks. Wie eine solche Beschrei-
bung ausfallen kann, wird etwa in misslungenen musikwissenschaftli-
chen Werkanalysen deutlich: Sie geben im schlimmsten Fall lediglich
mehr oder weniger ubersichtlich wieder, welche Verhaltnisse von Ton-
hohen- und -dauern in einem Werk in welcher Abfolge vorliegen. Eine
solche Darstellung der Form eines Werks sagt aber fiir sich genommen
iiber das Gelingen dieses Werks nichts aus. Aus einer solchen Bestim-
mung der musikalischen Form wird nicht ersichtlich, weshalb der Ver-
such, diese Sachverhalte denkend zu erfahren, die Vermogen des Den-
kens in eine lustvolle Spannungslage versetzt. Ware jemand fahig, all
diese Informationen horend nachzuvollziehen, so kime ihr Versuch, die-
se Form begrifflich zu bestimmen, damit zu einem Abschluss: Fir eine
fortgesetzte Spannungslage der Denkvermogen wire kein Anlass. Was
diese Spannung veranlasst, kann durch eine Beschreibung vorliegender
Formen alleine nicht artikuliert werden. Sie wird erst dadurch expli-
zierbar, dass eine Form zu dem ins Verhiltnis gesetzt wird, was in ihr
transformiert wurde.

47

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS
Das Material der Kunst

Wie lasst sich dieses Spannungsverhiltnis genauer bestimmen? Aus der
Unterscheidung von Material und Form ergibt sich bereits das Verhalt-
nis der Formung, der Transformation. Die kiinstlerische Arbeit besteht
ihr zufolge in einer Umformung.s? Die Spannung zwischen der erarbei-
teten Form und dem bearbeiteten Material ergibt sich aus einem Wider-
stand, den das Material seiner Umformung entgegensetzt. Die produzier-
te Form steht unter Spannung, weil sie Material zu einem Gebilde fugt,
in welchem dieser Widerstand zur Geltung kommt. Das Material, das die
kiinstlerische Arbeit aufnimmt, muss somit irgendeine eigene Tendenz
aufweisen, die sich in der Form als Widerstand manifestiert. Die Span-
nungslosigkeit oder das Scheitern der Form kann umgekehrt auf zweier-
lei Weise zustande kommen: Entweder die Form ignoriert die Eigenten-
denz des Materials. Die Verbindung geschieht dann als eine dusserliche
Anwendung eines Formschemas auf ein Material, dem diese Anordnung
vollig fremd ist. Der Widerstand des Materials gegen seine Formung
kommt in diesem Fall nicht durch die Form als Spannung zur Geltung,
sondern erscheint als spannungslose Inkohirenz und Formzwang. Um-
gekehrt kann die Spannungslosigkeit aber auch daher rithren, dass die
kiinstlerische Arbeit ihr Material gar nicht erst umformt und in eine neue
Bestimmtheit iiberfithrt, sondern es blofS als solches beldsst und, gewis-
sermafSen formlos, prasentiert. Auch in diesem Fall konnen sich die Ma-
terialtendenzen nicht als Spannung in der Form des Werks geltend ma-
chen, weil das Werk gar keine Verbindungsarbeit vollzieht. Das Scheitern
der Form, die Spannungslosigkeit, kann somit entweder als Formzwang
oder als Formlosigkeit erfolgen.

Das Spannungsverhaltnis von Material und Form ergibt sich also
nicht bereits aus der bloflen Veranderung eines Materials in der Erarbei-
tung eines Werks: Irgendeine Verdnderung erfolgt unweigerlich in jeder
Formung. Eine Spannung liegt erst dann vor, wenn die Neubestimmung

53 Diese Uberlegungen gehen zuriick auf Theodor W. Adorno, Asthetische
Theorie, hg. von Gretel Adorno und Rolf Tiedemann (Gesammelte Schrif-
ten, 7), Frankfurt am Main 2012, 222-23, 5125 Theodor W. Adorno, Phi-
losophie der neuen Musik (Gesammelte Schriften, 12), Frankfurt am Main
2009, 39—40. Die Auslegung folgt Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 36-72.
Eine kritische Auseinandersetzung mit dieser Auslegung findet man bei
Dworschak 2017 (wie Anm. 51), 364ff. Im Riickgriff auf die Schriften
Hanns Eislers entwickelt einen sehr dhnlichen Begriff Giinter Mayer, Ma-
terialtheorie bei Eisler, in: Weltbild-Notenbild. Zur Dialektik des musika-
lischen Materials, Leipzig 1978, 93—348, besonders 179-197. Einen hilf-
reichen Uberblick iiber die Bedeutungsaspekte des Materialbegriffs bietet
Christian Griiny, Kunst des Ubergangs: philosophische Konstellationen zur
Musik, Weilerswist 2014, 303—3 50.

48

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

eines Materials auf dessen Eigentendenzen antwortet. Die Form erneuert
dann das kiinstlerische Material dadurch, dass es Tendenzen, die in ihm
angelegt sind, verwirklicht und in sich aufnimmt. In einer durch Hegel
geprigten Wendung kann man dieses Verhiltnis von Form und Materi-
al als bestimmte Negation bezeichnen: Eine gelungene Form negiert das
Material, indem sie es verandert, umbildet, erneuert. Aber diese Negati-
on ist zugleich die Verwirklichung einer Tendenz, die im Material selbst
angelegt ist: Die Negation ist daher keine dusserliche, sondern entspricht
einer Selbstnegation des Negierten, einer Selbsterneuerung des Erneuer-
ten. Das Spannungsverhiltnis ergibt sich dann daraus, dass eine Form
niemals alle Tendenzen des Materials zugleich verwirklichen kann: Sie
verwirklicht immer nur einen Aspekt jener Potenziale, die im Material
stecken. Auf diese Weise kann, zumindest im Prinzip, verstanden wer-
den, weshalb in einer kiinstlerischen Form die Tendenzen und Potenzia-
le des Materials zugleich realisiert werden und sich als Widerstand ge-
gen die Form manifestieren.

Diese aufSerst allgemein gehaltenen Erlduterungen der Reflexionsun-
terscheidung von Material und Form der Kunstwerke lassen sich auf
die Struktur des asthetischen Urteils zuriickbeziehen. Dazu muss man
jedoch nochmals genauer in den Blick nehmen, worin das Spannungs-
verhaltnis der Denkvermdgen im dsthetischen Urteil eigentlich besteht.
Wir sind davon ausgegangen, dass gelingende Denkvollziige auf die be-
griffliche Bestimmung von Sachlagen in Gedanken zielen. Der Begriff
der Bestimmung hangt mit dem Begriff der Form zusammen: Denn die
Form, so haben wir gesagt, ist die Neubestimmung eines bestimmbaren
Materials. Analog dazu konnen wir in der Reflexion auf das begriff-
liche Denken davon sprechen, dass die Subsumption einer sinnlichen
Anschauung, die uns etwa durch Wahrnehmung gegeben ist, unter eine
Begriffsregel im Urteil so etwas wie eine begriffliche Formung von An-
schauungsmaterial darstellt. Erst durch diese Formgebung oder Syn-
these-Leistung konstituiert sich ein bestimmter Erkenntnisgegenstand,
der aus dem Durcheinander unserer Welteindricke herausgehoben ist.
Die Begriffsregeln, welche dieses zusammenfassende Identifizieren von
Erkenntnisgegenstinden anleiten, sind notgedrungen allgemein: Wir
konstituieren Gegenstande zunichst als Exemplare allgemeiner Gegen-
standstypen. Wenn wir Gegenstande unserer sinnlichen Erfahrung, sin-
guldre Erscheinungskomplexe denken — und das ist bei Kunstwerken
immer auch der Fall -, so besteht die Formungsleistung des Denkens
notwendigerweise darin, diese singuliren Komplexe auf solche allge-
meinen Typen zu beziehen. Dieser Vorgang bedarf in der Regel keiner
besonderen und bewussten Anstrengung. Er vollzieht sich wie von al-
leine, und zwar bereits in der scheinbar unmittelbarsten Wahrnehmung:
Was wir sehen und horen, sehen und horen wir immer als besondere
Fille von allgemeinen Typen, wir nehmen, mit Wittgenstein gesprochen,

49

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

immer gemafs einer Deutung wahr. Wir horen etwa einen Klangkomplex
als Nebelborn oder als Hundegebell oder auch als Molldreiklang. Noch
bevor wir irgendwelche bewussten Urteile fillen, ist das uns Erscheinen-
de durch solche allgemeinen Vereinheitlichungsregeln vorstrukturiert,
vorgeformt. In diesem Sinne kann man sagen, dass bereits unsere sinn-
liche Erfahrung begrifflich gepragt ist, und zwar genauer durch Muster,
die es uns erlauben, einzelne Gegenstande und Ereignisse ohne bewuss-
te Interpretationsanstrengung, automatisch aus dem sinnlich Mannig-
faltigen herauszuheben und wiederzuerkennen. In Anlehnung an Kant
kann man diese Muster als Schemata der Einbildungskraft bezeichnen
und die unbewusste Leistung, in der das sinnliche Material gemafS ge-
wissen allgemeinen Begriffsformen vorgeformt wird, als imaginatives
Schematisieren fassen.

Damit kommt ein neues, entscheidendes Moment des Denkvollzugs
in den Blick: Die Schemata und Muster des automatisch wiedererken-
nenden Wahrnehmens sind das Resultat einer Einiibung. In ihr werden
begriffliche Formen in die imaginative Fihigkeit der Vorformung des
Sinnlichen eingepragt. Manche dieser begrifflichen Formen mogen al-
ternativlos sein, der GrofSteil dieser Schemata umfasst hingegen frag-
los historisch-kontingente Deutungen, die uns im Sozialisationsprozess
eingepragt wurden. Diese Einpragung kann positiv als Bildung oder ne-
gativ als Abrichtung erscheinen, in jedem Fall geht die Automatisierung
solcher Schemata notwendigerweise mit einer Verdrangung dieses Pra-
gungsprozesses einher: Wir erkennen etwas nur dadurch automatisch
wieder, dass wir im Vollzug dieser Deutung nicht an die Deutungsleis-
tung denken miissen.s* Damit ragt aber die historisch-soziale Wirklich-
keit ins scheinbar Innerste des Denkvollzugs hinein: Das Herausheben
von Einzelgestalten in unserem Wahrnehmungsfeld erfolgt bereits nach
Typen, die uns im Sozialisationsprozess eingepragt wurden.

Diese Konkretisierung der normalen Urteilsleistung erlaubt es, die
Besonderheit des dsthetischen Urteilens schirfer zu umreissen. Wenn
das asthetische Urteilen gerade darin besteht, den begrifflichen Bestim-
mungsabschluss eines singuldren Erscheinungskomplexes im Urteil-
fillen aufzuschieben, dann muss das etwas damit zu tun haben, dass
dieser Komplex der Schematisierung nach Begriffen widersteht. In die-
sem Sinne wurde die dsthetische Erfahrung im 20. Jahrhundert immer
wieder als Entautomatisierung und Erschiitterung der subjektiven Ver-
stehensleistungen, als Storung des habitualisierten Wiedererkennens
und Unterscheidens konzipiert.ss Wir haben diesen Widerstand auf die

54 In diesem Sinne spricht Wittgenstein vom Regelfolgen als einer Praxis: Es
ist ein habitualisiertes Tun. Vgl. Wittgenstein 2003 (wie Anm. 45), § 202.

55 Vgl. Wiktor Schklowski, Kunst als Verfahren, in: Jurij Striedter (Hg.), Russi-
scher Formalismus: Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie

5O

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

werkinterne Spannung von Material und Form bezogen. Nun kénnen
wir diese Spannung auf die Denkleistung selbst riickbeziehen. Denn
das kiinstlerische Material und seine Tendenzen sind aufs Engste mit
dem Problem der Schemata der Einbildungskraft verkniipft. Vereinfacht
kann das Material, mit dem Kiinstlerinnen arbeiten, als der Bereich eta-
blierter Techniken und Formkonventionen der jeweiligen Kunstform
aufgefasst werden. In der Musik kann dabei an Tonsysteme, Satzfor-
men, rhythmische, harmonische und melodische Gestalten, Muster und
Gesten, die mit ihnen verbundenen Topoi, semantischen Assoziationen
und musikalischen Funktionen, aber auch Konstruktionsprinzipien wie
der thematischen Arbeit oder kiinstlerische Strategien wie das Stilzitat
gedacht werden. Das kunstlerische Material als dasjenige, woran eine
kunstlerische Arbeit ansetzt, ist also kein Rohstoff, sondern ein Bereich
von durch etablierte Schemata der Wahrnehmung gepragten Erschei-
nungen. Das Material liegt nicht subjektunabhingig vor, sondern ist
durch die geschichtlich gepragten Auffassungsmuster der Subjekte ver-
mittelt. Im Falle der Musik ist das Material der kiinstlerischen Arbeit
in erster Linie etwas Horbares. Aber dieses Horbare ist nicht mit der
Totalitdt dessen zu verwechseln, was im horbaren Frequenzbereich an
Schallereignissen vorkommen kann. Denn in der kiinstlerischen Arbeit
ist das Horbare immer schon als ein interpretierter Klang im Spiel. Die
Bedeutung des musiktheoretischen Diskurses wird daraus ersichtlich:
In ihm werden die Formkonventionen der musikalischen Arbeit auf
den Begriff gebracht. Musiktheoretische Begriffe wie tonale Kadenz,
Trugschluss, Vorder- und Nachsatz, Auflosungsfeld oder Impulsklang
sind der Versuch, spezifische Schemata der imaginativen Vereinheitli-
chung explizit zu machen, die im musikalischen Horen als habitualisier-
te Formkonventionen und etablierte Techniken implizit wirksam sind.
Da solche Formkonventionen und Techniken offensichtlich einem his-
torischen Wandel unterliegen, lasst sich das musikalische Material ei-
nes Werks ganz einfach als die zum Zeitpunkt der Entstehung dieses
Werks etablierten Formkonventionen und Techniken verstehen, auf wel-
che diese kunstlerische Arbeit zurtickgreift.

der Prosa, Miinchen 1994, 33 5; Adorno 2012 (wie Anm. 53); Menke 2012
(wie Anm. 11); Gunnar Hindrichs, Scheitern als Rettung Asthetische Erfah-
rung nach Adorno, in: Deutsche Vierteljabrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 74, 2000, 146-175. Im franzosischen Sprachraum
verteidigen diese These, wenngleich mit unterschiedlichen StofSrichtungen,
Jacques Ranciere, Malaise dans I'esthétique, Paris 2004; Jean-Marie Schaef-
fer, Lexpérience esthétique, Paris 2015.

ST

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS
Die Tendenzen des Materials

Wenn diese allgemeinen Formen der Musik einer Zeit das Material der
kiinstlerischen Arbeit sind, dann erscheint die Form eines Werks als die Ver-
besonderung solcher allgemeinen Formmoglichkeiten des Materials: Die
musikalische Form ist die singuldre Ausgestaltung eines durch habituali-
sierte Auffassungsschemata vorgeprigten Bereich des Horbaren. Aber die
Form eines Werks, hatten wir gesagt, ist die Antwort auf die Frage, was das
Werk ist. Die Form des Werks ist dessen spezifische Bestimmtheit. Diese
Bestimmtheit muss aber gedacht werden konnen, wenn sie tiberhaupt be-
stimmt sein soll: Es gibt keine undenkbare Bestimmtheit. Wenn wir folglich
die Form eines Werks begreifen, dann bestimmen wir sie. Dieses bestim-
mende Denken geht aber so vor, dass es die singuldren Erscheinungskom-
plexe mithilfe imaginativer Schemata unter allgemeine Begriffe subsumiert.
In der denkenden Bestimmung der Form greifen wir auf die allgemeinen
Bestimmungsmoglichkeiten zurtick, die wir jetzt als das Moment des Mate-
rials gedeutet haben. Genau das geschieht, wenn wir eine prizise Beschrei-
bung der Form eines Kunstwerks geben. Den Reflexionsaspekt des Ma-
terials haben wir aber nur eingefiihrt, weil das Gelingen des Kunstwerks
in einer solchen Beschreibung seiner Form nicht artikuliert werden kann.
Das Material galt als dasjenige, das sich in der bestimmten Form als Wi-
derstand bemerkbar macht: Es stand fiir das besondere Einzelne, das sich
in der Formbestimmung mittels allgemeiner Begriffe nicht erschopft, son-
dern gegen diese Formbestimmung andrangt. So stellt sich das Verhiltnis
von Material und Form als eine dialektische Lage dar: Das Material ist
das Allgemeine, das durch die kiinstlerische Arbeit zur einzigartigen Form
des jeweiligen Werks verbesondert wird, aber es ist zugleich das Besonde-
re, das der allgemeinen Formbestimmtheit dieses Werks widersteht. Der
individuelle Formzusammenhang eines Werks ist einerseits die singuldre
Bestimmung allgemeiner Bestimmungsmoglichkeiten, andererseits ist sie
als das, was sich vom Kunstwerk mit Bestimmtheit sagen lasst, gerade das
Allgemeine, in dem sich die Besonderheit des in ihm zusammengefiihrten
Materials als Spannung geltend macht. Diese eigentiimliche Verwechslung
der Rollen von Material und Form, von Allgemeinem und Besonderem,
muss uns nicht irre machen, denn sie hat ihren guten Grund in der reflexi-
ven Operation, welche die kiinstlerische Arbeit vollzieht. Denn wir hatten
ja gesehen, dass die Form des Werks genau dann gelingt, wenn sie die Ten-
denz des Materials verwirklicht. Diese Tendenz besteht aber genau darin,
dass das Material nicht bleibt, was es schon ist, sondern sich verindert,
zu etwas Neuem wird. In der Form vollzieht sich somit die Selbsterneue-
rung des Materials. Aber zugleich ist eine singulidre Form immer nur eine
partielle Verwirklichung materialer Tendenzen, die andere Tendenzen des
Materials auch unterdriickt. Die Tendenzen sind in beiden Fillen das Be-
sondere, das im Werk zur Geltung kommt. Je nachdem, von welcher Seite

52

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

man diese Sachlage betrachtet, erscheint daher die Form als Verbesonde-
rung des Allgemeinen, in der eine Materialtendenz verwirklicht wird; oder
eben es erscheint die Form als ein Allgemeines, gegen das sich die besonde-
ren, unverwirklichten Materialtendenzen als Widerstand geltend machen.

Genau diese dialektische Bewegung bildet den Kern des dsthetischen
Urteils: In ihm findet ein Schematisieren statt, in welchem die Schemata
der Einbildungskraft selbst in Bewegung geraten. Die Schemata der Ein-
bildungskraft erfiillen eine Vermittlungsfunktion zwischen dem Sinnlich-
Einzelnen und dem Begrifflich-Allgemeinen: Sie erkennen im Einzelnen
das Allgemeine wieder und verbesondern so das Allgemeine zum Einzel-
fall. Damit erscheinen sie vom Einzelnen aus betrachtet als allgemein, vom
Allgemeinen aus betrachtet aber als Besonderes. So entspricht das Sche-
ma einem allgemeinen Muster, welches die sinnlichen Anschauungen vor-
strukturiert, zugleich verhilt es sich gegen die Begriffe als ein Besonderes,
das nicht in der begrifflichen Allgemeinheit aufgeht. In der Auseinander-
setzung mit dem Kunstwerk erweisen sich diese Muster als unzureichend,
sodass diese umgebildet und in neue Schemata der Vereinheitlichung des
Sinnlich-Mannigfaltigen verwandelt werden. Zugleich werden aber die
eingetibten Schemata nicht einfach verworfen, denn das Kunstwerk ist ja
nicht einfach ein ungewohnlicher Gegenstand, fur den es noch keinen Be-
griff gibt. Wire das so, so wiirde sich der Prozess beruhigen, sobald das
richtige, neue Schema entwickelt ist, sobald die Reflexion ein neues Allge-
meines aufgefunden hat. In Wahrheit stehen die durchlaufenen Schemati-
sierungen des Gegenstands und mit ihnen die unterschiedlichen begriffli-
chen Deutungen zueinander in einer Spannung — sie verschwinden nicht,
sie losen sich nicht ab, sondern bleiben in der Verdnderung zueinander
prasent. Beim Kunstwerk handelt es sich, so verstanden, um einen Erschei-
nungskomplex, der genau dadurch angemessen durchdacht wird, dass die
Schemata seiner Auffassung in eine Bewegungsfolge versetzt werden: Und
erst diese gesamte Selbstverwandlung des Schematisierens wire das ange-
messene Schema dieses Gegenstandes. Deshalb kommen die eingetibten
Schemata, die in der Auseinandersetzung mit dem Werk verandert werden,
durch diese Veranderung auch zu sich selbst: Die Verformung eingewo6hn-
ter Vereinheitlichungsmuster wird nicht als blofSes Scheitern, sondern auch
als eine Verwirklichung derselben erfahren. Die Vereinheitlichungen l6sen
sich aus ihrer Bindung an eine Begriffsregel, um ihre Funktion dadurch zu
erfiillen, dass sie einen Umbildungsprozess vollziehen. Dieser Umbildungs-
prozess folgt dann aber nicht mehr den durch Sozialisierung eingetibten
Mustern, sondern der eigentiimlichen Verfassung des Werks. Die astheti-
sche Einbildungskraft ist daher nicht dadurch frei, dass sie sich von ihrem
Gegenstand l6st, sondern sie ist, umgekehrt, gerade darin frei, dass sie sich
selbst umprigt, um der Verfasstheit ihres Gegenstandes gerecht zu werden.

Damit wird aber auch ersichtlich, dass unsere anfingliche Bestim-
mung des kiinstlerischen Materials als die etablierten Techniken und

53

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Formkonventionen einer Zeit, auf die eine kiinstlerische Arbeit zu-
greift, nicht angemessen war. Denn diese Techniken und Formmodel-
le gehen in die kiinstlerische Arbeit als Trager von gewissen Ansprii-
chen ein: Es handelt sich ja um Techniken und Formmodelle der Kunst,
also um Strategien und Muster, die auf das dsthetische Urteil bezogen
sind. Sobald diese Techniken und Formmodelle zu blofSen Konventio-
nen verhirtet sind, sobald sie also zu Momenten eines automatisierten
Verstehens werden, widersprechen sie ihrem eigenen Anspruch. Denn
dieser Anspruch besteht darin, Gebilde zu ermoglichen, welch die Be-
stimmungsvollziige in die dsthetische Unruhe versetzen. Aus diesem in-
ternen Widerspruch der etablierten Techniken und Formmodelle ergibt
sich die Tendenz des Materials, sich selbst zu verandern und zu erneu-
ern. Das kiinstlerische Material, das in der Form eines Werks verarbeitet
wird, umfasst also genau genommen nicht die Techniken und Modelle
als solche, sondern die internen Widerspriiche, welche diese Techniken
und Modelle tiber sich hinausdringen lassen. In diesem Sinne fiihrt die
Orientierung am Material der Werke zu einer Betrachtung der Kunst-
geschichte als einer Entwicklung von Problemsequenzen, die sich in
parallelen, manchmal konvergierenden und manchmal divergierenden,
manchmal vielfidigen und manchmal lange unterbrochenen Strangen
fortsetzen.s¢ Die Formen der Kunstwerke erscheinen dann jeweils als
partielle Losungen auf solche Materialprobleme, wobei die dsthetischen
»Losungen« in vielen Fillen nicht so sehr auf das Verschwinden als auf
das Evident-Machen des Problems zielen. Denn diese Probleme haben
ja nicht die Form technischer oder wissenschaftlicher Probleme, in de-
nen ein Anwendungs- oder Erkenntnisziel angestrebt wird. Das Ziel der
kiinstlerischen Arbeit ist das dsthetische Urteil, und die Probleme, mit
denen sie umgeht, sind der Spannungsverlust der Gebilde etwa durch
Klischeebildung, durch Aush6hlung, Abnutzung und Erstarrung der eta-
blierten Formen. Wenn die Formen gelungener Werke also Antworten
auf Probleme darstellen, welche im Material dringen, so sind sie nicht
von der Art einer sich selbst affirmierenden Losung. Die Formen gelun-
gener Werke bringen ihr Material vielmehr dadurch zur Geltung, dass

56 Vgl. Hans Heinrich Eggebrecht et al. (Hg.), Analysen: Beitrige zu einer
Problemgeschichte des Komponierens. Festschrift fiir Hans Heinrich Egge-
brecht zum 65. Geburtstag (Beihefte zum Archiv fiir Musikwissenschaft, Bd.
23), Stuttgart 1984; Carl Dahlhaus, Zur Problemgeschichte des Komponie-
rens, in: Gesammelte Schriften Sechster Bd., Laaber 2008, 447-473; Sascha
Wegner, Paradigma Finalproblem? Perspektiven einer »Problemgeschichte
des Komponierens«, in: Florian Kraemer und Sascha Wegner (Hg.), Schlie-
fen — Enden — Aufhoren: Musikalische Schlussgestaltung als Problem in der
Musikgeschichte, Minchen 2020, 21-61. Fur die Geschichte kiinstlerischer
Formen tiberhaupt formuliert den Gedanken George Kubler, The shape of
time: remarks on the bistory of things, New Haven [Conn.] 2008.

54

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

sie sich selbst zuriicknehmen. Adorno hat dafur den Ausdruck der ge-
waltlosen Synthesis gepragt:

[...] dsthetische Form [ist] die objektive Organisation eines jeglichen in-
nerhalb eines Kunstwerks Erscheinenden zum stimmig Beredten. Sie ist
die gewaltlose Synthesis des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das,
was es ist, in seiner Divergenz und seinen Widerspriichen, und darum
tatsachlich eine Entfaltung der Wahrheit. Gesetzte Einheit, suspendiert
sie, als gesetzte, stets sich selber; ihr ist wesentlich, durch ihr Anderes
sich zu unterbrechen, ihrer Stimmigkeit, nicht zu stimmen.s’

Die Synthesis bezeichnet die formbildende Arbeit, die das Kunstwerk
zum Resultat hat. Gewaltsam ist diese Formung, wenn sie das Material,
das sie bearbeitet, in eine Ordnung zwingt, welche die Potenziale und
Tendenzen des Materials erstickt. Form und Geformtes sind sich dann
dusserlich, gleichgultig, wirken austauschbar. Gewaltlos ist die Synthesis,
also die Verbindungstitigkeit, wenn sie auch die gegenstrebigen Potenzi-
ale des Verbundenen befreit, statt sie der Einheitlichkeit zu opfern. Nun
besteht aber die Synthesis gerade in der Herstellung eines einheitlichen
Zusammenhangs: Sie bringt Verschiedenes in eine Form, sie setzt somit
eine Einheit. Wenn die Einheit solcher Form so geartet sein soll, dass in
ihr die divergierenden Potenziale dessen, was in die Form eingeht, zur
Geltung kommen, dann ist diese formale Setzung zugleich eine Zurtck-
nahme ihrer selbst. Was so zu Geltung kommt, ist das Andere der Form,
es sind die Tendenzen des Materials. Diese Tendenzen brechen nicht ein-
fach durch, sondern kommen in einer Selbstkritik der Form zur Erschei-
nung. In diesem Sinn hebt die gesetzte Einheit, die Form, sich selbst auf,
sie negiert ihre eigene Setzung, ihre eigene Positivitat. Darin besteht der
nicht-affirmative Charakter gelungener Kunstwerke: Sie triumphieren
nicht, sondern vollziehen eine Bewegung der Selbstkritik.

Material statt Genie

Die materialistische Kritik der Gedanken, die in Kunstwerken artiku-
liert sind, hat mit der theoretischen Selbstkritik gemein, dass sie die Ge-
danken als Erzeugnisse eines Arbeitsprozesses versteht. Die kiinstlerische
Arbeit transformiert ein Material, das sie nicht selbst erzeugt, sondern
dass durch ihr vorhergehende gesellschaftliche Arbeit erarbeitet wurde.
Als Erzeugnis solcher Vorarbeit tragt das Material Tendenzen, Poten-
ziale und Probleme in sich, welche in der kunstlerischen Arbeit partiell
realisiert und gelost werden. Diese Auffassung der kiinstlerischen Ar-
beit unterscheidet sich grundsitzlich von den bis heute vorherrschen-
den, subjektivistischen Theorien der Kunstproduktion. Solche Theorien

57 Adorno 2012 (wie Anm. §3), 215-216.

55

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

verstehen die Kunstproduktion typischerweise als Ausdruck des Kiinst-
lersubjekts. Die Kunstgegenstinde oder Kunstgeschehnisse werden dann
von den Erlebnissen, Intentionen, sozialen Stellungen oder Lebensfor-
men jener Individuen her gedeutet, welche diese Gebilde und Ereignis-
se hervorbringen. Oftmals wird eine solche Auffassung mit dem Begriff
des Genies verbunden: Die geniale Kiinstlerin wird als ein Subjekt vorge-
stellt, das im Besitz einer unerschopflichen Fahigkeit zur Kreativitit ist,
sodass die Kunst als hochstpersonlicher Ausfluss dieser inneren Schop-
fungskraft erscheint. Das Genie wird so als ein Subjekt verstanden, das
zur Kunst ermichtigt ist und seine genialen Intentionen in seinen Au-
Berungen realisiert. Dieser Geniekult widerspricht aber dem dlteren Ge-
niegedanken, den man in Kants Kritik der Urteilskraft findet. Hier steht
das Genie fur das Vermogen zu asthetischen Ideen.s® Dieses Vermogen
ist so geartet, dass man es eigentlich gar nicht als Vermogen begreifen
kann: Denn es steht genau fur jenen Aspekt der Kunstproduktion, den
die Kunstlerin nicht in der Hand hat. Wenn Kant sagt, dass im Genie die
Natur der Kunst die Regeln gibt, dann heisst das, dass das hergestellte
Werk einen Zusammenhang darstellt, der nicht in den — notwendigerwei-
se begrifflichen — Intentionen der Kiinstlerin vorgedacht werden konnte.
Das Genie bezeichnet damit eigentlich eine Depotenzierung des kiinstle-
rischen Subjekts: Es zeigt an, dass die Macht der Kunstlerin iiber ihr Ge-
bilde begrenzt ist, weil sie das Gelingen ihres Werks nicht kontrollieren
kann. Das Genie bezeichnet ein unpersonliches, asubjektives Moment in
der Kunstproduktion, tiber das die Kiinstlerin nicht verfiigt. Dennoch ist
bei Kant die Mystifizierung des Kiinstlergenies bereits angelegt: Indem
er das Genie als ein unerklarliches Dazwischenfunken der Natur in die
kiinstlerische Produktion prisentiert, liefert Kant die Vorlage dafiir, das
Genie als eine Naturgabe zu verklidren, tiber die einige wenige verfiigen
und die anderen nicht. Das Gelingen der Kunstproduktion wird in einer
solchen Scheinerklarung auf eine mysteriose Fahigkeit des Kiinstlersub-
jekts zuriickgefiihrt.

Der Materialbegriff tritt an die Stelle dieser Scheinerklarung durch
den Geniebegriff.s> Auch das Material bezeichnet ndmlich jenes Mo-
ment der Kunstproduktion, welche die Gestaltungsmacht der Kinstle-
rin bedingt und somit begrenzt. Das Produkt der kiinstlerischen Arbeit
kann so als Resultat zweier Vektoren verstanden werden: Die Formin-
tention der Kunstlerin bildet den einen Vektor, der uber einen anderen
Vektor — die Eigentendenzen des bearbeiteten Materials — operiert. Das

58 Vgl. Kant 2006 (wie Anm. 12), § 46—50.

59 Diesen Punkt unterstreicht Richard Klein, Der goldene Knochen. Schwie-
rigkeiten mit Adornos Materialbegriff, in: Wolfgang Fuhrmann und Claus-
Steffen Mahnkopf (Hg.), Perspektiven der Musikphilosophie, Berlin 2021,

334-355-

56

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

Moment der Unverfiigbarkeit in der kiinstlerischen Arbeit, das im Ge-
niebegriff zur natiirlichen Gabe verklart wird — also die unstrittige Tat-
sache, dass das, was beim Kunstschaffen herauskommt, nicht mit dem
identisch ist, was die Produzentinnen beabsichtigt hatten — wird so als
das Zusammenwirken von subjektiven Intentionen und objektiven Be-
dingungen verstindlich. Diese objektiven Bedingungen sind keine Natur-
gaben, sondern gesellschaftliche Vorarbeiten, die in allem aufgespeichert
oder eingelagert ist, was in kiinstlerische Produktionen eingehen kann.
Die kiinstlerische Arbeit ist dann kein Ausfluss einer subjektiven Quelle
von Kreativitit, sie ist aber auch nicht der Ausdruck der sozialen Identi-
tat der Kiinstlerin, sondern sie besteht darin, an kiinstlerischer Vorarbeit
anderer weiterzuarbeiten: Die unverwirklichten Potenziale erarbeiteter
Techniken freizusetzen, aus gescheiterten oder gegliickten Formversu-
chen die Konsequenzen ziehen, latente Widerspriiche und uneingestan-
dene Probleme herausarbeiten und neue Ansitze weiterzudenken.

Ein Beispiel

Ein mittlerweile klassisches Beispiel fur eine solche Materialentwick-
lung sind die sogenannten erweiterten Spieltechniken, die in Komposi-
tionen von Helmut Lachenmann oder Salvatore Sciarrino in der 1970er
Jahren entwickelt wurden und bis heute geradezu eine Signatur zeit-
genossischer Musik abgeben. Helmut Lachenmanns Solowerk fur Cel-
lo Pression (1970) wird gerne herangezogen, um das Konzept der mu-
sique concrete instrumentale zu veranschaulichen. Lachenmann hat
die Interpretation selbst geliefert: Die Erweiterung der Spieltechniken
habe den Sinn eines Verfremdungseffekts.® Wahrend die herkommliche
Spielweise darauf zielt, einen »schonen« Klang erfahrbar zu machen, der
seine Hervorbringung durch die Musikerin vergessen lasst, riickten die
ungewohnlichen Spieltechniken von Pression ebendiese energetischen,
physischen Anstrengungen der Klangproduzentinnen in den Vorder-
grund der Aufmerksamkeit. In der Diskrepanz zwischen den umstind-
lichen Gesten der Interpretin und dem kargen Klangresultat werden die
materialen Bedingungen des kiinstlerischen Scheins aufdringlich; die
Miihen der Musikerin durchkreuzen die Erwartung des Wohlklangs.

Es liegt auf der Hand, wie dieses Werk an Widerspriiche im musikali-
schen Material ansetzt: Es zieht die duflerste Konsequenz aus der Nega-
tion des traditionellen Materials der Tonalitit, welche die serialistischen

60 Vgl. Helmut Lachenmann, »Pression fiir einen Cellisten« und »Drei Werke
und ein Riickblick«, in: Helmut Lachenmann, Musik als existentielle Erfah-
rung: Schriften 1966-1995, hg. von Josef Hausler, Wiesbaden 1996, 381,
402.

57

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Werke der 1950er Jahre vollzogen. In diesen wurde die Tonalitit mit ih-
ren expressiven Floskeln als die Horerwartung der biirgerlichen Kunst
liquidiert. Aber diese Aufhebung ging nicht weit genug: Noch im ver-
einzelten instrumentellen Wohlklang, den die serielle Konstruktion aus
aller tonalen Verbindung herauslost, wird die biirgerliche Ausdrucks-
erwartung bedient: Sie findet in ihm als einem ins Ideale erhobenen
Klang noch so etwas wie Geborgenheit.** Dieses widerspriichliche Re-
siduum zeigt sich deutlich etwa in der Behidbigkeit Luigi Nonos frither
Polifonica — monodia — ritmica oder noch im Klangzauber von Pierre
Boulez* Eclat. Lachenmann zieht in Pression die Konsequenz, indem er
durch die Verfremdung der Spieltechniken des Cellos dem Publikum
diesen Wohlklang verweigert. Lachenmanns eigene Deutung ldsst das
Werk jedoch schnell veralten. Denn sobald die einst neuen Spieltechni-
ken zur Gewohnheit werden, selbst Konventionen der Avantgarde aus-
bilden, erlischt ihre verfremdende Wirkung. Dieses Abstumpfen der La-
chenmannschen Gerduschaktionen wird heute gerne gegen die alternde
Avantgarde ins Feld gefithrt.®* Das Konzept von Werken wie Pressi-
on habe seinen Witz verloren, weil der negierte Wohlklang das Horen
nicht mehr erschiittert. Dem Einwand ist recht zu geben. Denn wenn
die Klange als Dokumente ihrer korperlichen Hervorbringung aufge-
fasst werden, dann werden sie nicht als musikalischer Zusammenhang
gehort: Threr ersten Ungewohnlichkeit entwachsen, verlieren sie daher
jegliche Funktion.

Gegen Lachenmanns eigene Auslegung kann jedoch eine andere In-
terpretation geltend gemacht werden. Sie ldsst das Werk nicht im Kon-
zept der verfremdeten Spielweise aufgehen, sondern richtet sich auf
den Zusammenhang des Erklingenden. So kommt nicht das Schockie-
rende der armlichen Kliange, sondern das eigentiimlich Disparate ihrer
Konstellation in den Blick. Die Erschiitterung der schematisierenden
Einbildungskraft liegt dann nicht mehr nur in der enttauschten Erwar-
tung von Wohlklang. Vielmehr werden die Schemata automatischen
Verstehens dadurch erschiittert, dass sich dieses sperrige Material ent-
gegen aller Erwartung musikalisch verkniipft. Denn die Ungleichar-
tigkeit der Spieltechniken fithrt in Pression dazu, dass die Klanger-
eignisse sich nicht in jenen kontinuierlichen Spielgestus einschreiben
lassen, der fur das herkommliche Instrumentalspiel so charakteristisch

61 Vgl. Helmut Lachenmann, Bedingungen des Materials; Zum Verhailtnis
Kompositionstechnik — Gesellschaftlicher Standort Lachenmann zum Ver-
hiltnis Kompositionstechnik — Gesellschaftlicher Standort, in: Musik als
existentielle Erfabrung, 35-53, 93-97.

62 Vgl. Johannes Kreidler, Sdtze iiber musikalische Konzeptkunst, Hofheim
2018. Diese Frage steht auch im Zentrum der Debatte, die im folgenden
Sammelband festgehalten wurde: Johannes Kreidler et al., Musik, Asthetik,
Digitalisierung: eine Kontroverse, Hotheim 2010.

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

ist. Die Klange werden vielmehr gegeneinander gehalten, sie verein-
zeln. Dadurch scheint die Einheit des Instruments zu zerbrechen: Der
Klangkorper wird fragmentiert. Dies ldsst sich an zwei Aktionen ver-
deutlichen. Die erste vollfithrt eine Art Ricochet, abwechselnd mit Bo-
genstange und Bogenhaaren, im Raum zwischen dem Cellokorper und
den Saiten. Eine lockere Textur leicht springender Klinge entsteht, die
an die Punkt-Gruppierungen frither elektronischer Studien erinnern.
Sie erweckt den Schein elastischer Korper, die auf einer Oberfliche
aufprallen.

Kurz darauf erklingt eine andere Textur. Auch sie arbeitet mit unre-
gelmiflig zersprengten Einzeltonen, aber die Weise ihrer Hervorbrin-
gung folgt einer ganzlich anderen Logik. Wihrend mit den Bogenhaa-
ren am Steg uber die Saite gestrichen wird, driickt die Cellistin mit dem
Daumen die Saite von unten ab, sodass ein gehaltener Klang mit ho-
hem Gerduschanteil entsteht. Sobald der Daumen jedoch von der Sai-
te gelost wird, brechen gepresste, flageoletartige Klange hervor, bis sie
wieder durch den Daumen abgedriickt werden. Durch diese scharfe Be-
grenzung besitzt der Klang den Charakter eines elektronisch erzeugten
Signaltons. Diese Produktion folgt nicht der Logik des Anschlagens und
Ausklingens, sondern der momentanen Enthemmung eines stindig an-
wesenden, aber unterdriickten Klangpotenzials.

Die beiden Klangtypen sind im Gestus ihrer Hervorbringung so ver-
schiedenen, dass sie im Werk als heterogene Raume gegeneinander ab-
stechen. Dennoch fillt das Werk nicht auseinander. An die Stelle des
gestischen Kontinuums des Instrumentalspiels tritt eine Form der Ver-
kntipfung, die mit Ligeti als »Scheinkausalitat« bezeichnet werden
konnte: Eine Wechselwirkung von Zustinden und Ereignissen musi-
kalischer Scheinkorper.®s Anders als bei Ligeti erscheint diese kausale
Verformung jedoch nicht als stetige Transformation einer Klangmas-
se, sondern als ein Druck- und StofSgeschehen zwischen musikalischen
Einzelkorpern. Diese Korper haben mit den realen Kérpern der Klang-
produktion nichts zu tun. Die einander duflerlichen Texturen scheinen
vielmehr in einen imagindren Mechanismus eingespannt, der eine Ak-
tion aus der anderen hervorspringen lisst: Ein Pizzicato 16st ein tiefes
Achzen aus, das hinabgleitet, bis es irgendwo aufschligt, um eine Art
Sprungfeder auszulosen, die sich allmahlich auspendelt. Kinetischen
Potenziale werden angestaut und freigesetzt, Fall-,

Pendel-, Kreis- und Gleitbewegungen setzen sich fort, verursachen ei-
nander durch Impuls, Anziehung und AbstofSung. Den Kettenreaktio-
nen des Laufs der Dinge von Fischli & Weiss verwandt, besitzen solche

63 Gyorgy Ligeti, Zustinde, Ereignisse, Wandlungen. Bemerkungen zu Appa-
ritions [1960], in: Monika Lichtenfeld (Hg.), Gesammelte Schriften Zwei-
ter Bd., Mainz 2007, 173.

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

=+ mmihich normaie veller Ton
leas Sold
| o Steg Nt ﬁ . Dt 2216 P " ol
: I .| e . -
> Hbp—pe ; e
: H— f = —t —+= —
@L’: :-.-.«._s... = — — P ——
e e
T T T
H i i
I | [
H g [ s ol o | ]
} 7| o - fi !'I‘j
: Dtusen wieter Serau
™ s PR T T T
5 #hr‘ Bagen vicp E i pocopldvlmi
j. ¥ | . N ! .
=
i iy, = L::[, 7 Fffﬂr
ol 1 gline. : ra:‘ u |
.‘:.m'.:“::l'm‘::' r".-' it swischendurth ven 6m Saiten aehmee.
T T
1 )
rggr } :) 3 YF,:',(F?} rF!“
i 1 : 1

Abbildung 1 (Quelle: Helmut Lachenmann, Pression, Wiesbaden 1969, 8)

60

, 15:47:07.



https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

mechanischen Uberginge nicht den Charakter des Zwangsliufigen, son-
dern des Prekiren, es sind Kunststiicke, die gliicken.

Hier liegt aber zugleich der latente Widerspruch dieser Scheinkausali-
tat: Trotz ihrer Anschliisse im Einzelnen hat die so verbundene Vielheit
heterogener Klangtypen etwas Zufilliges — die disparaten Klanggestalten
scheinen aus dem Hut gezaubert. Was sich als eine notwendige Verket-
tung zu verstehen gibt, zeigt sich zugleich als willktirliche Ansammlung.
Diese Probleme der frithen Werke Lachenmann haben die Abnutzung ih-
rer Verfremdungswirkung iiberlebt. An ihnen setzen die jiingeren kom-
positorischen Arbeiten etwa von Pierluigi Billone, Mark Andre oder Re-
becca Saunders an. Die Erweiterung der Spieltechniken zielt nun darauf,
musikalische Form nicht mehr aus Tonhohen- und Dauernstrukturen zu
konstruieren, sondern aus eigens definierten Klangfarben und Artikula-
tionsformen zu gewinnen. Die ungewohnlichen Klidnge erklingen nicht
um ihrer blofSen Unvertrautheit willen, sondern um einen eigenstandi-
gen Zusammenhang auszubilden.® Auf die Zufilligkeit der Klangge-
stalten bei Lachenmann antwortet etwa Rebecca Saunders mit einer Re-
duktion derselben. Sie greift auf den Vergleich mit der Farbpalette des
Malers zurtick, den bereits Adorno verwendet, um die Vorordnung des
Tonhohenmaterials in der Zwolftontechnik zu rechtfertigen.ss Fur jedes
Werk erarbeitet Saunders eine timbral paleite, welche die Grundlage des
Werks bildet. Entscheidend ist dabei also nicht die Erweiterung, son-
dern die Auswahl, die Beschrankung der Klangmoglichkeiten. Saunders
schwebt dabei die Idee vor, jedes Instrument besifse ein Wesen, eine See-
le, die in der Reduktion auf gewisse Spielweisen zum Ausdruck kommt.
Dieses Wesen des Instruments ist nicht zeitlos: Es ist gepragt vom Re-
pertoire, von Spielkonventionen, von technischen Erneuerungen. Das
Wesentliche des Instruments stellt aber auch keine blofse Zusammenfas-
sung, keinen Durchschnittswert dar, sondern wird, so Saunders Gedan-
ke, an den Riandern des Spielbaren, in den Extremen horbar. Besonders
deutlich wird dies naturgemaf$ in den Solowerken. Das Charakteristische

64 Zur Analyse solcher Formbildungen bei Rebecca Saunders, Mark Andre,
Pierluigi Billone und Mark Barden, vgl. Omri Abram, Timbre-based com-
position, multiple perspectives and ambiguity in Rebecca Saunders’ com-
positional style, in: Tempo 75/297, 2021, 20-34; Kai Johannes Polzhofer,
Die Vermittlung von Expressivitit und Introversion, in: Musik ¢& Asthe-
tik 18/69, 2014, 34—51; Tobias Eduard Schick, Klang als Form : Klang als
Form, in: Musik & Asthetik 22/88, 2018, 10—28; Stefan Beyer, Mark Bar-
dens a tearing of vision (2012), in: Musik & Asthetik 18/71, 2014, 32—45.
Ire (2012

65 Vgl. Rebecca Saunders, https://www.james-saunders.com/interview-with-
rebecca-saunders/ (letzter Zugriff am 14.2.2021); Theodor W. Adorno, Wa-
rum Zwoélftontechnik, in: Musikalische Schriften (Gesammelte Schriften,
18), Frankfurt am Main 2003, 114-117.

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/
https://www.james-saunders.com/interview-with-rebecca-saunders/

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

o,

I S S el e _
P;E ) E ~f9f) b H

S, =)

Vi Hosribage - ;‘b Iy % 2 Y S

¥

Kismmutellen som Frosch | Kismemsbeies for Bogen. (in der rechien Fouat |
his weriogeer. -y Tegeh T quetachen und X
: ROCh e Haben |2 Fi 1
S Faun begiareng M sie Bopesiutn
! % 34. 2 : i 1 : —
w1 [l )
YR~ T —
v Y g | i T
T yf 0
JF e VT ; -1
W ] pz | ,
[ | P oS 1 1
| H : | !
i H H 1
Nk 59 | e ekt om
Baogen o 1 etwos hevaut- bow hererter veriagern,
Bogen e Faust.
mindeatens
o Sek
ekl T T | \fﬂo,;
. —~ " otn o den m‘
: - ..,,“ﬁ, ) —
el —_— 1 P
& k/\
v ietoraiater Druch Jﬂ%i T g sl a
ad Nk Schlag | ploeTich) auts Ooifiret ‘f .Hf
Dose of B0 (oo 80 Sea) wed achnelim lockeren Reiben dor Seblog out Corpa
Saken on cer Actyehiogstele

Bogen mit Maares normal strekhend ot Copus
s heout Sieekt sneer die Sake veisgem

1 Sopmamen 049, T — PRCL TN N
v —

i ——— 1 ” Hazf (:’; E J

Bages weter den Saines
o Steganned

Vo Steg weg (atietee
W0 Linike: barart Iricht Sy Salien |qeaad Mag |
um sie om Klingm 53 hindern.

Abbildung 2 (Quelle: Helmut Lachenmann, Pression, Wiesbaden 1969, 4)

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748215300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. O



https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MATERIALISMUS DER KUNST

des Kontrabasses etwa wird im Werk Fury auf drei Texturen konden-
siert: Das Zerfallen der tiefen Klange in an- und abschwellendes Pulsie-
ren (Schwebungen, Vibrato), die volle Resonanz der geschlagenen Klin-
ge (collegno battuto oder pizzicato) und das Ausbrechen des Klangs ins
Gerauschhafte bei beschleunigtem Strich, das an elektronische Verzer-
rungseffekte erinnert. Die Texturen besitzen formbildendes Potenzial:
Die tiefen Schwebeklinge enthalten in sich den Widerspruch sowohl
als rhythmisches Pulsieren als auch als harmonisches Fundament auf-
gefasst zu werden. Dieser Widerspruch bildet die Grundlage der Kom-
position, aus der das Geschehen hervorgetrieben wird und in die es zum
Schluss wieder zurtickkehrt. Das Pulsieren wird in den perkussiven Bo-
genschldgen wieder aufgenommen, wihrend die harmonische Substanz
sich in den Spektren der verzerrten Texturen fortsetzt. Zugleich chan-
gieren auch diese Klinge zwischen Impuls und Halteton - so sind im
Nachhall der Schlige gerduschfreie Tonhohen zu vernehmen, wihrend
die Instabilitdt der verzerrten Texturen eine rhythmische Energie frei-
setzt. Die Form entsteht so aus der Ambivalenz dieser elementaren Tex-
turen, die wechselnd als Gegensitze wie als Fortsetzungen erscheinen, ei-
nander unterbrechen oder auseinander hervorzugehen scheinen. Auch in
Saunders Solowerk fiir Cello Solitude (2013) tritt ein im Vergleich zu La-
chenmanns Pression verdnderter Umgang mit den erweiterten Spieltech-
niken hervor. Das Werk basiert auf einer Reduktion auf wenige Spielge-
sten: Die explosionsartige Beschleunigung des Strichs aus tonloser Statik
zu einem fauchenden Tremolo, glissandierende Trillerbewegungen auf ei-
ner Saite und das Knallen des Pizzicato mit der linken Hand. Sie bilden
die Extreme des Instruments. Ausgehend von dieser Palette komponiert
Saunders eine Art Bogenform, die ihren Ausgang von einem tiefen Grol-
len nimmt, aus dem alle anderen Klanggestalten hervorzutreten scheinen
und in das der Verlauf zum Schluss wieder zuriickkehrt. Der auskom-
ponierte Klang ist hier keine Zusammenstellung des Disparaten, son-
dern entwickelt die Gesamtphysiognomie eines Instruments, indem sie
den widerspruichlichen Bewegungsrichtungen eines Einzelklangs folgt.
Der objekthaften Auflerlichkeit der heterogenen Texturen bei Lachen-
mann steht hier eine Dynamisierung und Verflussigung der Texturen,
eine Durchdringung der Timbres, kurz: das Prinzip der kleinsten Uber-
gange entgegen. So erhilt die alte Idee eines Trieblebens der Klinge®¢ bei
Saunders einen neuen Sinn: Nicht mehr die harmonische Funktion von

66 Vgl. Arnold Schonberg, Harmonielehre, Wien 1966, 42. Zur Deutung dieses
Begriffs, vgl. Ludwig Holtmeier, Analyzing Adorno — Adorno analyzing, in:
Wolfram Ette (Hg.), Adorno im Widerstreit. Zur Prisenz seines Denkens,
Freiburg/Miinchen 2004, 184-198; Ludwig Holtmeier, Vom Triebleben der
Stufen. Gedanken zum Tonalitatsbegriff Arnold Schonbergs, in: Felix Dier-
garten et al. (Hg.), Musik und ibre Theorien, Dresden 2010, 84—107.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Bassbewegung und Leittonspannung, sondern die innere Spannung einer
Textur treibt die Form des Werks aus sich hervor.

4. Probleme des Materialbegriffs

Das Ende des Materialfortschritts

Seit einigen Jahrzehnten wird im Diskurs der Kunstmusik die These
vom Ende des Materialfortschritts diskutiert.s” Sie besagt, dass die mu-
sikalische Arbeit nicht mehr als eine Arbeit am musikalischen Material
verstanden werden kann, weil das musikalische Material keine unausge-
schopften Potenziale mehr enthalte: Die Materialentwicklung ist an ihr
Ende geraten. Vor dem bisher entwickelten Gedanken klingt eine solche
These schief. Denn jedes Kunstwerk verwirklicht ja immer nur Aspekte
des Materials und erneuert es auf diese Weise zugleich. Ein Ende dieser
Entwicklung ist nur als das Ende der Kunstmusik als solcher vorstell-
bar: Wenn es namlich unméglich geworden wire, neue Werke zu kom-
ponieren. Etwas von dieser Idee schwingt tatsidchlich in der Rede vom
Ende des Materialfortschritts mit: Sie besagt, dass neue musikalische
Formen nicht mehr moglich sind. Die These basiert auf einer verbreite-
ten Verkiirzung der Idee eines Materialfortschritts: Sie begreift diesen
Fortschritt als die Erweiterung des Reservoirs von Klangtypen, welche
in die kompositorische Arbeit eingehen konnen. Die moderne Entwick-
lung der Musik wird dann als stetige Erweiterung verstanden: Von den
unaufgelosten Dissonanzen in der Atonalitit, tiber die Lirmmaschinen
Luigi Russolos, die rein perkussiven Kliange bei Edgar Varése, die All-
tagsgerausche der musique concréte bis zu den instrumental produ-
zierten Gerauschklangen der 1970er Jahre und der programmatischen
Inklusion aller moglichen Klidnge bei John Cage. Diese letzte Erweite-
rung ist tatsachlich nicht zu uberbieten, und so kann die kompositori-
sche Arbeit nicht mehr als Erweiterung des Klangrepertoires betrieben
werden. Die kiinstlerische Arbeit miisse sich deshalb, so das Argument,
vom Anspruch der Komposition neuer musikalischer Formen verab-
schieden: Sie muss sich nun auf diskursive Rahmungen, kommunikati-
ve Gehalte, intermediale Relationen und performative Darbietungsfor-
men der Musik richten. Hier alleine konne eine Erneuerung stattfinden,
indem der musikalische Bestand neu prisentiert und mit anderen Dis-
kursen verknuipft wird.

67 Vgl. Claus-Steffen Mahnkopf et al. (Hg.), Musical material today (New mu-
sic and aesthetics in the 21st century, v. 8), Hoftheim 2012; Kreidler et al.
2010 (wie Anm. 62).

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

Der Fortschritt des Materials wird aber durch eine solche stetige Er-
weiterungsgeschichte verzeichnet. Denn die Erneuerung des musikali-
schen Materials besteht nicht in einer Aufhebung von Verboten. Sie ist
vielmehr auf das asthetische Urteil bezogen: Nur vom Gelingen eines
Werks her kann entschieden werden, welche Klinge als musikalisches
Material taugen. Die programmatische Totalerweiterung des musikali-
schen Materials, wie sie Cage mit seinem Gespiir fiirs kiinstlerische Para-
dox verkiindete, ist fur diese Frage nicht mafSgeblich: Nur tiberzeugende
Werke, welche alle moglichen Kliange verarbeiten, wirde die Ansage be-
statigen — und solche Werke wurden bei Cage, nebenbei gesagt, immer
seltener, je lauter er die Musikalitit aller Klinge proklamierte.

Der Fortschritt des Materials vollzieht sich sowohl als Erweiterung als
auch als Verengung der Moglichkeiten.®® Die Verengung darf nicht mit ei-
ner Tabuisierung gewisser Klangtypen verwechselt werden, wie dies so oft
mit Bezug auf die Mittel der tonalen Musik behauptet wurde. Wenn eine
tonale Kadenz heute nicht als musikalisches Material etwa zur Schluss-
bildung taugt, dann liegt das nicht daran, dass diese Form durch irgend-
jemanden verboten wiirde. Es liegt vielmehr daran, dass eine solche Ka-
denz jene Funktion, die sie etwa noch in der Musik Bruckners erfiillt,
heute objektiv nicht mehr einnehmen kann: Eine tonale Kadenz wiirde
als Zitat eines historischen Stils gehort. Als solches Zitat erfillte die Ka-
denz aber nicht mehr die Funktion einer abschliefSenden Bestitigung der
Grundtonart. Genauso wenig erfullt ein sul ponticello gestrichener Klang
heute mehr die Funktion einer Verweigerung des Wohlklangs: Ein Werk,
das heute noch mit dieser Funktion rechnet, kippt ins Alberne.

Aus dieser Tatsache der Abnutzung vergangener Klangfunktionen zu
schliessen, dass tiberhaupt keine formalen Neuerungen der Musik mehr
moglich sind, ist aber voreilig. Die Veranderung des Materials der Kunst
bedeutet nicht die ErschliefSung neuer Klangbereiche, sondern ist durch
die Transformation der subjektiven Auffassungsweisen vermittelt: Was
sich veriandert, ist die Weise, in der wir Horbares zu sinnvollen Einhei-
ten organisieren. Es ist daher nicht auszuschliefSen, dass kiinftige Werke
auch die bestehenden Klangkonstellationen vergangener Werke zu ganz-
lich neuer Erscheinung bringen werden. Die Revolutionen des musikali-
schen Materials vollzogen sich nicht durch die abstrakte Eingemeindung
von neuen Klangtypen, sondern durch die Konstruktion tiberzeugender
musikalischer Zusammenhinge, welche die eingetibten Schemata mu-
sikalischer Vereinheitlichung durchkreuzten. So gesehen spricht einiges
dafiir, dass die These vom Ende des Materialfortschritts fruher oder spa-
ter das Schicksal ihres heimlichen Vorbilds erleiden wird: Sie ist der kurz-
lebigen These vom Ende der Geschichte im liberal-demokratischen Ka-
pitalismus nachgebildet.

68 Vgl. Hindrichs 2014 (wie Anm. 51), 36-72.

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Die These vom Ende des Materialfortschritts wird gegenwirtig flan-
kiert von einer ihr verwandten Idee, welche den Begriff des musikali-
schen Materials paradox tiber den musikalischen Klang hinaus erwei-
tert.® Auch sie besagt, dass die Erneuerung musikalischer Formen an ein
Ende gekommen ist. Aber sie zieht daraus den Schluss, dass der Begriff
der Musik selbst tiber den Bereich des Horbaren hinaus erweitert wer-
den miisse: So wiirden Bilder, Raume, Korperbewegungen, Texte, aber
auch die Institutionen und Produktionsbedingungen der Musik selbst
zum Material kompositorischer Arbeit. Die Idee steht in einem ambiva-
lenten Verhiltnis zur allgemeinen These der postmedialen Bedingung der
Gegenwartskunst. Thr zufolge kann die kiinstlerische Arbeit der Gegen-
wart nicht mehr als Bearbeitung spezifischer Medien wie Musik, Skulp-
tur, Malerei oder Literatur verstanden werden. Der Kunstbegriff der Ge-
genwart, so die Uberlegung, hebt seine innere Differenzierung auf und
wird generisch.” Folgt man dieser These, so miisste man den Begriff der
Musik als solchen verabschieden: Aufgrund ihrer postmedialen Verfasst-
heit kann keine gegenwirtige Kunst mehr als Musik verstanden werden.
Dieser Auffassung nihert sich die Erweiterung des Musikbegriffs auf
eine paradoxe Weise an, indem sie die medientuibergreifende Arbeit der
Kinstlerinnen als Musikalisierung des Nichtmusikalischen deutet. Die-
se Deutung stiitzt sich auf die Idee, dass Komponistinnen aufgrund ihrer
kompositorischen Ausbildung auf eine andere, namlich irgendwie kom-
positorische Weise mit anderen Medien umgehen wiirden. Worin dieser
besondere musikalische Umgang mit nicht-musikalischen Materialien
aber besteht, ist schwierig zu erkennen.

Dieselbe Bewegung in entgegen gesetzter Richtung vollzieht sich in
den Diskursen der sogenannten Klangkunst oder Sound Art. Sie kann
als eine post-mediale Installations- und Konzeptkunst verstanden wer-
den, die sich paradoxerweise gerade dadurch auszeichnet, dass sie den
Klang als zentrales kiinstlerisches Material bearbeitet. Das ist paradox,
weil die post-mediale Kunst ja gerade die Auflosung jener inneren Dif-
ferenzierung des Kunstbegriffs entlang spezifischer Materialien prokla-
miert. Die Klangkunst wird in der Regel als eine kunstlerische Arbeit an
Klangen gedeutet, die sich aus der Materialentwicklung der bildenden
Kinste versteht und aus diesen Tendenzen heraus motiviert sein will. Die

69 Vgl. Marko Ciciliani, Music in the Expanded Field, in: Michael Rebhahn
und Thomas Schifer (Hg.), Darmstddter Beitrige zur Neuen Musik, 2017,
23—35; Johannes Kreidler, Der aufgeloste Musikbegriff, in: Sdtze iiber mu-
sikalische Konzeptkunst, Hoftheim 2018, 70-84; Seth Kim-Cohen, In the
blink of an ear: towards a non-cochlear sonic art, New York 2009.

70 Vgl. Georg W. Bertram et al. (Hg.), Die Kunst und die Kiinste: ein Kom-
pendium zur Kunsttheorie der Gegenwart, Berlin 2021; Kirsten Maar et al.
(Hg.), Generische Formen: dynamische Konstellationen zwischen den Kiins-
ten, Paderborn 2017; Osborne 2013 (wie Anm. 8).

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

kiinstlerische Form, die dieser Auslegung entspricht, ist die Klanginstal-
lation. In ihr wird der Klang als ein Moment der Gestaltung von raumli-
chen Konfigurationen bearbeitet: Er ist ein Faktor der erweiterten Skulp-
tur.”* Folgt man dieser Auffassung, so wird in dieser kiinstlerischen Form
der Klang nicht als musikalisches Material verarbeitet. Entsprechend
werden sie auch nicht als musikalische Formen hérend nachvollzogen,
sondern laden zu einer Begehung ein, die von einer atmospharischen
oder geteilten Aufmerksamkeit gepragt ist.”> Gegen diese vorherrschen-
de Deutung liefSen sich manche Arbeiten der Klangkunst aber auch als
Arbeit am musikalischen Material verstehen. Die Prasentationsform der
Klanginstallation erscheint dann etwa als Konsequenz der unterschied-
lichen Verrdumlichungstendenzen des musikalischen Materials in den
Prozessformen des Minimalismus sowie den Momentformen der seri-
ellen und aleatorischen Komposition der 1960er Jahren. Die Abwen-
dung von der Darbietungsform des Konzerts entsprache der Tendenz ei-
nes musikalischen Materials, das nicht mehr als Sukzession auseinander
folgender Klangereignisse, sondern als eine richtungslose Konstellation
von selbstandigen Gestalten oder als eine stetige Umwandlung ohne Ziel
gehort werden will. Nimmt man die materialen Formen der Klangkunst
mitsamt ihrer Darbietungsform ernst, so drangt sich eine solche Ein-
ordnung auf: Insofern diese Werke von der Bearbeitung des Klangs her
verstanden werden konnen, bilden sie eine Form der Gegenwartsmusik.

Der erweiterte Musikbegriff wie der Begriff der Klangkunst tendie-
ren hingegen dazu, die Kunst auf das Kuinstlersubjekt zu reduzieren: Zu
Musik wird, was immer Komponistinnen bearbeiten, zu Klangkunst,
was immer bildende Kiinstlerinnen mit Klang anstellen. Die Kunstler-
subjekte erlangen ihre so bestimmte Identitidt durch die Institutionen, in
die sie eingebunden sind: Zur Komponistin wird man durch das Studi-
um an einer Musikhochschule, zur bildenden Kiinstlerin durch die As-
soziierung mit entsprechenden Ausstellungs- und Bildungseinrichtungen.
Diese Bindung der Kunst an die Kiinstlersubjekte und ihre Institutio-
nen verliert die materialen Formen der Werke aus dem Blick. Die Erwei-
terung des Musikbegriffs bildet so eine gegenwirtige Nachfolgegestalt
des Geniekults: In ihr wird die Kunstproduktion als individuelle AufSe-
rung eines Kunstlersubjekts statt als eine Arbeit am kiinstlerischen Ma-
terial verstanden.

Sachlich konnen weder die These eines Endes des Materialfortschritts
noch die Idee des erweiterten Musikbegriffs oder der Gegensatz von
Klangkunst und Musik tiberzeugen. Dennoch treffen sie alle einen Punkt.

71 Vgl. Rosalind Krauss, Sculpture in the Expanded Field, in: October 8, 1979,
31-44. )

72 Vgl Juliane Rebentisch, Asthetik der Installation, Frankfurt am Main 2003,
223-28.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Die These vom Ende des Materialfortschritts bringt eine Unubersicht-
lichkeit der gegenwirtigen Musikentwicklung zum Ausdruck. Sie ist
durch Stagnation und Eklektizismus geprigt. Die Kunstmusik der letz-
ten Jahrzehnte lisst keine durchschlagende Erneuerung, keinen Paradig-
menwechsel kompositorischer Techniken erkennen. Wihrend die techni-
schen Innovationen der Digitalisierung die Musikproduktion in vielerlei
Hinsicht veranderten, haben sich die kompositorischen Probleme seit
den spiten 198oer Jahren nicht radikal verwandelt. Das heisst nicht,
dass keine Entwicklung musikalischer Formen stattgefunden hitte, aber
sie vollzog sich als Differenzierung und Abwandlung, nicht als grundle-
gender Bruch mit bestehenden Ansitzen. Die Hinwendung der Kompo-
nistinnen zu anderen Kunstformen und Prisentationsformen ist dabei
eher als ein Symptom denn als eine Losung dieser Situation zu deuten:
Sie geht selten mit einer Erneuerung des musikalischen Materials einher,
sondern stellt vielmehr Bekanntes in neue Kontexte. Zugleich spiegelt die
These vom scheinbaren Ende der Materialentwicklung den Eklektizis-
mus der Gegenwartsmusik wider. Er bezeichnet die Situation, in der his-
torische Formen und Techniken, kulturindustrielle Produkte oder ginz-
lich kunstferne Klangmaterialien wie Signaltone und Umweltgerausche
in musikalischen Werken verarbeitet werden. Diese Situation scheint zur
Auflosung des Begriffs eines musikalischen Materials einherzugehen, das
fiir die Gegenwart spezifisch wire.

Betrachtet man solche eklektischen Werke jedoch genauer, verandert
sich das Bild. Auf der einen Seite stehen die ganzlich historisierenden
Werke. Sie erheben nicht den Anspruch, das musikalische Material zu
erneuern, sondern fligen sich in einen tradierten Stil ein. Damit verin-
dert sich ihr Kunstanspruch: Sie vollziehen eigentlich eine Form des his-
torischen re-enactement, vergleichbar etwa mit den improvisierenden
Ensembles alter Musik. Daher tragt solche Musik den Index einer ver-
gangenen Zeit: Sie wird nicht als gegenwartige Musik gehort, sondern
als Komposition einer Musik der Vergangenheit. Diese Fille zeigen da-
her eher auf, dass dieses historische Material fiir die Gegenwart unver-
fiigbar geworden ist: Man hort solche Werke, auch wenn sie neu kom-
poniert sind, als vergangene.

Von diesen historisierenden Werken sind die Kompositionen zu un-
terscheiden, welche die gegenwirtige Situation des Musikkonsums kom-
positorisch reflektieren. Die musikalische Verarbeitung verschiedenster
Musikstile und musikalischer Samples widerspiegelt dann den Eklekti-
zismus dieses Konsums kulturindustrieller Waren — wozu auch die Wa-
rensparte der sogenannten Klassik und Neuen Musik zdhlt. In der Regel
besitzen diese Werke einen bitteren, ja sarkastischen Zug: Sie affirmieren
weniger die Verfligbarkeit der heterogenen Materialien, sondern fihren
den Schein einer unbegrenzten Verfuigbarkeit vor; sie stellen das falsche
Versprechen der digitalen Musikwaren aus. Denn wie jede Horerin aus

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

eigener Erfahrung weiss, bleibt diese Verfligbarkeit ganzlich abstrakt:
Nur ein kleiner Teil der gekauften Musiktitel hort man sich tatsachlich
an. Nur mit einem Bruchteil der angehorten Musik setzt man sich so
auseinander, dass es zu einer dsthetischen Erfahrung tiberhaupt kom-
men kann. Entsprechend nehmen die musikalischen Materialien, wenn
sie in eklektischen Kompositionen verarbeitet werden, den Charakter
des Opaken an: Sie erscheinen als unverstindliche Abziehbilder ihrer
selbst. Die musikalischen Versatzstiicke der Kulturindustrie unterlaufen
s0, sobald sie zum Material einer gelingenden Werkform werden, eine
Verwandlung: Sie gehen nicht als sie selbst, sondern als opake Kopie ih-
rer selbst ins Werk ein. Als solche bilden die Versatzstiicke der Kulturin-
dustrie ein musikalisches Material der Gegenwart, das selbst wiederum
eigenen Tendenzen unterliegt. Das widerfihrt etwa der Vocaloid-Stim-
me in Olga Neuwirths Le Encantadas o le avventure nel mare delle me-
raviglie (2014/15), den Aufnahme-Montagen in Maximilian Marcolls
Compound-Reihe oder den Loop- und Reduktionsverfahren der Pop-
Musik in Sara Glojnaric’ Sugarcoating (2017). In der je spezifischen
Weise, wie hier abgenutzte oder phonographische Materialien und Ver-
fahren umgeformt werden, lassen sich diese Werke als Antworten auf
Materialtendenzen deuten, die in den Vorarbeiten der anekdotischen
musique concrete, den Loop-Kompositionen Bernhard Langs oder der
Stimmbehandlung im Spatwerk Luigi Nonos angestofSen wurden. Noch
der Umgang mit solchen scheinbar heterogenen Klanggestalten hat eine
Geschichte, und selbst ihr hort man an, ob sie aus den Problemen der
Gegenwart motiviert ist oder ob sie diese ignoriert.

Das Verhiltnis zur Gesellschaft

Wir sind von einem Begriff des Materialismus ausgegangen, der die
Selbstkritik des sich verselbstindigenden Denkens benennt. Als dstheti-
scher Materialismus nimmt diese Selbstkritik zwei miteinander verbun-
dene Formen an: Eine Selbstkritik des Denkens tiber Kunst, das sich ge-
gen die kunstlerische Arbeit verselbstandigt, sowie eine Selbstkritik der
Formen der Kunst, die sich an die Tendenzen des kiinstlerischen Mate-
rials bindet. Wenn man die Geltung des Kunstdenkens so auf das dsthe-
tische Urteil und dessen Selbstkritik des begrifflichen Denkens bezieht,
werden die gelingenden Kunstwerke als autonome Gebilde verstanden.
Sie sind autonom genau in dem Sinn, dass ihre Geltung nicht an theo-
retischen oder praktischen Begriindungen hiangt. Kunstwerke verarbei-
ten zwar theoretische und praktische Gehalte: In sie gehen, wie indirekt
und transformiert auch immer, Aussagen und Handlungen ein. Aber die
Geltung kiinstlerischer Arbeiten hiangt nicht an der Wahrheit von Aus-
sagen noch am moralischen Wert oder dem instrumentellen Nutzen von

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Handlungen. Sie weisen eine Verbindlichkeit anderer Art auf, die sich in
einer Regelung nach asthetischen Gesichtspunkten verwirklicht, und sie
antworten auf Probleme und Tendenzen, die keine praktischen Aufga-
ben oder theoretische Fragestellungen sind.

Es driangt sich daher die Frage auf, wie sich diese dsthetische Au-
tonomie der Kunstwerke zu ihren materiellen Bedingungen der gesell-
schaftlichen Reproduktion verhilt. Denn die materialistische Kritik der
Verselbstindigung des Denkens betrifft auch die Selbstindigkeit des
Kunstdenkens: Auch das Denken der Kunst geschieht nicht in einer ide-
alen Sphire, sondern ist ein Moment der gesamtgesellschaftlichen Arbeit
in ihrer historisch-spezifischen Gestalt. Die gegenwirtig dominierende
Gestalt ist die Gesellschaftsformation des Kapitalismus. Die autonome
Kunst ist in diesem Sinne burgerliche Kunst, sie ist die Kunst einer durch
die kapitalistische Verwertungslogik dominierten Klassengesellschaft.
Die materialistische Kritik des verselbstindigten Denkens lautet folg-
lich: Die biuirgerliche Kunstauffassung begreift die Kunst als eine selb-
standige Sphare des Denkens. In dieser Sphire sind alle Herrschaftsver-
hiltnisse und Entfremdungen der bestehenden Gesellschaft abwesend:
In ihr ist der Mensch nur Mensch, ganz Mensch.”? Genau als solche
selbstandige Sphare erfiillt die Kunst aber eine Kompensationsfunkti-
on, welche die bestehenden Herrschaftsverhiltnisse stabilisiert und legi-
timiert: Sie dient der Erholung und Erbauung, in ihr erscheinen Lebens-
vollziige und Handlungsnormen als Momente eines sinnvollen Ganzen,
in ihr konnen sich die Subjekte als doch irgendwie freie Wesen erfahren.
So verkehrt sich die Autonomie der Kunst in ihr Gegenteil: Gerade als
Sphire der freien Selbstbestimmung dient die Kunst den Zwecken einer
unfreien Gesellschaft, genau als Bereich scheinbarer Autonomie wird die
Kunst heteronom, fremdbestimmt.

Auf diese Kritik antwortet die Konzeption des dsthetischen Urteils als
einer Form der Selbstkritik des Denkens. Die Kunst, die sich an dieses
Urteil bindet, ist dann keine von der gesellschaftlichen Realitit losge-
16st bestehende Sphire, die ganz eigenen, alternativen Regeln gehorcht.
Denn die Eigenregelung der Kunstwerke zielt ja auf die Selbstkritik der

73 Vgl. Friedrich Schiller, Uber die asthetische Erziehung des Menschen in ei-
ner Reihe von Briefen, in: Theoretische Schriften (Werke und Briefe) Achter
Bd., Frankfurt am Main 1992, 556—676. In Wahrheit meint Schiller, dass
die dsthetische Freiheit noch nicht realisiert ist: Sie bildet den Fluchtpunkt
einer kulturellen Revolution, welche die politisch-soziale Revolution beglei-
ten miisse, damit diese gelingen kann. Seine Uberlegungen taugen daher ei-
gentlich nicht zur biirgerlichen Herrschaftslegitimation, sondern zeichnen
vielmehr das revolutiondre Programm einer kiinstlerisch-politischen Avant-
garde vor. Der Gedanke wurde wieder aufgenommen von Jacques Ranciére,
Schiller et la promesse esthétique, in: Europe /900, 2004, 6-21; Jacques
Ranciére, Aisthesis. Scénes du régime esthétique de 'art, Paris 2011.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

begrifflichen Regeln des Denkens. Jedes Kunstwerk ist daher negativ
auf die gesellschaftliche Wirklichkeit bezogen, indem es die Begriffe und
Schemata, in der wir diese Wirklichkeit denken, in Bewegung versetzt.
Die Erfahrung von Kunstwerken bietet dann keine Erholung, sie affir-
miert keine bestehende Freiheit, sondern sie bringt die etablierten Ka-
tegorien unseres Denkens und Handelns in Unruhe. Was die Werke af-
firmieren, ist nichts als die Fihigkeit der kritischen Selbstbestimmung;:
Nicht die Realitdt des ganzen Menschen, nicht die verwirklichte Freiheit
im Schein, sondern die Fahigkeit zur Selbstbefreiung aus der eingetibten
Unfreiheit. Das Gefiihl der Lust, das mit dieser Erfahrung der Fihigkeit
zur Selbstkritik verbunden ist, kompensiert nicht die bestehende Unfrei-
heit, sondern fordert deren Aufthebung. Auf diese Weise sind die dstheti-
schen Ideen auf die Ideen der Vernunft bezogen: Sie sind als selbstkriti-
sche Vollzuige des Denkens Darstellungen jener Orientierungspunkte der
menschlichen Selbstbestimmung, die das Erfahrungsdenken tibersteigen.

Die Autonomie der Werke besteht, so verstanden, darin, die heterono-
men Zusammenhinge, in denen sie entstehen und aus denen sie ihr Ma-
terial beziehen, auf eine Weise zu bearbeiten und umzuformen, die sich
keinen heteronomen MafSstiben unterstellt. Die Autonomie liegt, anders
gesagt, im Anspruch der kunstlerischen Arbeit. Die Werke in ihrer ver-
gegenstandlichten Form sowie ihre Produzentinnen und deren Produkti-
onsbedingungen sind hingegen unweigerlich in die heteronomen Zusam-
menhinge der kapitalistischen Verwertung einbezogen. Die Werke und
ihre Produzentinnen werden vermarktet, dienen zu Werbezwecken und
Zerstreuung, als Distinktionsmittel und Statussymbole, als Gentrifizie-
rungsbeschleuniger und Identifikationsangebote, als politische Inszenie-
rungen und philanthropische Imagepflege und noch vieles mehr. All die-
se Verwendungen und sozialen Funktionen tibergehen den Anspruch der
Werke, autonome Gegenstande dsthetischer Urteile zu bilden. Die Werke
werden diesem Anspruch nicht gerecht, sie misslingen, wenn sie die ein-
gelibten Formen automatischen Verstehens bedienen: Als konventionelle
Kunst fugen sie sich den Anforderungen jener heteronomen Zusammen-
hinge, in denen sie unweigerlich stehen. Autonom sind die Werke nur
dann, wenn sie die eingeschliffenen Formen der Kunst erneuern und so
ihrer Indienstnahme fiirs Bestehende — die sie von sich aus nicht verhin-
dern konnen - einen Widerstand entgegensetzen. Bei aller Borniertheit
muss man den Werken der Neuen Musik zugutehalten, dass ihnen der
Widerstand gegen solche Indienstnahmen weitaus erfolgreicher gelang
als den bildenden Kinsten. Die eifrigen Versuche der Gegenwartsmusik
an die Diskurse und Praktiken der bildenden Kunst anzuschliefSen ha-
ben daher auch etwas von einer Kapitulation: Die Musik passt sich da-
durch auch Verwertungszwingen an.

Gegen diese Verteidigung der Autonomie, nicht der Kunst als eta-
blierter Gegenwelt, sondern der Autonomie der Werke als Selbstkritik

71

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

des Denkens, ldsst sich aber das obige Argument in modifizierter Form
wiederholen.”+ Wenn die autonome Kunst die bestehende Unfreiheit ne-
giert, indem sie an ihren eigenen Materialtendenzen weiterarbeitet, dann
wird die Kunst als solche bereits zu einer Form politischen Widerstands
stilisiert. In den letzten Jahrzehnten wurde diese Stilisierung begeistert
von Kunstinstitutionen aufgegriffen. Wohl wissend, von welcher Klien-
tel sie abhingen, proklamieren die Institutionen der Gegenwartskunst
und ihre theoretischen Stichwortgeber, dass alle autonome Kunst irgend-
wie politisch progressiv sei. Daraus entsteht aber ein Widerspruch. Denn
die Kunst ist ja gerade darin autonom, dass sie den Zusammenhang
des Handelns mit seinen Normen, Werten und Nutzabwigungen un-
terbricht. Ist eine solche Unterbrechung selbst ein Vollzug politischen
Handelns, dann eroffnet sich mit der Kunst die Moglichkeit, politisch
zu handeln, indem man gerade nicht politisch handelt. Die Kunst grif-
fe ins Politische und Soziale ein, indem sie nicht eingreift; sie vollzoge
eine Befreiung, indem sie niemanden befreit. Die Werke konnen dann
als umso wertvollere politische Interventionen gefeiert werden, je weni-
ger sie irgendwelche konkreten politischen Forderungen und Program-
me artikulieren. Die Kunst wechselt so ihr biirgerlich-konservatives ge-
gen ein avantgardistisch-kritisches Gewand und erneuert das Angebot
einer stabilisierenden Kompensationssphare: Sie bietet den Mitgliedern
jener biirgerlichen Klasse, die von den bestehenden Herrschaftsverhalt-
nissen profitieren, die Moglichkeit, sich genau darin als politisch aktive,
progressive Vorkampfer der Freiheit zu wihnen, dass sie nicht politisch
handeln, also dadurch politisch zu handeln, dass sie sich mit Kunst be-
schiftigen. Die Scheinpolitik der autonomen Kunst dient so dem Selbst-
betrug der Bourgeoisie.

Gegen diese Aushohlung der Idee politischer Kunst hat Oliver Mar-
chart jungst eine Konzeption des kiinstlerischen Aktivismus stark ge-
macht, der sich explizit politischen Zielsetzungen unterstellt: Politisch
sei Kunst erst dann, wenn sie in den antagonistischen Kampfen um die
Hegemonie klar und unmissverstandlich Stellung beziehe.”s Diese Stel-
lungnahme geschieht nicht durch eine Selbstkritik der Darstellungsmit-
tel, sondern in der Artikulation von politischen Inhalten in unmittelbar
verstandlicher Form. Damit beschrankt sich freilich der Kunstcharak-
ter solcher Statements auf das Beherrschen von Kommunikationstech-
niken und Strategien der Aufmerksamkeitsgenerierung. Kiinstlerisch ist
an diesen Formen politischer Werbung oder Propaganda alleine der be-
wusste Einsatz der Darstellungs- und Inszenierungsformen fir gegebe-
ne Zwecke.

74 Pragnant bei Oliver Marchart, Conflictual Aesthetics. Artistic Activism and
the Public Sphere, Berlin 2019.
75 Ebd. r2ff.

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

Ein Blick in die Programmhefte und Ausstellungskataloge der gegen-
wartigen Kunstfestivals geniigt jedoch, um die Treffsicherheit dieser Kri-
tik in Zweifel zu ziehen: Kunst wird hier lingst als soziale Praxis und
identititspolitische Intervention verstanden, die sich vom modernisti-
schen Dogma der Autonomie befreit habe und sich offen politischen
Zwecksetzungen unterstellt. Uns interessiert hier aber die sachliche Be-
stimmung: Was hat Marcharts Uberlegung fiir Konsequenzen fiir das
Verhiltnis von autonomer Kunst und Gesellschaft? Sein Argument greift
offenkundig erst dann, wenn die autonome Kunst als ein Vollzug poli-
tischen Handelns stilisiert wird. Erst als solcher Vollzug kann die Kunst
an die Stelle des wirklichen politischen Handelns treten und so den biir-
gerlichen Selbstbetrug beliefern, der die politische Inaktivitit zum Frei-
heitskampf verklart. Die Kritik an der Scheinpolitik autonomer Kunst
hilft diese Grenze klar zu bestimmen: Die autonomen Werke der Kunst
konnen weiterhin als Negationen der bestehenden Unfreiheit verstanden
werden. Aber diese Negation kann keine praktische Negation sein, sie ist
kein Zug, keine Intervention im politischen Handlungszusammenhang.
Deshalb kann sie die politische Befreiung auch nicht ersetzen.

Die Selbstkritik des Denkens, welche die gelungenen Werke vollziehen,
ist keine politische Handlung. Dennoch ist sie auf die reale gesellschaft-
liche Unvernunft bezogen, deren gedankliche Stiitzen sie zum Tanzen
bringt. Das Material der Kunst ist kein Reservoir von reinen Kunstfor-
men, die von gesellschaftlichen Widerspriichen, Funktionen und Tenden-
zen unberiihrt wiren.”¢ Im Gegenteil ist die gesellschaftliche Wirklichkeit
im musikalischen Material sedimentiert und noch dessen Umformung im
Werk eignet sich Verfahren und Bearbeitungstechniken an, die der nicht-
kiinstlerischen Rationalitit entlehnt sind. Die Sedimentation der Gesell-
schaft im Material lasst sich vor dem Hintergrund des bisher gesagten
leicht einsehen: Es sind die Schemata der Einbildungskraft, die Faktoren
und Resultate des Sozialisationsprozesses sind. Diese Muster der Verein-
heitlichung sind keine neutralen Formen und Gestalten, sondern an kon-
krete Begriffe und gesellschaftliche Gehalte verkniipft. Die semantische
Analyse musikalischer Gesten, Floskeln und Topoi hat diese Verbindung
in den letzten Jahrzehnten immer stirker herausgearbeitet und sie pragt
auch die gegenwirtige kompositorische Arbeit.”” So ragt die heterono-
me Funktionalisierung autonomer Werke in das Material neuer Werke
hinein: Klanggestalten und Formkonventionen sind Triger von Klassen-
charakteren und sozialen Milieus, sie sind mit Praktiken der politischen
und militarischen Reprasentation, mit kulturindustriellen Sparten und ih-
ren assoziierten Lebensstilen, mit nationalistischen, rassistischen und vol-
kischen Ideologien, mit Phantasmen, Idealen und Wunschvorstellungen

76 Vgl. Adorno 2009 (wie Anm. §3), 39—40.
77 Ausfithrlicher dazu Kapitel I 1.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

verschiedener Lebensphasen und historischen Epochen und vielem an-
deren verkniipft. Ein so verstandener Begriff des kiinstlerischen Materi-
als hat wenig mit der Idee einer asemantischen, sinnbefreiten Materiali-
tat der Kunstwerke zu tun, der die post-strukturalistische Kunsttheorie
faszinierte.”® Er steht vielmehr fir die vielfach semantisch aufgeladenen
Mittel, welche in der kiinstlerischen Arbeit umgeformt werden.

Uber diese soziale Semantik des musikalischen Materials hinaus kann
man jedoch auch noch in der Weise der kompositorischen Verarbeitung
solcher semantisch aufgeladener Klanggestalten — und diese Verfahren
sind ja selbst eine Dimension des Materials — gesellschaftliche
Formen und Deformationen der subjektiven Rationalitit am Werk
wiedererkennen. Wir werden wiederholt auf diese These zuriickkommen.
Um anzuzeigen, was man sich darunter vorstellen kann, seien einige
Begriffe genannt, welche solche Rationalidts- und Subjektivitatsformen
andeuten: Die Verdinglichung, welche in Verfahren der kiinstlerischen
Montage und Konstruktion hineinreicht; damit verwandt die
Naturalisierung kiinstlerischer Formen, in der die subjektive Arbeit am
Werk verdrangt wird; die Verselbstindigung technischer Mittel gegen
ihre Zwecke; aber auch Verfahren der kreativen Anpassung, welche fir
die kulturindustrielle Subjektivitdt der Gegenwart in Anschlag gebracht
wurden.” Die kiinstlerische Arbeit der Neuanordnung und Umformung
gesellschaftlich vorgepragter Materialien ist, anders gesagt, keine ganz-
lich andere Form rationaler, subjektiver Arbeit, sondern sie besteht
vielmehr, wenn sie gelingt, in einer gegen sich selbst gewendeten An-
wendung solcher Rationalititsformen, welche die Zwinge der sozialen
Reproduktion negiert. Insofern manifestiert sich in der dsthetischen Ra-
tionalitidt nicht eine ganz anders geartete Vernunft, sondern die Mog-
lichkeit einer selbstkritischen Uberwindung der realen Deformationen
und Verkiirzungen der Rationalitit.

Wenn diese Uberlegungen zutreffen, dann lassen sich Kunstwerke
durchaus politisch deuten: Ihr Sinn betrifft politische und soziale Fra-
gen und ihre selbstkritische Bewegung tragt solche Gehalte aus.® Adorno

78 Mit einem solchen Begriff einer bedeutungsfreien Materialitat arbeiten so
unterschiedliche Konzeptionen wie etwa Menke 2012 (wie Anm. 11); Erika
Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004; Die-
ter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Asthetik des Per-
formativen, Frankfurt am Main 2002; Hans Ulrich Gumbrich et al. (Hg.),
Materialitit der Kommunikation, Frankfurt am Main 1988.

79 Vgl. Christoph Menke, Ein anderer Geschmack. Weder Autonomie noch
Massenkonsum, in: Christoph Menke und Juliane Rebentisch (Hg.), Krea-
tion und Depression: Freiheit im gegenwidrtigen Kapitalismus, Berlin 2012,
226-239.

80 In diesem Sinne resituiert Lydia Goehr den Autonomiegedanken gegen den
selbstgentigsamen Formalismus, vgl. Lydia Goehr, The Quest for Voice:

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

bezeichnet diesen politisch-sozialen Sinn der Werke, in Anlehnung an
Benjamin, als ihren Wahrheitsgehalt. Als Selbstkritik der Formen und
Deformationen subjektiver Vernunft sind die Sinnzusammenhinge der
Werke auf das geschichtsphilosophische Problem der Verwirklichung von
Vernunft bezogen: Der Wahrheitsgehalt der Werke hidngt an der Diffe-
renziertheit und Adidquatheit, mit welcher der werkinterne Prozess der
Selbstkritik kiinstlerischer Mittel den allgemeinen Prozess einer Selbstkri-
tik verwirklichter Vernunft in der Geschichte vorzeichnet oder verdichtet.
Diese Selbstkritik nimmt in jeder neuen historischen Konstellation neue
Formen an und so ist dieser Wahrheitsgehalt des Sinns der Werke an ihre
besondere Zeitstelle in der Geschichte gebunden: Gelungene Werke zei-
gen, wie Geschichte — als die bisher misslungene Verwirklichung von Ver-
nunft — in ihrer jeweiligen geschichtlichen Situation erscheint.

Eine solche Deutung unterstellt die Werke aber keinem heteronomen
Mafsstab. Die Werke sind nicht gelungen, weil sie die geschichtliche Si-
tuation richtig darstellen. Die Werke gelingen, weil sie die Denkvermo-
gen in eine Spannung versetzen: Sie gelingen dsthetisch. Aber diese Span-
nung, in der die dsthetischen Ideen gedacht werden, lasst sich auf die
Ideen und Zwecke der Vernunft im Ganzen beziehen. Und diese Ideen
sind, in der materialistischen Lesart, nichts anderes als die Orientierungs-
punkte einer selbstkritischen Priifung der geschichtlichen Realisierung
von Selbstbestimmung. Die Tatsache, dass diese selbstkritische Erschiit-
terung sich im Rahmen der Kunst vollzieht und den Geltungsbereich des
dsthetischen Urteils nicht iibersteigt, zeigt jedoch die Begrenztheit der
kinstlerischen Arbeit an. Sie bleibt, in den Worten Eislers, dumm: »[...]
die Hungrigen werden nicht gesittigt, die Frierenden nicht gewarmt, die
Obdachlosen bleiben obdachlos, und die Verzweifelten werden getros-
tet«.’ Thr Gelingen belédsst die kapitalistische Wirklichkeit und ihre Un-
vernunft ganz so, wie sie ist. Sie ist keine gesellschaftlich verandernde,
kollektive Praxis.

Es bleibt die Frage, ob die Kunst, wenn sie auch selbst kein Zug im
Handlungszusammenhang ist, in einer Affinitat oder Solidaritdt zur po-
litischen Praxis steht. Aus dem bisher Gesagten ist klar, dass eine solche
Affinitdt nur mit einer Praxis der kollektiven Selbstbestimmung beste-
hen kann. Die gegenwirtigen Verhiltnisse sind aber nicht durch kol-
lektive Selbstbestimmung, sondern durch die kapitalistische Verwer-
tungslogik bestimmt. Innerhalb dieser Verhiltnisse bleibt die autonome

Resituation Musical Autonomy, in: The Quest for Voice: on Music, Politics,
and the Limits of Philosophy: the 1997 Ernest Bloch lectures, Oxford ; New
York 2002, 88-131.

81 Vgl. Hanns Eisler, Uber die Dummbheit in der Musik, in: Manfred Grabs
(Hg.), Materialien zu einer Dialektik der Musik, Leipzig 1973, 267-281,
hier: 271—72. Dazu Mayer 1978 (wie Anm. §53).

75

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Kunst ein Fremdkorper. Ob und wie sie in Solidaritit zu einer politi-
schen Praxis stehen wiirde, welche die Aufhebung dieser Verhiltnis-
se erwirkt, das ldsst sich schwer voraussagen. Es ist aber vielleicht
kein Zufall, dass die wichtigsten historischen Bezugspunkte der Ge-
genwartskunst — die klassischen Avantgarden des frithen 20. Jahrhun-
derts und die Nachkriegsavantgarden um 1960 — im Kontext revolu-
tiondrer bzw. vorrevolutiondrer Bewegungen entstanden sind. Auch
wenn die jeweiligen Akteure der politischen und kiinstlerischen Re-
volutionen oftmals tiberhaupt keine bewussten Affinititen zueinander
hatten, bilden diese Momente fiir die Gegenwartskunst doch weiter-
hin Geschichtszeichen, in denen die Konvergenz einer kiinstlerischen
Selbstkritik und der praktischen Aufhebung von Herrschaft moglich
schien. Unsere Gegenwart ist zwar von vielfachen Krisen geschuttelt,
eine vergleichbare politische Praxis der Befreiung zeichnet sich jedoch
nicht ab. Der Versuch der Gegenwartskunst, aus ihr selbst heraus eine
solche politisch-dsthetische Praxis hervorzubringen, droht sich daher
ins Gegenteil zu verkehren: Sie macht sich als Politikersatz zum Instru-
ment bestehender Herrschaftsverhiltnisse, sie wird zum Schmiermittel
der kapitalistischen Ausbeutung.

Das Primat der Gegenwart

Die Orientierung am Begriff des musikalischen Materials hat eine wei-
tere Konsequenz, die auf den ersten Blick problematisch scheint. Thr gilt
die Kunsterfahrung als Erschiitterung eingetibter Ordnungsleistungen,
als Aufbrechen eingeschliffener Erfahrungsmuster. Kunsterfahrung ist
das Gegenteil von Bescheidwissen. In diesem Sinne sagte selbst der Tra-
ditionalist Arnold Schonberg, dass alle Kunst neue Kunst sei.®* Das heifSt
aber im Umkehrschluss, dass es strenggenommen gar keine alte Kunst
gibt. Wenn Kunst das ist, was das Bescheidwissen erschiittert, dann ist
Musik, die altbekannt klingt, keine Kunst. Anders gesagt werden Kom-
position, aber auch Interpretation erst dann zu kiinstlerischer Arbeit,
wenn sie an gegenwirtigen Tendenzen des musikalischen Materials an-
setzen und die eingelibten Formen musikalischen Ausdrucks erschiittern.
Die alte SpiefSerfrage, ob denn die Neue Musik tiberhaupt noch Musik
sei, wird so vom Kopf auf die Fife gestellt. Die Frage lautet dann viel-
mehr: Ist die alte Musik tiberhaupt noch Kunst?#3

82 Vgl. Arnold Schonberg, Neue Musik, veraltete Musik, Stil und Gedanke, in:
Ivan Vojtéch (Hg.), Theoretische Schriften (Gesammelte Schriften, 1), Frank-
furt am Main 1976, 25-34.

83 Diese Uberlegungen wurden veréffentlicht in: Christoph Haffter, Vom Neu-
ern der alten Musik, in: Musiktexte 171, 2021.

76

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

Diese Konsequenz widerspricht dem verbreiteten Kunstverstindnis,
das in den kanonisierten Meisterwerken der Vergangenheit glaubt, einen
gesicherten Schatz an Kulturgiitern zu besitzen. An der Erfahrung sol-
cher grofsen Werke konne man sich vergewissern, was wirkliche Kunst-
werke sind, was wabre Kunst ist. Vor der Erfahrung solcher vergange-
nen Kunstgroflen erscheint dann die gegenwirtige Kunstproduktion als
ein zerrltteter, verunsicherter, geschmack- und orientierungsloser Ab-
fall.®+ Die materialistische Selbstkritik des Kunstdenkens besteht mitun-
ter darin, die Verkehrtheit dieser Auffassung zu durchdenken. Denn diese
Verdinglichung der Kunstwerke zu tiberzeitlichen Kulturgiitern basiert
auf der Verselbstindigung der erfahrenden Subjekte: Sie unterdriickt
die Einsicht, dass die Ordnungsleistungen und Vereinheitlichungsfor-
men, welche die subjektive Erfahrung ermoglichen, das Resultat histo-
rischer Transformationen sind — also die Einsicht, dass wir nicht in den-
selben Kategorien und Schemata horen, wie die Subjekte anderer Zeiten.
Wenn wir ein Werk des 18. Jahrhunderts horen, dann horen wir es vor
dem Erfahrungshintergrund des 21. Jahrhunderts. Was einer Horerin
des frithen 20. Jahrhunderts unerhort war, ist fiirr uns altbekannt. Man
kann dariiber debattieren, wie weit oder tief solche historischen Verin-
derungen des Horens gehen; dass sie stattfinden, und dass sie auf die Er-
fahrung von Musik, in der es ja auf die feinsten Differenzierungen des
Horbaren ankommit, einen Einfluss haben miissen, wird kaum jemand
ernsthaft bestreiten.

Die Kunstauffassung, die sich an der Erfahrung kanonisierter Werke
der Vergangenheit orientiert, macht sich fiir diese historischen Verande-
rungen blind. Das deformiert ihren Begriff der dsthetischen Erfahrung
im Innersten: Denn was sie an der gegenwartigen Kunst als Unsicher-
heit, Zerrittung, Geschmack- und Orientierungslosigkeit scheut, wire
gerade der Beginn jener Bewegung, in der die Vermogen des Denkens in
eine lustvolle Spannung geraten konnten. Was sie an den vergangenen
Werken als Stilsicherheit, Formvollendung, als rechtes Maf§ und Ziel-
strebigkeit bewundert, ist in Wahrheit die Selbstbestitigung eingetibter
Ordnungsleistungen: Es ist die infantile Lust des Wiedererkennens, in
der sich der Bildungsbiirger seiner erfolgreichen Anpassung an die sozi-
alen Anforderungen seiner Klassenstellung erfreut. Was die Horerin so
bewundert, ist nicht die kiinstlerische Arbeit der Vergangenheit, sondern
ihr gegenwirtiges Bescheidwissen.

Auch die reflektierte Variante der buirgerlichen Kunstauffassung - die
hermeneutische Theorie der Verlebendigung von Traditionsbestinden —
fallt in solche Selbstbestitigung zurtick. Anders als die naive Auffas-
sung zeitlos zuganglicher Meisterwerke fiihrt sie das Bewusstsein der

84 Diese Dynamik prigt die Moderne seit der Querelles des anciens et moder-
nes. Dazu ausfiihrlicher in Kapitel V.2.

77

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

Wirkungsgeschichte der Werke an. Die Fortwirkung und Auslegung von
Werken in der Geschichte ihrer Interpretation ist diesen nicht dufSer-
lich, so die Uberlegung, sondern stellt ein integraler Faktor dieser Wer-
ke selbst dar. Die Werke der Kunst sind dann ihre Entfaltung in der Ge-
schichte ihrer Interpretation.®s Das kritische Moment dieser Umdeutung
wird jedoch wieder verschenkt, sofern die Hermeneutik, zumindest in
ihrer substanziellen Version, die Interpretation von Werken als Teilha-
be an einem gesamtgeschichtlichen Prozess der Selbstdarstellung und
Selbstauslegung des Seins versteht.® Die Werke werden so in ihre Aus-
legungen und dariiber hinaus in die Totalitat des geschichtlichen Ausle-
gungsprozesses aufgelost und eingemeindet, statt als Widerstinde gegen
die geschichtlich reale Unvernunft erfahren zu werden. Die Auseinander-
setzung mit klassischen Werken, deren Sagkraft nicht versiegt ist, wird
so zur Verlebendigung von Traditionsbestanden: die sich vergewissern-
de Teilhabe an einem geschichtlichen Wahrheitsgeschehen.®” Das heifst
aber: Es ist die Bestdtigung des biirgerlichen Selbstbetrugs, der sich vor-
spiegelt, eine sinnvolle Stellung in einem prinzipiell verniinftigen histori-
schen Gesamtprozess einzunehmen. Diese relativ abstrakten Zusammen-
hidnge besitzen ihr konkretes Pendant in der Erfahrung der Werke selbst:
Sie erbauen, statt zu erschiittern.

Dennoch ist die Erfahrung vergangener Musik als Kunst moglich: Sie
kann die Erfahrungsmomente auf eine dhnliche Weise in Spannung ver-
setzen, wie die gegenwartigen Produktionen. Die Erfahrung vergangener
Musik als Kunst ist, anders gesagt, nicht nur Selbstbetrug. Bis zu einem
gewissen Grad sind wir fahig, die Erschiitterungswirkung der Dissonan-
zen in Gesualdos Madrigalen, die Radikalitdt der Bachschen Synthese-
leistungen, das Ungeheure der Wellenziige Bruckners, die abgriindige
Ironie Ravels oder das Wagnis der freitonalen Klavierstiicke Schonbergs
nachzuvollziehen — obwohl die Formen, die aus diesen Transformations-
prozessen entstanden, lingst zu herkommlichen Formeln geworden sind.
Es ist, als konnten wir uns die Fahigkeit aneignen, die Gedanken dieser
Werke unter ihren eigenen Pramissen zu horen. Die musikalischen Ge-
danken sind aber keine begrifflichen Zusammenhinge, deren Pramis-
sen man for the sake of the argument akzeptieren konnte. Sie involvie-
ren vielmehr sinnliche Syntheseleistungen der Einbildungskraft: Es reicht
nicht aus, dass wir diese Musik nur anders deuten, wir miissen sie an-
ders horen. Die Historizitit des Horens, auf der die Theorie des musika-
lischen Materials fuf3t, schliefSt diese Moglichkeit aber gerade aus: Man
kann die sinnlichen Vermogen nicht nach Belieben, wie durch den Zug

85 Vgl. Albrecht Wellmer, Versuch iiber Musik und Sprache, Frankfurt am Main
2009, 60ff.

86 Vgl. Gadamer 2010 (wie Anm. 45).

87 Ebd. 270ff.

78

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

eines Horregisters, verschiedenen Epochenstile anpassen. Wie also ist die
asthetische Erfahrung alter Musik moglich?

Die Frage betrifft letztlich die musikalische Reproduktion: Wie kann
die auffithrende Interpretation eines vergangenen Werks als Kunst ver-
standen werden? Die Antwort liegt nahe: Eine gelungene Interpretation
muss die alte Musik verjiingen. Die Verjingung einer alten Musik zielt
darauf, einen neuen Zugang zum Werk zu 6ffnen. Eine erneuernde In-
terpretation versucht, den Gedanken des Werks neu zu artikulieren. Sie
lauft darin aber immer Gefahr, diesen Gedanken gerade durch den Ver-
such seiner Aktualisierung unkenntlich zu machen. Das Erneuern alter
Musik ist eine dialektische Angelegenheit, in ihr schlagen die Gegensit-
ze ineinander um. Das Grundproblem liegt darin, dass alte Musik nicht
alt war, als sie entstand, sondern erst heute so alt ist, wie sie uns er-
scheint. Das Altsein einer alten Musik ist so gesehen ein Phinomen der
Gegenwart: Thr Altsein ist neu. Neu ist natiirlich nicht die Tatsache, dass
eine Musik aus der Mode gekommen ist. Aber die bestimmte Qualitit
des Altlichen, die spezifische Nuance des Veraltetseins, der eigentiimli-
che Vergangenheitscharakter einer Musik verandert sich mit jeder neu-
en Gegenwart.

Alte Musik ist daher immer gegenwiirtig alte Musik, sie ist selbst kein
Phianomen der Vergangenheit. Wire sie namlich wirklich vergangen,
dann wiirden wir sie gar nicht mehr horen. Wiirde jemand eine wirklich
vergangene Musik entdecken, die ganzlich in Vergessenheit geraten war,
die also gar keine Gegenwart im jetzigen Musikleben besifle: So wiirde
diese Musik nicht alt, sondern neu klingen - sie ware schliefSlich vollig
unvertraut.*® Wir mussen den Begriff des musikalischen Materials daher
in einem gewissen Sinne in die Vergangenheit erweitern: Es besitzt auch
eine historische Tiefendimension. Das heifst nicht, dass vergangene Stile
nun doch Teil des gegenwirtigen Materials seien, wie es die postmoder-
ne Gleichzeitigkeit aller Zeiten gerne hitte.®> Gemeint ist vielmehr, dass
sich auch die Weise, in der wir die Musik der Vergangenheit horen, his-
torisch verdndert und dadurch jede Zeit ihre eigenen, ins sinnlich-ima-
ginative Vermogen eingewanderten Schemata der Auffassung vergange-
ner Musik entwickelt. Das gilt natiirlich nur fiir jene Gesellschaften, in
denen musikalische Werke der Vergangenheit prasent sind. Unsere musi-
kalische Gegenwart wird aber geradezu von alter Musik belagert.*° Un-
sere Musikkultur ist durch die dufSerst merkwiirdige Tatsache gepragt,

88 Die Six préludes pour clavecin (1999) von Brice Pauset errichten den Schein
einer solchen vergessenen Musik.

89 Diese Position vertrat, theoretisch wie kompositorisch, Bernd Alois Zimmer-
mann, vgl. ders., Intervall und Zeit, in: Rainer Peters (Hg.), Intervall und
Zeit. Aufsdtze und Schriften zum Werk, Mainz 2020, 34-39.

90 Vgl. Christian Griiny, Erdriickende Tradition?, in: MERKUR 75/860, 2021,

47-58.

79

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

dass die Konzert- und Opernhiuser, die Radiosender und Labels fast
ausschliefSlich Musik der Vergangenheit reproduzieren, und noch dazu
einen ziemlich eng umgrenzten Kreis kanonisierter Werke. Eine solche
Versteinerung des Repertoires findet man in keiner anderen Kunstform,
und auch historisch sind solche altigyptischen Zustinde wohl eher die
Ausnahme. Das Bild, das wir uns von der Musik der Vergangenheit ma-
chen, ist das Erzeugnis dieser seltsamen Lage, es ist das Produkt des heu-
tigen Musikbetriebs. Diese eigentiimliche Uberlagerung der Gegenwart
durch die Vergangenheit fithrt dazu, dass die Sensibilitat fiir den gegen-
wartigen Stand des musikalischen Materials bei den wenigsten zu kla-
rem Bewusstsein kommt; wenngleich die meisten unbewusst — namlich
in Form einer nostalgischen Stimmung — wissen, dass sie in den Songs
und Arien der Kulturindustrie ihrer eignen Zeit entflichen. Dennoch ist
mit Blick auf grofere gesellschaftliche Zusammenhinge unabweisbar,
dass tonale Liedformen im regelmafSigen Taktrhythmus der musikali-
sche Normalfall der Gegenwart ausmachen, von dem aus alles andere —
Gegenwartiges wie Altes — als Abweichung gehort wird.

Wie kann man vor diesem Hintergrund eine alte Musik erneuern?
Vielleicht so: Sie muss genau so dargeboten werden, wie sie erschienen
sein mag, als sie noch nicht alt war. Weil unsere Ohren aber unweiger-
lich gegenwirtige Ohren sind, geht das nicht ohne Umwege. Alte Musik
so zu spielen, wie sie zur Zeit ihrer Entstehung erschien, heif3t also, sie
so zu spielen, dass sie wie neue Musik klingt, also wie jene Musik, die
der Musikbetrieb weitgehend scheut. In den Worten Adornos verfrem-
det richtige Reproduktion auch die alten Werke.**

Gegen dieses Vorgehen spricht aber, dass der Versuch, das Alte zu er-
neuern, unweigerlich die zeitliche Distanz negiert, die uns von der Ver-
gangenheit trennt. In diesem Sinne verstirkt solche Interpretation das
Trugbild, an welchem der Musikbetrieb ohnehin schon hingt, wenn er
die Musik vergangener Zeiten als gegenwirtige Kunstmusik handelt. Die
Konsequenz dieser Uberlegung wiire einfach: Eine echte Erneuerung der
alten Musik miisste die Musik nicht neu, sondern alt erscheinen lassen.
Die Negativitat des Alten liegt gerade in seiner Fremdheit: Sein Kunst-
charakter lige dann in seiner Nichtassimilierbakeit.

Wihrend der Musikbetrieb Interpreten aufziichtet, die unablissig so
tun, als konnten sie sich unmittelbar in einer musikalischen Sprache
mitteilen, die sie in Wahrheit gar nicht verstehen, wiirde die echte Er-
neuerung der alten Musik eben auch das Altsein dieser Musik erneuern
und so den unuberspringbaren Abstand horbar machen, der uns von ihr
trennt. Alte Musik als Kunst auffithren hiefSe dann, sie so unverstindlich

91 Vgl. Theodor W. Adorno, Zu einer Theorie der musikalischen Reprodukti-
on: Aufzeichnungen, ein Entwurf und zwei Schemata, hg. von Henri Lonitz,
Frankfurt am Main 20035, 141.

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

zu machen, wie sie objektiv langst geworden ist, ohne dass wir es merk-
ten; es hiefSe letztlich die Unauffiihrbarkeit alter Musik aufzufiihren, die
Uninterpretierbarkeit des Vergangenen in der Interpretation horbar zu
machen. Etwas von dieser Uberlegung steckt wohl in manchen der so-
genannt historisch informierten Interpretationen alter Werke, wie sie
die Generation um Gustav Leonhardt seit den Funfzigerjahren vorleg-
te. Sie treiben der Musik alle subjektive Belebung aus, tragen die Struk-
turen so ausdruckslos vor, dass man glaubt, einem musikalischen Unto-
ten zu begegnen.”*

Zugleich greift diese Opposition zwischen aktualisierender und archa-
isierender Verfremdung aber zu kurz. Denn offensichtlich stehen die an-
ti-subjektivistischen Interpretationen der historischen Auffihrungspra-
xis der 1950er Jahre in einer grofSen Affinitit zu jener Allergie gegen den
subjektiven Ausdruck, die man in der musikalischen Nachkriegsavant-
garde antrifft. Noch im Fremdartigen dessen, was sich eine Zeit als Ar-
chaisch vorstellt, funkt die Fremdartigkeit des Neuen hinein.*

Die radikale Konsequenz einer solchen materialistischen Auffassung
der musikalischen Reproduktion muss die Verzeitlichung der Werke
selbst sein: Ein Werk ist zwar grundsitzlich an den Moment seiner Her-
stellung gebunden. Denn es stellt ja eine Transformation seiner histori-
schen Materialbedingungen dar. Losgelost von diesem epochenspezifi-
schen Materialstand ladsst sich das Werk gar nicht verstehen. Aber mit
der nachfolgenden Entwicklung des musikalischen Materials verandert
sich auch das Werk selbst: Es wird durch neue Weisen der Schematisie-
rung auch anders vereinheitlicht, anders horend geordnet, anders syn-
thetisiert. Denn das, was das Werk an sich ist, wird in einer solchen Auf-
fassung nicht mit seinem Tonbestand gleichgesetzt: Die materiale Form
des Werks ist durch die subjektive Synthese dieser Form in der Erfah-
rung vermittelt. Man darf sich entsprechend auch den Vorgang der Ma-
terialentwicklung in seiner historischen Tiefendimension nicht als mono-
lithische Verschiebung denken, sondern als einen Prozess des partiellen
Abnutzens und Absterbens von Materialschichten, die andere Aspekte

92 Das tritt deutlich hervor, wenn man Gustav Leonhardts Aufnahmen mit dem
Spiel heutiger Cembalisten vergleicht, zum Beispiel Bertrand Cuillers 2015
eingespielter Interpretation des »Rappel des oiseaux « von Jean-Philippe Ra-
meau. Im Kontrast zu seiner elastischen Spielweise tritt die Starrheit her-
vor, die Gustav Leonhardts Interpretation pragt. Er scheint in diesem Werk
nicht die unsteten Wechselrufe der Vogel zu vernehmen, sondern die allum-
fassende Ordnung des Ancien Régime. In ganz anderer Weise verfolgen die
Interpretationen von Andreas Staier dasselbe Programm einer Reprodukti-
on, die das Alte nicht aktualisiert, sondern in die Ferne riickt.

93 Die fahle Aktualisierung des Alten verwendet dagegen oftmals bereits einge-
schliffene Signaturen des Gegenwirtigen, heute etwa in Form von Gerdusch-
und Verzerrungseffekten.

81

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINLEITUNG: ASTHETISCHER MATERIALISMUS

horbar werden lassen. Die zeitliche Veranderung des Werks muss daher
nicht bedeuten, dass ein Werk in seiner Zeit ganz verstindlich gewesen
wire und durch die Entwicklung des Materials deformiert und unver-
stindlich wiirde. Es ist auch denkbar, dass ein Werk erst durch spitere
musikalische Entwicklungen — also konkret: durch spitere Werke — von
bis anhin in der musikalischen Kultur vorherrschenden Aspekten, die
sein Verstiandnis verdeckten, befreit wird und sich so erst durch die Ver-
dnderung des Materials zu dem entwickelt, was es ist. Adorno hat die-
sen komplexen Vorgang versucht mit seiner Unterscheidung von neuma-
tischen, tonsprachlichen und signifikativen Aspekten der Musik gerecht
zu werden, die im Verlaufe des historischen Nachlebens der Werke in
neue Konstellationen treten:4 Die signifikativen Aspekte gewisser klang-
licher Gesten und Texturen — man wiirde heute von semantischen Asso-
ziationen sprechen — gehen typischerweise im Verlaufe der Zeit verloren.
Dieses Absterben der unmittelbaren Verstandlichkeit assoziierter Gehal-
te — also etwa ob ein Motiv im 18. Jahrhundert mit dem hofischen oder
baurischen Stand, ob es mit Jagd oder Krieg, mit Verfithrung oder An-
dacht assoziiert wird — kann dazu fithren, dass die tonsprachliche Ver-
wandtschaft von Motiven, die semantisch entfernt sind, klarer hervor-
tritt oder dass die Funktion des gestisch-energetischen Charakters der
einzelnen Gestalten gegen die stereotypisierten Einordnungen zur Gel-
tung kommt. Dass ein solcher Fortschritt geschehen kann, hingt mit
der fortschreitenden Entwicklung des Materials tiberhaupt zusammen:
Denn die dsthetisch gelungenen Werke erneuern das Material ja nicht in
irgendeiner beliebigen Weise, sondern in eine Richtung, die in Tenden-
zen der vorhergehenden Werke angelegt ist. Sie nehmen Forderungen,
Widerspriiche und Latenzen auf und bringen sie zu partiellen Verwirk-
lichung und Artikulation. Deshalb ist diese Neubeleuchtung der alten
im Lichte der neuen Werke den alten Werken nicht vollig dufSerlich. Wie
immer man diese komplexen Verdnderungsprozesse theoretisch fassen
will, es steht fest, dass die interpretierende Reproduktion auch alter Wer-
ke an den gegenwirtigen Tendenzen solcher Materialprozesse ansetzen
muss, wenn sie asthetisch gelingen soll; wenn sie also die eingeschliffenen
Ordnungsleistungen des Horens erschiittern und die materiale Form der
Werke erneut unter Spannung setzen soll. Die Interpretation alter Werke
muss in die Extreme gehen, wenn sie als Kunst aufgefasst werden soll, ja
bei vielen Werken muss sie sich bis zur Entstellung vorwagen. Vielleicht
ist das eine vorlaufige Antwort auf die Frage, wie alte Musik tiberhaupt
noch Kunst sein kann: Sie kann es, wenn die Interpretation das, was im
Werk zur Erscheinung dringt, bis zu dem Punkt treibt, an dem es das
Werk zerspringen und zu etwas anderem werden ldsst. Dass dies nicht
mit allen Werken der Vergangenheit jederzeit gelingen kann, sondern

94 Vgl. Adorno 2005 (wie Anm. 91).

82

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PROBLEME DES MATERIALBEGRIFFS

eher die Ausnahme bildet, versteht sich von selbst. Dass ein altes Werk
so durch die Interpretation ins Jetzt seiner Erkennbarkeit geriickt wird,
ist nicht der Normalfall. Das gilt aber fir die Kunst iiberhaupt: Sie ist
kein Normalzustand. Dass die 6ffentlichen Diskurse des Kunstbetriebs
aus Verwertungszwingen das Gegenteil behaupten miissen, ist verstand-
lich, darf uns aber nicht dartiber hinwegtauschen, dass der GrofSteil der
Kunstproduktion ihrem Kunstanspruch nicht gerecht wird. Man sollte
deshalb auch die gescheiterten Werke nicht verachten, sondern sie, ana-
log zu negativen Resultaten in der Forschung, als zurtickgelegte Irrwe-
ge schitzen. Das ist die versohnliche Kehrseite des kritischen Material-
begriffs: Impliziert er eine Absage an die liebgewonnene Erstarrung der
Kunst zu Kulturbesitz und dessen Verklarung zur lebendigen Tradition,
so bietet er umgekehrt die versohnliche Einsicht, dass das Gelingen von
Kunst, auch in der Interpretation von alten Werken, nicht von der ein-
zelnen Kunstlerin alleine abhdngt: Die Produktion von Kunst geschieht
in einem historisch-dynamischen Kraftfeld, das sich nicht subjektiv be-
herrschen lasst. Die Rede von grofSen Kiinstlerinnen erweist sich vor die-
sem Hintergrund als tendenziell autoritire Vereinfachung. Die GrofSe der
Kunstleistungen ist wesentlich Produkt ihrer Zeit.*s

95 Dazu noch immer erfrischend Kubler 2008 (wie Anm. 56).

83

hitps://dol.org/10.5771/9783748915300-13 - am 13.01.2026, 15:47:07. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748915300-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Der Widerspruch
	Die ästhetische Urteilsform
	Die materialistische Kritik

	2.  Philosophischer Materialismus
	Theorie
	Spekulation
	Selbstkritik

	3.  Materialismus der Kunst
	Das Denken der Kunst
	Die Kritik der Kunst
	Das Material der Kunst
	Die Tendenzen des Materials
	Material statt Genie
	Ein Beispiel

	4.  Probleme des Materialbegriffs
	Das Ende des Materialfortschritts
	Das Verhältnis zur Gesellschaft
	Das Primat der Gegenwart


