6. ,Swiss Indian Dreams” - diasporische
Subjektivitaten, globaler Kapitalismus
und soziale Ungleichheit im
»~nheuen Indien”

Es war in einem Indienurlaub Anfang der 1990er Jahre, als ich, ein 14-jihriger
Teenager, zwei dltere Kusinen und meine Mutter zum Sarojini Nagar Market in
Stid-Delhi begleitete. Der Markt war schon damals bekannt fiir giinstige Textilien
und Kleider - oft Ausschussware aus der Exportproduktion. Meine Kusinen waren
aufgeregt, weil meine Mutter ihnen versprochen hatte, ihnen ihre ersten Jeans zu
kaufen. Durch geliehene Hollywood-Blockbuster aus der Videothek oder illegal ko-
pierte Musikkassetten von Madonna, George Michael und Michael Jackson war die
westliche Konsumkultur in ihrem Leben sehr prisent. Trotz der Prisenz des West-
lich-Imagindren und der ansteigenden Exportproduktion hatte sich bisher in der
lokalen dffentlichen Kultur jedoch kein Markt fiir Jeans etabliert.” Sie symbolisierte
fiir meine Kusinen und ihre Peers daher eine spannungsvolle Ambivalenz zwischen
unsittlicher Dekadenz und rebellischer Coolness, zwischen Indien und dem Westen.
Mit dem Kauf der ersten Jeans schien also eine Verdnderung in der Luft zu liegen,
die ich zwar wahrnahm, aber trotzdem nicht ganz verstand. Ich freute mich zwar,
an diesem feierlichen Moment teilzuhaben, und ich war stolz, dass meine Mutter als
Non-resident Indian (NRI), eine entscheidende Rolle in dieser gewichtigen Trans-
aktion spielen sollte. Jedoch relativierte ich die Aufregung innerlich, da es sich auf
dem Sarojini Nagar ja nur um gefilschte Jeans, also um (wertlose) Imitationen der
westlichen Originale handeln konnte. Ich war zwar fasziniert von der aus meiner
Sicht kindlichen Freude meiner Kusinen, die sich auch von der Authentizitdtsfrage

78 | Die indische Jeans-Revolution hatte in den friihen 1980er Jahren begonnen (Wil-
kinson-Weber 2011). Damals hatte das traditionelle indische Textilunternehmen Arvind
Limited begonnen, Jeans fiir den lokalen Markt zu produzieren. Heute ist das Unter-
nehmen zu einem der gréBten Jeanshersteller avanciert und produziert fiir verschie-

dene lokale und globale Marken wie etwa Wrangler.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Kosmopolitische Pioniere

nicht triiben liefS. Gleichzeitig bestitigte diese aus meiner Sicht naive Begeisterung
nur meine eurozentrische Interpretation, dass es sich hier um eine Form der Mimik-
ry handeln konnte. Im Riickblick schienen meine Kusinen und ich auf diesem Gang
zum Sarojini Nagar Market — aus unseren je eigenen Perspektiven — das Gefiihl des
kapitalistischen Aufbruchs in Indien zu spiiren, das die transnationalen indischen
Mittelschichten erfasst hatte.

Seit diesem Erlebnis vor tiber 20 Jahren hat sich die 6ffentliche Kultur im metropo-
litanen Indien im Zuge der Liberalisierungspolitik und der damit verbundenen In-
tegration des Landes in den globalen Kapitalismus rasch verandert. In den 1990er
Jahren entstanden die ersten Malls, in denen sich die Oberschicht und die etablier-
ten oberen Mittelschichten westliche Markenprodukte — inklusive Jeans - zu tiber-
teuerten Preisen kauften, statt sich wie davor die Giiter von ihren Verwandten aus
dem Ausland bringen zu lassen. Mit der Zeit wurden diese Produkte immer giins-
tiger und fiir diejenigen aufsteigenden Segmente der Mittelschicht erschwinglich,
die sozio6konomisch von der Ansiedelung multinationaler Konzerne und den
Outsourcing-Industrien — wie etwa der IT-Branche oder Callcenter - profitierten.
Spéter eroberten sich die Jeans als ,authentische Reproduktionen (Bruner 1994)
die urbanen Straflenmaérkte. Neben den Teestinden und Straflenmarkten entstan-
den immer mehr klimatisierte Filialen nationaler Kaffeehausketten und interna-
tionaler Fastfood-Restaurants sowie Supermarkte. Riesige Werbetafeln mit Mo-
torrddern, Waschmaschinen und strahlenden Konsument_innen begannen die
Straflen zu sdumen. Hochglanzmagazine, Satellitenfernsehen und Bollywoodfilme
verbreiteten Bilder und Erfahrungen neuer Lebensstile in den urbanen Enklaven
des sich global ausrichtenden Indiens.

Abbildung 21: Werbebanner prdsentieren neue Identititen, Begehrlichkeiten
und Lebensstile im globalisierenden, urbanen Indien (Quelle: Autor)

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

In diesem kulturellen und sozialen Wandel manifestierte sich eine massive wirt-
schaftliche Transformation, die Indien ab den 1990er Jahren erfuhr: Nachdem das
Bruttosozialprodukt durch die Wirtschaftskrise von 326,6 Mrd. im Jahr 1990 auf
274,8 Mrd. Dollar im Jahr 1991 gesunken war, betrug es im Jahr 2000 wieder 476,6
Mrd. In den néchsten zehn Jahren stieg das Bruttosozialprodukt auf 1 708,4 Mrd.
Dollar im Jahr 2010 und betrug im Jahr 2016 2 264 Mrd. Dollar, also gut sieben
Mal mehr als noch vor der Krise 1990. In den 1990er Jahren wuchs das BSP durch-
schnittlich um ca. 6,5 Prozent und in den 2000er Jahren um 6,9 Prozent. In den
Boomjahren ab 2006 und 2007 lag der Wert nur knapp unter der 10-Prozent-Mar-
ke und 2010 sogar knapp driiber. Die auslindischen Direktinvestitionen waren
wegen der Krise 1990 von 236,6 Mio. Dollar auf 73,5 Mio. Dollar gefallen. Im Jahr
2003 betrugen sie dann 3,6 Mrd. Dollar, im Jahr 2010 27,4 Mrd. Dollar und im Jahr
2016 44,5 Mrd. Dollar - also knapp 200 Mal mehr als vor der Krise 1990.”
Wurden Wirtschaftswachstum sowie sozialer und kultureller Wandel Anfang
der 1990er Jahre - wie in der Eingangsvignette des Kapitels beschrieben - eher
implizit erfahren, gefithlt und erlebt, entwickelte sich mit den Jahren ein expliziter
Diskurs tiber ein ,,neues Indien“ (Chowdhury 2011). In Beststellern wie ,, India Un-
bound® (2000) des ehemaligen Direktors von Procter & Gamble, Gurucharan Das,
oder ,,Superstar India“ (2008) der Life-Style-Verlegerin und Schriftstellerin Shobha
Dé, sowie in 6ffentlichen Leitmedien wurden die Transformationen als neue Ara
der indischen Nation interpretiert, die als direkte Folge der Liberalisierungsreform
dargestellt wurde. Paradigmatisch schrieb im Jahr 2005 etwa Aroon Purie, der
damalige Verleger des grofiten englischsprachigen Politmagazins ,,India Today“:

For many years, to India and Indians, independence meant political freedom
but no more. Today as we look around us, we see a rapidly changing nation.
India is on the brink of one of its most dramatic periods in its post-indepen-
dence history and it has little to do with politics. It is as if India has been
freed, again, from the shackles of the past [...] With all its traditions and he-
ritage, India has become a forward-looking nation. When Indians now travel
overseas they see more like them, doing business with the world, engaging
with tomorrow [...] in an increasingly polarised world, India’s position as an
Asian giant with nuclear capabilities can be undermined no longer [...]; freed
of the license raj, India Inc. has bloomed in a new economic climate, as it has
always promised. (Purie in Brosius 2010:4)

In diesem Zitat zeigte sich ein géngiger Griindungsmythos eines ,,neuen Indiens®.
Demnach vermochte die Liberalisierungsreform die Potenziale der Nation zu be-
freien, die davor von der Staatswirtschaft beschrinkt wurden. Durch die Integra-

79 | Die Werte beruhen auf den Angaben der Weltbank (data.worldbank.org) (abgeru-
fen am 21.08.2017).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

225


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Kosmopolitische Pioniere

tion in den globalen Kapitalismus konnte sich Indien demnach nach jahrhunder-
telanger islamischer und britischer Herrschaft als neue Supermacht etablieren und
endlich die Anerkennung gewinnen, die ihm qua zivilisatorischer Gréfie zusteht.
Wie argumentiert wurde, ist diese wirtschaftsnationalistische Erzédhlung des
»heuen Indiens jedoch selbst Ausdruck einer Verschiebung des nationalen hege-
monialen Projektes seit den frithen 1990er Jahren (Fernandes/Heller 2006; Bhatt
et al. 2010; Chowdhury 2011). Das neue nationale Projekt, das sich seit den 1990er
Jahren herauskristallisierte, war konstitutiv mit der sozialen Etablierung einer
»neuen Mittelschicht“ verbunden, die seither als politische Kraft, aber auch als kol-
lektives Subjekt das ,,neue Indien® verkorpert (Varma 1998; Mazzarella 2003; Fer-
nandes 2006; Brosius 2010; Chowdhury 2011). Wéhrend die staatstragende ,,alte®
Mittelschicht im Entwicklungsstaat die antikapitalistische Politik Nehrus und die
Gandhi’sche Bescheidenheit internalisiert hatte, sollte die ,,neue Mittelschicht®
auch westliche Konsumkultur und transnationale Mobilitdt reprisentieren. So
analysierte die Politikwissenschaftlerin Leela Fernandes:

Policies of economic liberalization initiated since the 1990s have been accom-
panied by an array of visual images and public discourses that have cent-
red on a shifting role of the middle class and their attitudes, lifestyles, and
consumption practices [...] The growing visibility of this new middle class
embodies the emergence of a wider political culture, one that has shifted from
older ideologies of state-managed economy to a middle-class-based culture of
consumption. (Fernandes 2006:xv)

Diese ,neue Mittelschicht“ wurde als historische Agentin einer neuen hegemo-
nialen Wirklichkeit konstruiert: durch staatliche Statistiken und Berichte von
Finanz- und Unternehmensberatungsfirmen (Fernandes 2006:76 ff.; Wansleben
2013), durch neue Reprisentationen in Werbung und 6ffentlicher Populdrkultur
(Mazzarella 2003; Fernandes 2006) sowie durch Restrukturierungen und Redefi-
nitionen im urbanen Raum (Favero 2003; Waldrop 2004; Fernandes 2006; Chow-
dhury 2011).*° In diesem hegemonialen Projekt eines ,neuen Indiens“ wurde die

80 | Fernandes zeigt, wie staatliche und privatwirtschaftliche statistische Schatzungen
und Berichte das hegemoniale Narrativ der neuen Mittelschicht als grundlegend kon-
sumorientierte Klasse hervorbrachten (Fernandes 2006). Statt der kolportierten Zahl
von 200 bis 300 Millionen Personen waren jedoch eher 50 bis 80 Millionen Personen
finanziell in der Lage, einen konsumistischen Lebensstil zu pflegen (Deshpande 2003;
Ganguly-Scrase/Scrase 2009; Gupta 2009). Wansleben, argumentiert, dass die Konst-
ruktion der Kategorie der ,BRIC-Staaten” durch die Investement-Bank Goldmann-Sachs
im Bericht ,Dreaming with BRIC's” aus dem Jahr 1999 den ,aufstrebenden indischen
Markt” und das Potenzial der konsumierenden Mittelschichten in der Finanzwelt sicht-
bar und zugdnglich machte (Wansleben 2013).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Figur der ,neuen Mittelschicht“ zu einem umkdmpften sozialen und politischen
Feld und kollektiven Subjekt, das spezifische Subjektivititen, Praktiken, Distink-
tionen und Aspirationen sowohl repréisentierte als auch tatsachlich hervorbrachte.

Ich argumentiere im Folgenden, dass die Herstellung des hegemonialen Pro-
jektes des ,,neuen Indiens“ und der neuen Mittelschichten, die dieses verkorpern,
konstitutiv mit einer Konstruktion der ,,Diaspora“ und deren Integration in dieses
»heue Indien® einherging. Die Reartikulation der nationalmoralischen Grenzgin-
ger_innen der NRI versprach es, westlichen Materialismus und indische Werte auf
der Projektionsfliche einer global orientierten Mittelschicht sinnhaft zu verkniip-
fen.

[An] increasing prominence of the (Western) NRI subject, especially since
the mid-1990s, has effectively blurred the inside/outside gap between nation
and diaspora - both in cultural and financial terms. [...] The dominant view
of the new Indian subject, an idealized middle-class national citizen pro-
duced by the influx of capital, is often a reflection of his successful diasporic
cousin. (Chowdhury 2011:13)

Noch in den 1990er Jahren fand diese Integration der Diaspora eher implizit in
der Alltagskultur und in den transnationalen Netzwerken der Mittelschichten
statt. Ab Mitte der 1990er Jahre folgte die Konstruktion der Diaspora in der Bol-
lywood-Populdrkultur und ab 2003 begriindete der indische Staat eine explizite
diasporapolitische Konstruktion einer ,global Indian family“ (Vajpayee in Mani/
Varadarajan 2005). Die zunehmende kulturelle, politische und 6konomische Ver-
flechtung des ,,neuen Indiens“ mit ,,seiner Diaspora“ beforderte eine Konfigura-
tion, die ich basierend auf den theoretischen Erlduterungen in der Einleitung als
globale indische Moderne bezeichnen méchte.

Diese Konfiguration einer globalen indischen Moderne bot schweizerisch-in-
dischen Second@s aus der Schweiz eine neue Subjektivierungslogik, um sich legi-
tim und offentlich als Teil einer indischen Nation zu identifizieren und zu repra-
sentieren. Nicht nur zirkulierten in Indien und in den wachsenden transnationalen
Netzwerken staatlich sanktionierte, popularkulturelle und alltigliche Narrative
iiber die Diaspora und insbesondere auch iiber ,, Inder_innen der zweiten Genera-
tion“. Vielmehr wurde das ,neue Indien® selbst — mit seinen neuen urbanen Riu-
men und den darin eingeschriebenen Narrativen und Subjektivititen von global
orientierter ,,Indianness“ - zugédnglicher und kompatibler fiir schweizerisch-in-
dische Second@s, als dasjenige Indien, das viele vor allem aus Familienferien aus
den 1980er Jahren oder davor kannten. Robin, ein 42-jahriger Eventmanager und
Betriebswirt, brachte diesen Wandel in der Erfahrung Indiens pointiert zum Aus-
druck:

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

227


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Kosmopolitische Pioniere

Ich hatte in den 1980er Jahren in Indien bei meiner Mutter gelebt, die hier als
Journalistin arbeitete. Indien war am Anfang aufregend und anders, aber ich
war ein Skater und orientierte mich an der Subkultur in der Schweiz. Hier gab
es nichts fiir mich und mit der Zeit wurde es langweilig. Indien war fiir mich
gestorben und ich zog zu meinem Vater in die Schweiz. Als ich dann Ende der
1990er Jahre wieder einmal nach Indien kam, haute es mich aus den Socken:
Uberall Leuchtreklamen, Malls, tolle Klamotten, die neuesten Autos! Es war
eine andere Welt. Sowohl westlich als auch indisch. Extrem aufregend.

In der kleinen, heterogenen und verstreuten indischen Gemeinschaft in der
Schweiz, die kaum iiber diasporische Offentlichkeiten verfiigte, waren Narrative
des ,neuen Indiens® oder des Diasporabewusstseins im Vergleich zu anderen dias-
porischen Orten wie etwa in den USA, Kanada oder Grossbritannen viel fragmen-
tarischer und daher schwieriger zuganglich. Die Formierung von Rdumen, Narra-
tiven und Diskursen einer globalen indischen Moderne ab den 1990er Jahren mag
die intimen Aushandlungen von Zugehorigkeit von indischen Second@s in indi-
viduellen Indienferien oder im Rahmen der transnationalen Familie beeinflusst
haben. Jedoch ist ein wichtiges Argument dieser Arbeit, dass erst das produktive
Zusammenspiel der Verdnderungen im ,neuen Indien® mit dem Indienhype in der
Schweiz die institutionellen und diskursiven Bedingungen schuf, um bei schwei-
zerisch-indischen Second@s neue transnationale Subjektivititen und diasporische
Lebensstile zu beférdern. In der mehrjihrigen Uberlappung der Verinderungen
in Indien und in der Schweiz verdichteten sich bei ,,Inder_innen der zweiten Ge-
neration® ihre transnationalen Lebenswelten. Dies schlug sich in vielfiltigen fiir
sie neuen Praktiken nieder, die von beruflicher und familidrer Remigration, iiber
kulturelle, wissenschaftliche und humanitéire Projekte, intergenerationelle Fami-
lienferien und Immobilienprojekte bis zu schweizerisch-indischen Traumhoch-
zeiten im Bollywood-Stil reichten. Dadurch konnten sie sich zunehmend in einer
globalen indischen Moderne positionieren und ihre transnationalen Subjektivie-
rungsprozesse in neuen und anerkannten Handlungs- und Imaginationsrdumen
aushandeln.

Die globale indische Moderne versprach schweizerisch-indischen Second@s,
die grofitenteils aus der Mittelschicht stammen, eine privilegierte, wenn auch fra-
gile Teilhabe am Wachstums- und Konsumprojekt der ,,neuen Mittelschichten®.
Das ,,neue Indien“ bot ihnen kosmopolitischen Lifestyle, transnationale Karrieren,
globale Anerkennungsraume, Nostalgie und Abenteuer zugleich und ermdéglichte
ihnen, den privaten Raum ihrer transnationalen Familie zu verlassen und sich eine
neue Subjektposition innerhalb der familidren Netzwerke auszuhandeln. Dadurch
verschob sich die Bedeutung von Familienbeziehungen als neue Ressource, aber
sie brachte auch neue Zwinge in die transnationalen Lebenswelten.

Die Faszination fiir dieses ,neue Indien® und die damit verbundenen Zugeho-
rigkeits- und Freiheitsoptionen war eingebettet in die Aushandlung des sozialen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Wandels an der diskursiven Schnittstelle von ,,altem“ und ,,neuem® Indien. Exoti-
sierung und humanitare Armutskritik waren pragende westliche Blickregime ge-
wesen, die ,,Inder_innen der zweiten Generation® seit ihrer Kindheit internalisiert
hatten. Die neuen Subjektivierungsprozesse in den privilegierten und kosmopo-
litischen Freirdumen im ,neuen Indien sind daher auch gepréigt von einer star-
ken Ambivalenz im Umgang mit Armut und sozialer Ungleichheit sowie einem
nostalgischen Begehren nach einem ,authentischen Indien“ vor der sogenannten
Verwestlichung und Modernisierung.

In diesem Kapitel méchte ich zuerst die diasporische Subjektivierungslogik
in der globalen indischen Moderne genauer analysieren. Nach einer historischen
Herleitung des hegemonialen Projektes eines ,,neuen Indiens“ soll die Konstrukti-
on der ,Diaspora“ und vor allem der ,,zweiten Generation“ in der Bollywood-Po-
puldrkultur sowie in der indischen Diasporapolitik dargelegt werden. Danach
untersuche ich in ethnografisch-biografischen Fallanalysen, wie die Subjektivie-
rungsprozesse von ,,Inder_innen der zweiten Generation“ wiahrend Aufenthalten
im ,,neuen Indien® ausgehandelt wurden.

Erstens interessiert mich, welche transnationalen Praktiken angesichts der
neuen Verflechtungen zwischen der Schweiz und Indien entstanden sind. Zwei-
tens geht es mir darum zu untersuchen, wie schweizerisch-indische Second@s
diasporische Teilhabe an der indischen Nation konkret aushandelten. Drittens
mochte ich diskutieren, welche ethischen Widerspriiche sich in den Subjektivie-
rungs- und Représentationsprozessen durch die Verschiebungen in den postko-
lonialen Machtverhiltnissen zwischen der Schweiz und Indien ergeben. Konkret
diskutiere ich den Umgang von ,Inder_innen der zweiten Generation“ mit Armut
und Exotik in Indien vor dem Hintergrund transnationaler Privilegien und kos-
mopolitischer Freiheiten.

6.1 ,THE GLOBAL INDIAN FAMILY” — DIE SUBJEKTIVIERUNG
DER ,,ZWEITEN GENERATION” IM ,,NEUEN INDIEN"

In diesem Unterkapitel rekonstruiere ich die 6konomische, politische und kultu-
relle Artikulation eines ,,neuen Indiens“ vor dem Hintergrund der Integration des
Landes in den globalen Kapitalismus. Ich argumentiere, dass die neue globale Kon-
figuration indischer Moderne konstitutiv mit der Konstruktion der ,Diaspora“
und deren Integration in eine sich globalisierende indische Mittelschicht verbun-
den ist. Wie ich am Beispiel des Bollywood-Kinos und der staatlichen Diasporapo-
litik zeige, diente die ,,indische Diaspora® als politisches, soziales und kulturelles
Bindeglied in der nationalistischen Konstruktion einer ,,globalen indischen Fami-
lie“, in der westlicher Materialismus und indische Werte nach neuen Mustern und
Normen von Klasse, Geschlecht und Position verkniipft werden konnten.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

229


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Kosmopolitische Pioniere

Die neuen Mittelschichten als Tragerschaft der hegemonialen
Konstruktion eines ,neuen Indiens”

Das Nehru’sche Projekt, wonach sich Indien wirtschaftlich selbststindig und kul-
turell autonom modernisieren sollte, hatte seit den 1970er Jahren zu brockeln be-
gonnen. Der Ausnahmezustand unter Indira Gandhi von 1967 bis 1971, die frithen
Annidherungsversuche an den Kapitalismus unter Rajiv Gandhi ab den 1980er Jah-
ren, der demokratische Druck der unterprivilegierten Schichten und Kasten sowie
die zunehmende Politisierung religiéser Spannungen markierten die wirtschaft-
liche und politische Krise des sdkularen Entwicklungsstaates (Menon/Nigam
2007). Die Liberalisierung der Markte im Jahr 1991 durch den Premierminister
der Kongresspartei P. V. Narasimha Rao traf in der Imagination der unabhingi-
gen indischen Nation einen wunden Punkt. Der drohende Staatsbankrott und die
Wihrungskrise zeigten einerseits die Grenzen des bisherigen wirtschaftspoliti-
schen Modells des Entwicklungsstaates auf. Andererseits erschien die Abhéngig-
keit von den Weltbank- und IWF-Krediten als Verlust der nationalen Souveranitat
und damit auch als politische Bankrotterklarung des antikolonialen Indiens. Die
politische Legitimation der Liberalisierungsreform, die von bestimmten Kraften
- etwa der industriellen Fithrungselite — unterstiitzt wurde, erforderte daher eine
weitreichende Reartikulation des hegemonialen nationalen Projektes (Fernandes/
Heller 2006; Chowdhury 2011).

Im Kriftezentrum dieser politischen Verschiebung standen diejenigen Frak-
tionen der Mittelschichten, die entweder von Statusverlustingsten geplagt oder
deren Aspirationen im Nehru’schen Konsens enttduscht worden waren. Sie hat-
ten weder die Privilegien der staatstragenden Beamten noch das Kapitel der in-
dustriellen Elite. Und auch konnten sie nicht auf die Unterstiitzung staatlicher
Wohlfahrtsprogramme hoffen. 1989 hatten Angehorige dieser Schichten gegen
die Umsetzung der Forderungen der Mandal-Kommission protestiert, die hohere
Quoten fiir Angehorige der unterprivilegierten Kasten und Gemeinschaften in der
Verwaltung und an Universititen vorsah. Vor dem Hintergrund der drohenden
affirmative action und der Wirtschaftskrise versprach die Liberalisierungspolitik
in unterschiedlichen Fraktionen der Mittelschicht vorhandene Statusangste zu
beschwichtigen respektive globale Aspirationen zu erfiillen. Wegen ihres relativ
hohen kulturellen Kapitals profitierten die ,neuen Mittelschichten tiberdurch-
schnittlich von den neuen outgesourcten Dienstleistungsindustrien wie Business
Process Operations (Callcenter) oder IT, aber auch von Leitungspositionen und ad-
ministrativen Stellen in den neuen indischen oder den angesiedelten multinatio-
nalen Konzernen und ihren lokalen Zulieferfirmen (Fernandes 2006). Zusammen
mit den Oberschichten und denjenigen Teilen der ,,alten Mittelschichten® (Varma
1998), die durch ihr soziales und kulturelles Kapital die Kaderstellen der neuen
Dienstleistungsbranchen eingenommen hatten, steigerten sie die Nachfrage in der
wachsenden Konsumkultur. Bedeutete Konsum als Inbegriff des Westens bis da-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

hin vor allem moralische Dekadenz, verkorperte er im neuen Paradigma Status
und Lebensstandard sowie das Potenzial sozialer Gerechtigkeit. Denn gemif3 der
neoliberalen Doktrin, die die Regierung seit den Reformen verkiindete, konne die
globale Wirtschaft Entwicklungsaufgaben besser erfiillen als der Nehru’sche Staat.
Diese neoliberale Botschaft gewann jedoch nicht vor allem durch den politischen
Diskurs an Uberzeugungskraft, sondern auch durch die 6ffentliche Kultur, etwa in
der Werbung oder im Bollywood-Kino (Mazzarella 2003; Fernandes 2006; Desh-
pande 2005). In der medialen Bilderwelt sowie in den neuen urbanen Lebensstilen
wurde ein ideales indisches Subjekt konstruiert und legitimiert, das durch die An-
eignung des globalen Kapitalismus den individuellen und den nationalen Lebens-
standard erhohen konne. Wie William Mazzarella in seiner Ethnografie tiber die
Werbebranche im ,,neuen Indien“ argumentierte:

The [language of aspiration] attempted to equate the generality of consu-
mer desire with the particular norms and forms of the nascent middle-class
imaginary. It introduced an alternative temporality with its own language of
progress and evolution [...] The aspirational comsumer was being exhorted
to individual and collective self-fulfillment by means of pleasure rather than
sacrifice. (Mazzarella 2003:101)

Vermochte zwar das omnipréisente Konsumversprechen die Aspirationen breiter
Schichten anzufeuern, so erforderte das Projekt eines ,neuen Indiens“ gleichzeitig,
die Angste um kulturelle Autonomie und Reinheit, die in der antikolonialen Ka-
pitalismuskritik eingeschrieben waren, zu beschwichtigen. Zwischen Verheiflung
zukiinftigen Konsums und Angst vor Verwestlichung klaffte weiterhin ein grosser
Widerspruch. Noch in den frithen 1990er Jahren beklagte die hindunationalis-
tische Bhatriya Janata Party BJP (Indische Volkspartei) — im Einklang mit ihrer
ideologischen Mutterorganisation Rashtriya Swayamsevak Sangh RSS (Nationale
Freiwilligenorganisation) und in Anlehnung an die antikoloniale Boykottpolitik
des swadeshi (Autonomie, Unabhéngigkeit) — die kulturelle Korruption durch die
Prisenz westlicher Konsumgiiter und -praktiken in Indien.®

Im Hinblick auf die Wahlerstimmen in den verschiedenen Fraktionen der
Mittelschicht begann die hindunationalistische BJP ab Mitte der 1990er Jahre ihre
Beriihrungsingste mit der Liberalisierungspolitik der Kongresspartei aufzugeben
(Fernandes/Heller 2006). Der medienwirksame hindunationalistische Populis-
mus, der zur Zerstérung der Babri Masjid im Jahr 1992 und seither zu mehreren

81 | Zusammen mit der chauvinistischen Partei Shiv Sena (Armee Shivas) aus Bombay
forderten RSS-Mitglieder in ebenso spektakuldaren wie respektlosen Aktionen das Ver-
bot von sogenannt unhinduistischen Anldssen wie der Miss-World-Wahl 1996 in Ban-
galore oder der Veroffentlichung des queeren Films ,Fire” der indisch-kanadischen
Regisseurin Deepa Mehta im Jahr 1998.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

231


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Kosmopolitische Pioniere

Pogromen vor allem in der muslimischen, aber in der hinduistischen Bevolkerung
fithrte, hatte der BJP grofien Zulauf in den urbanen Mittelschichten beschert (van
der Veer 1994; Hansen 1999; Rajagopal 2001). Die Unterstiitzung der Liberalisie-
rungsreform ermoglichte es der BJP, diese urbanen, hochkastigen Wéhlerschaften
an sich zu binden. Sie konnte sowohl die Umverteilung an die tieferen Kasten und
Schichten drosseln als auch eine hindunationalistische Vision eines aufsteigenden
Indiens im Kontext des globalen Kapitalismus propagieren. Gemafl dem neuen
Paradigma bedeutete swadeshi nicht mehr 6konomische und kulturelle Autarkie,
sondern ein starker und kompetitiver hinduistischer Staat im globalen Kapitalis-
mus. Dieser Anspruch wurde durch die Nuklearbombentests von Pokhran-II im
Sommer 1998 bestitigt, die zwar von der Kongresspartei vorbereitet, aber von der
neu gewéhlten BJP-Regierung unter Atal Bihari Vajpayee im selben Jahr schnell
implementiert wurden.

Diese in den 1990er Jahren akzentuierte hegemoniale Verbindung von Nati-
onalismus und globalem Kapitalismus wurde 2004 in der Kampagne ,,India Shi-
ning“ deutlich, die die regierende BJP vor den Wahlen lancierte. Die Kampagne
prasentierte Plakate mit strahlenden Gesichtern von Cricket spielenden urbanen
Miittern oder ldndlichen Kleinunternehmern. Auf den Plakaten fand sich etwa
der Slogan ,,There was never a better time to be Indian® Die zynisch wirkende
Kampagne vermochte jedoch die soziale Ungleichheit nicht zu verhehlen, die mit
der Liberalisierung verbunden war, und die BJP wurde abgewahlt. Unabhingig
vom politischen Misserfolg ist jedoch die Aussage des gestalterischen Leiters der
Kampagne besonders interessant, dass er fiir die Kongresspartei die genau gleiche
Kampagne gemacht hitte (Mid-Day, 15. Februar 2004). Diese Aussage unterstiitzt
die hier vertretene These, dass spitestens ab Mitte der 1990er Jahre - trotz in-
nenpolitischer Unterschiede zwischen Kongresspartei und BJP - ein hegemonialer
Konsens unter den fithrenden politischen Blocken in Bezug auf die Liberalisie-
rungspolitik und den damit verbundenen Nationalismus vorherrschte. Was also
zu Beginn der 1990er Jahre mit einer tiefgreifenden, nationalen Krise begann,
wurde in wenigen Jahren zu einem neuen hegemonialen Projekt Indiens, das den
Anspruch auf den globalen Kapitalismus mit einem starken Nationalismus hindu-
istischer Pragung verband.

,Diasporaisierung” und globale indische Moderne

Das hegemoniale Projekt, das seit den 1990er Jahren Gestalt gewann, war eng ver-
kniipft mit der Konstruktion einer ,Diaspora® als organisches Element im Wachs-
tumsprojekt der Nation. Wie Brubaker nahelegt, ist die 6ffentliche Prasenz des
Begriffs, des Phanomens und der sozialen Gruppe der ,,indischen Diaspora“ab den
1990er Jahren selbst in machtvolle Prozesse der ,,Diasporaisierung® eingeschrie-
ben, die aus einer ethnografisch-genealogischen Perspektive analysiert werden
miissen:

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

We should think of diaspora in the first instance as a category of practice,
and only then ask whether, and how, it can be fruitfully used as a category
of analysis. As a category of practice, “diaspora” is used to make claims, to
articulate projects, to formulate expectations, to mobilize energies, to appeal
to loyalties. It is often a category with strong normative change. It does not so
much describe the world as seek to remake it. (Brubaker 2005:12)

Die (Re-)Konstruktion eines ,diasporisch Imaginédren (Axel 2002) diente so gese-
hen etwa dem indischen Staat, der Bollywood-Industrie sowie den transnationalen
Mittelschichten als kulturelle, 6konomische und politische Ressource, um sich im
hegemonialen Projekt des neuen Indiens zu positionieren. Wie im Exkurs in Ka-
pitel 4 angedeutet, herrschte im antikolonialen Nehru’schen Konsens eine mora-
lische Ambivalenz gegeniiber Emigrant_innen vor, die nach der Unabhéngigkeit
zunehmend in den Westen auswanderten; zuerst nach Groflbritannien, ab 1965
auch in die USA und zunehmend nach Kanada, Europa und Australien. Die oft
gut ausgebildeten Fachkrifte und Akademiker_innen aus der Mittelschicht galten
als Fahnenfliichtige, die sich aus eigenniitzigen Interessen der Aufgabe des Wie-
deraufbaus Indiens entzogen und die Solidaritit in Indien schwéichten. Konsum,
fehlende Familienwerte und sexuelle Freiziigigkeit im Westen wiirden die Bindung
der NRI zum Mutterland schwichen. Gleichzeitig verfiigten diese Auslandinder_
innen tiber einen hohen Status, weil mit ihnen 6konomischer Erfolg und Reichtum
assoziiert wurden. In den 1990er Jahren verschoben sich die Beziehungen Indiens
zu seinen NRI dramatisch (Mani/Varadarajan 2005:63). Im neuen nationalisti-
schen Projekt erschien die 6konomische, politische und kulturelle Integration der
davor skeptisch bedugten NRI als stimmige, ja notwendige Folge.*

Moving away from the anticolonial alliance that characterized the post-in-
dependence Indian state, the new globally oriented India of the early twen-
ty-first century needed national subjects who would legitimize its new path
and potentially consolidate its economic and symbolic power. (Mani/Vara-
darajan 2005:65)

Die NRI hatten gute 6konomische, politische und kulturelle Netzwerke im glo-
balen Kapitalismus und vor allem im Westen gekniipft, und zum Beispiel in der
IT-Branche in den USA ein erfolgreiches und fortschrittliches Image von Indien
verbreitet. In der Reartikulation des hegemonialen nationalen Projektes wurden
diasporische Subjekte zu narrativen und dsthetischen Schablonen und Projekti-

82 | Obwohl in Indien die Wahrungskrise auch den NRI angelastet wurde, weil diese
ihre in Indien investierte Fremdwéahrung abzogen statt den Rupienkurs mit noch mehr
Investitionen zu stlitzen, waren in den Liberalisierungs- und Wachstumspaketen von

Anfang an wirtschaftliche Zugestandnisse fiir NRI vorgesehen.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Kosmopolitische Pioniere

onsflichen fiir die Konstruktion von Lebensstilen in den ,,neuen indischen Mit-
telschichten“. Geradezu paradigmatisch verkérperten demnach NRI eine Subjek-
tivitat, die materielle Konsumkultur des Westens mit den Werten der indischen
Zivilisation zu einer kulturpolitischen Imagination einer ,global Indianness“ ver-
band.

As urban India experiences the optimism of an economic upswing, and the
diaspora increasingly engages in it, and ideology of “global Indianness” has
crystallized - a set of beliefs and practices that act at once tied to a global
lifestyle and to a deep sense of belonging to the Indian nation. Where previ-
ously, Indianness and westerness were opposed to one another, a discourse of
“global Indianness” makes them compatible. (Radhakrishnan 2008:9)

Global orientierte urbane und mediale Konsumkulturen und transnationale Kar-
rierewege und soziale Netzwerke verwischten zunehmend die Grenzen zwischen
den lokalen, neuen Mittelschichten und den bisherigen NRI im Westen. Daraus
wurden zunehmend Rdume und Narrative einer hegemonialen globalen indischen
Offentlichkeit geschaffen (Breckenridge 1995), in denen indische Subjektivititen
nach neuen Mustern von Klasse, Religion, Geschlecht und Herkunft ausgehandelt
wurden.

Auch die nationalen Normen von ,weiblicher Respektabilitit, die im anti-
kolonialen Nationalismus als Sanktum von spirituellen und moralischen Werten
galten (Chatterjee 1989), wurden durch die Integration von Frauen in den globalen
Kapitalismus als Arbeitnehmerinnen und Konsumentinnen radikal infrage ge-
stellt und verschoben. Wie Smitha Radhakrishnan in ihrer Ethnografie iber indi-
sche IT-Spezialistinnen im Silicon Valley zeigte, galten diese als Pionierinnen in
der Aushandlung neuer globaler indischer Weiblichkeiten.

Previously existing ideals of domesticity and nationhood have fused with
contemporary notions of the global Indian nation to shift gendered ideals of
middle-class respectability. Whether in India or the diaspora, professional IT
women feel their professional achievements to be indicative of the progress of
India, and also experience the benefit of an added respect for their professi-
onal lives, even compared to middle-class housewives, who were the embo-
diment of respectability for a previous generation (Radhakrishnan 2008:16).

Nicht nur als professionelle Trigerinnen des Wachstums und des sozialen Wan-
dels, auch als Konsumentinnen wurden Frauen aus der neuen Mittelschicht 6f-
fentlich angerufen und reprisentiert. Die Rezeption von Modemagazinen (Tha-
pan 2004; Uberoi 2006), Werbungen (Mazzarella 2003), Fernsehserien (Mankekar
1999) und Bollywood-Filmen (Uberoi 2006) vermittelte neue Geschlechternormen
und markierte zudem die mittelstindische Distinktion im Umgang mit diesen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

neuen global orientierten Konsumpraktiken.® Gleichzeitig beférderte dieselbe
Konsumkultur Narrative einer weiblichen Respektabilitdt, wonach professionelle
Karrieren oder konsumorientierte Lebensstile weder auf Kosten der Rolle als Mut-
ter, Ehefrau und Schwiegertochter verfolgt werden, noch die ménnliche Dominanz
infrage stellen sollten.

The new discourses of belonging to India is a fundamentally gendered one
that relies on the ability of professional women to make delicate balances bet-
ween an “Indian” home life and a “global” professional life. (Radhakrishnan
2008:7)

Die Konstruktion einer globalen indischen Moderne, die indische Werte und
westlichen Materialismus verbinden soll, hat durch die Verschiebung der Grenze
zwischen privater und 6ffentlicher Sphire zu einer Pluralisierung von Geschlech-
terrollen gefiithrt. Frauen aus der transnationalen Mittelschicht sind darin angeru-
fen, eine Balance von Aufopferung und Ausgelassenheit, von Respektabilitit und
Lifestyle, Disziplinierung und Autonomie, von patriarchalen Geschlechternormen
und neoliberalen Lebensstilen zu verkorpern und zu reprasentieren.

Ich argumentiere, dass der Konstruktion der ,,Diaspora® eine wichtige Bedeu-
tung innewohnte, um das hegemoniale Projekt des ,neuen Indiens“ umzusetzen.
In Indien wurde damit ein legitimer globaler Horizont geschaffen und umgekehrt
wurde eine Integration der Diaspora in die ,,globale indische Familie“ vollzogen.
Im Folgenden zeige ich zuerst die konkreten klassen- und geschlechtspezifischen
Konstruktionen der ,,Diaspora“ in der Bollywood-Populdrkultur auf, um danach
die Institutionalisierung dieser Narrative in der neuen staatlichen Diasporapolitik
ab 2003 nachzuzeichnen. Die Analyse zeigt auf, wie darin Angehorige der ,,Dias-
pora“ insbesondere Angehorige der ,,zweiten Generation“ gemif3 klassen- und ge-
schlechtspezifischen Abstufungen als Teil der Nation imaginiert und einbezogen
respektive ausgeschlossen wurden.

Bollywood als Leitmedium der globalen indischen Moderne:
Diasporische Narrative von Riickkehr und Konsum

Wie die Eingangsvignette zu diesem Kapitel zeigte, waren Aushandlungen von
Konsum und Zugehoérigkeit in den transnationalen familidren Beziehungen zwi-
schen NRI und Inder_innen in den 1980ern und den frithen 1990ern gang und
gibe. Die Bollywood-Populirkultur war geradezu pridestiniert, diese alltiglichen

83 | Paradigmatisch standen die omniprasenten Miss-World-Wahlen in den 1990er Jah-
ren, die von feministischer Seite und von hindunationalistischer Seite bekampft wur-
den, furr die Konstruktion individualistischer, konsum- und global orientierter indischer
Weiblichkeit in der hegemonialen Offentlichkeit (Oza 2001; Dewey 2008).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

235


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Kosmopolitische Pioniere

kulturellen Prozesse aufzunehmen und als Teil einer transnationalen 6ffentlichen
Kultur zu verarbeiten und zu vertreiben.®* Das Hindi-Kino war schon seit den
1950er Jahren international verbreitet, insbesondere in Regionen, in denen viele
stidasiatische Arbeitsmigrant_innen lebten, wie im Nahen Osten oder in Siidost-
asien, aber auch in der Sowjetunion. Mit dem Aufkommen von Videorekordern ab
den frithen 1980er Jahren und einer florierenden Piraterie wurde das Hindi-Ki-
no noch vor der Liberalisierung der Mirkte auch unter NRI im Westen populir.
Durch diese transnationale Verbreitung unter NRI im Westen und als Leitmedium
offentlicher indischer Kultur wurde Bollywood zu einer privilegierten Plattform
»for the articulation of Indian identity in a globalized world“ (Uberoi 2006:184 f.).
Ab Mitte der 1990er Jahre fand im Bollywood-Kino die Re-Imagination diaspori-
scher Subjekte als transnationale Agenten zwischen Indien und dem Westen sowie
zwischen Konsum und Moral ihren narrativen und dsthetischen Niederschlag (In-
den 1999; Deshpande 2005; Brosius/Yazgi 2007).

Im paradigmatischen Film ,,Purab aur Paschim® (1970) (s. Kapitel 3) wurden
NRI als Grenzgénger in einer dichotomen moralischen Ordnung zwischen Indien
und dem Westen reprasentiert. NRI erschienen als zigarettenrauchende Frauen in
Minirdcken, Pseudo-Hippies und melancholische Nostalgiker, die von materiellen
Aspirationen und Orientierungslosigkeit getrieben wurden. Im Kult-Film ,,Dilwa-
le Dhulanya Le Jayenge® (,,Der Beherzte gewinnt die Braut®, 1995, abgekiirzt als
DDLJ bekannt) von Aditya Chopra wurde diese moralisch-territoriale Ordnung
zwischen Indien und dem Westen mafigeblich reartikuliert.

Der Film erzihlt die Geschichte von Raj (Shahrukh Khan) und Simran (Kajol), die
beide als Kinder von indischen Migranten in London aufgewachsen sind. Wihrend
Simran in der Familie des Cornershop-Besitzers Baldev (Om Puri) lebt, der sich in
England fremd fiihlt und sich nach seiner Heimat Punjab sehnt, ist Raj Sohn des
erfolgreichen Selfmademans Dharamvir (Anupam Kher), der in London zum Milli-
ondr geworden ist und einen westlichen Lebensstil pflegt. Die Geschichte beginnt mit
dem Bachelorabschluss von Raj und Simran, den beide — unabhdngig voneinander
und ohne sich zu kennen - auf einer Eurorail-Tour mit Freunden und Freundinnen
feiern wollen. Um die Reise antreten zu konnen, muss Simran ihrem Vater verspre-
chen, eine schon arrangierte Heirat einzugehen. Auf der Europreise, die zu einem
grofen Teil in der Schweiz spielt, kreuzen sich die Wege von Raj und Simran immer

84 | Der Begriff Bollywood fiir das kommerzielle Hindi-Kino wurde zwar schon in Film-
magazinen der 1970er gepragt, war aber damals noch kaum gebréuchlich. Erst ab Mit-
te der 1990er Jahre |6ste ,Bollywood” Begriffe wie masala movies oder ganz simpel hin-
di movies als dominante Bezeichnung fir Hindi-Filme respektive fir die ganze Industrie
ab. Die populdre Bezeichnung selbst steht fiir eine zunehmende Internationalisierung
und weitere Kommerzialisierung dieser Filmindustrie (Rajadhyaksa 2003; Vasudevan
2011:334 ff,; Ganti 2012:12 f.).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

wieder. Der karnevaleske Lebenskiinstler Raj verstrickt sich und Simran durch sei-
ne Scherze und Missgeschicke immer wieder in Abenteuer, wodurch sich die beiden
néiherkommen. Als die Reise zu Ende und sie zuriick in London sind, merken beide,
dass sie sich ineinander verliebt haben. Als Simrans Vater dies realisiert, fliegt die
Familie unverziiglich nach Indien, um die arrangierte Hochzeit von Simran unter
Dach und Fach zu bringen. Unterstiitzt von seinem Vater reist Raj ebenfalls nach
Indien, um Simrans Vater zu tiberzeugen, dass er selbst der richtige Briutigam fiir
Simran sei. Als Simran ihn trifft, fleht sie ihn an, mit ihr gemeinsam abzuhauen.
Indem er sich in die Hochzeitsgesellschaft einschleust, will Raj hingegen den Segen
von Simrans Vater gewinnen. Als Simrans Vater diesen Trick entdeckt, lisst er Raj
brutal verpriigeln. Schlieflich ldsst der Vater Simran trotzdem mit Raj ziehen, als
er bemerkt, dass niemand seine Tochter wird gliicklicher machen konnen als Raj.

DDLJ erzéhlt zwar eine fiir das melodramatische Hindi-Kino typische Heirats-
geschichte, in der der Widerspruch zwischen Liebe und familidren Interessen
ausgehandelt wird (Thomas 1995). Indem die Geschichte in der Diaspora ange-
siedelt ist, macht der Film zudem die Grenze zwischen Nation und Diaspora, In-
dien und Westen, sowie zwischen Tradition und Moderne explizit zum Thema.
Die Geschichte handelt davon, wie Familienhierarchien und Geschlechternormen
im Kontext von westlicher Kultur und sozialem Wandel intergenerationell aus-
gehandelt werden sollen. Vor diesem Hintergrund représentieren die beiden Vi-
ter zwei Grundhaltungen, die im Film einander gegeniibergestellt werden — mit
klarer Sympathie-Verteilung: Der Vater von Simran wird als melancholischer und
realitdtsfremder Patriarch dargestellt, der an seiner alten Heimat und den Werten
seiner Jugend festhdlt und seine Ehre iiber das Gliick der Tochter stellt. Rajs Vater
hingegen stellt den erfolgreichen Selfmademan dar, der sich (auch) ohne Schulab-
schluss fiir ein gutes Leben seines Sohnes abgerackert hat. Dharamvir geniefit sei-
nen Erfolg, wohnt in einer Villa mit Swimmingpool, finanziert den opulenten Le-
bensstil seinen Sohnes und st6f3t mit diesem auf die wohl verdienten Europaferien
an, obwohl Raj den Abschluss vermasselt hat. Trotz seines westlichen Lebensstils
vermag Dharamvir seine indischen Familienwerte in einer humorvollen, freund-
schaftlichen und engen Beziehung an seinen Sohn weiterzugeben.

Eine besondere erzihlerische Funktion nehmen Ironie und Humor ein, mit de-
nen Raj und sein Vater dargestellt werden. Rajs Charakterisierung als Taugenichts
und seine stindigen karnevalesken Scherze wihrend der Europareise lassen sich
in die Tradition der Karikatur von verwestlichten und identitétslosen indischen
Subjekten einordnen, die seit dem frithen Nationalismus am Ende des 19. Jahr-
hunderts den antikolonialen Diskurs prigen.®> Und tatsachlich beschreibt Simrans

85 | Die Karikatur des babu, des Typus des anglophilen bengalischen Beamten, Land-
lords oder Dandys, wie sie von Bankim Chandra Chattopadhyay (1838-1894) literarisch
popularisiert wurde, war ein wichtiges Genre des Nationalismus in der bengalischen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

237


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Kosmopolitische Pioniere

Vater Raj nach einer Begegnung in London als typischen ,Wascherhund, weder im
Haus noch am Fluss®. Und auch das ehrenhafte indische Médchen Simran nimmt
Raj auf der Reise zuerst lediglich als Taugenichts wahr, der sich nur fiir Frauen
und Partys interessiert und fiir den alles nur ein Spiel oder ein Witz ist. Rajs Kar-
neval generiert jedoch im Film und in der Rezeption nicht nur die unmittelbare
Erfahrung von Spafi und Abenteuer als Teil eines neuen Lebensstils, sondern auch
die Moglichkeit, den Tabubruch zu inszenieren und dadurch eine neue moralische
Ordnung zu definieren:

Als Simran nach einem Alkoholrausch im Bett von Raj erwacht, gaukelt er ihr
vor, sie hitten die Nacht zusammen verbracht. Erst als Simran in Trénen ausbricht,
weil sie um ihre Jungfraulichkeit fiirchtet, beteuert plotzlich Raj — bar jeglicher
Ironie -, dass er keineswegs der Taugenichts sei, den sie in ihm sehe. Er sei ein
»Inder, auch wenn er in England geboren sei, und wisse daher die Ehre einer ,,in-
dischen Frau® zu respektieren. In diesem Moment patriarchaler Offenbarung er-
scheint Rajs westlich konnotierter Lebensstil von Promiskuitat, Party und Alkohol
als spielerische Fassade. Von da an vertraut Simran Raj und sie weif3, dass unter der
clownesken Oberflache eine solider moralischer Kern, ein ,,indisches Herz" steckt.
In der Figur des diasporischen Clowns, der zwischen westlichen Lebenstil und in-
dische Werte, Spafl und Moral ,,switcht, wird ,,Indianness® sowohl vom indischen
Territorium als auch von duflerlichen Symbolen losgel6st und stattdessen zu einem
portablen inneren Wert umgedeutet. Als Rajs Vater in seinen ulkigen westlichen
Kleidern in der Hochzeitsgesellschaft im Punjab auftaucht, gewinnt er mit seiner
Heimatverbundenheit sofort die Gunst von Simrans Vater. Als Letzterer erlautert,
dass er ihm diese Heimatliebe angesichts der Kleider auf den ersten Blick nicht
zugetraut hitte, antwortet Rajs Vater: ,Glauben Sie etwa an dieses Theater mit den
Kleidern? Ich trage Indien im Herzen.“ Durch die Entkoppelung von indischen Fa-
milienwerten und duflerlichen und klischeehaften Traditionen und Symbolen er-
scheinen westlicher Konsum und Lebensstil sowie transnationale soziale Mobilitat
nicht als a priori verwerflich wie etwa in ,,Purab aur Paschim® Die humorvolle und
erfolgreiche Konstruktion innerer indischer Werte, die im Herzen eingeschrieben
sind, lassen stattdessen die duflerlichen und formalen Symbole von ,Indianness*
- etwa bei Simrans Vater — als unecht, starr und heuchlerisch erscheinen. Sie ver-
hindern Sensibilitit gegentiber dem sozialen Wandel, Empathie gegeniiber der ei-
genen Tochter und schliefllich auch den Spafl am Leben.

DDL]J vermag durch den diasporischen Plot, den ironischen Erzéhlstil sowie
angesichts der transnationalen Verbreitung des Bollywood-Kinos die sich wan-
delnde indische Gesellschaft und NRI gemeinsam zu adressieren:

Renaissance (Sartori 2008). Diese Karikatur wird etwa in ,Purab aur Paschim” von
Shyam verkorpert, der in seinen Hippie-Kleidern, durch die verwestlichten Namen und
seinen prominenten Englischakzent als identitatslose Karikatur erscheint.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

With DDLJ, their problems of being Indian in a foreign setting are projected
as our problems of identity as well. Conversely, our problems of constituting
a “moral universe” of family relations are seen to be their problems as well.
That is, the challenge of being (and, more important, remaining) Indian in a
globalized world is one that has to be met by those who stay at home and those
who live abroad. (Uberoi 2006:186)

Zusammenfassend lassen sich folgende Punkte festhalten:

1. Die Ansiedlung der Geschichte in der Diaspora und insbesondere auf einer Fe-
rienreise erlaubte die explizite Aushandlung tabuisierter Themen wie voreheliche
Sexualitat, Alkoholkonsum von Frauen und die Darstellung westlicher Lebenssti-
le. In diesem transgressiven Raum konnte mit neuen Erzdahlungen, Werten und
Subjektivititen einer ,global Indianness“ experimentiert werden, in denen sich
die ,,neue Mittelschicht® erfinden konnte. Durch die Identifikation mit Raj, dem
»consumable hero of globalized India“ (Deshpande 2005), konnte sich die Mit-
telschicht vom landlichen und diasporischen Patriarchat abgrenzen. Gleichzeitig
reartikulierte sie patriarchale Werte im Kostiim eines konsumorientierten und
emanzipatorischen Lebensstiles. Denn auch wenn Simran schliefllich die ertraum-
te Liebesheirat durchsetzte: Thre befreite Weiblichkeit ist abhéngig vom patriar-
chalen Kampf zwischen ihrem Vater und Raj. Somit lieferte das Bollywood-Kino
die affektiven, dsthetischen und narrativen Ressourcen im hegemonialen Projekt
des ,,neuen Indiens®, um die Widerspriiche zwischen globaler Aspiration und ,,In-
dianness” sowie zwischen Konsum und Moral zu minimieren — und dadurch eine
grofiere Transformation patriarchaler Geschlechterverhiltnisse im Kern aufzu-
schieben.

2. Zum anderen adressierte der Film die Diaspora, die in DDL]J erstmals als legi-
timer, ja sogar vorbildlicher Teil der Nation repréasentiert wurde. Das Anfangslied
»Ghar aaja pardesi, tera desh bula raha hai“ (,Komm nach Hause, Fremder, dein
Land ruft dich®), das einen nostalgischen Tagtraum von Simrans Vater untermalt,
in welchem ihm am Trafalgar Square die Rapsfelder des Punjabs erscheinen, eta-
blierte zwar ein Riickkehrnarrativ. Der Film erteilte jedoch dieser starren Form
der Melancholie eine ironische, aber klare Absage und schrieb stattdessen die Zu-
gehorigkeit zur Nation in das transnationale ,indische Herz“ — zumal der Film
offenlésst, ob Simran, Raj und dessen Vater nach London zuriickkehren oder im
neuen urbanen Indien leben werden. ,Indianness* wurde damit als transnational
flottierendes Ethos etabliert, das sich im Kontext eines globalen Kapitalismus von
einen Territorium und starren Praktiken losgelost hat und sich in flexibilisierten
Formen von Konsum und Mobilitdt veraindern muss.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

239


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Kosmopolitische Pioniere

Mit DDLJ etablierte Bollywood den bis dahin impliziten und informellen Topos
der Diaspora in der 6ffentlichen Kultur und 16ste die Entstehung eines eigenen
Genres aus, in dem die Konstruktion der Diaspora als Erneuerung der indischen
Nation weiter ausdifferenziert wurde.® Durch die Popularitit und die wachsende
Diaspora im Westen entstanden internationale Distributions- und Finanzierungs-
strukturen, die zunehmend auf einem professionalisierten Vertriebsnetzwerk von
Kinos in Grofibritannien und in den USA basierten. Angesichts der hohen und sta-
bilen Auslandseinnahmen in einem Geschéft mit hohem Risiko wurden die in der
Diaspora lebenden Inder_innen immer mehr explizit als Zielgruppe mit entspre-
chenden Narrativen und Genres beliefert.”” Umgekehrt bot das Bollywood-Kino
der Diaspora eine transnationale 6ffentliche Kultur, in der sie als Angehorige der
Nation nicht vergessen wurden, ja Anerkennung fanden.

Fand die ,,Diasporaisierung” ab den 1990er Jahren vor allem in einer transna-
tionalen Offentlichen Kultur statt, begann auch der indische Staat diese in seine
nationale Kulturpolitik einzubeziehen. 1998 erkannte die neue BJP-Regierung un-
erwartet das kommerzielle Kino als Industrie an und erlaubte dadurch eine besse-
re finanzielle Forderung und einen gréfleren Einfluss auf die Filmindustrie. 1999
wurde dieses kulturpolitische Engagement weiter institutionalisiert, als der Staat
seine Diasporapolitik lancierte, die 2003 in Kraft trat.

86 | Weitere Blockbuster aus diesem Genre sind ,Pardes” (,Ausland”, 1997), ,Kabhie
Khushi Kabhie Gham” (,In guten wie in schlechten Tagen”, 2001), ,Kal No Na Ho"” (,Den-
ke nicht an morgen”, 2003), ,Swades” (,Heimat”, 2004), ,Namastey London” (2007) oder
,Dilli 6” (2009).

87 | Es wurde argumentiert, dass Indiens Integration in den globalen Kapitalismus
selbst die Transformation des Hindi-Kinos in eine ,Bollywood“-Industrie bewirkt habe,
die sich durch internationale Vertriebs- und Finanzierungsstrukturen, Narrative tber
familidare Werte, Konsumorientierung im Produktionsdesign, staatliche Férderung und
den Fokus auf ein Mittelschichtspublikum, insbesondere auch in der Diaspora im Wes-
ten, auszeichnet (Rajadhyaksa 2003; Vasudevan 2011; Ganti 2012). Diese ,Bollywoodi-
sierung” des indischen Kinos begann sich gerade zu institutionalisieren, als Mitte der
1990er Jahre die ersten diasporischen Subjekte in der 6ffentlichen Kultur wie etwa in
DDLJ auftauchten.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

| FROM THE WRITER & DIRECTOR OF THE ACADEMY AWARD® NOMINATED LAGAAN"

FIRST LOOK

‘r e AN ZIv(nl’(ﬁ)TH.'
A UTV HOME ENTE RIRIM & NT R SE Y "‘

Q A AR A N
Abbildung 22a und 220b: Filme wie ,Swades” (2004) oder , Dilli 6" vermitteln Riickkehr-
narrative von Angehdrigen der ,zweiten Generation” (Quelle: Autor)

+~The sun never sets on the Indian diaspora” - die Nation
und ihre Diaspora

Hatte die Kongressregierung unter P. V. Narasimha Rao die NRI noch durch An-
reizpakete in der Liberalisierungsreform insbesondere als 6konomische Akteure
angesprochen, lag der BJP-Regierung unter Attal Bihari Vajpayee, die 1998 an die
Macht kam, die Thematik der Diaspora noch stirker am Herzen. Die Verkniip-
fung von globalen kapitalistischen Aspirationen und der Ideologie der hindutva
(Sanskrit fiir ,Hinduness®) fand ihre Entsprechung in den engen Beziehungen
der BJP-nahen hindunationalistischen Bewegungen, VHP und RSS, mit Kreisen
hochqualifizierter amerikanischer Hindus. Die finanzielle Unterstiitzung des Hin-
dunationalismus durch die amerikanisch-hinduistische Diaspora wie auch deren
Lobby-Arbeit nach den Atombomben-Tests von 1998 etablierten eine transnati-
onale, politische Allianz (Bhatt/Mukta 2000; Mathew/Prashad 2000; Rajagopal
2001).* Innerhalb des Projektes, Indien als neue Supermacht in den globalen Ka-

88 | Wie argumentiert wurde, war ein Grund fiir den Erfolg von hindutva bei hochqua-
lifizierten Inder_innen die Erfahrung von Rassismus und institutioneller Diskriminie-
rung in den USA. In der stark rassialisierten Sozialstruktur der USA bot hindutva eine
Sprache, um sich in Abgrenzung zu anderen - etwa afro- und hispanoamerikanischen
- Bevdlkerungen als liberale Modellminderheit zu représentieren und gleichzeitig
Rassismus abzuwehren. Der vordergriindige Fokus auf Kultur statt auf Politik sowie
das positive Image des Hinduismus in den USA erlaubten dann eine Inklusion in einen
liberalen Multikulturalismus. Nach den Terroranschldgen in New York im Jahr 2001 ver-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

241


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Kosmopolitische Pioniere

pitalismus zu integrieren, strebte die BJP-Regierung daher zunehmend eine koha-
rente Diasporapolitik an. Im Jahr 2000 setzte sie mit diesem Ziel die High Level
Commission for the Indian Diaspora unter der Leitung des ehemaligen Hochkom-
missars in Groflbritannien, L. M. Singhvi, ein. Der Bericht der Kommission, der
am 19. Dezember 2001 verabschiedet wurde, etablierte neue politische Narrative
und Maflnahmen der ,Diasporaisierung®® Nicht zufillig nennt der Bericht Is-
rael und China als Vorbilder fiir die vorgeschlagene Diasporapolitik. In beiden
Fillen verbindet die Diasporapolitik wirtschaftlichen Autbau mit nation building.
Insbesondere China als direkter und wichtigster Konkurrent Indiens um die wirt-
schaftliche und politische Vorherrschaft in Asien hatte die Diasporapolitik ab den
1980er Jahren eingesetzt, um die Integration in den Weltkapitalismus kulturell
und 6konomisch zu vollziehen (Ong 1999). Anhand des Diasporadiskurses wur-
den im Singhvi-Report die indische Nation und ihre sozialmoralischen Bindungen
zur Diaspora reartikuliert. Der Bericht beginnt mit dem vielsagenden Satz: “The
Indian Diaspora spans the globe and stretches across all the oceans and continents.
It is so widespread that the sun never sets on the Indian Diaspora.” (High Level
Comittee 2001:v) Dieser Einstieg rahmt die Geschichte der indischen Diaspora als
Akteurin in einem globalen Epos und invertiert auf kecke Weise den kolonialen
Anspruch des British Empires, die Welt zu beherrschen. Indem der Bericht alle
Personen indischer Herkunft tiberall auf der Welt explizit als Teil einer indischen
Diaspora konstruiert, schreibt er ihnen eine gemeinsame Identitit und Heimat
zu. Gemif diesem nationalen Mythos wohnt allen Menschen, die vom indischen
Territorium abstammen, eine Essenz inne, die der Staat nun sieht und anerkennt.
“They live in different countries, speak different languages and are engaged in dif-
ferent vocations. What gives them their common identity are their Indian origin,
their consciousness of their cultural heritage und their deep attachment to India.”
(High Level Comittee 2001:v) Ich argumentiere, dass die explizite Verwendung des
Begriffs der ,,Diaspora“ diesen globalen Nationalismus auf spezifische Weise nar-
rativ zu etablieren vermag.®® Denn, wenn auch der Samen (gr. sperma) iiber Gren-
zen gestreut (gr. diasporein) wird, so wohnt ihm doch weiterhin das Potenzial inne,

mochte die transnationale hindutva-Allianz eine antimuslimische Agenda in den Bezie-
hungen zwischen den USA und Indien zu starken. Dadurch wurde auch innerhalb der
stdasiatischen Diaspora die Religion zunehmend politisiert und als Markierung in den
Aufstiegs- und Positionskampfen verwendet (Therwath 2007).

89 | Der Bericht wurde auf der folgenden Website des Indischen Aussenministeriums
veroffentlicht: http://indiandiaspora.nic.in/contents.htm (abgerufen am 21.8.2017).
90 | Wie in der Einleitung dargelegt, wurde ab den spaten 1980er Jahren der Diaspora-
begriff in der akademischen Debatte zunehmend reartikuliert, um Migrationserfah-
rungen zu beschreiben, die nicht zwangslaufig durch Vertreibung oder Rickkehrori-
entierung gekennzeichnet sein miissen. Durch die politische und populére Diffusion
wurde er im indischen Kontext zu einer Herrschaftsstrategie des Staates.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

seine biologische Lebenskraft zu entfalten — wenn auch in einer neuen Umwelt und
dadurch allenfalls in einer neuen Form. Der im griechischen in einer botanischen
Semantik angesiedelten Begriffs der Diasporabegriff verbindet die Metaphorik von
Grenzen und Briichen mit einer der Einheit. Dadurch erméglicht er eine Offenheit
und Flexibilitat von Hybridisierungen, die auf vielfiltige Art und Weise gestaltet
und ausgehandelt werden konnen. Im Gegensatz zum bisherigen Nationenbegrift
erfordert er keine eindeutige Identifikation mit einem Territorium (Ius soli) oder
mit duflerlichen oder formalen kulturellen Traditionen, so die Suggestion, sondern
verbindet eine innere, lebendige Essenz mit der Naturalisierung in einem anderen
Land. “The Indian Diaspora has spread far and wide [...] and it has gained uni-
versal recoginition for the unique contributions that its members have been ma-
king to their host societies, while at the same time acting as bridge between them
and the land of their ancestors.” (High Level Comittee 2001:v) Mit der Metapher
der ,,Briicke” wird - wie mit dem Diasporabegrift - eine weitere Metaphorik der
Mehrfachzugehérigkeit konstruiert und anerkannt, die im ambivalenten Bild des
NRI in der Nehru-Ara nicht vorstellbar gewesen wire, da letztere auf der Logik
eines Entweder-Oder beruhte. Nehrus Politik des Nicht-Engagements gegeniiber
NRI erscheint in dieser nationalistischen Familienrhetorik implizit als moralische
Fehlleistung, da sie bestehende essenzielle moralische Bindungen leugnete. Wie
der Bericht zitiert, hatte Attal Bihari Vajpayee als damaliger indischer AufSenmi-
nister in einem Seminar im Jahr 1977 versprochen, dass, ,though our sons and
daughters have gone abroad to work or to reside there, India will not disown them
or fail to appreciate and respect their essential loyalty to the culture and heritage
of the mother country® (High Level Comittee 2001:v). Mit der Diasporapolitik,
die Vajpayee nun als Premierminister einfiihrte, konne die moralische Beziehung
zwischen der ,Mutter Indien“ und ihren ,verlorenen Sohnen und Téchtern“ wie-
derhergestellt werden und das historische Unvermdgen gesiithnt werden.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

243


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Kosmopolitische Pioniere

Abbildung 23: Der indische Staat heisst seine Diaspora feierlich willkommen zu-
hause, 8. Pravasi Bhartiya Divas, vom 7-9. Januar 2009 (Quelle: Autor)

Diese Imagination einer ,,globalen indischen Familie® war dabei auch verbunden
mit neuen Bewertungen. Der Bericht erzihlte dabei nicht etwa von moralisch kor-
rumpierten Fahnenfliichtigen oder armen ehemaligen Plantagenarbeitern, son-
dern vielmehr von erfolgreichen, anerkannten und fleifligen Subjekten, die grof3-
tenteils der Mittel- und Oberschicht angehéren.

The Indian Diaspora has transformed the economies and has come to oc-
cupy a pride of place in the life of those countries. Its members are found
as entrepreneurs, workers, traders, teachers, researchers, inventors, doctors,
lawyers, engineers, managers and administrators. [...] By playing a leading
role in the global technological revolution, it has transformed India’s image
abroad. While it continues to flourish in different countries and in different
walks of life, it continues to be rooted in its ancient cultural heritage. (High
Level Comittee 2001:vi)

In diesem Zitat verkniipfte die diasporapolitische Sprache der Regierung explizit
globale Aspiration, 6konomischen Erfolg und kulturelle Bindung. Indien kénne
also 6konomisch (nur) wachsen, wenn sich die ,,globale indische Familie“ auf ihre
Waurzeln besdnne. “The contemporary Indian state recruited its diasporic popu-
lations into an expansive national body that asserted Indian’s prominence in the
twenty-first century as a leading free-market destination within a capitalist eco-
nomy.” (Mani/Varadarajan 2005:49) Diese metaphorischen Verkniipfungen von
Kapitalismus und Biologie, von Geld und Blut spannten den diskursiven Rahmen
und das transnationale Netzwerk einer globalen indischen Wirtschaftsnation auf,

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

in der wirtschaftliche Produktivitit und Zugehérigkeit zur Nation zunehmend
verkniipft wurde.

Abbildung 24: Liberalisierungsschritte und Diasporapolitik beforderten spezi-
fische Investitionsmodelle fiir NRI (Quelle: Autor)

Diese Stoflrichtung wurde auf Empfehlung der Kommission im Jahr 2003 beim
ersten Pravasi Bhartiya Divas in Delhi im Overseas Citizenship of India Scheme
umgesetzt, der rechtlich auf dem Citizenship Amendment Act von 2003 basiert.
Wihrend davor die Kategorie Person of Indian Origin (PIO) Visaerleichterungen
fiir Personen ermdglichte, deren Urgrof3eltern in Indien niedergelassen waren, war
die OCI eine spezielle Staatsbiirgerschaftskategorie fiir diejenigen Personen, die
entweder einmal die indische Staatsbiirgerschaft nach Inkrafttreten der Verfas-
sung innehatten oder vor der Unabhéngigkeit auf indischem Territorium gelebt
hatten sowie fiir Kinder und Kindeskinder solcher Personen. Wahrend OCI als
»dual citizenship lanciert und kommuniziert wurde, wurden jedoch politische
Rechte ausgenommen. Neben dem lebenslangen Visum waren mit dem OCI-Sta-
tus im Vergleich zum PIO-Status stattdessen zusétzliche wirtschaftliche Rechte
wie etwa Investitionen, Kontoinhaberschaft, Rechte auf Immobilieneigentum und
so weiter verbunden. Der rechtliche Fokus auf die wirtschaftliche Mobilisierung
der Diaspora war umso deutlicher, als der OCI-Status im Gesetz von 2003 nur
fur die ,highly industrialized countries“ Australien, Kanada, Finnland, Frank-
reich, Griechenland, Irland, Israel, Italien, Holland, Neuseeland, Portugal, Zy-
pern, Schweden, die Schweiz, Grofibritannien und die USA galt. Alle diese Lan-
der waren Ziel von Angehorigen einer grofitenteils hochqualifizierten indischen
Mittelschicht, die nach der Unabhéngigkeit ausgewandert war. Das ,,OCI Scheme*
sollte hingegen nicht fiir diejenigen Millionen von Personen indischer Herkunft
gelten, deren Vorfahren schon im 19. Jahrhundert oder frithen 20. Jahrhundert als

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

245


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Kosmopolitische Pioniere

Schuldknechte (indentured labour) auf britischen Plantagen in der Karibik oder
Afrika oder als Beamte, Hindler oder technisches Personal im Empire gearbeitet
hatten. Die wirtschaftsliberale und gleichzeitig hindunationalistische Handschrift
der Diasporapolitik wurde zudem darin ersichtlich, dass pakistanische Staatsan-
gehorige und Bangladeshi weder PIO noch OCI werden konnten und kénnen, auch
wenn sie bei der Teilung aus Indien fliichten mussten.” Die im Bericht erérterte
narrative Verbindung von 6konomischem Wachstum und kultureller Essenz fand
also ihre Entsprechung in einer ,,graduellen Staatbiirgerschaftslogik® (Ong 1999).
Die ethnische und 6konomische Logik der Diasporapolitik der Regierung zielte
darauf ab, der indischen Diaspora im Westen einen privilegierten Zugang zum
»neuen Indien“ zu gewdhren, sie zu binden und zu mobilisieren. Wahrend auf der
narrativen Ebene der Diasporabegriff die Einheit der ,,globalen indischen Familie®
mit einem territorialen und kulturellen Zentrum betonte, wurden die dadurch ge-
schaffenen Subjekte in den rechtlichen Kategorien gleichzeitig moralisch, kulturell
und 6konomisch bewertet. Der Diasporadiskurs erlaubte demnach legitime und
weniger legitime, produktive und unproduktive Zugehorigkeiten zu unterscheiden
und im Sinne , flexibler Staatsbiirgerschaften fiir das nationale Wachstumsprojekt
einzusetzen.’

91 | Wie Roy plausibel darlegt, ist die staatsbiirgerrechtliche Konstruktion der indi-
schen Nation von einem zunehmenden llliberalismus charakterisiert (Roy 2008). Denn
gleichzeitig mit der Gewahrung der OCI, der Staatzugehorigkeit nach Herkunft (ius
sanguinis), wurde die Kategorie illegaler Migrant_innen eingefiihrt, die vor allem auf
muslimische Migrant_innen aus Bangladesh abzielte. Weiter wurde die Einbilirgerung
fir Kinder von Immigrant_innen weiter erschwert. Damit hat seit dem ersten Staats-
biirgerschaftsgesetz von 1955 sowohl eine Verschiebung von einem weitgehenden ius
soli zu einer ethnisch definierten Staatsbirgerschaft als auch zu einer klassenverzerr-
ten Staatblirgerschaftslogik stattgefunden.

92 | In der expliziten Kritik an dieser ,economic citizenship” mag auch mit ein Grund
liegen, warum 2005 eine neue Erweiterung des Staatsbiirgerschaftsgesetzes erfolgte,
in dem die OCl unabhéangig von der spezifischen Region zugesprochen wurde (Mani/
Varadarjan 2005). Jedoch ermdglichte die Unterscheidung von PIO und OCl weiterhin
- Uber die Korrespondenz von Generationenabfolge und historischen Migrationswel-
len -, dass eine rechtlich graduelle Staatsbirgerschaft und eine indirekte Diskriminie-
rung aufrechterhalten wurde, die die 6konomische Macht der verschiedenen histo-
rischen Diasporagemeinschaften grosso modo sanktionierte. Wie Roy argumentiert,
konnte der Ausschluss der Lander der ersten kolonialen Auswanderungswelle aus dem
OCI-Scheme auch so interpretiert werden, dass damit die koloniale Vergangenheit ge-
leugnet werden soll, wie dies ja zu Beginn des Berichts auch durch die Inversion ,the
sun never sets on the Indian Diaspora” geschieht (Roy 2008). Diese graduelle Sanktio-
nierung zwischen verschiedenen Diasporas wurde angesichts zunehmender Proteste

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Gemif dieser generationellen Wachstumslogik einer ,,globalen indischen Fami-
lie“ existierte auch ein spezifisches Interesse an der Bindung der ,zweiten“ und
»dritten Generation“ an die Nation, weshalb die Singhvi-Kommission erfolgreich
auf die Gewdhrung des OCI-Status fiir die ,,zweite Generation® pochte.”

The emphasis on continuity paves the ground for bringing the second gene-
ration of overseas Indians, those who were not born in India, also into the
purview of overseas citizenship, for perpetuating and cementing the links of
the younger generation of the diaspora with India as they will be keen to keep
in touch with their elders in India as well as relate to their roots [...] The mem-
bers of the Indian diaspora are naturally keen to pass on their value systems,
which have been a reason of their success to coming generations, and they
would welcome our country’s support in this endeavour. India should also
initiate measures to ensure that the diaspora’s pride and faith in it are strengt-
hened, which would inter-alia revitalise its internal development. (High Level
Comittee 2001:511)

Ich habe in diesem Unterkapitel argumentiert, dass das Bollywood-Kino und die
indische Diasporapolitik wichtige Plattformen sind, um Auslandsinder_innen
als Teil eines hegemonialen Projektes eines ,neuen Indiens“ zu konstruieren. So-
wohl in der 6ffentlichen Kultur als auch in der diasporapolitischen Imagination
des Staates und in den staatsrechtlichen Bestimmungen seit 2003 wird nationale
Zugehorigkeit deterritorialisiert und von duflerlichen und formalen Traditionen
entkoppelt. Stattdessen wird eine Essenz konstruiert, die eine moralische und
emotionale Bindung herstellt und die intergenerationell reproduziert werden kann
und soll. Die Entkoppelung von Essenz und duflerlicher Lebensweise ermoglicht
eine Pluralisierung und Hybridisierung der Nation im Kontext des globalen Kapi-
talismus. Dadurch sind neue legitime Subjektivitaten, Praktiken und Rdume einer
»global Indianness® entstanden, in der westliche Lebensstile mit indischen Wer-
ten verbunden werden kénnen. Der kulturelle, politische und 6konomische Fokus
auf die mittelstindische Diaspora im Westen offenbart dabei eine Aufsplitterung
dieser ,,globalen indischen Familie“ sowie einen selektiven Zugang zum ,,neuen

aufgehoben. 2015 wurde Menschen mit PIO-Karte abgeschafft und der Zugang zu OClI
erleichtert.

93 | Diesbezuglich ist auch die Lancierung des Know India Programme interessant, das
Nachkommen indischer Migration in einer zweiwdchigen Tour einen privilegierten
VIP-Blick in die Kultur, Politik und Wirtschaft Indiens bieten soll. 2017 fand der Pravasi
Bhartiya Divas (PBD, Tag der Indischen Diaspora) mit einem Fokus auf die Jugend statt,

mit einer eigenen eintdgigen internationalen Konferenz.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

247


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Kosmopolitische Pioniere

Indien“ gemaf} Klasse, Geschlecht und historisch-geografischer Verortung der
Migrationsgeschichte.**

Diese hegemoniale und selektive Konstruktion legitimer Zugehorigkeit zum
»heuen Indien® ist in die Konstruktion einer exklusiven urbanen und medialen
Konsumbkultur eingeschrieben, zu der ,Inder_innen der zweiten Generation“ aus
der Schweiz qua 6konomischem und kulturellem Kapital einen privilegierten Zu-
gang haben. Im Gegensatz zu Angehoérigen der unteren indischen Mittelschichten,
zu Nachfahren von indischen Schuldknechten oder auch zu Schweizer Touristen
koénnen sie in diesen Rdumen legitime, wenn auch nicht unbedingt gleichwertige
Zugehorigkeiten aushandeln. Haben allenfalls ,Inder_innen der zweiten Gene-
ration“ aus der Schweiz diese neuen Subjektivierungsmoglichkeiten und Aner-
kennungsrdume in den 1990er Jahren schon individuell erfahren, schuf und le-
gitimierte der Indienhype in der Schweiz Bedingungen fiir neue transnationale
Praktiken und Projekte. In den folgenden ethnografisch-biografischen Fallana-
lysen moéchte ich darlegen, wie schweizerisch-indische Second@s transnationale
Subjektivierungsprozesse im ,,neuen Indien“ aushandeln. Dabei interessiert mich
insbesondere, wie sie das ,neue Indien“ und ihre Zugehorigkeit dazu konstruieren.
Es stellt sich die Frage, wie sie soziale Ungleichheit und Modernisierung vor dem
Hintergrund fritherer Indienerfahrungen sowie exotisierender und humanitaris-
tischer Indiendiskurse in der Schweiz in ihre Lebenswelten und Subjektivierungs-
prozesse integrieren.

6.2 AKASH: KARRIERE, NOSTALGIE UND FREIHEIT
ALS ,Swiss INDIAN DREAM”

Wihrend meiner Feldforschung in Indien war ich in regelmdfligem Kontakt mit
dem 39-jihrigen Manager Akash. Er war in der Schweiz aufgewachsen und lebte
zwischen 2006 und 2013 als Expat einer multinationalen Schweizer Industriefirma
in Indien. An einem Oktoberabend nahm mich Akash nach einem Abendessen bei
einer Schweizer Journalistin in Delhi mit zu einer Party. Auf dem Weg trafen wir
den 42-jihrigen schweizerisch-indischen Betriebswirt und Event-Manager Robin,

94 | Wie etwa die Analyse des Films DDLJ zeigte und weiter unten in der letzten Fal-
lanalyse thematisiert wird, ist die kulturelle Regulierung legitimer und illegitimer Zu-
gehorigkeit und Mobilitét in der ,globalen indischen Familie” stark geschlechtsspezi-
fisch. Jedoch habe ich diese Machtdimension in Bezug auf die staatliche Diaspora- und
Staatsbirgerschaftspolitik nicht systematisch untersucht und in den OCI-Bestimungen
keine explizit geschlechtsspezifischen Unterschiede festzustellen sind. Die Frage wére
in Bezug auf erleichterte Einbilirgerung, Heiratspraktiken, transnationale Scheidungen,
Mitgiftriickerstattungen, Kindersorgerechtsfélle, Adoptionen und Leihmutterschaft
aber zweifellos hochst relevant.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

der auch gerade in Indien weilte. Der Klub, in dem die Party stattfand, befand sich
in einer Mall in Siid-Delhi, einer dieser Konsumpaldste des ,,neuen Indiens®, die in
den letzten Jahren aus dem Boden geschossen waren. Nach der Sicherheitskontrolle
fuhren wir auf den Rolltreppen durch die leere Mall bis ins Dachgeschoss. Auf der
Dachterrasse tanzten Partybesucher_innen zwischen Sonnenschirmen und Palmen
zu dréhnender elektronischer Musik und dem Rap eines MC, wdahrend andere sich
auf Rattanmobeln rikelten. Wir bestellten Drinks und genossen das Gefiihl der
Freiheit, das in der lauen Herbstluft unter dem Sternenhimmel aufkam. Nach der
ausgelassenen Party fuhr uns Akashs Chauffeur zu Akash nach Hause in ein nobles
Viertel. Im Salon des Hauses unterhielten wir uns noch ein wenig iiber das Leben in
Indien und die wirtschaftlichen Moglichkeiten. Wihrend Akash als Manager einer
multinationalen Firma beruflich in Indien etabliert war, versuchte Robin gerade mit
unterschiedlichen Geschdftsideen im indischen Markt Fuf§ zu fassen. Mit ehrlicher
Bewunderung fiir Akash meinte Robin: ,,Er lebt den Swiss Indian Dream - er lebt in
Indien mit einem Schweizer Lohn. Wir sind die neue Generation, nicht der alte Filz.
Komm doch auch zuriick®, schlug er mir vor.

Akash studierte ab Mitte der 1990er Jahre Betriebswirtschaft und spéater Recht
an einer renommierten Schweizer Universitat. Schon damals hatte sich Akash
von den Chancen im aufstrebenden ,neuen Indien“ angezogen gefiihlt. Auf der
Grundlage seines privilegierten familidren und professionellen Blicks hatte er mit
einer Gruppe von Studierenden begonnen, sich mit Indien als Wachstumsmarkt
auseinanderzusetzen. 1998 machte er ein kurzes Praktikum in einer multinatio-
nalen Firma in Indien, noch bevor die Offentlichkeit oder kleine und mittelstin-
dische Unternehmen in der Schweiz das liberalisierte Indien als Absatzmarkt oder
Produktionsstitte wahrgenommen hatten. Die 6konomische Dynamik Indiens
versprach eine spannende Karriereoption im Herkunftsland seiner Eltern. Nach
Ende des Studiums im Jahr 2004 bewarb er sich auf der Suche nach einer berufli-
chen Perspektive unter anderem auch in Indien. Er hitte jedoch lediglich einen lo-
kalen indischen Lohn erhalten, was eine Senkung seines Lebensstandards bedeutet
hitte. Da er nach dem Studentenleben nach finanzieller Selbststandigkeit und nach
Statusgewinn strebte, entschied er sich stattdessen fiir einen Job als strategischer
Unternehmensberater bei einer Consulting-Firma in der Schweiz und verschob
die Indienplidne auf spiter. Tatsichlich bot sich ihm dann im Jahr 2006 eine Ge-
legenheit, als er von einem Kollegen gefragt wurde, ob er sich fiir eine Stelle bei
einem Schweizer Unternehmen in der Maschinenindustrie in Indien interessiere.
Nachdem Akash nach Beratung mit seinem Vater einen Vertrag unter Schweizer
Arbeitsbedingungen ausgehandelt hatte, nahm er das Indienprojekt kurz ent-
schlossen in Angriff.

In der Rekrutierung Akashs spiegelt sich das Bestreben vieler Akteure der
Schweizer Wirtschaft, moglichst organisch - das heif3t effizient - in die wachsen-
den Mairkte Indiens zu expandieren. Akashs Firma hatte schon vor der Unabhén-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

249


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Kosmopolitische Pioniere

gigkeit Indiens Produkte in Indien abgesetzt und konnte diese Stellung nach der
Unabhingigkeit durch ein Joint Venture erhalten. In den 1990er Jahren stieg der
Absatz enorm an, sodass das Management jemanden suchte, der oder die den In-
dienmarkt entwickeln konnte. Zweifelten die Entscheidungstriger in den 1990er
Jahren noch an der Stabilitit des Wachstums und am Reformwillen der Regie-
rung, schien ab 2003 bei Wachstumsraten von iiber sieben Prozent die Zeit reif
fiir eine strategische Neubearbeitung des Marktes. Wie Akashs Vorgesetzter mir
erlduterte, war Akash sehr gut qualifiziert, jedoch vervollstindigten seine indi-
sche Herkunft sowie seine Kenntnisse sowohl der indischen Bedingungen als auch
auch der Schweizer Unternehmenskultur sein Profil. Wie der interkulturelle Un-
ternehmensberater Aftab stellte auch Akash als ,,Inder der zweiten Generation® in
der Imagination des expandierenden Schweizer Kapitalismus im ,,Wilden Osten®
den perfekten Briickenbauer dar.”® Neben der Aussicht, dass Akash sich in Indien
kulturell besser werde durchschlagen kénnen, vereinfachte sein Status als Overseas
Citizen of India (OCI) seine Anstellung als Expat. Neben den rationalen Kosten-
argumenten erlaubte Akashs Position als Grenzginger sowohl aus kulturellen als
auch administrativen Griinden eine stimmige und giinstige Bewirtschaftung der
wachsenden Markte Indiens.

Diese unternehmerische Einschitzung spiegelte sich in den Worten des Be-
triebswirten Akash:

Indien ist total am Boomen. Das finde ich schon sehr spannend, alles wichst,
es ist alles im Aufbau, und das ist spannender, als wenn alles stagniert. Wenn
du wachsen willst, musst du, 6konomisch gesehen, einem Konkurrenten
den Marktanteil nehmen. In Indien wéchst der Markt natiirlich. Das ist ein
wahnsinnig spannendes Zeitfenster, in dem sich Indien gerade befindet, und
an dem ich in diesem Alter durch spezifische Fahigkeiten teilhaben kann.

In seinem okonomischen Narrativ verbindet Akash das Wachstum der Markte
mit der Moglichkeit, sich selbst persénlich und beruflich zu entwickeln. In die-
sem Umfeld und Zeitfenster verfiigte Akash tiber einen ,natiirlichen Vorteil®,
wie er es nannte, weil er sowohl die lokalen rechtlichen Bewilligungen als OCI
nicht benétigte als auch als Mitarbeiter einer Schweizer Firma einen fiir indische
Verhiltnisse enorm hohen Lohn erhielt sowie sozialversicherungsrechtlich besser
abgesichert war. Die Stelle in Indien erlaubte ihm, sowohl berufliche Auslandser-
fahrung zu sammeln als auch das bekannte Leben in den Schweizer Finanz- und
Unternehmerkreisen gegen ein Abenteuer in der dynamischen und aufregenden
Heimat seiner Eltern einzutauschen. Schon seit seinem ersten Praktikum in Indien
deutete er eine Arbeit in Indien als Chance, ,,Indien besser kennenzulernen®, wie

95 | Ong beschreibt eine gleiche Logik der Représentation diasporischer chinesischer
Unternehmer als ,Briickenbauer” (Ong 1999:187f.).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

er es nannte. In seinem nostalgischen Bildungsstreben hatte er zwar viel gelesen
iiber Indien und das Land mit seinen Eltern bereist. Doch erst durch die Arbeit
in Indien konnte er Land und Kultur im Alltag und aus einer eigenen Perspektive
erfahren.

Als Grenzginger in der transnationalen kapitalistischen Verflechtung zwi-
schen Indien und der Schweiz konnte sich Akash nicht nur als ,,Briickenbauer®
eines schweizerischen Kapitalismus positionieren, sondern auch innerhalb der
Narrative einer globalen indischen Moderne. Im Lichte des indischen Diaspora-
diskurses hatte Akash durch seinen Job als Expat, durch den damit verbundenen
Lohn sowie durch seine westlichen Konsumgewohnheiten direkten Zugang zum
»neuen Indien®, das westliche und indische Lebensstile, Asthetiken und Werte ver-
band. Sein Status als OCI und als Expat erlaubten ihm auf geradezu paradigma-
tische Weise eine diasporische Subjektivierung als global Indian, der materiellen
Wohlstand und ,Indianness®, Fortschritt und Nostalgie verband. Im Folgenden
mochte ich Akashs vielfiltige Aushandlungen als diasporisches Subjekt an der
Schnittstelle seiner transnationalen Familie, seines Lebensstils in der kosmopoli-
tischen Oberschicht und seiner Position als Manager einer multinationalen Firma
analysieren.

Das letzte gemeinsame Diwali? - Feier der transnationalen
indischen Familie

Akash stammt aus einer Familie aus der Elite eines nordindischen Bundesstaates.
Sein Grof3vater war leitender Beamter in einer regionalen Infrastrukturbehorde
und war darauf bedacht, den sozialen Status durch strenge Erziehung und gezielte
Ausbildung seiner vier Sohne zu erhalten. Akashs Vater wurde mit 18 Jahren in die
Schweiz geschickt, um an der Eidgenéssischen Technischen Hochschule in Ziirich
(ETH) eine Ausbildung zum Maschinenbauingenieur zu machen. Als er sich als
Ingenieur bei einem Schweizer Unternehmen etabliert hatte, heiratete er Akashs
Mutter, die auch aus einer angesehenen Ingenieursfamilie aus der gleichen Region
stammte und spater in der Schweiz als Englischlehrerin arbeitete. Die intergenera-
tionelle, transnationale Strategie der Statuserhaltung hatte sich markant in die Fa-
milienkultur eingeschrieben. Akashs Eltern versuchten dabei ihren drei Kindern
— Akash und seinen beiden Schwestern — weniger kulturelle oder religiése Symbole
zu vermitteln als vielmehr Familienzusammenhalt, professionelle Ambitionen so-
wie Statusbewusstsein. Durch die Remigration Akashs verschoben sich auch die
sozialen innerfamilidren Bindungen und Beziehungen. Als ich in Indien weilte,
war Akash gerade in eine Wohnung im Haus seiner Grof3eltern miitterlicherseits
eingezogen. Durch seinen Aufenthalt in Indien hatten sich Akashs Beziehungen zu
den Eltern vertieft, die nun vermehrt nach Indien reisten. Der schweizerische-in-
dische Secondo hatte die Funktion eines Briickenkopfes in ihrer transnationalen
Lebenswelt inne und er kiimmerte sich um die Grofieltern sowie um die baulichen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

251


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Kosmopolitische Pioniere

und finanziellen Angelegenheiten im familieneigenen Haus. Durch seine unmit-
telbaren Erfahrungen mit den lokalen Lebensbedingungen und sein professionel-
les und personliches Wissen iiber den Wandel in Indien konnte er gegeniiber den
Eltern eine eigene, neue Perspektive einnehmen und mit Indienexpertise auftre-
ten, was insbesondere die Autoritdt des Vaters regelméfig infrage stellte. Gleich-
zeitig tiberlief er den Eltern den ihnen gebiithrenden Raum, wenn sie sich in Indien
aufhielten. Er spielte Golf mit seinem Vater und nahm Ratschlige fiir seine Kar-
riereentscheidungen an. Akashs Remigration war dabei auch eingebettet in das
Spannungsfeld der transnationalen Familie zwischen Nostalgie und Statusprojekt:

An einem lauen Herbstabend begab ich mich zu Akash, um an einer Diwalifeier im
engeren Kreis teilzunehmen. Als ich eintraf, stellte sich heraus, dass sich das Puja,
also das hinduistische Ritual, das Akashs Grofimutter durchfiihren wollte, verzogern
wiirde. Akashs Mutter und deren Schwester beschlossen darauf, dass sie noch einen
Sari anziehen wollten, worauf Akash, sein Vater und ich uns in den Salon begaben.
Die Mobel waren alt und edel, die Einrichtung bestand aus alten, ausgewdhlten Nip-
pes und Familienfotografien. In Bezug auf die Verzogerung meinte Akashs Vater the-
atralisch, er sei bei diesem Anlass nicht der decision maker, worauf Akash schmun-
zelnd antwortete, dass das manchmal zweifellos besser sei. Demonstrativ bestellte
Akashs Vater einen Drink. Als Akash ihn ironisch darauf aufmerksam machte, dass
dies vor dem Puja kaum angemessen sei, meinte der Vatet, Tee sei auch immer gut.
Darauf meinte Akash, dass er auch eine Nespresso-Maschine habe, falls ich Kaffee
bevorzugte. Nebenbei erwihnte er, dass Nespresso-Kaffee in Indien eine Marktliicke
sei. Wenn man Kapital habe, lasse sich hier zur Zeit viel machen. Nachdem wir Tee
getrunken hatten, wurden wir zum Puja gerufen. Wir setzten uns zum Schrein, den
die Grofsmutter vorbereitet und mit Girlanden geschmiickt hatte. Akashs Vater gab
seinen demonstrativen Widerstand gegen das Ritual auf und begann, die Olkerzen
anzuziinden. Die GrofSmutter begann mit dem Puja. Akashs Mutter signalisierte
Akash, dass er mitsingen solle, was dieser auch tat. Nach dem Puja klingelte das
Telefon. Zuerst rief Akashs Schwester aus den USA an, die dort gerade ein Mar-
keting-Praktikum machte. Danach rief Akashs Mutter ihre dlteste Tochter in der
Schweiz an, die selbst wiederum drei Téchter hat. Das Mobiltelefon wurde herum-
gereicht und alle plauderten in ausgelassener Stimmung. Nach dem Essen bat uns
die Mutter, nach drauflen zu gehen, um das Grande Finale der Diwali-Feier zu ge-
niefen: Akashs Cousin hatte mithilfe der Angestellten einen massiven Vorhang aus
Lichtgirlanden an der ganzen Fassade montiert und eine Stereoanlage mit Boxen
arrangiert, aus denen laute Bollywood-Musik tonte. Auf Aufforderung von Akashs
Mutter begann der Cousin Feuerwerksraketen zu ziinden, die in den Lirm- und
Lichtreigen einstimmten, der den Himmel iiber dem Quartier schon erfiillte. Akash
spottete, wann denn die 500 anderen Gdste kdmen. Trotzdem begannen er und ich
damit, die Unmengen von Feuerwerkskorpern in die Luft zu jagen. Zwischen dem
Lichterteppich an der Fassade, dem Feuerwerk und dem Bollywood-Sound strahlte

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Akashs Mutter ob des machtvollen spektakuldren Ausdrucks von Freude, Familie
und Status.

Aus der Sicht von Akashs Mutter bot dieses Jahr, angesichts des schlechten Ge-
sundheitszustandes ihres Vaters und der zerstreuten transnationalen Biografien
ihrer Kinder, allenfalls die letzte Moglichkeit zu einer annédhernd gemeinsamen
Diwali-Feier in Indien. Wihrend sie den Anlass managte, ihre Schwester mit ih-
rem Sohn die technische Infrastruktur organisierte und die Grofimutter als reli-
giose Autoritét fungierte, waren Akash, sein Vater, sein Grofvater und ich einfach
Teilnehmende. Der Anlass verdichtet sich unter der Regie der Mutter zu einer von
Nostalgie gepréigten Inszenierung der transnationalen indischen Familie: Die Dis-
ziplinierung der Manner am Puja, die Telefonate mit den Téchtern im privaten
Raum sowie der Teppich der Leuchtgirlanden und der opulente Feuerwerksreigen
driickten gleichzeitig Freude und Status aus. Wenn auch die Manner iiber die cha-
otische Organisation und die aus ihrer Sicht zu traditionelle Inszenierung spotte-
ten, trugen sie die familidren Feier im Kern mit. In den ironischen Distanzierun-
gen von der miitterlichen Performanz des ,letzten Diwali“ und der gleichzeitigen
Unterstiitzung zeigte sich bei ihnen zwar eine ambivalente Haltung gegeniiber der
Bedeutung religiéser und kultureller Symbolik. Das in die Feier der Familie ein-
geschriebene transnationale Statusprojekt trugen sie aber zweifellos und tatkréftig
mit.

Konsum, Bildung und Distinktion - das Ethos
des kapitalistischen Kosmopoliten

Als ich in Indien war, hatte Akash gerade die Leitung einer Fabrik des gleichen
Schweizer Konzerns iibernommen, bei dem er schon in der Strategieentwicklung
gearbeitet hatte. Die Arbeit als Fabrikmanager bedeutete einen noch intensiver-
en Arbeitsalltag und eine noch stirkere Transnationalisierung seiner Lebenswelt.
Neben den mehrstiindigen Autofahrten zur Fabrik musste er regelmafig in die
Schweiz, nach China oder Stidostasien fliegen, um Fabriken zu besichtigen oder
um an Strategiesitzungen teilzunehmen. Daneben konnte er jedoch seinen sta-
tusorientierten Lebensstil und seine Bildungsinteressen weiterverfolgen. Akash
verfligt in seinem Leben zwischen transnationaler kapitalistischer Klasse und
»globaler indischer Familie“ iiber einen privilegierten Zugang zum ,neuen Indi-
en®. Durch seine sozio6konomische Lage bewegte er sich in einem illustren Zirkel
von Expats und Angehorigen der indischen Oberschicht und fithrte ein exklusives
Leben in den urbanen Enklaven. Mit seinen Freunden und Bekannten besuchte
er Discos und teure Restaurants, die in Malls, in Fiinfsternehotels oder in neuen
urbanen Szenequartieren entstanden waren. Daneben hatte er begonnen, Golf zu
spielen und sein Interesse an Kunst und Kultur zu vertiefen. Akash hatte damals
gerade aufgrund von Tipps von Schweizer Bekannten begonnen, indische Antik-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

253


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Kosmopolitische Pioniere

mobel und Kunst an internationalen Messen zu kaufen, um die Wohnung im Haus
seiner Grofleltern einzurichten. Neben der Arbeit oder in Kombination mit seinen
Geschiftsreisen besuchte er Indien und die Nachbarlander, um das kulturelle Erbe
kennenzulernen und die besten Etablissements des internationalen Tourismus zu
genieflen. In diesem Lebensstil verschwand fiir Akash aus seiner Sicht die Rele-
vanz seines NRI-Status in Indien. Akash inszenierte sich weder als Expat noch als
Inder, sondern als ,,global Indian®, der sowohl aus der oberen Mittelschicht oder
der Diaspora stammen als auch ein westlicher Expat hitte sein konnen.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich Akashs Haltung gegeniiber Indien weniger
als nostalgische Identifikation denn zunehmend als diejenige eines ,kosmopoliti-
schen aficionados® im Sinne des Anthropologen Ulf Hannerz beschreiben.

Cosmopolitanism [...] includes a stance towards diversity itself, towards the
coexistence of cultures in the individual experience. [...] It is an intellectual
and aesthetic stance of openness toward divergent cultural experiences, a se-
arch for contrasts rather than uniformity. To become acquainted with more
cultures is to turn into an aficionado, to view them as art work [...] There is
a cultural competency, a built-up skill in manoeuvering more or less expert-
ly with a particular system of meanings and meaningful forms. (Hannerz
1990:239).

Durch Konsum, seine regelméf3igen Reisen und sein Streben nach Bildung eignete
sich Akash faszinierendes kulturelles Wissen an und macht die Vielfalt der Welt
dadurch zu einem Teil seines transnationalen Selbst. In der 6konomischen Rati-
onalitdt des Managers Akash erschienen Konsum und Bildung als situative und
verbundene Praktiken, um sich kulturelle Partikularititen und deren Faszinati-
on in einem kosmopolitischen Lebensstil anzueignen, um Status und Distinktion
zu beweisen sowie um sich intellektuell weiterzubilden. Darin verbanden sich die
wahrhaftige Kennerschaft und die Faszination des aficionado mit der Autoritit ei-
ner transnationalen Klasse, die sich lokale kulturelle Phinomene durch 6konomi-
sches und kulturelles Kapital aneignen und fiir ihre Projekte nutzen konnte. Die
Remigration nach Indien hatte die Wirkung, dass Akash innerhalb des familidren
Statusprojekts Nostalgie als nationale oder kulturelle Identifikation zunehmend
zugunsten eines kosmopolitischen Klassenethos tiberwand.

Nichtsdestotrotz wurde in lokalen Kontexten eine kulturelle Differenz auf ihn
projiziert, die sowohl Karriere und Anerkennung als auch Status zu versprechen
schien - wie etwa als Vermittler im globalen Kapitalismus fiir seine Firma oder
als ,global Indian® in den urbanen Enklaven des ,neuen Indien®. Diese Zuschrei-
bungen nutzte und genoss er, ohne sie explizit selbst zu bedienen. Stattdessen
positionierte er sich oft mit Ironie, Zynismus oder Theatralitit gegeniiber diesen
ethnischen, nationalen oder kulturellen Zuschreibungen - wie etwa im ,letzten
Diwali“. Dieses Biindel von kosmopolitischen Strategien lasst Akash geradezu als

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

schillernde Mimesis des transnationalen Kapitals erscheinen, das iiberall die loka-
le Form annehmen kann, ohne sich zu identifizieren, weil es global ist.

Armut und Macht im NRI-Zirkel

Akashs Leben in den exklusiven urbanen Enklaven waren eng verkniipft mit so-
zialer Ungleichheit und mit Armut, die zwar das ,neue Indien“ strukturieren und
ermoglichen, aber darin gleichzeitig ausgeblendet werden.

Im Januar 2010 veranstaltete Akash einen Geburtstags- und Neujahrs-Apéro bei sich
zu Hause. Aufler dem Mobelhindler Shiva waren vor allem Freunde und Bekannte
aus Akashs Schweizer Zirkel eingeladen. Akash und seine Schweizer Freundin hat-
ten sich Miihe gegeben, einen biirgerlichen Anlass zu organisieren, der sowohl einen
schweizerischen als auch einen indischen Touch hatte. Das Buffet bot Kdse, Salami,
Pakora und Samosa, WeifSwein und Whisky. Akash war sichtlich unzufrieden mit
seinem Diener Hero. Als alle am Glastisch saffen und Wein tranken, befahl Akash
Hero streng, Untersetzer fiir Gldser zu bringen. Der Junge suchte hektisch, Akash
herrschte ihn auf Hindi an und erkldrte ihm entnervt, was er wolle und wo es zu
finden sei. Eingeschiichtert von den kryptischen Anweisungen in holprigem Hin-
di und den regelmdfigen Zurechtweisungen erstarrte Hero zusehends. Schliefllich
meinte Akash beildufig: ,Es ist sowieso sein letzter Tag.“ Als wir nach dem Apéro in
einer kleineren Gruppe in ein Restaurant fuhren, verwickelte Akash den Chauffeur
in ein lockeres Gesprdich. Der Fahrer stieg auf den lockeren Ton von Akash ein und
lachte immer wieder. Akash schien sich jedoch an der vorlauten Art des Fahrers zu
stéren. Immer wieder beklagte er sich, dass der Fahrer anscheinend bessere Wege
kenne, aber am Schluss doch falsch fahre. In theatralisch-autoritirem Ton fragte
er ,Aap music kyo nahi laga rahe hain?“ [Wieso stellen Sie die Musik nicht an?] Als
die Musik lief, kommandierte Akash: ,,Volume up, no, down, ok.“ Dabei droht er auf
Deutsch: ,,Ich entlasse ihn sowieso gleich.“

Die Beschiftigung von Diener und Chauffeur markiert den idealen Lebensstan-
dard im ,,neuen Indien“. Wie etwa Shiva, ein indischer Bekannter von Akash, der
durch Mébelimport aus China reich geworden ist, meinte, kann er im ,,neuen In-
dien“ alles haben, was der Westen bietet, und gleichzeitig einen Diener, der ihm
die Kohle fiir die Wasserpfeife holt. Akashs Beziehungen zu seinem Diener und
Chauffeur waren daher wichtige Prozesse der Grenzziehung und der Zugehorig-
keitskonstruktion im ,neuen Indien®. Einerseits erhielten Diener und Chauffeur
den Lebensstil und den hektischen Berufsalltag im ,neuen Indien® aufrecht. An-
dererseits zwang die Herstellung dieses Lebens zur stindigen Inszenierung von
kultureller Uberlegenheit und Autoritit gegeniiber den Angestellten (Ray/Qayum
2009). Angesichts seiner rationalen 6konomischen Sicht der Dinge sowie seines
kosmopolitischen Ethos versuchte der Manager Akash die hierarchischen Bezie-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

255


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Kosmopolitische Pioniere

hungen mit Angestellten privat und in der Firma durch eine vertragliche Logik zu
organisieren, die zwar seine Uberlegenheit, aber auch eine faire Chance der Zu-
sammenarbeit oder der Verhandlung erméglichte (Bhatt et al. 2010:143 £.). Seine
theatralische Aggression erschien dabei als Ausdruck davon, dass diese rationa-
le Verstindigung nicht funktionierte und seine Anspriiche trotz fairer Chancen
nicht erfillt wurden. Aus einer machtkritischen Perspektive macht jedoch die
stindige Konfrontation mit dem Diener am Geburtstag die affektive, korperliche
und soziale Arbeit sichtbar, mit der Akash seine exklusiven Rdume des ,neuen
Indiens“ stindig herstellen musste.

Die Aggression offenbarte also die strukturelle Gewalt in der Konstruktion
des ,neuen Indiens®, die Akashs 6konomische Rationalisierung von Ungleich-
heit infrage stellte und geradezu korperliche Herrschaft erforderte. Akashs Arger
zeigte jedoch auch, dass er die in Indien als naturgegeben angesehene Rolle als
Patron, wie sie etwa Shiva verkorperte, nicht einzunehmen vermochte, da er sich
auf andere Legitimationsstrategien von Hierarchie bezog. Dies wurde auch in der
Beziehung zum Fahrer deutlich, mit dem er taglich mehrere Stunden verbrachte.
Wihrend er auch ihm gegeniiber eine autoritire Position einnahm, herrschte zwi-
schen ihnen nolens volens eine Art joking relationship vor. Akashs ambivalente
herrisch-kollegiale Art konnte stets auch als theatralisch und ironisch verstanden
werden. Wenn er etwa fragte, warum der Fahrer keine Musik spielte, tat er dies
nicht als Befehl, der keine Antwort duldete, sondern als strenge Frage. Akashs
holpriger Hindi-Akzent und die Tatsache, dass der Fahrer ihn in unterschiedli-
chen Situationen erlebt hatte, wie etwa nach Klubbesuchen, unterliefen dabei
seine Inszenierung von glaubwiirdiger Autoritit. Fiir den Fahrer scheint Akash
ein anderes Herrschaftsverhalten an den Tag zu legen als andere Angehérige der
Oberschicht, die oft keine Beziehung jenseits des Kommandos und der Ignoranz
eingehen wollen. Daraus ergab sich ein routiniertes Machtspiel, in dem der Fahrer
stets auch sprach, antwortete und handelte, was Akashs Autoritdt wieder infrage
stellte. Die Drohung, es sei dessen letzter Arbeitstag, war in dieser Beziehung ein
Ritual, in dem Akash seine Wut und seine Frustration ob des stindigen Scheiterns
seiner Autoritdt und ob seiner Abhangigkeit von subalternen Anderen zum Aus-
druck brachte. Das exklusive Leben im ,,neuen Indien“ machte stirker als etwa
in der Schweiz die strukturelle Gewalt und die soziale Ungleichheit sichtbar und
erforderte eine stindige Legitimation und Reproduktion. Gerade fiir Schweizer
Expats, die in der egalitdren Ideologie der Schweiz heimisch sind, ist diese Erfah-
rung, die postkolonialen Privilegien sichtbar machte, moralisch und affektiv eine
grofle Herausforderung.

Akash und ich besuchten eine Schweizer Journalistin in ihrer neuen Wohnung in
einem noblen, metropolitanen Quartier. Sie war gerade erst nach Indien gekommen,
hatte sich aber schon recht gut eingelebt. Sie hatte ein gutes Netzwerk aufgebaut, die
Wohnung eingerichtet und schon einige sozialkritische Berichte veriffentlicht. Als sie

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

erfuhr, dass Akash Golf spielt, begann sie von jenem hichst exklusiven Golfclub zu
schwdirmen, in dem er Mitglied war. Sie meinte, dass sie dort gerne einmal schwim-
men gehen wiirde. Akash entgegnete, dass es das einzige Naherholungsgebiet sei. Er
geniefSe es sehr beim Golfen im Griinen zu sein, das sei in einer indischen Metropole
noch wichtiger als in der Schweiz. Provoziert von diesem Statement, meinte die Jour-
nalistin, die Frage sei nur: Naherholungsgebiet fiir wen? Es sei ja auch sehr dekadent.
Aufgebracht meinte Akash, dass er sich seinen Lebensstil kaum vorwerfen lassen
miisse, wenn er sich ihre Wohnung so ansehe. Bezug nehmend auf den jiingsten Be-
richt der Journalistin sagte ich, dass die Problematik beim Golfplatz insbesondere
der Wasserverbrauch sei. Darauf beklagte sich Akash dariiber, dass die Millionen
von Rupien, die fiir die Reinigung der stidtischen Gewdsser aufgewendet wiirden,
spurlos versickerten.

Offensichtlich waren wir alle in den Widerspriichen des ,,neuen Indiens“ gefan-
gen. Unabhdngig von unserer politischen Position profitierten wir alle beruflich
und personlich von den Versprechungen und Angeboten des exklusiven Lebens
im ,neuen Indien“. Wihrend die Journalistin oder ich in diesem Lebensstil die so-
ziale Ungleichheit moralisch beklagten, liefs Akash diesen aus seiner Sicht heuch-
lerischen Vorwurf nicht gelten. Als die Debatte durch meine Bemerkung auf eine
strukturelle Ebene wechselte, verschob er den Fokus gemaf§ einer liberalen Logik
auf die Korruption beim Staat, durch die das Wasser knapp sei und dadurch das
Wasser des Golfklubs iiberhaupt wertvoll werde. Die Journalistin nahm im Feld
der Schweizer Expats eine sozialkritische Position ein, wogegen andere explizit die
Riickstdndigkeit Indiens kritisierten. Ein mit Akash befreundeter Diplomat be-
klagte sich kurz nach seiner Ankunft in Indien, dass der Umbau seines Hauses
nicht funktioniere, die Straflen dreckig, die Leute nicht vertrauenswiirdig seien
und sein Sohn auf der Strafle mitansehen musste, wie ein Huhn gekopft wurde.
Ein anderer Expat war geradezu wiitend iiber die Korruption in Indien und die
Ausschlusslogik der Mittelschichten, welche die Armut der Massen hervorbringen
wiirden. Jedoch schien er itberhaupt nicht mit einzubeziehen, dass die Liberalisie-
rungsanstrengungen in Indien, die er als Beamter unterstiitzte, als Kehrseite des
Wachstums und des Profits auch Armut und soziale Ungleichheit hervorbrachten
(Gupta 2009; Chowdhury 2011). Im Kontext der Annehmlichkeiten im ,,neuen In-
dien“ und der expliziten Aufgabe von Expats oder Diplomaten, diese fiir Schweizer
Interessen verfiigbar zu machen, wohnt diesen Positionen zwangsldufig auch ein
eurozentrischer Uberlegenheitsgestus inne, der nur zu oft eine neokoloniale Note
annimmt. Akash legte weder — wie die meisten Expats — eine Ambivalenz zwi-
schen eurozentristischem Uberlegenheitsgefithl und humanitirer Kritik an den
Tag, noch hatte er die lokalen Machtverhiltnisse inkorporiert wie etwa der Mé-
belhdndler Shiva. Angesichts seiner rationalen und neoliberalen Argumentation
sowie der kosmopolitischen Distanziertheit von den moralischen lokalen Bedin-
gungen konnte er Machtverhiltnisse und soziale Ungleichheiten grofitenteils als

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

257


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Kosmopolitische Pioniere

conditio humana abtun. Aber auch er war iiber das menschliche Elend im Alltag
immer wieder entsetzt. Dies war fiir ihn auf einer individuellen Ebene moralisch
schwer zu ertragen, weshalb er versuchte das Elend als Patron zu lindern. So hatte
er in seiner Fabrik mehrmals durch einzelne Mafinahmen wie Lohnerh6hungen
oder soziale Unterstiitzung interveniert. Wahrend er zwar das Elend wahrnahm,
konnte er die strukturelle Gewalt, die dem zugrunde lag, durch Korruptionsvor-
wiirfe gegen den Staat oder moralische Interventionen ausblenden. Diese sozialen
Widerspriiche im ,,neuen Indien schrieben sich bei Akash trotzdem zunehmend
in seine Subjektivitdt ein. Wie seine Eltern reflektierten — und er selbst anerkannte
—, war er in Indien ungeduldiger und aufbrausender geworden. Die Aggression ge-
geniiber seinen Hausangestellten und seinem Chauffeur oszillierte zwischen dem
Scheitern der neoliberalen Legitimation von Ungleichheit eines Schweizers Mana-
gers und der Verkdrperung der Macht eines indischen Patrons.

Im Leben zwischen transnationaler kapitalistischer Klasse und ,,globaler indi-
scher Familie“ entwickelte Akash einen kosmopolitischen Habitus, fiir den lokale
Partikularitaten zu dsthetischen Bildungsfragmenten und Konsumgiitern in einer
aufregenden globalen Lebenswelt wurden. Das ,neue Indien® war fiir ihn zwar mit
Privilegien behaftet und mit nostalgischen Gefiihlen verbunden, wie das ,letzte
Diwali“ zeigte, jedoch schien es fiir Akash vor allem ein Ort zu sein, an dem er das
transnationale familidre Statusprojekt durch die Bildung eines kosmopolitischen
Ethos weiterfiithren konnte. Akash konnte sich in die vielfiltigen schweizerischen
Expat- und indischen Mittelklasse-Diskurse einfiigen. Er war fast vollstindig in
einer exklusiven Lebenswelt des ,,neuen Indiens“ eingetaucht und hatte sich einen
Blick angeeignet, der das ,andere Indien nicht mehr wahrnimmt. Gleichzeitig
konnte er die Widerspriiche und die strukturelle Gewalt nicht vollstdndig aus-
blenden, die dem ,,neuen Indien“ innewohnen. Die Konfrontation mit moralischen
Vorwiirfen und der sozialen Ungleichheit in seiner Fabrik, in seinem Alltag mit
Diener und Chauffeur sowie durch seine Konsumpraktiken in den urbanen En-
klaven erforderten eine stindige Aushandlung seines Status und seiner Autoritat
sowie die Herstellung und Legitimation des exklusiven Lebens im ,,neuen Indien®

6.3 ,, INCREDIBLE INDIA"®¢ — EIN FAMILIARES BILDUNGSPROJEKT:
RAJ uND KRISH

Ich lernte den 49-jahrigen Pflegefachmann Raj im Herbst 2009 in Indien kennen,
als er mit seinem damals zehnjahrigen Sohn Krish eine mehrwdchige Reise mach-
te. Wir trafen uns in der Nihe der Kleinstadt Kumta, im Bundesstaat Karnataka

96 | ,Incredible India” ist seit 2002 der Slogan der indischen Regierung, um den Touris-
mus im Sinne des hegemonialen Projektes eines ,globalen Indiens” zu fordern (Geary
2013).

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

stidlich von Goa. Heinz, ein viterlicher Freund Rajs, der schon knapp 30 Jahre
- mit Unterbrechungen - in Indien lebte, baute dort mit einem jungen indischen
Arzt eine Ayurveda-Klinik auf. Raj und Krish waren von Delhi iiber Agra, Rajast-
han und Varanasi nach Kolkata gereist, wo sie eine Woche bei Rajs Vater verbrach-
ten, der jahrlich mehrere Monate in Indien lebt. Dort hatten sie Krishs zehnten
Geburtstag und das hinduistische Volksfest Durga Puja gefeiert. Danach reisten
sie iber Goa nach Kumta, um Heinz zu besuchen. Ich traf sie dort und nach eini-
gen Tagen in Kumta fuhren wir nach Mumbai, von wo aus Raj und Krish zuriick
in die Schweiz flogen.

Indien - ein intergenerationelles Bildungsprojekt

Krish hatte fiir diese Reise die Schule unter der Bedingung aussetzen kénnen, dass
er mit Raj den Schulstoff bewiltigen und er einige zusitzliche Bildungsprojekte
iibernehmen wiirde. Einerseits schrieb der Junge ein Tagebuch {iber seine Erleb-
nisse und Erfahrungen. Zweitens bereitete er einen Vortrag itber Mahatma Gandhi
vor. Raj nahm die Einhaltung dieses Programms sehr ernst, da er seinem Sohn
eine gute schulische Erziehung bieten sowie ein prasenter und unterstiitzender Va-
ter sein wollte — beides Erfahrungen, die er als Kind immer wieder schmerzlich
vermisst hatte. Die Indienreise war aber auch insofern ein intergenerationelles Bil-
dungsprojekt, als Raj seinen personlichen Bezug und seinen Zugang zu Indien an
seinen Sohn weitergeben wollte. Wie Raj trug auch Krish einen Talisman (taweez)
am Oberarm, den sie beide von Rajs Grofimutter erhalten hatten und der die Er-
fahrung des Anderssein in der Schweiz in den Kérper einschrieb (s. Kapitel 5). Zu-
dem war eine gemeinsame Indienreise von Raj und seiner Partnerin Rosa im Jahr
1992 Teil des familidren Erzdhl- und Erinnerungskorpus und belebte bei Krish
und seiner jiingeren Schwester den Mythos Indien. Der nostalgische Fluchtpunkt
war jedoch auch mit Unsicherheit und Abenteuer besetzt, war doch Rosa auf der
einjahrigen Indienreise lange krank gewesen, weshalb sie zuerst entschieden hat-
ten, die Kinder dieser Gefdhrdung nicht auszusetzen. Fiir Raj und Krish bedeutete
die erste gemeinsame Reise also einen biografischen Einschnitt und ein spektaku-
lires Abenteuer: Fiir Raj versprach die Reise, sein individuelles Indienprojekt an
seinen Sohn weitergeben und die transnationale Konstruktion der ,.eigenen Fami-
lie“ weiterfithren zu konnen. Krish wiederum konnte sich endlich die legendéren
Erzdhlungen seiner Eltern tiber Indien aneignen und - gerade weil seine Schwester
nicht an der Reise teilnahm - eine spezifisch mannliche Verantwortung fiir fami-
lidre Aushandlungen des Andersseins iibernehmen.

Als ich sie in Kumta antraf, waren Raj und Krish sehr entspannt. Die bisheri-
ge Reise in den massentouristischen Hochburgen war zweifellos schén und auf-
regend, aber auch anstrengend gewesen. Die politisch-6konomische Asymmetrie
im Massentourismus zwéingte die beiden in eine Rolle als ,wandelnde Geldauto-
maten®, wie Raj es nannte. Dadurch nahmen sie Indien durch einen Auflenblick

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

259


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Kosmopolitische Pioniere

wahr, der nicht-standardisierte soziale Beziehungen kaum zuliefl. Vor diesem
Hintergrund entwickelten sie ein Ethos einer Schicksalsbeziehung, das sie durch
familienbiografische Tradierungsprozesse, spielerische Mannlichkeitsrituale, tou-
ristische Bildungspraktiken, sozialkritische Diskussionen und humoristische In-
dienparodien aushandelten. Auch den Aufenthalt in Kolkata hatten sie ambivalent
erfahren. Die Feier von Krishs 10. Geburtstag sowie das religiose Massenvolksfest
Durga Puja mit Rajs Vater und der erweiterten Familie waren zweifellos ein sym-
bolischer Héhepunkt der Reise. Die Beziehung zum Vater war seit Rajs Jugend
zwar dadurch gediehen, dass er als wichtiger intergenerationeller Vermittler von
Rajs Indienreisen fungierte. Trotz der regelmiafligen Besuche in Indien war es fiir
Raj immer noch schwierig, die familidren Beziehungen, in die auch sein Vater ver-
strickt war, zu durchschauen. Wihrend die Begegnungen bei den Familienessen
auch dieses Mal herzlich und vertraut verliefen, blieb aus Rajs Sicht ein Blick auf
die ,Familienprobleme®, ja der ,,der Blick hinter die Kulissen“ verschlossen. Zu-
riick blieb das ambivalente Gefiihl, zwar zur Familie dazuzugehoéren, aber in Be-
zug auf Deutungs- und Handlungsmacht kein gleichberechtigtes Mitglied zu sein.
Durch Parodien, oftene Gespriche tiber die Familie und tiber kulturelle Differenz
konnten Raj und Krish diese ambivalenten Erfahrungen im Rahmen des gemein-
samen familidren Bildungsprojektes einordnen. Eine Woche spéter meinte Raj zu-
riickblickend: ,,Beziiglich der stindigen Einladungen zum Essen war Kolkata die
Holle. Es war nett gemeint und ich habe meine Verwandten ja sehr gern. Aber wir
konnten einfach nicht mehr essen. Aber es hort ja niemand zu. Irgendwie gehen
die Beziehungen nicht tiefer.“ Vor dem Hintergrund der erfahrenen Ambivalenz
zwischen beschrankter Zugehorigkeit und Ausschluss — sowohl im Massentou-
rismus als auch in der indischen Familie - offenbarte die Weiterreise nach Kum-
ta einen mafigeblichen Perspektivenwechsel: Als ich Raj anrief, damit wir uns in
Kumta treffen konnten, meinte er entspannt: ,,Ich sage dir, hier bei Heinz ist das
Paradies.”

Kumta: Das ,echte Indien” zwischen Paradies und Armut

Heinz’ intime Erfahrung Indiens war fiir Raj und vor allem fiir Krish kulturell und
sprachlich viel zuganglicher. Heinz war in den 1970er Jahren nach Indien gereist,
statt den erfolgreichen elterlichen Késereibetrieb zu tibernehmen. Er hatte Yoga
studiert und geholfen, verschiedene Schulen im heutigen Yoga-Mekka Rishikesh
aufzubauen. Nun hatte er begonnen, mit einem jungen indischen Arzt ein Ay-
urvedaspital einzurichten. Dieser viterliche Freund und profunde Indienkenner
Heinz verkorperte mit seiner radikal-individualistischen Biografie sowie mit sei-
nen politischen und religiésen Erlduterungen die gegenmoderne Verflechtungsge-
schichte zwischen Indien und der Schweiz. Heinz’ Zugang zu Indien war gepragt
von einem romantischen Orientalismus, mit dem er einen spirituellen, hinduisti-
schen Weg eines authentischeren Lebens jenseits der zivilisatorischen Dekadenz

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

sucht. In seinem politisch-spirituellen Ethos stellte er sich immer auf die Seite der
Menschen, die aus seiner Sicht in den indischen gesellschaftlichen Machtverhalt-
nissen marginalisiert waren: insbesondere Kastenlose (dalits) und Frauen. Die Le-
benswelt Aussteigers Heinz bot Raj und Krish eine Gelegenheit, Indien durch eine
intime und alternative Innensicht zu erfahren, die sich zutiefst von der familidren
und der massentouristischen unterschied und gleichzeitig gut anschlussfahig an
ihr intergenerationelles Bildungsprojekt war.

Eines Morgens beschlossen Raj, Krish und ich, nach Kumta auf den Markt zu fahren,
um einige Souvenirs zu kaufen und um diese Kleinstadt kennenzulernen. Wir war-
teten auf den Bus — vergeblich. Plotzlich hielt ein Minivan, in dem eng zusammenge-
riickt ein gutes Dutzend Menschen safSen. Der Fahrer rief aus dem offenen Fenster
»Kumta, Kumta, Kumta ...!“. Raj und ich sahen einander unsicher an. SchliefSlich
rief ich: ,Kommt, den nehmen wir.“ Und wir quetschten uns lachend zu den Passa-
gieren, die ebenfalls lachten. Ich erkundigte mich in Hindi, wo der Markt sei. Un-
sere Mitfahrer_innen fragten zuriick, ob wir aus Mumbai kdmen und nickten wis-
send, als wir erklirten, dass wir in der Schweiz leben: ,Ah, NRL“ Es entwickelte sich
eine langere Konversation in einer Mischung aus Hindi, Englisch und dem lokalen
Kannada und nach einer Weile wurden wir abgesetzt. Wir flanierten durch die nur
schwach frequentierten Gdsschen des Marktes, deren erdiger Boden sich durch den
Regen in ein Archipel kleiner Inseln zwischen Schlammpfiitzen und Bichen verwan-
delt hatte. Abfall und ein altes Motorradwrack sdumten den Weg. Zwischen Palmen
standen alte Ziegelhiitten und Marktstinde aus Holz. Plotzlich meinte Raj: ,Das
liebe ich auf den Indienreisen, wie es riecht, wie es aussieht, dieses Nass-Sein. Diese
Ldiden, die Busfahrt, das ist das echte Indien.” In Wanderhosen und Trekkingsanda-
len sowie beladen mit Rucksdicken zogen wir die Blicke der wenigen Menschen auf
dem Markt auf uns. Raj machte Krish auf eine Gruppe von Mddchen in dessen Alter
aufmerksam, die in blauen Schuluniformen, mit umgehdngten Trinkflaschen und
gebundenen Schleifen in den Haaren an uns vorbeigingen: ,,Schau, Krish, die Kinder
kommen von der Schule nach Hause. Sie tragen eine Schuluniform, damit man nicht
merkt, wer reich ist und wer arm. Bei euch in der Schule ist es ja auch blod, wenn
einige teure Markenjeans tragen und andere sich diese nicht leisten konnen.“ Krish
nickte. Die Kinder schauten einander gegenseitig an. Eine schwarze Kuh stand bei
einem roten Telefon, das auf einer Metallkonstruktion befestigt war. Wir lachten
iiber das Bild der ,telefonierenden Kuh“ und steckten damit die Frauen an, die uns
amiisiert zugeschaut hatten. Krish und ich fotografierten die kuriose Szene. An ei-
nem Stand nebenan kaufte Raj nach kurzen Preisverhandlungen einige blau-griin
karierte dhotis (Wickelrécke) und meinte: ,Die sind super im Sommer nach einem
kurzen Bad im Fluss.“ Krish begann das Geld in seinem Portemonnaie zu zdhlen.
Er wusste jedoch nicht, was er mit dem verbleibenden Geld noch kaufen sollte. Wir
rechneten gemeinsam indische Rupien in Schweizer Franken um. Zu Krish gewandt
meinte Raj in theatralischem Indian English: ,,I make you a very good price, only two

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

261


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Kosmopolitische Pioniere

thousand Rupees.“ Krish grinste. Nach dem Kauf einiger Souvenirs entschlossen wir
uns einen Kannada-Film im lokalen Kino anzusehen, bevor wir zuriick in unsere
Unterkunft ins Ayurveda-Retreat fuhren.

In der kindlichen Begeisterung und der viterlichen Ernsthaftigkeit, mit der Raj
seinen Sohn Krish auf das ,echte Indien® aufmerksam machte, verdichteten sich
unterschiedliche - touristische, familidre und humanitire - Elemente von Rajs
und Krishs Bildungsprojekt: Im Gegensatz zu den touristischen Hochburgen Agra
oder Varanasi erschien das Straflenleben in Kumta als einfacher Alltag in Indien,
den Raj als langjihriger Rucksackreisender zu schétzen gelernt hatte. Die Taxirei-
se und das Bild der ,telefonierenden Kuh“ konstruierten Indien als das kuriose
und nicht-moderne Andere, das bekannte Routinen aufbricht und dadurch einen
Blick auf sich selbst erméoglicht. Statt als ,wandelnder Geldautomat® zu fungieren,
erlaubte das ,einfache Indien fiir Raj - trotz sprachlicher Barrieren und der kla-
ren Asymmetrie — eine intime Interaktion zwischen Touristen und lokaler Bevol-
kerung. Der Markt in Kumta erschien aus dieser Perspektive bar kapitalistischer
Korruption, wie sie in der Schweiz, im Massentourismus oder in der mittelstindi-
schen indischen Familie in Kolkata vorherrscht, die sich von diesem kleinstadti-
schen Indien zu distinguieren versuchte. Das ,echte Indien® erschien aus diesem
touristischen Blick aber auch als drmliches und nur wenig modernisiertes Indien,
in dem die Kuh auf der Strafle oder das iiberfiillte Taxi das Andere einer reichen
und reinlichen Schweiz markieren. Dieses Indien war fiir Raj auch deshalb ,echt®,
weil Armut eine Ausprigung einer realen globalen Ungleichheit darstellt. Schon
als Kind war er schockiert von den Bildern von Kindern mit amputierten Beinen
am Flughafen von Kolkata und durch seine Verankerung in der linksalternativen
Szene hat er die antiimperiale Haltung der Drittweltbewegung aus den 1980er Jah-
ren kennengelernt. Eingebettet in die gemeinsamen Diskussionen iiber Mahatma
Gandhis Kampf um Unabhingigkeit, konnten Raj und Krish die hautnah erlebte
Armut in Indien auch als Geschichte kolonialer Ausbeutung diskutieren, die in
den heutigen globalen Machtverhiltnissen reproduziert wird. Im Kontext des in-
tergenerationellen Bildungsprojektes bemiihte sich Raj, seinem Sohn sowohl seine
nostalgischen Erinnerungen als Rucksacktourist als auch die Mechanismen globa-
ler sozialer Ungleichheit und Armut zu vermitteln.

Vor diesem touristisch-paddagogischen Hintergrund nahm die eingespielte
Praxis, dass Krish sein eigenes Budget verwaltete, um Souvenirs und Geschenke
einzukaufen - eine zweifellos altersgerechte Erziehungsmethode —, eine mehrfache
Bedeutung an. Krish war stindig damit beschiftigt, Wahrungen umzurechnen
und war fasziniert vom Kaufkraftunterschied, der ihm Schnédppchen versprach,
aber gleichzeitig auch immer wieder seine widerspriichliche Macht als Tourist vor
Augen fithrte. Zudem vermittelte Raj mit dem Running Gag ,,I make you a very
good price” der Schweizer Comedy-Figur Rajiv, dass Feilschen eine typisch indi-
sche kulturelle Praxis sei und hielt ihn dazu an, dies zu iiben und sich nicht iibers

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Ohr hauen zu lassen. Im intergenerationellen Bildungsprojekt nahmen der Kauf
als Praxis, das Geld und die Waren die Funktion ein, sowohl kulturelle Differenz
als auch Ungleichheit zwischen der Schweiz und Indien sowie zwischen Touristen
und locals auszuhandeln. Der Konsum als touristische Praxis konstruierte Indi-
en als arm und unmodern, aber auch als aufregend und freier. Der Konsum war
dabei gleichzeitig die privilegierte Weise schlechthin, die Welt der ,,Anderen® zu
erfahren, anzueignen und zu inkorporieren. Der Kauf von dhotis in Kumta er-
laubte einerseits einen Kontakt mit der lokalen Bevolkerung. Gleichzeitig geschah
der Kauf auch im Hinblick auf die nostalgisch-subversive Performanz von Mehr-
fachzugehorigkeit im Schweizer Alltag. Fiir Raj und Krish wurde Konsum zum
fundamentalen Element der Reise und der transnationalen Subjektivierung selbst.

Abbildung 25: Impressionen des ,echten Indiens” zwischen Nostalgie und politi-

scher Bildung (Quelle: Autor)

Die touristisch-humanitidre Haltung macht Raj jedoch immer wieder bewusst, dass
er gerade deswegen von einer ,authentischen® kulturellen und sozialen Zugehorig-
keit zu Indien ausgeschlossen blieb. Diese Enttduschung war allerdings nicht nur
dem paradoxen touristischen Begehren nach Authentizitidt unter den Vorzeichen
politisch-6konomischer Asymmetrie geschuldet, sondern auch der biografischen
Aushandlung seiner fragilen diasporischen Zugehoérigkeit zu Indien. Dies wurde
in Rajs Bedauern ersichtlich, dass er keine lokale Sprache beherrschte und daher
aus seiner Sicht nicht auf gleiche Weise am indischen Alltag teilhaben konnte wie
ich. Die Indienparodien — wie etwa das ,,I make you a very good price, only two
thousand Rupees“ - erlaubten ihm, sich tiber dieses unzugingliche Indien lustig
zu machen und gleichzeitig sein Begehren auszudriicken, Teil davon zu sein. Umso
mehr schitzte er die Moglichkeit, durch meine Sprachkenntnis sowie durch Heinz’
profundes Indienwissen in einen engeren Austausch mit den Menschen vor Ort

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

263


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Kosmopolitische Pioniere

treten zu kénnen und stirker eine Innensicht auf das Mysterium Indien einneh-
men zu konnen.

Fabindia und Arundhati Roy: zwischen Teilhabe, Sozialkritik
und Nostalgie

Nach dem Aufenthalt in Kumta fuhren wir im Auto nach Goa, um von dort nach
Mumbai zu fliegen. Wegen einer Uberschwemmung waren die Eisenbahnlinie und
die Hauptstrafle unterbrochen und wir mussten einen Umweg iiber die Bergkette
machen, um den Flug nicht zu verpassen. Raj hatte sich schon sehr auf diese letzten
Tage in Mumbai gefreut. Zum einen wollte er unbedingt das Trendcafé Leopold’s”
in Colaba besuchen, in dem Angehérige der lokalen Oberschicht und Touristen
ein- und ausgingen. Als er 1992 mit seiner jetzigen Ehepartnerin Rosa zum ers-
ten Mal im Leopold’s Bier trank und Kebabs af3, war dies ein regelrechter Kultur-
schock gewesen. Vor dem Hintergrund der armlichen Verhiltnisse in Kolkata und
der Erfahrungen als Rucksackreisender hatte er dieses moderne, metropolitane
Indien nicht gekannt. Das Leopold’s nahm daher eine wichtige Bedeutung im fa-
milidren Indienmythos ein und belebte fiir Raj und Krish das Interesse an einem
»heuen Indien®, das jenseits familidrer, sprachlicher oder touristischer Einschran-
kungen war.

Raj freute sich aber auch auf Mumbai, weil seine ,,Indian sista“ Tara die Stadt
sehr gut kannte und ihm eine Liste mit Shopping- und Sightseeing-Tipps mitgegeben
hatte, die er unbedingt abklappern wollte. Taras personlicher Mumbai-Reisefiithrer
erlaubte Raj aus einer ihm unbekannten privilegierten bildungsbiirgerlichen Per-
spektive eine Innensicht in dieses ,neue Indien®. Seit seiner ersten Erfahrung der
metropolitanen, indischen Moderne jenseits des orientalistischen, touristischen
Blicks vor knapp zwanzig Jahren hatte sich das ,,neue Indien“ gewandelt, und Raj
wollte diese Transformation weiter kennen lernen und Krish naher bringen.

An einem sonnigen Tag streunten Raj, Krish und ich durch South Central Mumbai,
um die letzten Mitbringsel und Andenken zu kaufen. Auf dem Einkaufszettel stan-
den indisches Blechgeschirr, handgemachtes Papier aus einem Laden, den Tara vor-
geschlagen hatte, und eine zusdtzliche Reisetasche. Als wir an einem Nike-Geschiift
vorbeigingen, vor dem Straffenhindler saflen, machte Raj Krish auf die enormen
Verinderungen in Indien aufmerksam, in der ,Armut und Reichtum, Tradition und
Moderne so nah“sind. Wir gingen in das Geschidift, wo Krish sich erhoffte, mit erspar-
tem Geld giinstige Fuf$ballschuhe zu kaufen. Jedoch waren die Preisunterschiede bei
Luxusgiitern zwischen der Schweiz und Indien nicht wirklich grofs. Hingegen gefie-

97 | Das Leopold’s Café wurde Ende des 19. Jahrhunderts von Parsis gegriindet und
war seit dem kolonialen Fin de Siécle ein bekannter Treffpunkt im kosmopolitischen
Sud-Mumbai.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

len Raj die Retro-Leibchen der indischen Cricket-Nationalmannschaft, die statt aus
Kunststoff aus dichter Baumwolle gefertigt und in einem schlichten Design gehalten
waren. Er konnte den zweifelnden Krish davon iiberzeugen, dass diese T-Shirts mit
der Aufschrift ,India“ unter seinen Freunden und Schulkollegen als ,,cool“ gelten
wiirden. Auf unserer Shopping-Tour in Siid-Mumbai kleideten wir uns schliefSlich
noch bei Fabindia ein, dem Marktfiihrer in sozial verantwortlich und dkologisch
produzierter ethnic wear. Als wir im Fabindia-Restaurant Panini aflen, glaubte Raj
plotzlich in einer Frau am Nebentisch die Schriftstellerin und Aktivistin Arundhati
Roy zu erkennen. Elektrisiert ging er zur Frau, um seine Ahnung tatsdchlich bestd-
tigt zu finden, und kam mit der Booker-Prize-Gewinnerin ins Gesprédch. Nach einer
Weile kehrte er begeistert mit einem Autogramm zuriick.

Das ,neue Indien“ mit seinen global vernetzten urbanen Rdumen erschien als du-
Berst anschlussfahig fir Rajs transnationale Subjektivierungsprozesse. Im Gegen-
satz zu den Erfahrungen als Auflenstehender bei seiner Familie in Kolkata oder
als Tourist vor allem in Agra, aber auch in Kumta, traf er hier auf Inderinnen und
Inder aus der Mittel- und Oberschicht, mit denen er kulturelle und sprachliche
Praktiken und Wissensbestinde gemeinsam hatte — wenn sie auch unterschiedli-
che Positionen und Subjektivitdten einnehmen mochten. Das Café Leopold’s und
insbesondere der Nike-Shop verkorperten ein ,globales Indien®, an dem Raj qua
kulturellem und 6konomischem Kapital teilhaben und zu dem er sich zugehorig
fithlen konnte. Der Kaufvon Cricket-T-Shirts und Blechgeschirr, kurtas von Fabin-
dia und handgemachtem Papier verwies auf einen Rahmen einer transnationalen
indischen Mittelschicht. Die Kombination dieser Objekte und die damit verbun-
denen kulturellen Praktiken dienten sowohl der distinguierten Performanz von
»global Indianness“ in privilegierten Segmenten der Mittelschicht als auch dem
Anspruch auf eine legitime Mehrfachzugehorigkeit im schweizerischen Alltag des
kommerziellen Multikulturalismus. In kurtas von Fabindia und Trekking-Sanda-
len auf Shopping-Tour in South Central Mumbai hitte er genauso gut ein lokaler
Angehoriger der Mittelschicht wie ein Schweizer Tourist indischer Herkunft ge-
wesen sein kénnen.

Der Kauf von kurtas sowie das Gesprich mit Arundhati Roy bei Fabindia ver-
sinnbildlichen eine spezifische Spannung innerhalb der globalen indischen Mo-
derne. Fabindia ist ein international tatiges, indisches Textil- und Modeunterneh-
men, das 1960 begann, zusammen mit indigenen und lokalen Produzentinnen und
mit traditionellen Farbe- und Drucktechniken ethnic fabric sozial verantwortlich
und okologisch herzustellen und zu vermarkten. Paradigmatisch verkorperten Fa-
bindia-Kleider die hybride Identifikation urbaner Mittelschichten mit indigenen
Traditionen und westlicher Schlichtheit und Eleganz. Wenn auch Fabindia zu ei-
nem Statussymbol und einem Geschéftsmodell geworden war, steht es trotzdem
fiir eine sozialkritische Perspektive im ,,neuen Indien®. Die Autorin und Aktivistin
Arundhati Roy hatte mit ihrem Erstlingswerk ,,The God of Small Things* von 1995

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

265


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Kosmopolitische Pioniere

gleich den Bookerpreis gewonnen und eine neue indische Schriftstellergeneration
geprigt, die aus der ,transnationalen neuen Mittelschicht® stammte und sich im
internationalen englischsprachigen Buchmarkt etablieren konnte. Danach hatte
sich Roy jedoch als politische Aktivistin engagiert, um die soziale Ungleichheit
und strukturelle Gewalt zu bekdmpfen, die sich in Indien seit der Liberalisierung
verstirkt hatten. Sie wurde zum Aushingeschild einer intellektuellen und sozial-
kritischen Mittelschicht, die sich gegen die Konsumversprechen im ,,neuen Indi-
en“ stellen und stattdessen sowohl Nehru’sche, kommunistische als auch alterna-
tive gesellschaftliche Visionen verfolgte. In Rajs Freude tiber die Begegnung mit
Arundhati Roy bei Fabindia wurde gewissermaflen eine diasporische Perspektive
sichtbar, die den Widerspruch zwischen einer Sehnsucht nach dem ,,echten Indi-
en“ und dem Zugang zu einem kapitalistischen ,neuen Indien“ in einer globalen
sozialkritischen Perspektive aufzulosen versprach. Eingebettet in die linksalterna-
tive Szene eignete sich dieses junge, mittelstindisch-sozialkritische Milieu gerade-
zu ideal fiir eine transnationale Identifikation. Die Ikone Arundhati Roy erlaubte
Raj, sowohl Teil des ,,neuen Indiens® zu sein als auch eine sozialkritische Position
einzunehmen, die sich mit dem ,echten Indien“ der kleinen Leute vom Land so-
lidarisiert.

In seinem Bildungsethos nimmt Raj als aktiver und kritischer Beobachter an
der Transformation Indiens teil, ohne in eine Ablehnung des neuen indischen Ka-
pitalismus aufgrund eines sozialkritischen westlichen oder indischen Blickes zu
verfallen. Seine Indienreisen, so auch die diejenige mit Krish, sind offene ethische
Projekte und Praktiken, in denen er sich immer mehr Wissen und Erfahrungen
tber Indien aneignet und mit seinem sozialen Umfeld teilt. Darin kann Raj sei-
nen Bildungsprozess vorantreiben und immer starker auf eine 6ffentliche Weise
eine eigene legitime Zugehorigkeit zu Indien aushandeln. Zwischen der Teilhabe
am ,,neuen Indien“ und dem kommerziellem Multikulturalismus in der urbanen
Schweiz kann Raj zunehmend eine transnationale Lebenswelt und eine ,eigene
indische Familie“ ausbilden. Der Besuch bei Heinz und die Treffen in der Schweiz,
der transnationale Austausch von Geschenken, Erfahrungen und Reisetipps mit
Tara und Jasmin sowie die Bildungsreise mit Krish schaffen einen immer dichte-
ren, transnationalen lebensweltlichen Zusammenhang, der tiber seine ,indische
Familie“ und eine rein genealogische Konstruktion von Zugehoérigkeit hinausgeht.
Obwohl er aus seiner Sicht weiterhin einen Blick von auflen einnimmt, erfihrt er
gleichzeitig eine stirkere und legitimere Zugehorigkeit zu Indien.

Diese Verschiebungen der Aushandlung diasporischer Zugehorigkeit im ,,neu-
en Indien“ verdichteten sich in Rajs und Krishs Besuch des Taj Mahal. Der Eintritt
ins Taj Mahal kostete damals fiir Ausldnder_innen (inkl. OCI und PIO) 750 Ru-
pien, fiir indische Staatsbiirger_innen indes nur 20 Rupien. Dies war - vor allem
unter Auslandsinder_innen - ein Riesenpolitikum, zumal gemunkelt wird, dass
ein grofler Teil der Einnahmen nicht fiir die Erhaltung des Tajs eingesetzt wird,
sondern in der angeblich korrupten Biirokratie versickert. Als Raj und Krish bei

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

der Kasse des Tajs Schlange standen, meinte ein Officer streng, dass sie sich bitte
in die Schlange der Auslidnder stellen sollen. Da ziickte Raj seinen OCI-Pass und
proklamierte, sie seien Inder. Der Officer verwies auf die Erlduterungen an der
Preistafel, als plotzlich alle Inder_innen in der Schlange der Einheimischen rie-
fen: ,,Hey, die beiden sind Inder.“ Sie beteuerten, Raj und Krish sollen zu ihnen
kommen und lieflen den protestierenden Officer stehen. Auf geradezu ironische
Weise hatte die lokale Bevolkerung den Trick der Regierung subvertiert, OCI als
»doppelte Staatsbiirgerschaft” zu vermarkten, ohne politische Rechte zu gewdhren.
Fiir Raj und Krish war dies eines der symbolischen Highlights der Reise, zumal
ich erzidhlte, dass ich als ,,Ganzinder mit Hindi-Kenntnissen bei meinem letzten
Besuch des Tajs vor drei Jahren trotz Protest und versuchter Irrefithrung den Preis
fiir Auslinder und NRI hatte bezahlen miissen.

6.4 SONIA, GAYATRI UND ASHA: VERWERFUNGEN VON
GESCHLECHT UND KLASSE IN DER ,,GLOBALEN
PATRILINAREN FAMILIE”

Sowohl Akashs professionelle Karriere als auch Rajs touristisches Bildungsprojekt
waren verkniipft mit der Reartikulation der Bedeutung und Funktion der transna-
tionalen Familiennetzwerke. Einerseits boten diese eine wichtige rechtliche, sozia-
le, kulturelle und moralische Ressource in den transnationalen Subjektivierungs-
prozessen. Andererseits erlaubte nur das Heraustreten aus der Familie und ihrer
sozialmoralischen Normen, eigene Perspektiven auf Indien zu entwickeln und sich
alternative diasporische Rdume von Mehrfachzugehorigkeiten anzueignen.

Die disziplinierende Macht transnationaler Familiennetzwerke zeigt sich ins-
besondere im Falle einer Heirat innerhalb der ,,globalen indischen Familie®. Na-
tionalmoralische Geschlechternormen betreffen zwar sowohl Ménner als auch
Frauen (Uberoi 2006; Chopra et al. 2004). Jedoch sind Frauen als Schwiegert6ch-
ter, Ehefrauen und (potenzielle) Miitter in einem besonderen Mafle in die Ver-
schiebungen der heteronormativen mittelstindischen Geschlechterordnung ein-
gebunden. Tagtaglich vollziehen sie die neue hegemoniale Verkniipfung zwischen
Familiensolidaritit und Kapitalismus, zwischen neoliberalen Lebenswiirfen und
patriarchalen Werten, um ihren Mittelschichtsstatus und den ihrer Familie zu re-
produzieren. Die folgenden Beispiele dreier indischer Secondas aus der Schweiz,
die in der ,globalen indischen Familie* geheiratet haben, zeigen die Verwerfun-
gen von Klassenprivilegien und patriarchaler Logik in der Konstruktion von di-
asporischen und mittelstindischen Subjektivitit im sich globalisierenden Indien.
Leider basieren sie nur auf Interviews und einzelnen Gesprachen und nicht auf
teilnehmender Beobachtung, weil entweder die Forschungsteilnehmerin (im Falle
von Sonia), ihre Angehéorigen (im Falle von Asha) dies nicht wiinschten oder es aus

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

267


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Kosmopolitische Pioniere

zeitlichen Griinden (im Falle von Gayatri) - also aus feldspezifischen Griinden -
nicht moglich war.

Sonia: Kinderwunsch und Karriere

Die Investmentbankerin Sonia hatte sich durch ihre transnationale Karriere und
durch die Heirat mit einem Inder aus der Diaspora mitten in einer globalen indi-
schen Moderne eingefunden, ohne dass dies in der Schweiz erkannt worden wire
(s. Kapitel 5). Durch die Aushandlung ihrer Subjektivierungsprozesse im Familien-
projekt der Statusrehabilitation sowie angesichts der jahrlichen Reisen nach Indien
war sie seit ihrer Jugend mit Veranderungen der Lebensstile und Geschlechterdis-
kurse in den ,,neuen indischen Mittelschichten® vertraut. In dieser transnationalen
Situation zwischen Indien und dem Westen entwickelte sie - symptomatisch und
kreativ zugleich - einen Lebensentwurf als ,globale indische Frau®, die in ihren
Worten ,,das Beste aus beiden Welten“ - Moral und Lifestyle, Familienwerte und
professionelle Karriere — verbunden hatte (Radhakrishnan 2008). Innerhalb der
transnationalen Lebenswelt zwischen der Schweiz, London, Mumbai und Dubai
war Sonia unterschiedlichen Geschlechternormen ausgesetzt. Durch die Heirat
mit Rahul wurde sie auch in neue und groflere transnationale Familiennetzwerke
eingebunden, in denen sie sich mit diesem Lebensentwurf positionieren musste:

Einige entfernte Verwandte von Rahul sind in Dubai und die sind sehr kon-
servativ. Das hast du in den Familien, in denen nur die Ménner gearbeitet
haben und Frauen nie etwas gemacht haben. Das sind alles Leute, die genug
Geld haben und die das Gefiihl haben, wenn eine Frau arbeiten muss, dann
stimmt es finanziell nicht. So denkt vor allem die iltere Generation, nicht die
junge. Also seine Grofimutter hatte mir einmal gesagt [parodierend]: ,Du
musst doch sicher nicht arbeiten, beti [Tochter], geht es noch, also wir haben
genug. Du musst fiir uns [!] nicht arbeiten.“ Da habe ich gefunden: ,Ja ich
weils es, aber ich arbeite fiir mich, oder.”

In dieser Szene, aber auch in der Erzdahlung selbst, markierte Sonia nachdriicklich
ihren Lebensentwurf als emanzipierte und berufstitige indische Frau, den sie - in
ihrem eigenen biografischen Verstdndnis — durch das Leben in der Schweiz erst fas-
sen konnte. Neben der transnationalen Familie war sie auch in andere assimilato-
rische und diasporische Offentlichkeiten sowie in korporative Multikulturalismen
eingebunden, in denen sie Mehrfachzugehorigkeiten gemafl anderen kulturellen
Narrativen und disziplinierenden Normen aushandelte. Genauso wie sie sich in
der Schweiz gegen Vorwiirfe einer ,,arrangierten Heirat“ positionierte, musste sie
sich in der transnationalen Familie von konservativen Geschlechternormen und
in London von ,maskulinen® Karrierefrauen abgrenzen. Durch die Balance zwi-
schen diesen Geschlechternormen konnte sie sich in all diesen unterschiedlichen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Kontexten einen hohen Lebensstandard und einen hohen Status aufrechterhalten.
Das vielseitige Narrativ einer ,globalen indischen Frau® ihre hohe transnationa-
le Mobilitdt und ihr Leben im unabhidngigen Haushalt mit Rahul boten ihr viele
Ressourcen und eine nicht unbetrachtliche Flexibilitdt und Autonomie. Nicht zu-
fallig hatte Sonias Autonomie damit zu tun, dass sie und Rahul (bis jetzt) keine
Kinder haben. Zwar machte sich Sonia Gedanken tiber die Familienplanung. Und
tatsdchlich iibten die Verwandten in dieser Frage einen betrichtlichen Druck aus.
Aber trotz elektronischer Kommunikationsmittel sind diese weiterhin geografisch
und moralisch relativ weit entfernt. Jedoch bereitete sich Sonia in Gedanken auf
eine allféllige neue biografische Phase als Mutter und als Mutter von Enkeln ihrer
Schwiegereltern vor. Fiir sie kam mittelfristig eine Migration nach Dubai infra-
ge, wo Rahul aufgewachsen war und wo seine Eltern wohnen. Neben dem beherr-
schenden Wunsch nach Enkeln stand fiir Sonias Schwiegervater das Familienun-
ternehmen im Vordergrund und er hoftte darauf, dass Rahul - und allenfalls auch
Sonia - dieses eines Tages weiterfithren wiirden. Im Sinne der neuen Subjektposi-
tion der ,,globalen indischen Frau® war fiir Sonia klar, dass sie sich als Mutter ganz
fir die Familie einsetzen werde (Donner 2008; Radhakrishnan 2008). Ob sich dies
mit einer Arbeit im Familienunternehmen verbinden liefle, war eine offene Frage

Anushka Sharma
NOT HERE
TO BE

coached by v ADIVA
ageisha!

- auch fir Sonia selbst.

EARS ¥
OFF YOUR AGE
\'D/&%ECT really after?
i
MONE Ll
DFindyour WHY WE
| CHEAT ON
OUR MEN
JAL DOWN YOUR ‘%5';:”;2;“"

arenting stress
SAVE YOUR SANITY

I'Mlils'l;il L'BrL,IT&i} il&ul; bivyu Arora |

workers,
not slaves!’

CHOOS
FOR LE§S

bea

@
e REALLY SMART
! MONEY ADVICE

Abbildung 26a und 26b: Frauenmagazine verbreiten nach westlichem Vorbild Wissen
und Bilder ,der neuen indischen Frau” (Quelle: Autor)

Im Folgenden mochte ich zwei Beispiele von indischen Secondas schildern, die
nach der Heirat stiarker als Sonia mit der Forderung oder dem Wunsch kon-
frontiert waren, in einer patrilokalen joint family im ,neuen Indien“ zu wohnen.
Wihrend sich zwar Familienformen - genauso wie Geschlechternormen und Hei-

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

269


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Kosmopolitische Pioniere

ratsregeln - durchaus pluralisiert haben, konnte sich die joint family auch in den
metropolitanen Rdume als Ideal und als Standard erhalten, um finanzielle, soziale
und kulturelle Sicherheit zu gewahrleisten (Mody 2008). Neben den hohen Immo-
bilienpreisen haben der zeitliche Aufwand fiir Ausbildung und Erziehung der Kin-
der und ,.kin-work® (Donner 2008), Haushaltsfiihrung und Betagtenpflege (Di-
ckey 2000; Bhatt et al. 2010) sowie neue Lebensstilpraktiken (Brosius 2010) dazu
gefiihrt, die joint family als Modell im neoliberalen Kontext des ,neuen Indien®
zu reproduzieren. Wéhrend Frauen und Miitter in unterschiedlichen Segmenten
der Mittelschichten in Bezug auf Mobilitit, berufliche Tétigkeiten und Lebens-
stilpraktiken einen gewissen Freiraum aushandeln konnten und kénnen (Gan-
guly-Scrase/Scrase 2009:104), sind sie weiterhin fiir die sozialmoralische, kultu-
relle und oft auch finanzielle Reproduktion eingebunden und miissen gleichzeitig
ihre ,weibliche Respektabilitdt“ unter den neuen Bedingungen der Konsumgesell-
schaft neu aushandeln. Wihrend die Inkorporation konsumorientierter Weiblich-
keit aus Modemagazinen, Bollywood-Filmen und Werbungen die Distinktion als
mittelstdndische Frauen garantiert, erfordert der Alltag in der joint family weiter-
hin Sparsambkeit, die Erfiillung sozialer und religioser Verpflichtungen und insbe-
sondere das Schulmanagement der Kinder in einem hochst kompetitiven privaten
Bildungswesen (Donner 2008).

Die folgenden kurzen Fallanalysen zeigen die Moglichkeiten und die Grenzen
fur ,Inderinnen der zweiten Generation“ auf, sinnhafte und autonome Subjekti-
vititen im Hinblick auf ein Leben in einer patrilinearen joint family im ,neuen
Indien“ zu entwickeln.

Gayatri: Promotion, familidre Solidaritat und Sozialkritik
im ,neuen Indien”

Gayatri ist eine 38-jahrige promovierte Sozialwissenschaftlerin und stammt aus
einer traditionellen brahmanischen Familie aus Siidindien. Ihr Vater wuchs in
einem Dorf auf und konnte dank guter schulischer Leistungen als erster seiner
Familie einen universitiren Abschluss machen. Thre Mutter ist mit ihrer Familie
aus einem Dorf in die Stadt gezogen, wo sie nach dem Tod ihres Vaters fiir die
Familie sorgte, schliefllich einen Bachelor-Abschluss machte und heiratete. Ein
Jahr nach Gayatris Geburt migrierte die junge Familie fiir das Doktorat des Vaters
in die Schweiz. Statt wie geplant nach Indien zuriickzukehren, nahm er nach der
Promotion eine Stelle als Elektroingenieur an und unterstiitzte seine Briider mit
Rimessen bei der Ausbildung. Gayatri hatte das familidre Solidaritdts- und Mobi-
litatsprojekt und dessen kulturelle Reproduktion stark internalisiert. Sie war stets
eine gute Schiilerin und brachte den elterlichen kulturellen Normen und religiésen
Praktiken groflen Respekt entgegen. Sie mochte die soziomoralische Solidaritét
der transnationalen Familie sowie die sinnlich-andéchtigen hinduistischen Ze-
remonien, die ihre Mutter durchfiihrte. Seit der Jugend versuchte aber Gayatri,

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

wie auch Sonia, einen biografisch-ethischen Freiraum im ,Leben zwischen den
Welten® auszuhandeln, indem sie die elterlichen Geschlechternormen und die ado-
leszenten Freizeitrituale miteinander zu vereinbaren suchte. Jedoch kristallisierte
sich heraus, dass Liebesbeziehungen fiir sie wegen der elterlichen Erwartungen
»keine Zukunft hatten. Stattdessen entwickelte sie ein Ethos platonischer Freund-
schaften und engagierte sich umso stirker bei kulturellen und sozialen Aktivita-
ten. Wihrend sie den elterlichen Rahmen grundsitzlich akzeptierte, versuchte sie
innerhalb davon, eine selbststindige und kritische Perspektive darauf zu entwi-
ckeln. Sie interessierte sich immer mehr fiir Indien, um die elterlichen Normen
zu reflektieren und zu hinterfragen. Nach dem Gymnasium setzte sie durch, dass
sie mit einer Freundin und zwei Freunden ihrer Schule durch Nordindien reisen
durfte, um das westliche Initiationsritual des Rucksack-Tourismus zu erleben so-
wie um ihr Wissen iiber das Land zu erweitern. Danach blieb sie noch ein halbes
Jahr bei ihren Verwandten in Stidindien, machte eine Ausbildung in klassischer
indischer Musik und schaffte es, ihren Radius aulerhalb des ,,goldenen Kéfigs“ der
Familie zu erweitern. Insbesondere die Erfahrungen von Armut, der ,haarstriu-
benden Ignoranz in den Mittelschichten® gegeniiber sozialer Ungleichheit sowie
der ,patriarchalen Strukturen® in Indien motivierten sie nach dem Zwischenjahr
Gesellschaftswissenschaften mit Fokus Sozialarbeit zu studieren. Sie wollte die
Mechanismen von Ungleichheit verstehen und éndern, die in der Welt, in der in-
dischen Gesellschaft und insbesondere auch zwischen den Geschlechtern herrsch-
ten. Damit Gayatri sich besser auf das Studium konzentrieren und sozial integrie-
ren konnte, erfiillten ihre Eltern ihr den Wunsch, in einer Frauen-WG in der Stadt
zu wohnen, in der sie studierte. Dort arbeitete sie in Studentenjobs und entwickelte
durch Praktika bei der UNO und soziales Engagement ein wissenschaftlich-so-
zialkritisches berufliches Profil. Wie Sonia konnte sich Gayatri also gegeniiber
ihren Eltern Freiheiten ausbedingen, indem sie deren Normen sozialer Mobilitat
und kultureller Reproduktion akzeptierte. Und umgekehrt war fiir Gayatri klar,
dass sie im Austausch fiir dieses elterliche Vertrauen auch deren Wiinsche erfiillen
wiirde, soweit sie dafiir nicht ihre persénlichen Ideale aufgeben miisste. Wahrend
ihres Studiums lernte sie den indischen Software-Ingenieur Rupam kennen, der als
temporarer Projektmitarbeiter in Europa weilte und dem weiteren Bekanntenkreis
ihrer Familie angehorte. Wahrend zwischen ihnen einerseits grofie Sympathie und
grofler Respekt bestanden, war Gayatri andererseits auch klar, dass Rupam, der
sowohl aus der gleichen Stadt und derselben Kaste stammte wie ihre Familie, eine
»gute Partie“ darstellte. Uber E-Mail-Kontakt, Chats und Treffen wuchs iiber drei
Jahre eine Freundschaft zwischen Gayatri und Rupam, in der auch die Perspektive
einer Heirat besprochen wurde. Ihr fritheres Bedauern, selbst keine adoleszenten
Liebesbeziehungen gefithrt zu haben, hatte sich mittlerweile durch Erfahrungen
von Schweizer Freundinnen in ein kritisches Mitleiden an der ,,romantischen Uto-
pie“ (Illouz 1997) verwandelt, gegen die sie ein Beziehungsethos von Pragmatis-
mus, Freundschaft, Liebe und Familienwerten setzte. Aus den langen Gespriachen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

271


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Kosmopolitische Pioniere

wusste Gayatri, dass Rupam einen pflegebediirftigen Bruder hatte, den er und
seine Eltern intensiv betreuten, und sie war bereit, nach der Heirat mittelfristig
nach Indien zu ziehen, um sie dabei zu unterstiitzen. Wahrend laut Gayatri ihre
eigenen Eltern angesichts dieser ,,guten Partie” wie erwartet ,,auf Wolke 7“ waren,
wie sei sagte, war die Nachricht fiir Rupams Eltern zuerst ,ein Schock®. Gayatri
entsprach als NRI nicht deren Vorstellungen einer idealen Schwiegertochter und
sie bezweifelten, dass Gayatri den moralischen Anforderungen angesichts der Be-
treuungssituation fiir Rupams Bruder gewachsen sein werde. Schliefllich konnte
genug Vertrauen zwischen allen Parteien geschaffen werden. Durch die langjah-
rigen freundschaftlichen Dialoge hatte sich ein affektiv-ethischer Raum zwischen
Gayatri und Rupam entwickelt, der sich in einer ,companionate marriage (Parry
2001; Fuller/Narasimhan 2008) fortsetzte, in der die Bediirfnisse des Gegeniibers
ernst genommen werden und man sich gegenseitig unterstiitzt. Gayatri hatte ih-
ren zukiinftigen Ehemann und dessen Familie davon tiberzeugen konnen, dass er
zuerst in der Schweiz arbeitet, damit sie fertig studieren und er ihr Leben in der
Schweiz kennenlernen konnte. Umgekehrt war fiir sie klar, dass sie in transnatio-
nale familidre Verpflichtungen eingebunden war und dem Wunsch ihres Mannes
mit seiner Familie in Indien zu leben, Folge leisten wiirde. Vor diesem Hinter-
grund und nach der Geburt ihrer Tochter bewarb sie sich erfolgreich auf eine so-
zialwissenschaftliche Stelle als Doktorandin und Assistentin an der Universitit. In
Gayatris Familienbiografie nahm die Promotion des Vaters einen hohen Stellen-
wert ein. Als Sohn eines brahmanischen Dorflehrers boten fiir ihn die naturwis-
senschaftliche Ausbildung und der Doktortitel eine biografische Perspektive, um
den transnationalen sozialen Aufstieg in einem kastenspezifischen Familienidiom
zu verfolgen. Die Teilzeitstelle als Doktorandin und Assistentin passte zwar gut in
ihre Lebenssituation als junge Mutter. Gayatris mittelfristige Perspektive war je-
doch, in Indien bei ihren Schwiegereltern zu leben und ihren familidren Pflichten
nachzukommen, ein wesentlicher Grund fiir die Entscheidung gewesen, zu pro-
movieren. Sie entwickelte deshalb ein wissenschaftliches Projekt iiber Anerken-
nungs- und Mobilisierungspolitik in indischen Slums. Dadurch konnte sie sich
wihrend der Feldforschungen in Indien aufhalten. Zudem versprach sie sich davon
Moglichkeiten, als selbststindige Beraterin in Fragen der Entwicklungspolitik in
Indien zu arbeiten, einer Thematik, die sie seit dem Zwischenjahr und dem Studi-
um moralisch und wissenschaftlich intensiv beschiftigt hatte.

Meine Dissertation mache ich auch mit dem Pragmatismus, dass wir viel-
leicht nach Indien ziehen und ich schon ein Netzwerk aufbauen kann. Also
in X. [der Heimatstadt ihrer Eltern und Rupams] kann ich es mir schon gut
vorstellen zu leben, weil ich es gut kenne, die Sprache spreche. Und es ist sehr
kosmopolitisch. Da triffst du Leute, die aus dem hintersten indischen Dorf
kommen und Leute, die wie in Manhattan leben. Einfach der Verkehr und die
soziale Kontrolle der Familie sind ein bisschen penibel. Es wird viel geredet.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

Aber man muss einfach ein bisschen strikt sein, dann kann man schon ein
eigenes Leben haben.

Gayatris Entscheidung zu einer Dissertation iiber indische Stadtentwicklungspo-
litik war eingebettet in komplexe Verflechtungen von professioneller Ambition,
transnationalen familidren Verpflichtungen und sozialkritischen Idealen. Gleich-
zeitig war die siidindische metropolitane Stadt, in der ihre Schwiegereltern und die
meisten ihrer Verwandten lebten, eine Hochburg der indischen IT-Industrie und
zu einem Inbegriff der Konsumkultur der neuen indischen Mittelschichten gewor-
den. Die neuen urbanen Raume boten ihr als Frau nicht nur Bewegungsfreiheit
und eine westlich kompatible und aufregende Freizeitkultur, sondern auch den
idealen wissenschaftlichen Hintergrund fir die Erforschung urbaner Verdran-
gungs- und sozialer Polarisierungsprozesse im ,,neuen Indien“ (vgl. Roy/Ong 2011;
Chowdhury 2011).

Gayatri und ich waren etwa zur gleichen Zeit auf Feldforschung in Indien und
obwohl sich ein Treffen aus terminlichen Griinden nicht ergab, telefonierten wir
oder tauschten uns per E-Mail aus. Thre Arbeit und ihre Feldforschung wurden
von den Familienangehorigen respektiert, weil sich dadurch die sozialmoralischen
Beziehungen vertieften und weil das Projekt einer Dissertation in urbanen Slums
anschlussfahig an die bildungsorientierte und philanthropische brahmanische
Familientradition war. Die Familie war fiir sie einerseits eine wichtige Ressource
fiir die Forschung, da ihr Onkel sie im Feld vernetzte und ihr Zugidnge verschaffte
und sich ihre Schwiegereltern um ihre Kinder kiimmerten. Trotz der spannenden
Erfahrungen in diesem komplexen familidren, wissenschaftlichen und ethischen
Projekt war Gayatri aber auch immer wieder frustriert. Trotz ihrer positiven Ein-
stellung und ihrer Selbstdisziplin war sie von den ,,Dynamiken der joint family“
iiberrumpelt worden. Zum einen war ihr Mann gleichzeitig in seinen jahrlichen
Indienferien und es war klar, dass er auch seine Freunde treffen sollte und sie
sich neben der Forschung auf die Kinderbetreuung konzentrieren musste. Zum
anderen hielten sich die Schwiegereltern nicht an Abmachungen, verwohnten die
Kinder und diese fielen aus dem Ess- und Schlafrhythmus — was sie dann wieder
zu korrigieren versuchte, aber mit einem Riickstand in der Forschung bezahlte.
Angesichts ihres Aufwandes, um den transnationalen familidren Verpflichtungen
nachzukommen, empfand sie die Situation insgesamt als unausgeglichen.

Trotz dieser Spannungen und Widerspriiche kann Gayatri ihre professionellen
Ambitionen, ihren kritischen Geist und das Leben als ,,gute Schwiegertochter” in
der transnationalen Familie in einem umfassenden biografischen ethischen Le-
bensentwurf verbinden. Durch Selbstdisziplin, Flexibilitit und Opferbereitschaft
kann sie einen allfilligen Autonomieverlust kompensieren und ihren bisherigen
Lebensentwurf im Hinblick auf ein Leben in einer joint family im ,,neuen Indien®
sinnhaft reartikulieren. Jedoch war fiir sie nach der Feldforschung klar: ,,Im glei-
chen Haushalt mit den Schwiegereltern leben geht fiir mich nicht. Neben-, iiber-,

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

273


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Kosmopolitische Pioniere

untereinander wohnen ist ok, aber nicht miteinander.“ Mit diesen Vorstellungen
bewegte sie sich angesichts der Pluralisierungen der Familienformen im ,neuen
Indien“ keineswegs auflerhalb der Normen weiblicher mittelstdndischer Respekta-
bilitat, sondern mitten im Trend.

Asha: Weibliche Flexibilitdat zwischen neoliberaler Ressource und
konservativer Disziplinierung

Asha, 44-jahrige Familienfrau, ist in der Schweiz aufgewachsen und lebt seit knapp
zwanzig Jahren in Indien. Der Vater hatte in den 1990er Jahre seine Stelle als Infor-
matiker in der Schweiz verloren. Beglinstigt durch das indische Wirtschaftswachs-
tum und den IT-Boom, versuchte er dann eine Rekrutierungsfirma fiir indische
Software-Ingenieure aufzubauen und lebte jeweils mehrere Monate pro Jahr in In-
dien. Durch die zirkuldre Migration der Eltern und deren einstweiligen Riickkehr-
plane hatte Asha einen guten Einblick in die kulturellen Veranderungen in den
neuen Mittelschichten Indiens. Nach dem Abschluss der Handelsschule zog sie
- zur Freude der Eltern - nach Indien, um ein College zu besuchen und ein Leben
in Indien zu versuchen. Ohne das College abzuschliefien, heiratete sie, 21-jahrig,
einen Mitstudenten und zog zu dessen Familie. Ihr Mann wollte sich nicht von
seinen Eltern trennen und sie gab nach, um eine ,gute indische Ehefrau zu sein“
und ,alles richtig zu machen®. Nach der Heirat arbeitete sie in einer Deutschschule
und unterstiitzte die Familie im Unternehmen. Im Rahmen des Wirtschaftswachs-
tum hatte die Familie einen mittelstindischen, konsumorientierten Lebensstan-
dard erarbeitet und kampft seither darum, diesen zu erhalten. Statt Diener wie bei
Akash, leistete das solidarische Netz der patrilokalen Familie die Reproduktions-
arbeit — mithilfe von sporadischen Haushaltshilfen. Seit der Geburt ihrer beiden
Kinder konzentrierte sich Asha auf die Rolle als Mutter und Familienfrau. Neben
Haushalt und familidren Verpflichtungen fiel ihr vor allem das Schulmanagement
der Kinder im kompetitiven privaten Bildungssystem zu. Durch Haushaltsma-
nagement, Aufgabenhilfe und Shuttledienste fiir die Kinder trug sie tagtiglich zur
Reproduktion zum Mittelschichtsstatus ihrer Familie bei.

Ich traf Asha in einem Café in einem edlen Quartiermarkt zu einem Gespréch.
Wie sie am Telefon erzahlt hatte, war ihre Familie geschéftlich gerade mit einem
Groflauftrag wegen Diwali beschiftigt. Gerne wiirde sie mich nach den Festivitd-
ten zum Essen einladen und mir ihre Familie vorstellen. Nach einem ersten Ken-
nenlernen stellte sich jedoch heraus, dass sie sich mit mir in einem Café treffen
wollte, weil sie gerade verhindern wollte, dass ihr Mann und dessen Eltern von die-
sem Interview erfuhren. Ihr Leben in der joint family war seit einiger Zeit schwie-
rig geworden, nachdem ihr Mann und seine Eltern Asha vorgeworfen hatten, eine
Affare mit dem Kinderarzt der Familie gehabt zu haben. Sie hatte dies nachdriick-
lich und glaubwiirdig bestritten, was jedoch die Vorwiirfe nicht entkréftete — eher
im Gegenteil. Weil Asha in der Schweiz aufgewachsen war, nahmen ihr Mann und

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

dessen Eltern an, dass sie potenziell) ein ,loose girl“ sei. Dieses Narrativ tiber di-
asporische Frauen, das in den fritheren NRI-Diskursen - etwa im Film ,,Purab
aur Paschim® - explizit beschrieben wurde, lebte in den neuen Mittelschichten in
neuen Auspragungen weiter. Wiahrend Asha sich durch diesen Konflikt eingeste-
hen musste, dass ihr Mann und dessen Familie sehr konservativ waren, musste sie
seither umso mehr ihre Rolle als ,,gute indische Frau® legitimieren. Gerne hatte
sie vorgeschlagen, mit ihrem Mann und ihren Kindern in die obere Wohnung des
Hauses zu ziehen, um den Konflikt zu entschirfen. Stattdessen wartete sie, bis die
Eltern dies selbst vorschlugen, um nicht erneut als respektlos und egoistisch dar-
gestellt zu werden.

Thre Eltern, die wieder in der Schweiz leben, versuchten sie zu iiberzeugen,
sich scheiden zu lassen und in die Schweiz zuriickzukehren. Asha wollte aber noch
einmal versuchen, die Wogen zu glitten. Sie fainde es unfair, so ihre Worte, den
Kindern den Vater zu entziehen. Die rechtliche Situation war jedoch wahrschein-
lich gerade umgekehrt: Ein Anspruch auf ein Sorgerecht wiirde Asha nach indi-
schem Zivilrecht und Hindu-Familienrecht kaum gewéhrt werden. Weder wiirde
ein indisches Gericht zulassen, dass sie mit den Kindern in die Schweiz zieht, weil
deren Lebensmittelpunkt — Familie und Schule - in Indien sei. Auch konnte Asha
kaum als alleinerziehende Mutter mit ihren Kindern in Indien leben, da gemif3
herrschender Meinung ihr Mann den Kindern finanziell und sozial ein besseres
Umfeld bieten konnte. In diesem Dilemma zwischen moralischer Disziplinierung
und drohendem Verlust des Sorgerechts, war fiir sie klar, dass sie sich noch stérker
den familidren Disziplinierungen und Geschlechternormen unterwerfen musste.
Gleichzeitig nutzt sie ihren massiv geschrumpften Spielraum, um bei ihren Kin-
dern zu sein und sich in der Familie als respektable mittelstindische Ehefrau und
Schweigertochter zu rehabilitieren. Allerdings hat sich ihre Evaluation der biogra-
fischen Entscheidungen, ein Leben in Indien zu versuchen und friih zu heiraten,
verandert. Im Nachhinein sei ihr klar geworden, dass ,dies alles zu friith gewesen
sei“ und dass sie ,hatte warten sollen mit all dem® ,,Es sei einfach nicht fair®, wie
ihr Leben verlaufen sei, hatte sie doch immer versucht ,alles richtig zu machen®
und hatte sie doch ,,so viel fiir diese Familie aufgegeben®

Nach diesem Treffen beantwortete Asha meine SMS nicht mehr. Stattdessen
antwortete bei einem Anruf ihr Mann und teilte mir mit, dass Asha nicht inter-
essiert sei, weiterhin an der Forschung teilzunehmen. Weiterhin schaue ich mir
auf Facebook die von ihr hochgeladenen Familienfotos von ihr und ihren Kindern
an und lese die geposteten Lebensweisheiten: ,,A healthy relationship will never
require to sacrifice your friends, your dreams or your dignity.”

Die drei Beispiele von Sonia, Gayatri und Asha beschreiben verschiedene Aushand-
lungen diasporischer Subjektivierung von indischen Secondas aus der Schweiz in
transnationalen Familiennetzwerken. Sonia, Gayatri und Asha verstanden die
Heirat sowohl als Teil eines intergenerationellen Mobilitatsprojektes als auch eines

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

275


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Kosmopolitische Pioniere

sinnhaften biografisch-ethischen Projekts. Indem sie die Familienwerte der Eltern
in ihre eigenen Biografien integriert hatten, bot fiir sie die Heirat in eine indi-
sche Familie eine durchaus sinnhafte transnationale Perspektive eines nicht-es-
senzialistischen Lebensentwurfes in einem Netz familidrer Solidaritat. Im Kontext
globaler indischer Moderne hatten sich Geschlechternormen, Heiratsregeln und
Familienformen pluralisiert, wodurch neue Spielrdume fiir die Aushandlung be-
ruflicher Ziele, familidrer Erwartungen und personlicher Ideale der Lebensfiih-
rung entstanden waren. Zudem versprach das ,neue Indien® kulturelle Dynamik,
berufliche Perspektiven sowie kosmopolitische Lebensstile.

Die Fallanalysen zeugen jedoch auch von den Verwerfungen in der globalen
indischen Moderne, in denen traditionelle Familienformen mit konsumorientier-
ten Lebensstilen kombiniert werden, um den Kampf um Status und Lebensstan-
dard innerhalb der neuen Mittelschichten zu bestehen. Die Widerspriiche in der
hegemonialen Reartikulation der Nation zwischen westlichem Materialismus und
indischen Familienwerten zeigen sich auf spezifische Weise in den Subjektivie-
rungsprozessen von Frauen, Miittern und Schwiegertdchtern der Mittelschichten.
Als wichtige Akteurinnen der Reproduktion von mittelstdndischem Lebensstan-
dard und Status bewegen sie sich flexibel und versiert an der Grenze von Familie
und offentlicher Konsumkultur, zwischen ,,altem® und ,,neuem Indien®. Gleichzei-
tig ist diese Flexibilitdt eng verbunden mit einer Selbstdisziplinierung im soziomo-
ralischen Spannungsfeld zwischen kapitalistischer Bestdtigung und patriarchalen
Normen. Vor allem bei Asha, aber auch bei Gayatri zeigen sich die Tiicken des Le-
bens in der patrilokalen mittelstindischen joint familiy. In diesem hierarchischen
System miissen sie sich als diasporische Schwiegertochter immer wieder besonders
bewihren, um Narrative fehlender Respektabilidt und mangelnder Aufopferung
zu entkréften. Sonia, Gayatri und Asha handeln innerhalb dieser Konstellationen
unterschiedliche Spielrdume aus, um ihre biografisch-ethischen Lebensentwiirfe
verfolgen zu konnen. Sonia konnte durch transnationale Distanz am meisten Au-
tonomie bewahren und ihren Lebensentwurf zwischen Karriere, transnationaler
Familie und kosmopolitischem Lebensstil pflegen. Offen bleibt, wie sie ihren Le-
bensentwurf angesichts des Kinderwunsches und der kommenden Pensionierung
ihres Schwiegervaters in Zukunft reartikuliert.

Auch Gayatri hat sich einen betrachtlichen Freiraum ausgehandelt, inner-
halb dessen sie bereit ist, familidre Verpflichtungen zu iibernehmen. Das Leben
in der joint family zeigte jedoch auch die Grenzen ihrer sinnhaften Verkniipfung
von transnationaler Familie, professionellen Ambitionen und personlichen Idea-
len. Asha hatte mit ihrer fragilen Ausbildungssituation und im Leben in der joint
family betrachtlich weniger Autonomie. Als sie sich dem moralischen Vorwurf
des Ehebruchs gegeniibersah, offenbarte sich ihre strukturelle Verletzlichkeit als
(diasporische) Frau in den umkampften und uniibersichtlichen Geschlechterord-
nungen der neuen Mittelschichten. Diese moralische Disziplinierung in der joint

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

family stellt ihren bisherigen sinnhaften Lebensentwurf radikal infrage, ohne dass
eine klare Alternative aufschiene.

Die Auswahl der Fille suggeriert allenfalls eine zu starke geschlechtliche Tren-
nung zwischen freiheitlicher Mobilitit von mannlichen Touristen und Managern
und familidrer Disziplinierung von schweizerisch-indischen Frauen. Auch indi-
sche Secondas verfolgen berufliche Projekte, bewegen sich in der urbanen Kon-
sumkultur und - abseits davon - auf touristischen Entdeckungstouren. Und auch
schweizerisch-indische Ménner — wenn nicht sogar 6fter als Frauen - sind Ehen
mit Personen indischer Herkunft eingegangen und sind einer starken moralischen
familidren Disziplinierung ausgesetzt — wie etwa Anil (s. Exkurs Kapitel 5). Jedoch
zeigt sich besonders bei der Heirat klar eine patriarchale Geschlechterordnung, die
von Frauen trotz Flexibilisierungen eine strukturell stirkere moralische Selbstdis-
ziplinierung erfordert — insbesondere in der patrilokalen joint family.

6.5 FAZIT: PRIVILEGIEN UND UNGLEICHHEIT
IM ,,NEUEN INDIEN"

Die Liberalisierungspolitik ab den 1990er Jahren hatte die Abkehr von einer
Nehru’schen Modernisierung des Landes und von Gandhi’schen Werten der Be-
scheidenheit beférdert. Stattdessen basierte das neue hegemoniale Projekt auf dem
Versprechen von Wachstum und einer konsumstarken neuen Mittelschicht, die
einen ureigenen indischen Anspruch auf den Kapitalismus und globale Macht
verkorperte. In der populdrkulturellen, politischen und sozialen Konstruktion
der Nation als ,,globale indische Familie“ stellten diasporische Subjekte eine ide-
ale Projektionsfldche fiir die Verkniipfung von ,westlichem Materialismus“ und
»indischen Werten® dar. ,Inder_innen der zweiten Generation® aus der Schweiz
hatten mit ihrem relativ grofien 6konomischen und kulturellen Kapital einen pri-
vilegierten und duflerst kompatiblen Zugang zu den metropolitanen Rdumen die-
ser neuen Mittelschichten.

Im Kontext des Indienhypes in der Schweiz ab dem Millenniumswechsel und
des sich globalisierenden Indiens haben die Verflechtungen zwischen den Lin-
dern stark zugenommen. Wihrend der Feldforschung war es auffillig, wie vie-
le ,Inder_innen der zweiten Generation“ in den letzten zehn bis zwanzig Jahren
transnationale Praktiken intensiviert oder Projekte lanciert haben: Yogakurse,
Tanzprojekte, Traumhochzeiten, Forschungen, Heirat, Praktika, Jobs, Familien-
ferien, Ferienwohnungen oder Entwicklungsprojekte sind nur einige der Projekte,
die ,, Inder_innen der zweiten Generation aus der Schweiz vorantrieben. Zwischen
warenférmiger Anerkennung in der Schweiz und diasporischer Teilhabe am ,,neu-
en Indien® vermochten viele schweizerisch-indische Second@s die diffuse Erfah-
rung des Andersseins und die damit verbundenen biografischen Projekte zuneh-
mend in transnationalen Lebenswelten zu verwandeln.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

277


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Kosmopolitische Pioniere

Akash konnte sich angesichts der Expansion des Schweizer Kapitalismus in den
»wilden Osten“ als idealer interkultureller Briickenbauer fiir eine Schweizer Fir-
ma in Indien empfehlen. Damit konnte er einen spannenden Karrieresprung mit
einem exklusiven kosmopolitischen Lebensstil und einem nostalgisch-intellektu-
ellem Bildungsprojekt verkniipfen. Er entwickelte durch diese Erfahrungen zuneh-
mend ein Ethos eines ,,kapitalistischen Kosmopoliten®, fiir den lokale Kulturen zu
spannenden und wertvollen Objekten, Waren und Wissensbestinden in einer ex-
klusiven und transnationalen Lebenswelt wurden. Die alltagliche Interaktion mit
Dienern, Kellnern oder Arbeitern in der Fabrik erforderte jedoch eine stindige Le-
gitimierung und Reproduktion des exklusiven Lebensstiles und offenbarte immer
wieder aufs Neue die strukturelle Gewalt im ,,neuen Indien.

In seinem touristischen Bildungsprojekt konnte Raj die biografisch-nostalgi-
sche Auseinandersetzung mit Indien mit seinem Sohn teilen sowie diesem eine
kritische Auseinandersetzung mit globaler Ungleichheit vermitteln. Wahrend sich
Raj als Tourist und Familienmitglied frither immer aufien vor gefiihlt hatte, bo-
ten ihm das ,neue Indien“ und die ethnische Vergemeinschaftung mit anderen
Second@s in der Schweiz zunehmend eine kompatible und legitime diasporische
Zugehorigkeit in einer globalen indischen Moderne.

Die drei Kurzbeispiele von Sonia, Gayatri und Asha nehmen die Bedeutung
der Heirat von schweizerisch-indischen Secondas in der ,,globalen indischen Fa-
milie“ in den Blick. Da sich die Geschlechternormen, Heiratsregeln und Famili-
enformen in den ,neuen Mittelschichten® pluralisiert haben, versuchten sie alle-
familidre Erwartungen mit ihren professionellen Ambitionen und persénlichen
Idealen verbinden. Die Fille zeigen jedoch auch, dass Frauen und insbesondere
Schwiegertochter in der transnationalen Familie - und insbesondere in der patri-
lokalen joint family - einem betréachtlichen moralischen Druck ausgesetzt sind. Im
Spannungsfeld von Selbstdisziplinierung und Flexibilitit konnten sie Spielrdume
fiir die eigenen Lebensentwiirfe aushandeln und gleichzeitig den eigenen mittel-
stindischen Status in einer transnationalen Lebenswelt reproduzieren. Im Fall von
Asha brachte jedoch gerade die Zuschreibung als NRI die strukturelle Verletzlich-
keit von Frauen in den Mittelschichten zum Vorschein, die auf unterschiedliche
Weise neoliberale Aspirationen mit konservativen Normen kombinieren miissen.

Die Fallanalysen haben mit Fokus auf Beruf, Tourismus und Familie gezeigt,
dass ,Inder_innen der zweiten Generation“ in der globalen indischen Moderne
zunehmend transnationale Lebenswelten — wenn auch unterschiedlicher Dichte
- etablieren. Diese Lebenswelten spannen komplexe hierarchische Rdume und so-
ziomoralische Beziehungen auf, die folgende analytische Schliisse zulassen:

1. Die diskursiv-institutionelle Anerkennung der Zugehorigkeit zur indischen Na-
tion befordert die biografisch eingeschriebene Suche nach nicht-essenzialitischen
Subjektivititen vor einem globalen Horizont. Transnationale Mobilitdt und neue
Réume der Anerkennung von Mehrfachzugehorigkeit in Indien und der Diaspora

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diasporische Subjektivitaten im ,neuen Indien”

erlauben, die assimilationistischen und exotisierenden Disziplinierungen in der
Schweiz durch transnationale Praktiken und Imaginationen zu unterwandern.
Diese Subjektivierungsprozesse sind eingebettet in transnationale Netzwerke, Or-
ganisationen und Diskurse - etwa das multinationale Unternehmen, den inter-
nationalen Tourismus, die globale Konsumkultur oder die transnationale Familie
-, die ihrerseits hierarchisch gegliedert sind, disziplinierend wirken sowie neue
Formen der Lebensfithrung erméglichen oder erfordern.

2. In diesen transnationalen Lebenswelten verschieben sich die Positionen und
Hierarchien innerhalb der eigenen ,,Migrationsfamilie“. Die institutionellen und
diskursiven Raume der globalen indischen Moderne erlauben, die ,,Migrationsfa-
milie“ als soziomoralische Ordnung zu iiberwinden und durch eigene Aushand-
lungen zu ergénzen. Gleichzeitig dient das soziale Kapital der Eltern und Ver-
wandten als Ressource in den eigenen Vorhaben und Projekten. Dadurch werden
die soziomoralischen familidren Bindungen verstarkt und gleichzeitig relativiert.
Im Falle einer Heirat innerhalb der ,,globalen indischen Familie® wird die sozio-
moralische Macht der Familie besonders deutlich. Wahrend sie einerseits als Soli-
daritdtsnetz fungiert und Geborgenheit verspricht, ist sie auch hierarchisch geglie-
dert und wirkt disziplinierend. Insbesondere fiir schweizerisch-indische Frauen
erfordert dies eine intensive Selbstdisziplinierung, um persénliche Ideale, profes-
sionelle und familidre Ziele sinnhaft zu verbinden.

3. Die Teilhabe an der globalen indischen Moderne ist eingebettet in die struktu-
relle Aushandlung sozialer Ungleichheit und postkolonialer Hierarchien. Die In-
tegration Indiens in den globalen Kapitalismus wird von ,,Inder_innen der zwei-
ten Generation“ in einer besonderen Ambivalenz und Sensibilitit erfahren, weil
sie oft sowohl schweizerische als auch indische Diskurse oder Positionen kennen
und weil sie die postkolonialen Verdnderungen seit der Kindheit erlebt haben. Thre
transnationalen Lebenswelten stellen geradezu ein Prisma dar, das die politischen,
kulturellen und ethischen Widerspriiche auffachert, die mit den Verschiebungen
postkolonialer Hierarchien im globalen dezentralen Kapitalismus verbunden sind.
Wihrend ihnen das ,,neue Indien® neuerdings einen privilegierten und kompatib-
len diasporischen Zugang gewéhrt, sind sie dadurch starker in die Konstruktion
sozialer Ungleichheit und die Reproduktion von Armut eingebunden. Zum einen
erfahren sie das ,neue Indien“ als kulturell dynamisch, zum anderen sehen sie
darin auch eine Verwestlichung und einen Verlust von Authentizitit, die sie aus
Kindheitserfahrungen und (auto-)orientalistischen Diskursen imaginieren. Die
Teilhabe an der globalen indischen Moderne erfordert eine stindige affektive und
moralische Positionierung innerhalb dieser postkolonialen Verwerfungen - zwi-
schen eurozentrischem Humanitarismus, familienspezifischen Privilegien und
Kapitalismuskritik. Es ist symptomatisch fiir die Verschiebungen in den globa-
len Hierarchien, dass die bestehenden Diskurse, Subjektivititen und Institutionen

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce

279


https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 Kosmopolitische Pioniere

keine eindeutigen Positionen erméglichen — weder im Westen noch in Indien noch
mittendrin.

14,02.2026, 19:08:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441336-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

