
Lehramt, Theologie und Öffentlichkeit 
Überlegungen zum Öffentlichkeitsverständnis der "Instruktion über die 

kirchliche Berufung des Theologen"1 

von Helmuth Roifes 

Konflikte und Spannungen zwischen Theologen und der römischen Kir­
chenleitung finden in den Massenmedien in der Regel aufmerksame Beachtung. 
Die Auseinandersetzungen um die lateinamerikanische Befreiungstheologie 
und in diesem Zusammenhang die gegen den Theologen Leonardo Boff ver­
hängte Strafmaßnahme eines einjährigen Bußschweigens sind über die Massen­
medien einer breiten Öffentlichkeit bekannt geworden. Das gleiche gilt von 
den umstrittenen Bischofsernennungen der vergangeneo Jahre (Wien, Salz­
burg, Köln, Vorarlberg, Chur). In Fragen der Sexualmoral und besonders bezüg­
lich der Empfängnisregelung vertritt der Papst eine Position, die von vielen 
Moraltheologen nicht geteilt wird. Auch diese Differenzen werden über die 
Massenmedien verbreitet. Wie der Entzug der kirchlichen Lehrerlaubnis z. B. für 
den amerikanischen Moraltheologen Charles Curran zeigt, haben solche Diffe­
renzen unter Umständen für den einzelnen Theologen bittere persönliche und 
berufliche Folgen. 

Ein von den Medien außerordentlich beachtetes Ereignis war die im ver­
gangeneo Jahr publizierte sogenannte "Kölner Erklärung" einer großen Gruppe 
von Theologieprofessoren: "Wider die Entmündigung". Die Theologieprofesso­
ren formulieren in dieser Erklärung einen scharfen Protest gegen die zur Zeit 
geübte römische Praxis der Bischofsernennungen, sie kritisieren die Praxis der 
Erteilung bzw. der Verweigerung der kirchlichen Lehrerlaubnis für Theologen 
und Theologinnen, und sie monieren eine zunehmende Überdehnung der juris­
diktioneilen und lehramtliehen Kompetenz des Papstes. 

Schließlich ist auch an den nach wie vor schwelenden Konflikt um Eugen 
Drewermann zu erinnern. Die Beispiele ließen sich fortsetzen. 

Alle diese Konflikte sind von Anfang an öffentlich gewesen. Dafür haben 
nicht zuletzt die Massenmedien gesorgt. 

Nun könnte man das alles für einen normalen Vorgang halten. In einer 
demokratisch verfaßten pluralistischen Gesellschaft werden Fragen und Proble­
me, die von öffentlichem Interesse sind, auch öffentlich verhandelt. Warum 
sollte das nicht ebenso für kirchliche und theologische Meinungsverschieden­
heiten gelten? 

Die Ende Juni von der Glaubenskongregation veröffentlichte "Instruk­
tion über die kirchliche Berufung des Theologen" sieht das allerdings ganz 

Dr. Dr. Helmuth Rolfes ist Professor an der Gesamthochschule/Universität Kassel für 
Katholische Theologie/Systematische Theologie. 

207 

Communicatio Socialis 23 (1990), Nr. 3: 207-216 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders: Meinungsverschiedenheiten oder gar Differenzen, die zwischen Theo­
logen und dem kirchlichen Lehramt auftreten, gehören nicht in die Öffentlich­
keit. 

1. Die Unterordnung unter das kirchliche Lehramt 
Die Instruktion steckt den Rahmen ab, in dem sich ein katholischer Theo­

loge bewegen darf, wenn er aus der Sicht der Glaubenskongregation seiner 
kirchlichen Berufungtreu bleiben will. Unmißverständlich wird seine Zustim­
mung zu allen Iehramtlichen Äußerungen eingefordert. Lehramtliche Äußerun­
gen werden dabei in einem sehr weiten Sinn verstanden: Es geht nicht nur um 
sog. definitive Akte des kirchlichen Lehramtes, sondern auch um jene Äußerun­
gen, in denen das Lehramt eine Lehre vorträgt, um damit den Inhalt der Offen­
barung zu verdeutlichen oder eine mit der Glaubenstradition unvereinbare Auf­
fassung zurückzuweisen. Selbst dort, wo lehramtliche Texte lediglich sog. 
"Klugheitsurteile" abgeben, wird die loyale Zustimmung des Theologen rekla­
miert. Die Instruktion gibt Verfahrensregeln vor, nach denen sich ein Theologe 
zu verhalten hat, wenn seine Überzeugung von den lehramtliehen Auffassun­
gen abweicht. Konflikte und Spannungen sollen - so will es jedenfalls die 
Instruktion - unter Ausschluß der Öffentlichkeit ausgetragen werden. Deshalb 
beklagt und verurteilt die Instruktion auch breit den "Dissens", den sie als "öf­
fentliche Oppositionshaltung gegen das Lehramt der Kirche" (32) definiert. Es 
geht der Instruktion um die strenge Unterordnung des Theologen unter das 
Lehramt. 

Die Gründe für diese Unterordnung sind nach der Logik der Instruktion 
theologischer Natur. Sie folgen nämlich aus dem Verständnis der Sendung des 
kirchlichen Lehramtes, das Volk Gottes vor Abweichungen und Irrtum im Glau­
ben zu schützen. Das kirchliche Lehramt muß dem Volk Gottes "die objektiven 
Möglichkeiten garantieren, den echten Glauben jederzeit und in den verschie­
denen Situationen irrtumsfrei zu bekennen" (14). Weil das Lehramt eine "positiv 
von Christus als konstitutives Element der Kirche gewollte Institution ist", ist es 
"im besonderen in Sachen des Glaubens und der Sitten mit dem Charisma der 
Unfehlbarkeit ausgestattet" (15). 

Die in der katholischen Theologie auch in der Lehre von der Unfehlbar­
keit ausgedrückte Überzeugung vom Beistand des Heiligen Geistes für die Kir­
che wird in der Instruktion für die faktische Ausübung des kirchlichen Lehram­
tes weitreichend in Anspruch genommen. Der göttliche Beistand erstreckt sich 
praktisch auf alle Aktivitäten des kirchlichen Lehramtes. 

So wird in der Instruktion bei Iehramtlichen Entscheidungen in Sachen 
der Disziplin, die nicht durch das Charisma der Unfehlbarkeit garantiert sind, 
dennoch auf den göttlichen Beistand abgehoben (vgl. 17). Wie weitreichend 
dieser göttliche Beistand für lehramtliche Äußerungen unterstellt wird, zeigt 
sich in der Abwehr möglicher Anfragen oder gar Zweifel durch den Theologen. 
Selbst bei "an sich nicht irreformablen Dingen" (24) wird vom Theologen auf­
richtige Zustimmung und nicht kritisches Hinterfragen als Regelfall gefordert. 

208 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich kann die Instruktion nicht grundsätzlich die Möglichkeit von 
Mängeln an Iehramtlichen Texten ausschließen. Aus der Geschichte ließen sich 
leicht lehramtliche Texte finden, die in ihren sog. Klugheitsurteilen oder in 
ihren Urteilen zu den "an sich nicht irreformablen Dingen" nicht nur gewisse 
Mängel aufweisen, sondern die sich im Nachhinein schlicht als falsch erwiesen 
haben. Aus diesem Wissen würde man eigentlich vermuten, daß auch in der 
Instruktion in differenzierterer Weise der göttliche Beistand für die Iehramtli­
chen Äußerungen bedacht worden wäre. Von derartigen Anfechtungen scheint 
der Verfasser der Instruktion allerdings nicht geplagt worden zu sein. Nur in 
sehr gewundener Diktion gibt es in der Instruktion das Zugeständnis, auch ein 
lehramtlicher Text müsse nicht immer von Mängeln frei sein. "In diesem Bereich 
von Äußerungen der Klugheit ist es vorgekommen, daß Lehrdokumente nicht 
frei von Mängeln waren. Die Hirten haben nicht immer gleich alle Aspekte oder 
die ganze Kompliziertheit einer Frage erfaßt. Aber man würde in Gegensatz zur 
Wahrheit geraten, wollte man aus einigen bestimmten Fällen schließen, das 
Lehramt der Kirche könne sich bei seinen Klugheitsurteilen gewöhnlich täu­
schen, oder es würde sich nicht des göttlichen Beistandes erfreuen, der der un­
verkürzten Ausübung seiner Sendung verheißen ist." (24) Die Zielrichtung die­
ses Zugeständnisses von möglichen Mängeln besteht aber noch einmal darin, 
Zweifel an Iehramtlichen Äußerungen bereits prinzipiell zurückzudrängen. 

Daß selbst dogmatische Formulierungen nie gleich alle Aspekte oder die 
ganze Kompliziertheit einer Frage erfassen und deshalb der weiteren theologi­
schen Interpretation bedürfen, kommt in der Instruktion überhaupt nicht in den 
Blick. Wie der Tübinger Dogmatiker Peter Hünermann mit Recht gegenüber der 
Instruktion bemerkt hat, ist der Kirche die Wahrheit des Glaubens nicht in ihrer 
"Vollendungsgestalt" übergeben, sondern im Zeugnis Jesu Christi. "Der Glau­
ben ist trotz seiner eschatologischen Unbedingtheit eine vergehende, endliche 
Gestalt der Wahrheit (vgl. 1 Kor 13,8-12)."2 Die Konsequenzen aus der Einsicht 
in diese endliche Gestalt der Glaubenswahrheit werden für die Praxis des Lehr­
amtes in der Instruktion nicht bedacht. Im Vordergrund steht eher eine Selbstde­
finition des Lehramtes als eine von Gott selbst mit dem Charisma der Unfehlbar­
keit ausgestattete Instanz zur Sicherung und Verwaltung der Wahrheit in einem 
umfassenden Sinn. 

Auf dem Hintergrund einer solchen Selbstdefinition des Lehramtes ver­
bunden mit einem Wahrheitsverständnis, das die immer nur endliche Gestalt 
der Wahrheit in den Konsequenzen für die eigene lehramtliche Tätigkeit fast 
vollständig unberücksichtigt läßt, sind der wissenschaftlichen Arbeit des Theo­
logen enge Grenzen gesetzt. Durch die "missio canonica" entsteht zusätzlich ein 
rechtliches Band, durch das der Theologe mit dem Lehramt verbunden und 
diesem untergeordnet ist. Darüberhinaus wird der Theologe durch das formelle 
Ablegen des Glaubensbekenntnisses und über den Treueeid auch noch auf 
einer glaubensmäßigen und moralischen Ebene dem kirchlichen Lehramt zu­
und untergeordnet. "Von diesem Zeitpunkt an wird er amtlich mit der Aufgabe 
betraut, mit aller Genauigkeit und unverkürzt die Lehre des Glaubens vorzule­
gen und zu erklären." (22) 

209 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Meinungsverschiedenheiten mit dem Lehramt: kein Fall für die Öf­
fentlichkeit 

Öffentlichkeit in Fragen des Glaubens darf immer nur die Öffentlichkeit 
sein, die durch die lehramtliehen Aussagen selbst hergestellt wird. Dort, wo die 
Möglichkeit dazu gegeben war, wurde über die Zensur, den Index oder wenig­
stens über die Erteilung der kirchlichen Druckerlaubnis (Imprimatur) verhin­
dert, daß Abweichungen von der lehramtliehen Position öffentlich wurden. Die 
Geschichte der Inquisition zeigt, zu welchen Maßnahmen man in der Vergan­
genheit zu greifen bereit war, um keinen öffentlichen Zweifel an der vom kirch­
lichen Lehramt formulierten Wahrheit des Glaubens aufkommen zu lassen. 

Heute bestehen solche Möglichkeit nicht mehr. In einer Gesellschaft, in 
der Presse- und Meinungsfreiheit garantiert sind, muß sich auch das kirchliche 
Lehramt zwangsläufig mit der Tatsache abfinden, daß abweichende Meinungen 
und Differenzen von der offiziellen Lehre der Kirche gegebenenfalls jedermann 
über die Massenmedien zugänglich sind. Insofern gibt es für das kirchliche 
Lehramt kein Öffentlichkeitsmonopol in Glaubens- und Sittenfragen, auch 
wenn der Anspruch darauf- wie die Instruktion deutlich macht- letztlich nicht 
aufgegeben wurde. Dieser Anspruch läßt sich zwar nicht mehr über Zwangs­
maßnahmen direkt umsetzen, er äußert sich dafür aber auf einer anderen Ebe­
ne, nämlich in der Beurteilung der Massenmedien. 

Einerseits gibt es keinerlei Scheu, die Massenmedien in Gebrauch zu 
nehmen. Wird eine lehramtliche Position über die Massenmedien verbreitet, so 
darf darin geradezu ein Beitrag zur Evangelisation gesehen werden. Publizieren 
die Massenmedien aber Meinungsverschiedenheiten oder gar "Dissenspositio­
nen" z. B. von Theologen gegenüber dem Lehramt, dann werden nicht nur die 
betreffenden Theologen kritisiert, auch die Massenmedien werden mit einem 
anderen Maß gemessen, als wenn sie z. B. Papstansprachen veröffentlichen. 

Öffentlichkeit, wie sie für freiheitliche Gesellschaften konstitutiv ist, ist 
auf Meinungs- und Pressefreiheit unverzichtbar angewiesen und braucht den 
öffentlichen Diskurs. Für den kirchlich-theologischen Bereich gilt dieses Öffent­
lichkeitsverständnis nicht. "Öffentlichkeit des Glaubens" wird vom Lehramt re­
guliert und im Streitfall gegebenenfalls in genauen Grenzen verordnet. Die 
Anregung von Weihbischof Krenn3 aus Wien, doch auch für Journalisten eine 
"missio canonica" einzuführen, insoweit sie über kirchliche und theologische 
Themen berichten, ist dafür ein Beispiel. Sie entspringt der gleichen Mentalität, 
aus der heraus die Instruktion theologische Abweichungen und Meinungsver­
schiedenheiten aus der Öffentlichkeit - und das heißt - aus den Massenmedien 
heraushalten will. 

Die Instruktion spricht hier eine deutliche Sprache: Ein Theologe, der 
aufgrund seiner wissenschaftlichen Forschung zu Erkenntnissen gelangt, die 
nicht mit der offiziellen Position des Lehramtes übereinstimmen, darf seine 
Meinung nicht öffentlich äußern. Das gilt selbst dann, wenn seinem Urteil ein 
längerer, intensiver Diskussions- und Forschungsprozeß vorausgegangen ist. 
Die Instruktion legt fest: "Bleiben die Schwierigkeiten trotz loyaler Bemühun" 

210 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen bestehen, ist der Theologe verpflichtet, den Lehrautoritäten die Probleme 
vorzutragen, die eine Lehre in sich selber, in den Begründungen, die dafür 
vorgebracht werden, oder auch in der Art, wie sie vorgelegt wird, enthält. Er 
wird das im Geist des Evangeliums tun in dem tiefen Verlangen, die Schwierig­
keiten zu überwinden. Dann können seine Einwände zu einem wirklichen 
Fortschritt beitragen, indem sie das Lehramt anregen, die Lehre der Kirche 
gründlicher und besser begründet vorzulegen. 

Der Theologe wird in diesen Fällen nicht auf die Massenmedien zurück­
greifen, sondern vielmehr die verantwortliche Autorität ansprechen, denn 
durch das Ausüben von Druck auf die öffentliche Meinung kann man nicht zur 
Klärung von lehrhaften Problemen beitragen und der Wahrheit dienen." (30) 

Aus der Sicht der Instruktion leisten die Massenmedien keinen Beitrag 
zur Klärung von Spannungen und Konflikten, die zwischen Theologen und 
Lehramt bestehen können. Die Instruktion rechnet neben der Mentalität eines 
philosophischen Liberalismus, der die Meinung des Individuums zum Maß aller 
Dinge macht, auch die Massenmedien zu jenen Faktoren, die einen erheblichen 
Einfluß auf die Entstehung und Stabilisierung des Dissenses ausüben können. 
Wörtlich heißt es: "Das Gewicht einer künstlich gesteuerten öffentlichen Mei­
nung übt mit dem Druck, sich konform zu verhalten, ebenfalls seinen Einfluß 
aus. Oft drohen die von den Massenmedien verbreiteten sozialen Modelle zu 
einem normgebenden Wert zu werden, und es verbreitet sich die Meinung, die 
Kirche dürfe sich nur zu Problemen äußern, die die öffentliche Meinung für 
wichtig hält, und dann in einer Weise, die dieser gefällt. Das Lehramt könne sich 
z. B. mit wirtschaftlichen und sozialen Fragen befassen, solle aber alles, was 
Ehe- und Familienmoral betrifft, dem Urteil des einzelnen überlassen." (32) 

Dort, wo der "Dissens" in die Massenmedien hinein verlagert wird und so 
die öffentliche Meinung bestimmt, kann nur Schaden angerichtet werden. Noch 
einmal dazu die Instruktion: "Gelingt es dem Dissens nämlich, seinen Einfluß 
bis in die öffentliche Meinung hinein auszudehnen, um zur Regel für das Han­
deln zu werden, kann das dem Volk Gottes nur schweren Schaden zufügen und 
zur Mißachtung der wirklichen Autorität führen. (34) 

So gesehen verdunkeln die Massenmedien den Glaubenssinn des Volkes 
Gottes: "Die im Volk Gottes umlaufenden Ideen stimmen nicht alle mit dem 
Glauben überein, zumal sie leicht von einer öffentlichen Meinung beeinflußt 
werden können, die durch die modernen Kommunikationsmedien gesteuert 
wird" (35) 

Den in der Instruktion gegenüber den möglichen Wirkungen der Mas­
senmedien erhobenen Bedenken wird man auf den ersten Blick zustimmen 
können. Natürlich gibt es auch eine einseitige, von antikirchlichen Interessen 
geleitete und entsprechend verzerrte Berichterstattung über kirchlich-theologi­
sche Streitpunkte. Und selbstverständlich gibt es einzelne Theologinnen und 
Theologen, die sich in selbstgerechter Attitüde in den Medien präsentieren und 
Auffassungen vortragen, die einem wissenschaftlich-theologischen Diskurs 
nicht standhalten würden. 

211 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ginge es in den zitierten Äußerungen der Instruktion nur um solche 
offenkundig auch vorhandenen Mißstände, würde sich eine weiterführende 
Überlegung erübrigen. Das eigentliche Problem dieser Äußerungen liegt jedoch 
in der Schwierigkeit des kirchlichen Lehramtes, in demokratischen Gesellschaf­
ten, in denen öffentliche Meinungsbildungsprozesse zur selbstverständlichen 
politischen Kultur gehören, eine glaubwürdige Praxis in der Ausübung des 
eigenen Sendungsauftrages zu entwickeln. 

3. Kirche und Öffentlichkeit 
Überall dort, wo die Instruktion die "öffentliche Meinung" anspricht, ist 

Mißtrauen, ja sogar Angst spürbar. Die normative Kraft einer von den Massen­
medien künstlich gesteuerten öffentlichen Meinung setzt das Lehramt unter 
Druck. Erreichen abweichende Meinungen von Theologen oder gar der "Dis­
sens" die öffentliche Meinung, so nimmt das Volk Gottes Schaden und die 
Autorität in der Kirche wird untergraben. Öffentliche Meinung kann deshalb 
keinen Dienst an der Wahrheit leisten. Konflikte und Spannungen zwischen 
Theologen und dem Lehramt müssen aus dem Bereich der öffentlichen Mei­
nungsbildung herausgehalten werden. Sie gehören deshalb auch nicht in die 
Massenmedien. In diesem Sinne äußert sich die Instruktion über die öffentliche 
Meinung. 

Ein anderer lehramtlicher Text, nämlich die im Auftrag des II. Vatikani­
schen Konzils verfaßte und 1971 veröffentlichte Pastoralinstruktion "Communio 
et progressio" (Cep), kommt zu einer gerade gegenteiligen Bewertung von 
öffentlicher Meinung. "Dadurch, daß jeder bemüht ist, seine eigenen Auffassun­
gen, Meinungen, Empfindungen und sittlichen Überzeugungen anderen mitzu­
teilen, damit sie gemeinsamer Besitz vieler werden, entsteht 'öffentliche Mei­
nung'. Sie ist wesentlicher Ausdruck der gesellschaftlichen Natur des Menschen. 
Bereits früher hat Pius XII. die öffentliche Meinung zutreffend umschrieben als 
'ein natürliches Echo, einen gemeinhin mehr oder weniger spontanen Wider­
hall von Ereignissen und aktuellen Situationen im menschlichen Geist und Ur­
teil'. Die Freiheit der Meinungsäußerung des einzelnen ist ein Wesensbestand­
teil bei der Bildung von öffentlicher Meinung. Denn öffentlich ausgesprochene 
Meinungen geben das Denken und die Haltung wichtiger Gruppen wieder, die 
in einem bestimmten geographischen, geschichtlichen und kulturellen Zusam­
menhang stehen." (Cep 25) 

Nachdrücklich fordert "Communio et progressio" deshalb auch in den 
Grenzen der Sittlichkeit und des Gemeinwohls volle Meinungsfreiheit sowohl 
für den Einzelnen wie für die Gesellschaft, ohne dabei freilich zu übersehen, 
daß solche Meinungsfreiheit immer auch durch unlautere Propagandakampag­
nen mißbraucht werden kann. Wichtig ist aber, daß öffentliche Meinung nicht 
von einem möglichen Mißbrauch der Meinungsfreiheit her begriffen wird, son­
dern positiv als Ergebnis eines nie ganz abgeschlossenen Diskurses. Hier wird 
auch mit der Einsicht ernst gemacht, daß es Wahrheit immer nur in endlicher 
Gestalt, nie jedoch in Vollendung gibt. Solche Einsicht verpflichtet geradezu 
zum Diskurs und zum ständigen Dialog. Gleichzeitig wird anerkannt, daß im 
öffentlichen Meinungsstreit die Benutzer der Massenmedien nicht einfach pas-

212 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


siv Meinungen übernehmen, sondern auch eigene Anteile und Einsichten in 
ihren Meinungsbildungsprozeß einbringen, so daß das in der Instruktion er­
zeugte Klischee von den - in diesem Falle bösen - Massenmedien, die eine 
öffentliche Meinung schlicht künstlich erzeugen und steuern, an der Wirklich­
keit zu korrigieren wäre. Die genauere Beachtung des älteren lehramtliehen 
Textes "Communio et Progressio" hätte vor pauschalen Aburteilungen schützen 
können, wie sie sich bedauerlicherweise in der Instruktion finden. 

Aber nicht nur die negative Bewertung der Massenmedien in ihrer Wir­
kung auf die öffentliche Meinung verweist auf eine selektive Wahrnehmung der 
gesellschaftlichen Lebenswelt durch die Instruktion. Auch die Vorstellung, in­
nerkirchliche oder theologische Konflikte ließen sich aus den öffentlichen Mei­
nungsbildungsprozessen heraushalten und unter Ausschluß der Öffentlichkeit 
durch das kirchliche Lehramt verhandeln und lösen, verkennt vollkommen die 
Lebensverhältnisse einer Gesellschaft, die von den Massenmedien tiefgreifend 
geprägt ist, was im übrigen nicht negativ zu bewerten ist, da die Massenmedien 
überhaupt erst einen weitreichenden Austausch der Menschen untereinander 
ermöglichen und so auch einen wichtigen Beitrag zu einer umfassenden Solida­
rität leisten (vgl. Cep 19). 

Eine wissenschaftlich betriebene Theologie, zumal wenn sie mit staatli­
chen Universitäten institutionell verbunden ist, vollzieht sich immer schon öf­
fentlich. Es gibt zudem mit Recht ein öffentliches gesellschaftliches Interesse an 
ihren Fragestellungen und Ergebnissen. Eine Abschottung der Wissenschaft 
gegenüber der Öffentlichkeit ist prinzipiell nicht möglich und auch nicht wün­
schenswert. Das gilt auch für die Theologie. 

Die Übergänge zwischen einer Fachöffentlichkeit und einer auf die ge­
samte Gesellschaft bezogenen Öffentlichkeit sind dabei fließend. Öffentlich­
keitsverbote für bestimmte theologische Positionen ließen sich nur über eine 
Zensur durchsetzen. Zensur aber wäre gleichbedeutend mit der Aufhebung der 
Freiheit von Forschung und Lehre. 

Daß der Theologe in seiner Forschungsarbeit auf den kirchlichen Glau­
ben angewiesen ist, soll in keiner Weise bestritten werden. Ebenfalls tangiert die 
Bindung der Theologie an die Universitäten nicht die Verpflichtung des kirchli­
chen Lehramtes, auf die Unversehrtheil des Glaubens zu achten und die geeig­
neten Maßnahmen zu ergreifen, um diese Unversehrtheil auch im Konfliktfall 
zu gewährleisten. Aber dies bedeutet doch längst nicht, daß ein Theologe nicht 
auch zu Einsichten und Erkenntnissen kommen kann, die wahr sind, obwohl 
sie lehramtlich (noch) keine Anerkennung gefunden haben. Man muß nicht 
unbedingt lange suchen, um für solche Fälle in der Kirchengeschichte oder 
auch in der neueren Theologiegeschichte Belege zu finden. 

Auch Einsichten und Erkenntnisse, in denen Abweichungen von lehr­
amtlichen Aussagen sichtbar werden, haben Öffentlichkeitscharakter. Das kann 
auch nicht lehramtlich unterdrückt werden. Die im Falle einer abweichenden 
Meinung in der Instruktion aufgezeigten Wege eines kirchlichen und eines un­
kirchlichen Verhaltens bei der Klärung von Meinungsverschiedenheiten besteht 

213 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den Theologen nicht darin, sich entweder der Lehrautorität anzuvertrauen 
oder auf die Massenmedien zurückzugreifen. Vergegenwärtigen wir uns bei­
spielsweise die Konfliktgeschichte des Lehramtes mit der Befreiungstheologie 
oder auch mit moraltheologischen Positionen, so handelt es sich dabei um eine 
schon längst öffentlich bemerkte Geschichte, bevor sich einzelne Theologen in 
Massenmedien ausdrücklich zu Wort gemeldet haben. Wenn es dabei auch zu 
öffentlichkeitswirksamen Eskalationen im Streit zwischen einzelnen Theologen 
und dem kirchlichen Lehramt gekommen ist, so doch nicht einfach deshalb, 
weil diese Theologen das Lehramt durch Mobilisierung der öffentlichen Mei­
nung unter Druck setzen wollten. Gerade der Streit mit der Befreiungstheologie 
hat gezeigt, daß auch Vertreter des Lehramtes nicht gerade in einer dialogischen 
oder argumentativ nachvollziehbaren Art und Weise mit bestimmten Theologen 
umgegangen sind. Für all das gibt es imZeitalter der Massenmedien keine Mög­
lichkeit zur Geheimhaltung. So etwas zu meinen ist wirklichkeitsfremd und 
signalisiert ein gestörtes Verhältnis zu dem, was in demokratischen Gesellschaf­
ten Öffentlichkeit bedeutet. 

Das in der Instruktion unterstellte Verständnis vom Lehramt der Kirche 
und von der Theologie führt konsequent zu der Frage, wie die Kirche in einer 
demokratischen und pluralistischen Gesellschaft ihre Sendung glaubwürdig er­
füllen kann. An der Antwort auf diese Frage entscheidet sich das Verhältnis von 
Kirche und Öffentlichkeit. Offensichtlich ist auch dem Verfasser der Instruktion 
diese Problemebene bewußt gewesen. So werden gegen Schluß der Instruktion 
noch einmal ausdrücklich der übernatürliche Ursprung der Kirche und die Ein­
setzung der Hierarchie durch Christus selbst hervorgehoben. Das Sein der Kir­
che erfordere von daher eigene Regeln und Verhaltensweisen zur Lösung stritti­
ger Probleme. Die Instruktion hat diese Regeln und Verhaltensweisen mit Blick 
auf die gegenseitige Beziehung von Theologen und Lehramt ausführlich darge­
legt. Einem Vergleich mit jenen Verhaltensmaßstäben, die in demokratischen 
Gesellschaften zum größtmöglichen Schutz der einzelnen Bürger herausgebil­
det wurden, sind die lehramtlich dekretierten Verhaltensmaßstäbe aus der Sicht 
der Instruktion aus theologischen Gründen allerdings entzogen. Weil die Kirche 
ihren letzten Grund im Geheiminis des trinitarischen Gottes und im Stiftungs­
willen Christi hat, darf man auf die Kirche - so die Instruktion - "auch nicht 
schlicht und einfach Verhaltensmaßstäbe anwenden, die ihren Seinsgrund in 
der Natur der bürgerlichen Gesellschaft oder in den Regeln haben, nach denen 
eine Demokratie funktioniert." (39) 

Nun wird kein ernsthafter katholischer Theologe behaupten, daß Kirche 
und demokratische Gesellschaft einfach nach den gleichen Prinzipien konstitu­
iert sind. Wenn es aber wahr ist, daß die Freiheitswerte einer demokratischen 
Gesellschaft und damit auch die Verfahrenswege diese Freiheitswerte zu schüt­
zen und nicht indifferent gegenüber der christlichen Wahrheit sind, kann auch 
die Leitungspraxis der kirchlichen Amtsträger nicht indifferent gegenüber den 
Regeln und Verhaltensweisen sein, die in demokratischen Gesellschaften ausge­
bildet wurden, um die Menschenwürde und die Freiheit jedes Einzelnen mög­
lichst gut zu sichern.4 

214 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solche Regeln und Verfahrensweisen auch im Raum der Kirche zu beach­
ten, heißt nicht automatisch, die Kirche von ihrem übernatürlichen Grund zu 
entfremden und in eine Demokratie zu verwandeln. Das Problem liegt nicht 
darin, "schlicht und einfach Verhaltensmaßstäbe anzuwenden" ( 42), sondern 
darin, auch für den binnenkirchlichen Bereich ein konstruktives Verhältnis zu 
den für die Demokratie konstitutiven Freiheiten herzustellen. Nur so wird die 
Kirche schließlich auch ein differenziertes Verhältnis zur Öffentlichkeit in de­
mokratischen und pluralistischen Gesellschaften finden und diese Öffentlich­
keit nicht selektiv nur als Bedrohung der kirchlichen Autorität oder gar des 
Glaubens wahrnehmen. 

Einen wichtigen Schritt zur Klärung des Verhältnisses von Kirche und 
Öffentlichkeit hat die Pastoralinstruktion "Communio et Progressio" vor fast 20 
Jahren getan. Die innerkirchliche Rezeption und Umsetzung dieser wichtigen 
Instruktion steht in vielen Bereichen noch aus. Die Instruktion über die kirchli­
che Berufung des Theologen bietet in ihren Urteilen über die Massenmedien 
keine hilfreiche Perspektive, um das Verhältnis von Kirche und Öffentlichkeit 
zu klären. Sie stellt gegenüber "Communio et Progressio" einen Rückschritt dar 
und vermittelt jenen, die engagiert als Christen innerhalb der Massenmedien 
arbeiten, wenig Ermutigung. 

Eine Nachbemerkung 
Fast schon wie ein kleiner kirchenamtlicher Irrläufer mutet auf dem Hin­

tergrund der Instruktion der Vorschlag des Präsidenten des Päpstlichen Rates für 
die sozialen Kommunikationsmittel Erzbischof John B. Foley an, den er aus 
Anlaß des Mediengesprächs des Bayerischen Presseclubs vom 06.-08.07.1990 in 
seinem Grußwort ausgesprochen hat: "Selbstverständlich treten Kontroversen 
auf, und man sollte über sie vollständig und ausgewogen berichten. Handelt es 
sich um theologische Streitigkeiten, würde ich vorschlagen, daß alle Medien, 
insbesondere natürlich die katholischen, ausführlich und gründlich darüber 
berichten. Dabei sollte auch die zu dieser Frage bestehende offizielle Lehrmei­
nung der Kirche mitgeliefert werden, so daß die Leser einen angemessenen 
Rahmen haben, um über den Streit urteilen zu können. 5 

Dem ist zuzustimmen, impliziert dieser Vorschlag doch auch das Recht 
für den Theologen, im Streitfall mit dem Lehramt seine von der offiziellen Lehr­
meinung der Kirche abweichende Position in allen Medien, insbesondere auch 
in den katholischen Medien, äußern zu dürfen. 

Anmerkungen: 
1 Kongregation für die Glaubenslehre: Instruktion über die kirchliche Berufung der 

Theologen (24. Mai 1990), hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Bonn, 
Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1; (Verlautbarungen des apostolischen Stuhls 98). 

2 P. Hünermann, Das Lehramt und die endliche Gestalt der Glaubenswahrheit, in: Her­
Korr 44 0990), 373. 

3 Vgl. Missio Canonica für Journalisten?, in: Communicatio Socialis 22 (1989), 98-102. 

215 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Zu dieser Einsicht hat sich die Kirche mühsam in der Auseinandersetzung mit den 
Prozessen der Neuzeit durchgerungen. Unwiderruflich wurde diese Einsicht mit dem 
II. Vat. Konzil, u. a. durch die ausdrückliche Bejahung der Gewissens- und der Reli­
gionsfreiheit. Gegen diese Entscheidung des Konzils kämpft die Lefebvre-Bewegung, 
was politisch nichts anderes meint, als ein Staats- und Gesellschaftsmodell zu favori­
sieren, das hinter die demokratischen Entwicklungen zurückführt. Bekanntlich hat 
das kirchliche Lehramt mit außerordentlicher Zögerlichkeit auf die "Dissensposition", 
die von Erzbischof Lefebvre bis zur Kirchenspaltung getrieben wurde, reagiert. Es 
müßte genauer untersucht werden, ob diese Zögerlichkeit nicht auch in uneingestan­
denen Sympathien mit den gesellschaftspolitischen und theologischen Ordnungsvor­
stellungen der Lefebvre-Bewegung begründet ist. 

5 Vgl. dazu das in diesem Heft abgedruckte Grußwort. 

SUMMARY 
Disagreements between theologians and the magisterium of the Church are no 

matters tobe discussed in public. This opinion is given in the "Instruction on the Ecclesia! 
Vocation of the Theologian". The lnstruction demands a strict submission of theologians 
to the Magisterium. The line which is taken in the Instruction concerning the mission of 
the Magisterium implies the claim to have a monopoly on publicity in matters of faith and 
morality. The only way to push this claim through ist by taking compulsory measures. A 
democracy does not offer any possibilities to carry out such actions. Therefore the In­
struction cannot succeed in developing a constructive relationship to the public in de­
mocratic societies. The statements of the Instruction made on the mass media turn out to 
be correspondingly negative. Hence the Instruction reveals a regression and remains 
behind the position of "Communio et Progressio". 

RESUME 
Des desaccords entre des theologiens et le magistere de l'Eglise ne sont pas des 

affaires a etre discutees en public. Teile est l'opinion de "l'instruction sur Ia vocation 
ecclesiale du theologien". L'instruction exige une soumission stricte des theologiens au 
Magistere. La conception de Ia mission du Magistere qui est exprimee dans l'Instruction 
implique d'avoir droit a un monopale de publicite en matiere de foi et de morale. On ne 
peut faire prevaloir un tel droit que par des mesures repressives. Dans une democratie il 
n'y a pas moyen d'agir de cette fac:;:on. Pour cette raison l'Instruction ne reussit pas a 
developper une relation constructive avec l'opinion publique des societes democrati­
ques. De fac:;:on correspondante, les declarations que l'Instruction fait sur les mass-medias 
sont negatives: Ainsi l'Instruction manifeste une retrogradation et reste derriere Ia posi­
tion de "Communio et progressio". 

RESUMEN 
Segun Ia ",nstrucci6n sobre Ia vocaci6n eclesiastica del te6logo" las diferencias 

entre los te6logos y el magisterio de Ia Iglesia no deben ser discutidas en publico. La 
Instrucci6n exige una subordinaci6n estricta de los te6logos al Magisterio. La concepci6n 
formulada en Ia Instrucci6n acerca e Ia misi6n del Magisterio implica el derecho a un 
monopolio de publicidad referente a Ia fe y Ia moral. Se puede imponer este derecho 
solamente con ayuda de medidas coercitivas. En una democracia faltan los medios corre­
spondientes de realizarlo. Por lo tanto, Ia Instrucci6n no es capaz de establecer en las so­
ciedades democraticas una relaci6n constructiva con Ia opini6n publica. En consecuen­
cia, las declaraciones de Ia Instrucci6n acerca de los medios de comunicaci6n de masas 
son negativas. Sosteniendo una actitud de tal indole Ia lnstrucci6n se queda detras de Ia 
posici6n del documento "Communio et progressio". 

216 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

