Communicatio Socialis 23 (1990), Nr. 3: 207-216
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Lehramt, Theologie und Offentlichkeit
Uberlegungen zum Offentlichkeitsverstindnis der ,Instruktion iiber die
kirchliche Berufung des Theologen
von Helmuth Rolfes

Konflikte und Spannungen zwischen Theologen und der rémischen Kir-
chenleitung finden in den Massenmedien in der Regel aufmerksame Beachtung.
Die Auseinandersetzungen um die lateinamerikanische Befreiungstheologie
und in diesem Zusammenhang die gegen den Theologen Leonardo Boff ver-
hingte StrafmaRnahme eines einjihrigen Bufschweigens sind tiber die Massen-
medien einer breiten Offentlichkeit bekannt geworden. Das gleiche gilt von
den umstrittenen Bischofsernennungen der vergangenen Jahre (Wien, Salz-
burg, Koln, Vorarlberg, Chur). In Fragen der Sexualmoral und besonders beztlig-
lich der Empfingnisregelung vertritt der Papst eine Position, die von vielen
Moraltheologen nicht geteilt wird. Auch diese Differenzen werden tuber die
Massenmedien verbreitet. Wie der Entzug der kirchlichen Lehrerlaubnis z. B. fur
den amerikanischen Moraltheologen Charles Curran zeigt, haben solche Diffe-
renzen unter Umstinden fiir den einzelnen Theologen bittere personliche und
berufliche Folgen.

Ein von den Medien auflerordentlich beachtetes Ereignis war die im ver-
gangenen Jahr publizierte sogenannte ,Kolner Erkldrung® einer grofen Gruppe
von Theologieprofessoren: ,Wider die Entmiindigung®. Die Theologieprofesso-
ren formulieren in dieser Erklirung einen scharfen Protest gegen die zur Zeit
getibte romische Praxis der Bischofsernennungen, sie kritisieren die Praxis der
Erteilung bzw. der Verweigerung der kirchlichen Lehrerlaubnis fiir Theologen
und Theologinnen, und sie monieren eine zunehmende Uberdehnung der juris-
diktionellen und lehramtlichen Kompetenz des Papstes.

Schlielich ist auch an den nach wie vor schwelenden Konflikt um Eugen
Drewermann zu erinnern. Die Beispiele lieBen sich fortsetzen.

Alle diese Konflikte sind von Anfang an Offentlich gewesen. Dafiir haben
nicht zuletzt die Massenmedien gesorgt.

Nun koénnte man das alles fiir einen normalen Vorgang halten. In einer
demokratisch verfaiten pluralistischen Gesellschaft werden Fragen und Proble-
me, die von Offentlichem Interesse sind, auch offentlich verhandelt. Warum
sollte das nicht ebenso fir kirchliche und theologische Meinungsverschieden-
heiten gelten?

Die Ende Juni von der Glaubenskongregation veroffentlichte | Instruk-
tion tber die kirchliche Berufung des Theologen“ sieht das allerdings ganz

Dr. Dr. Helmuth Rolfes ist Professor an der Gesamthochschule/Universitidt Kassel fir
Katholische Theologie/Systematische Theologie.

207

https://dol.org/10.5771/0010-3487-190-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTE


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anders: Meinungsverschiedenheiten oder gar Differenzen, die zwischen Theo-
logen und dem kirchlichen Lehramt auftreten, gehoren nicht in die Offentlich-
keit.

1. Die Unterordnung unter das kirchliche Lehramt

Die Instruktion steckt den Rahmen ab, in dem sich ein katholischer Theo-
loge bewegen darf, wenn er aus der Sicht der Glaubenskongregation seiner
kirchlichen Berufung treu bleiben will. Unmiverstindlich wird seine Zustim-
mung zu allen lehramtlichen AuRerungen eingefordert. Lehramtliche AuBerun-
gen werden dabei in einem sehr weiten Sinn verstanden: Es geht nicht nur um
sog. definitive Akte des kirchlichen Lehramtes, sondern auch um jene AuBerun-
gen, in denen das Lehramt eine Lehre vortrdgt, um damit den Inhalt der Offen-
barung zu verdeutlichen oder eine mit der Glaubenstradition unvereinbare Auf-
fassung zuriickzuweisen. Selbst dort, wo lehramtliche Texte lediglich sog.
JKlugheitsurteile“ abgeben, wird die loyale Zustimmung des Theologen rekla-
miert. Die Instruktion gibt Verfahrensregeln vor, nach denen sich ein Theologe
zu verhalten hat, wenn seine Uberzeugung von den lehramtlichen Auffassun-
gen abweicht. Konflikte und Spannungen sollen — so will es jedenfalls die
Instruktion — unter Ausschluf der Offentlichkeit ausgetragen werden. Deshalb
beklagt und verurteilt die Instruktion auch breit den ,Dissens®, den sie als ,6f-
fentliche Oppositionshaltung gegen das Lehramt der Kirche* (32) definiert. Es
geht der Instruktion um die strenge Unterordnung des Theologen unter das
Lehramt.

Die Griinde fiir diese Unterordnung sind nach der Logik der Instruktion
theologischer Natur. Sie folgen nimlich aus dem Verstindnis der Sendung des
kirchlichen Lehramtes, das Volk Gottes vor Abweichungen und Irrtum im Glau-
ben zu schiitzen. Das kirchliche Lehramt muf8 dem Volk Gottes ,die objektiven
Moglichkeiten garantieren, den echten Glauben jederzeit und in den verschie-
denen Situationen irrtumsfrei zu bekennen* (14). Weil das Lehramt eine ,positiv
von Christus als konstitutives Element der Kirche gewollte Institution ist“, ist es
,im besonderen in Sachen des Glaubens und der Sitten mit dem Charisma der
Unfehlbarkeit ausgestattet” (15).

Die in der katholischen Theologie auch in der Lehre von der Unfehlbar-
keit ausgedriickte Uberzeugung vom Beistand des Heiligen Geistes fiir die Kir-
che wird in der Instruktion fir die faktische Austiibung des kirchlichen Lehram-
tes weitreichend in Anspruch genommen. Der gottliche Beistand erstreckt sich
praktisch auf alle Aktivititen des kirchlichen Lehramtes.

So wird in der Instruktion bei lehramtlichen Entscheidungen in Sachen
der Disziplin, die nicht durch das Charisma der Unfehlbarkeit garantiert sind,
dennoch auf den gottlichen Beistand abgehoben (vgl. 17). Wie weitreichend
dieser gottliche Beistand fiir lehramtliche AuRerungen unterstellt wird, zeigt
sich in der Abwehr moglicher Anfragen oder gar Zweifel durch den Theologen.
Selbst bei ,an sich nicht irreformablen Dingen“ (24) wird vom Theologen auf-
richtige Zustimmung und nicht kritisches Hinterfragen als Regelfall gefordert.

208

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1980-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. or—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natirlich kann die Instruktion nicht grundsitzlich die Moglichkeit von
Mingeln an lehramtlichen Texten ausschlieRen. Aus der Geschichte lie3en sich
leicht lehramtliche Texte finden, die in ihren sog. Klugheitsurteilen oder in
ihren Urteilen zu den ,an sich nicht irreformablen Dingen® nicht nur gewisse
Mingel aufweisen, sondern die sich im Nachhinein schlicht als falsch erwiesen
haben. Aus diesem Wissen wiirde man eigentlich vermuten, da auch in der
Instruktion in differenzierterer Weise der gottliche Beistand fur die lehramtli-
chen AuRerungen bedacht worden wire. Von derartigen Anfechtungen scheint
der Verfasser der Instruktion allerdings nicht geplagt worden zu sein. Nur in
sehr gewundener Diktion gibt es in der Instruktion das Zugestindnis, auch ein
lehramtlicher Text miisse nicht immer von Mingeln frei sein. ,In diesem Bereich
von AuRerungen der Klugheit ist es vorgekommen, da Lehrdokumente nicht
frei von Mingeln waren. Die Hirten haben nicht immer gleich alle Aspekte oder
die ganze Kompliziertheit einer Frage erfaflt. Aber man wiirde in Gegensatz zur
Wahrheit geraten, wollte man aus einigen bestimmten Fillen schlieBen, das
Lehramt der Kirche konne sich bei seinen Klugheitsurteilen gewohnlich tiu-
schen, oder es wiirde sich nicht des gottlichen Beistandes erfreuen, der der un-
verkiirzten Ausiibung seiner Sendung verheiflen ist.“ (24) Die Zielrichtung die-
ses Zugestindnisses von moglichen Mingeln besteht aber noch einmal darin,
Zweifel an lehramtlichen AuBerungen bereits prinzipiell zuriickzudringen.

Daf selbst dogmatische Formulierungen nie gleich alle Aspekte oder die
ganze Kompliziertheit einer Frage erfassen und deshalb der weiteren theologi-
schen Interpretation bediirfen, kommt in der Instruktion tiberhaupt nicht in den
Blick. Wie der Tiibinger Dogmatiker Peter Hiinermann mit Recht gegeniiber der
Instruktion bemerkt hat, ist der Kirche die Wahrheit des Glaubens nicht in ihrer
LVollendungsgestalt® iibergeben, sondern im Zeugnis Jesu Christi. ,Der Glau-
ben ist trotz seiner eschatologischen Unbedingtheit eine vergehende, endliche
Gestalt der Wahrheit (vgl. 1 Kor 13,8-12).“? Die Konsequenzen aus der Einsicht
in diese endliche Gestalt der Glaubenswahrheit werden fiir die Praxis des Lehr-
amtes in der Instruktion nicht bedacht. Im Vordergrund steht eher eine Selbstde-
finition des Lehramtes als eine von Gott selbst mit dem Charisma der Unfehlbar-
keit ausgestattete Instanz zur Sicherung und Verwaltung der Wahrheit in einem
umfassenden Sinn.

Auf dem Hintergrund einer solchen Selbstdefinition des Lehramtes ver-
bunden mit einem Wahrheitsverstindnis, das die immer nur endliche Gestalt
der Wahrheit in den Konsequenzen fir die eigene lehramtliche Titigkeit fast
vollstindig unberiicksichtigt 148t, sind der wissenschaftlichen Arbeit des Theo-
logen enge Grenzen gesetzt. Durch die ,missio canonica“ entsteht zusitzlich ein
rechtliches Band, durch das der Theologe mit dem Lehramt verbunden und
diesem untergeordnet ist. Dariiberhinaus wird der Theologe durch das formelle
Ablegen des Glaubensbekenntnisses und iiber den Treueeid auch noch auf
einer glaubensmiBigen und moralischen Ebene dem kirchlichen Lehramt zu-
und untergeordnet. ,Von diesem Zeitpunkt an wird er amtlich mit der Aufgabe
betraut, mit aller Genauigkeit und unverkirzt die Lehre des Glaubens vorzule-
gen und zu erkliren.“ (22)

209

https://dol.org/10.5771/0010-3487-190-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Meinungsverschiedenheiten mit dem Lehramt: kein Fall fiir die Of-
fentlichkeit

Offentlichkeit in Fragen des Glaubens darf immer nur die Offentlichkeit
sein, die durch die lehramtlichen Aussagen selbst hergestellt wird. Dort, wo die
Moglichkeit dazu gegeben war, wurde Uber die Zensur, den Index oder wenig-
stens Uber die Erteilung der kirchlichen Druckerlaubnis (Imprimatur) verhin-
dert, daR Abweichungen von der lehramtlichen Position 6ffentlich wurden. Die
Geschichte der Inquisition zeigt, zu welchen MaSnahmen man in der Vergan-
genheit zu greifen bereit war, um keinen 6ffentlichen Zweifel an der vom kirch-
lichen Lehramt formulierten Wahrheit des Glaubens aufkommen zu lassen.

Heute bestehen solche Moglichkeit nicht mehr. In einer Gesellschaft, in
der Presse- und Meinungsfreiheit garantiert sind, muf sich auch das kirchliche
Lehramt zwangsldufig mit der Tatsache abfinden, daf abweichende Meinungen
und Differenzen von der offiziellen Lehre der Kirche gegebenenfalls jedermann
uber die Massenmedien zuginglich sind. Insofern gibt es fiir das kirchliche
Lehramt kein Offentlichkeitsmonopol in Glaubens- und Sittenfragen, auch
wenn der Anspruch darauf — wie die Instruktion deutlich macht — letztlich nicht
aufgegeben wurde. Dieser Anspruch 14t sich zwar nicht mehr Uiber Zwangs-
mafRnahmen direkt umsetzen, er duert sich dafiir aber auf einer anderen Ebe-
ne, nimlich in der Beurteilung der Massenmedien.

Einerseits gibt es keinerlei Scheu, die Massenmedien in Gebrauch zu
nehmen. Wird eine lehramtliche Position tiber die Massenmedien verbreitet, so
darf darin geradezu ein Beitrag zur Evangelisation gesehen werden. Publizieren
die Massenmedien aber Meinungsverschiedenheiten oder gar ,Dissenspositio-
nen”“ z. B. von Theologen gegentiber dem Lehramt, dann werden nicht nur die
betreffenden Theologen kritisiert, auch die Massenmedien werden mit einem
anderen Maf3 gemessen, als wenn sie z. B. Papstansprachen veroffentlichen.

Offentlichkeit, wie sie fiir freiheitliche Gesellschaften konstitutiv ist, ist
auf Meinungs- und Pressefreiheit unverzichtbar angewiesen und braucht den
offentlichen Diskurs. Fiir den kirchlich-theologischen Bereich gilt dieses Offent-
lichkeitsverstindnis nicht. ,Offentlichkeit des Glaubens* wird vom Lehramt re-
guliert und im Streitfall gegebenenfalls in genauen Grenzen verordnet. Die
Anregung von Weihbischof Krenn?® aus Wien, doch auch fiir Journalisten eine
»missio canonica“ einzufithren, insoweit sie tiber kirchliche und theologische
Themen berichten, ist dafiir ein Beispiel. Sie entspringt der gleichen Mentalitit,
aus der heraus die Instruktion theologische Abweichungen und Meinungsver-
schiedenheiten aus der Offentlichkeit — und das heifit — aus den Massenmedien
heraushalten will.

Die Instruktion spricht hier eine deutliche Sprache: Ein Theologe, der
aufgrund seiner wissenschaftlichen Forschung zu Erkenntnissen gelangt, die
nicht mit der offiziellen Position des Lehramtes Ubereinstimmen, darf seine
Meinung nicht offentlich duBern. Das gilt selbst dann, wenn seinem Urteil ein
langerer, intensiver Diskussions- und Forschungsprozef vorausgegangen ist.
Die Instruktion legt fest: ,Bleiben die Schwierigkeiten trotz loyaler Bemiihun-

210

https://dol.org/10.5771/0010-3487-190-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

» gen bestehen, ist der Theologe verpflichtet, den Lehrautorititen die Probleme

vorzutragen, die eine Lehre in sich selber, in den Begriindungen, die dafiir
vorgebracht werden, oder auch in der Art, wie sie vorgelegt wird, enthilt. Er
wird das im Geist des Evangeliums tun in dem tiefen Verlangen, die Schwierig-
keiten zu Uberwinden. Dann kénnen seine Einwinde zu einem wirklichen
Fortschritt beitragen, indem sie das Lehramt anregen, die Lehre der Kirche
grindlicher und besser begriindet vorzulegen.

Der Theologe wird in diesen Fillen nicht auf die Massenmedien zurtick-
greifen, sondern vielmehr die verantwortliche Autoritdt ansprechen, denn
durch das Ausiiben von Druck auf die 6ffentliche Meinung kann man nicht zur
Klirung von lehrhaften Problemen beitragen und der Wahrheit dienen.“ (30)

Aus der Sicht der Instruktion leisten die Massenmedien keinen Beitrag
zur Klirung von Spannungen und Konflikten, die zwischen Theologen und
Lehramt bestehen kénnen. Die Instruktion rechnet neben der Mentalitit eines
philosophischen Liberalismus, der die Meinung des Individuums zum Mag aller
Dinge macht, auch die Massenmedien zu jenen Faktoren, die einen erheblichen
Einflug auf die Entstehung und Stabilisierung des Dissenses ausiiben kdnnen.
Wortlich heifdt es: ,Das Gewicht einer kinstlich gesteuerten 6ffentlichen Mei-
nung bt mit dem Druck, sich konform zu verhalten, ebenfalls seinen Einfluf}
aus. Oft drohen die von den Massenmedien verbreiteten sozialen Modelle zu
einem normgebenden Wert zu werden, und es verbreitet sich die Meinung, die
Kirche diirfe sich nur zu Problemen dufern, die die offentliche Meinung fiir
wichtig hilt, und dann in einer Weise, die dieser gefillt. Das Lehramt konne sich
z. B. mit wirtschaftlichen und sozialen Fragen befassen, solle aber alles, was
Ehe- und Familienmoral betrifft, dem Urteil des einzelnen tiberlassen.“ (32)

Dort, wo der ,Dissens” in die Massenmedien hinein verlagert wird und so
die offentliche Meinung bestimmt, kann nur Schaden angerichtet werden. Noch
einmal dazu die Instruktion: ,Gelingt es dem Dissens ndmlich, seinen Einfluf}
bis in die offentliche Meinung hinein auszudehnen, um zur Regel fiir das Han-
deln zu werden, kann das dem Volk Gottes nur schweren Schaden zufiigen und
zur Miachtung der wirklichen Autoritit fihren. (34)

So gesehen verdunkeln die Massenmedien den Glaubenssinn des Volkes
Gottes: ,Die im Volk Gottes umlaufenden Ideen stimmen nicht alle mit dem
Glauben Utberein, zumal sie leicht von einer 6ffentlichen Meinung beeinflust
werden konnen, die durch die modernen Kommunikationsmedien gesteuert

wird“ (35)

Den in der Instruktion gegeniiber den moglichen Wirkungen der Mas-
senmedien erhobenen Bedenken wird man auf den ersten Blick zustimmen
kénnen. Natirlich gibt es auch eine einseitige, von antikirchlichen Interessen
geleitete und entsprechend verzerrte Berichterstattung tiber kirchlich-theologi-
sche Streitpunkte. Und selbstverstindlich gibt es einzelne Theologinnen und
Theologen, die sich in selbstgerechter Attitiide in den Medien prisentieren und
Auffassungen vortragen, die einem wissenschaftlich-theologischen Diskurs
nicht standhalten wiirden.

211

https://dol.org/10.5771/0010-3487-190-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ginge es in den zitierten AuBerungen der Instruktion nur um solche
offenkundig auch vorhandenen MiRstinde, wiirde sich eine weiterfiihrende
Uberlegung eriibrigen. Das eigentliche Problem dieser AuBerungen liegt jedoch
in der Schwierigkeit des kirchlichen Lehramtes, in demokratischen Gesellschaf-
ten, in denen offentliche Meinungsbildungsprozesse zur selbstverstindlichen
politischen Kultur gehoren, eine glaubwiirdige Praxis in der Austbung des
eigenen Sendungsauftrages zu entwickeln.

3. Kirche und Offentlichkeit :

Uberall dort, wo die Instruktion die ,offentliche Meinung“ anspricht, ist
Mifdtrauen, ja sogar Angst splrbar. Die normative Kraft einer von den Massen-
medien kiinstlich gesteuerten Offentlichen Meinung setzt das Lehramt unter
Druck. Erreichen abweichende Meinungen von Theologen oder gar der ,Dis-
sens* die offentliche Meinung, so nimmt das Volk Gottes Schaden und die
Autoritit in der Kirche wird untergraben. Offentliche Meinung kann deshalb
keinen Dienst an der Wahrheit leisten. Konflikte und Spannungen zwischen
Theologen und dem Lehramt mussen aus dem Bereich der offentlichen Mei-
nungsbildung herausgehalten werden. Sie gehoren deshalb auch nicht in die
Massenmedien. In diesem Sinne duRert sich die Instruktion iiber die 6ffentliche
Meinung.

Ein anderer lehramtlicher Text, nimlich die im Auftrag des II. Vatikani-
schen Konzils verfaite und 1971 veroffentlichte Pastoralinstruktion ,Communio
et progressio“ (Cep), kommt zu einer gerade gegenteiligen Bewertung von
offentlicher Meinung. ,Dadurch, daB jeder bemtht ist, seine eigenen Auffassun-
gen, Meinungen, Empfindungen und sittlichen Uberzeugungen anderen mitzu-
teilen, damit sie gemeinsamer Besitz vieler werden, entsteht 'offentliche Mei-
nung'. Sie ist wesentlicher Ausdruck der gesellschaftlichen Natur des Menschen.
Bereits frither hat Pius XII. die offentliche Meinung zutreffend umschrieben als
'ein natiirliches Echo, einen gemeinhin mehr oder weniger spontanen Wider-
hall von Ereignissen und aktuellen Situationen im menschlichen Geist und Ur-
teil'. Die Freiheit der Meinungsiuferung des einzelnen ist ein Wesensbestand-
teil bei der Bildung von offentlicher Meinung. Denn offentlich ausgesprochene
Meinungen geben das Denken und die Haltung wichtiger Gruppen wieder, die
in einem bestimmten geographischen, geschichtlichen und kulturellen Zusam-
menhang stehen.“ (Cep 25)

Nachdrucklich fordert ,Communio et progressio“ deshalb auch in den
Grenzen der Sittlichkeit und des Gemeinwohls volle Meinungsfreiheit sowohl
fir den Einzelnen wie fir die Gesellschaft, ohne dabei freilich zu tibersehen,
daR solche Meinungsfreiheit immer auch durch unlautere Propagandakampag-
nen mibraucht werden kann. Wichtig ist aber, daf offentliche Meinung nicht
von einem moglichen Mibrauch der Meinungsfreiheit her begriffen wird, son-
dern positiv als Ergebnis eines nie ganz abgeschlossenen Diskurses. Hier wird
auch mit der Einsicht ernst gemacht, daf es Wahrheit immer nur in endlicher
Gestalt, nie jedoch in Vollendung gibt. Solche Einsicht verpflichtet geradezu
zum Diskurs und zum stdndigen Dialog. Gleichzeitig wird anerkannt, da im
offentlichen Meinungsstreit die Benutzer der Massenmedien nicht einfach pas-

212

https://dol.org/10.5771/0010-3487-190-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siv Meinungen Ubernehmen, sondern auch eigene Anteile und Einsichten in
ihren Meinungsbildungsprozef$ einbringen, so dafl das in der Instruktion er-
zeugte Klischee von den — in diesem Falle bosen — Massenmedien, die eine
offentliche Meinung schlicht kiinstlich erzeugen und steuern, an der Wirklich-
keit zu korrigieren wire. Die genauere Beachtung des ilteren lehramtlichen
Textes ,Communio et Progressio“ hitte vor pauschalen Aburteilungen schiitzen
konnen, wie sie sich bedauerlicherweise in der Instruktion finden.

Aber nicht nur die negative Bewertung der Massenmedien in ihrer Wir-
kung auf die offentliche Meinung verweist auf eine selektive Wahrnehmung der
gesellschaftlichen Lebenswelt durch die Instruktion. Auch die Vorstellung, in-
nerkirchliche oder theologische Konflikte liefen sich aus den offentlichen Mei-
nungsbildungsprozessen heraushalten und unter Ausschluf der Offentlichkeit
durch das kirchliche Lehramt verhandeln und l6sen, verkennt vollkommen die
Lebensverhiltnisse einer Gesellschaft, die von den Massenmedien tiefgreifend
geprigt ist, was im {ibrigen nicht negativ zu bewerten ist, da die Massenmedien
tiberhaupt erst einen weitreichenden Austausch der Menschen untereinander
ermoglichen und so auch einen wichtigen Beitrag zu einer umfassenden Solida-
ritdt leisten (vgl. Cep 19).

Eine wissenschaftlich betriebene Theologie, zumal wenn sie mit staatli-
chen Universititen institutionell verbunden ist, vollzieht sich immer schon 6f-
fentlich. Es gibt zudem mit Recht ein Offentliches gesellschaftliches Interesse an
ihren Fragestellungen und Ergebnissen. Eine Abschottung der Wissenschaft
gegeniiber der Offentlichkeit ist prinzipiell nicht mdglich und auch nicht wiin-
schenswert. Das gilt auch fiir die Theologie.

Die Uberginge zwischen einer Fachoffentlichkeit und einer auf die ge-
samte Gesellschaft bezogenen Offentlichkeit sind dabei flieBend. Offentlich-
keitsverbote fiir bestimmte theologische Positionen lieBen sich nur iiber eine
Zensur durchsetzen. Zensur aber wire gleichbedeutend mit der Aufhebung der
Freiheit von Forschung und Lehre.

DaR der Theologe in seiner Forschungsarbeit auf den kirchlichen Glau-
ben angewiesen ist, soll in keiner Weise bestritten werden. Ebenfalls tangiert die
Bindung der Theologie an die Universititen nicht die Verpflichtung des kirchli-
chen Lehramtes, auf die Unversehrtheit des Glaubens zu achten und die geeig-
neten MaBBnahmen zu ergreifen, um diese Unversehrtheit auch im Konfliktfall
zu gewihrleisten. Aber dies bedeutet doch lingst nicht, da ein Theologe nicht
auch zu Einsichten und Erkenntnissen kommen kann, die wahr sind, obwohl
sie lehramtlich (noch) keine Anerkennung gefunden haben. Man muf nicht
unbedingt lange suchen, um fiir solche Fille in der Kirchengeschichte oder
auch in der neueren Theologiegeschichte Belege zu finden.

Auch FEinsichten und Erkenntnisse, in denen Abweichungen von lehr-
amtlichen Aussagen sichtbar werden, haben Offentlichkeitscharakter. Das kann
auch nicht lehramtlich unterdriickt werden. Die im Falle einer abweichenden
Meinung in der Instruktion aufgezeigten Wege eines kirchlichen und eines un-
kirchlichen Verhaltens bei der Klirung von Meinungsverschiedenheiten besteht

213

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1980-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. or—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fir den Theologen nicht darin, sich entweder der Lehrautoritit anzuvertrauen
oder auf die Massenmedien zuriickzugreifen. Vergegenwirtigen wir uns bei-
spielsweise die Konfliktgeschichte des Lehramtes mit der Befreiungstheologie
oder auch mit moraltheologischen Positionen, so handelt es sich dabei um eine
schon lingst offentlich bemerkte Geschichte, bevor sich einzelne Theologen in
Massenmedien ausdricklich zu Wort gemeldet haben. Wenn es dabei auch zu
offentlichkeitswirksamen Eskalationen im Streit zwischen einzelnen Theologen
und dem kirchlichen Lehramt gekommen ist, so doch nicht einfach deshalb,
weil diese Theologen das Lehramt durch Mobilisierung der offentlichen Mei-
nung unter Druck setzen wollten. Gerade der Streit mit der Befreiungstheologie
hat gezeigt, daR auch Vertreter des Lehramtes nicht gerade in einer dialogischen
oder argumentativ nachvollziehbaren Art und Weise mit bestimmten Theologen
umgegangen sind. Fir all das gibt es imZeitalter der Massenmedien keine Mog-
lichkeit zur Geheimhaltung. So etwas zu meinen ist wirklichkeitsfremd und
signalisiert ein gestortes Verhiltnis zu dem, was in demokratischen Gesellschaf-
ten Offentlichkeit bedeutet.

Das in der Instruktion unterstellte Verstindnis vom Lehramt der Kirche
und von der Theologie fiihrt konsequent zu der Frage, wie die Kirche in einer
demokratischen und pluralistischen Gesellschaft ihre Sendung glaubwiirdig er-
fullen kann. An der Antwort auf diese Frage entscheidet sich das Verhiltnis von
Kirche und Offentlichkeit. Offensichtlich ist auch dem Verfasser der Instruktion
diese Problemebene bewuft gewesen. So werden gegen SchluR der Instruktion
noch einmal ausdriicklich der Gibernatirliche Ursprung der Kirche und die Ein-
setzung der Hierarchie durch Christus selbst hervorgehoben. Das Sein der Kir-
che erfordere von daher eigene Regeln und Verhaltensweisen zur Losung stritti-
ger Probleme. Die Instruktion hat diese Regeln und Verhaltensweisen mit Blick
auf die gegenseitige Beziehung von Theologen und Lehramt ausfiihrlich darge-
legt. Einem Vergleich mit jenen Verhaltensmagstiben, die in demokratischen
Gesellschaften zum groRtmoglichen Schutz der einzelnen Biirger herausgebil-
det wurden, sind die lehramtlich dekretierten Verhaltensmagistibe aus der Sicht
der Instruktion aus theologischen Griinden allerdings entzogen. Weil die Kirche
ihren letzten Grund im Geheiminis des trinitarischen Gottes und im Stiftungs-
willen Christi hat, darf man auf die Kirche — so die Instruktion — “auch nicht
schlicht und einfach VerhaltensmaRstibe anwenden, die ihren Seinsgrund in
der Natur der burgerlichen Gesellschaft oder in den Regeln haben, nach denen
eine Demokratie funktioniert.“ (39)

Nun wird kein ernsthafter katholischer Theologe behaupten, das3 Kirche
und demokratische Gesellschaft einfach nach den gleichen Prinzipien konstitu-
iert sind. Wenn es aber wahr ist, daR die Freiheitswerte einer demokratischen
Gesellschaft und damit auch die Verfahrenswege diese Freiheitswerte zu schiit-
zen und nicht indifferent gegentiber der christlichen Wahrheit sind, kann auch
die Leitungspraxis der kirchlichen Amtstriger nicht indifferent gegeniiber den
Regeln und Verhaltensweisen sein, die in demokratischen Gesellschaften ausge-
bildet wurden, um die Menschenwiirde und die Freiheit jedes Einzelnen mog-
lichst gut zu sichern.*

214

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1980-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. or—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solche Regeln und Verfahrensweisen auch im Raum der Kirche zu beach-
ten, heilt nicht automatisch, die Kirche von ihrem tbernatirlichen Grund zu
entfremden und in eine Demokratie zu verwandeln. Das Problem liegt nicht
darin, ,schlicht und einfach Verhaltensmafstibe anzuwenden* (42), sondern
darin, auch fur den binnenkirchlichen Bereich ein konstruktives Verhiltnis zu
den fiir die Demokratie konstitutiven Freiheiten herzustellen. Nur so wird die
Kirche schlieglich auch ein differenziertes Verhiltnis zur Offentlichkeit in de-
mokratischen und pluralistischen Gesellschaften finden und diese Offentlich-
keit nicht selektiv nur als Bedrohung der kirchlichen Autoritit oder gar des
Glaubens wahrnehmen.

Einen wichtigen Schritt zur Klirung des Verhiltnisses von Kirche und
Offentlichkeit hat die Pastoralinstruktion ,Communio et Progressio® vor fast 20
Jahren getan. Die innerkirchliche Rezeption und Umsetzung dieser wichtigen
Instruktion steht in vielen Bereichen noch aus. Die Instruktion iiber die kirchli-
che Berufung des Theologen bietet in ihren Urteilen iiber die Massenmedien
keine hilfreiche Perspektive, um das Verhiltnis von Kirche und Offentlichkeit
zu kliren. Sie stellt gegenuiber ,Communio et Progressio* einen Riickschritt dar
und vermittelt jenen, die engagiert als Christen innerhalb der Massenmedien
arbeiten, wenig Ermutigung.

Eine Nachbemerkung

Fast schon wie ein kleiner kirchenamtlicher Irrldufer mutet auf dem Hin-
tergrund der Instruktion der Vorschlag des Prisidenten des Pipstlichen Rates fiir
die sozialen Kommunikationsmittel Erzbischof John B. Foley an, den er aus
AnlaB des Mediengesprichs des Bayerischen Presseclubs vom 06.-08.07.1990 in
seinem Gruwort ausgesprochen hat: ,Selbstverstindlich treten Kontroversen
auf, und man sollte iiber sie vollstindig und ausgewogen berichten. Handelt es
sich um theologische Streitigkeiten, wiirde ich vorschlagen, daR alle Medien,
insbesondere natiirlich die katholischen, ausfithtlich und griindlich dariiber
berichten. Dabei sollte auch die zu dieser Frage bestehende offizielle Lehrmei-
nung der Kirche mitgeliefert werden, so da® die Leser einen angemessenen
Rahmen haben, um Uber den Streit urteilen zu konnen.”

Dem ist zuzustimmen, impliziert dieser Vorschlag doch auch das Recht
fir den Theologen, im Streitfall mit dem Lehramt seine von der offiziellen Lehr-
meinung der Kirche abweichende Position in allen Medien, insbesondere auch
in den katholischen Medien, dufRern zu dirfen.

Anmerkungen:

1 Kongregation fiir die Glaubenslehre: Instruktion iber die kirchliche Berufung der
Theologen (24. Mai 1990), hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Bonn,
Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1; (Verlautbarungen des apostolischen Stuhls 98).

2 P. Hiinermann, Das Lehramt und die endliche Gestalt der Glaubenswahrheit, in: Her-
Korr 44 (1990), 373.

3 Vgl. Missio Canonica fiir Journalisten?, in: Communicatio Socialis 22 (1989), 98-102.

215

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1980-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. or—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Zu dieser Einsicht hat sich die Kirche mithsam in der Auseinandersetzung mit den
Prozessen der Neuzeit durchgerungen. Unwiderruflich wurde diese Einsicht mit dem
II. Vat. Konzil, u. a. durch die ausdriickliche Bejahung der Gewissens- und der Reli-
gionsfreiheit. Gegen diese Entscheidung des Konzils kimpft die Lefebvre-Bewegung,
was politisch nichts anderes meint, als ein Staats- und Gesellschaftsmodell zu favori-
sieren, das hinter die demokratischen Entwicklungen zuriickfithrt. Bekanntlich hat
das kirchliche Lehramt mit auRerordentlicher Zégerlichkeit auf die ,Dissensposition*,
die von Erzbischof Lefebvre bis zur Kirchenspaltung getrieben wurde, reagiert. Es
miifte genauer untersucht werden, ob diese Zogerlichkeit nicht auch in uneingestan-
denen Sympathien mit den gesellschaftspolitischen und theologischen Ordnungsvor-
stellungen der Lefebvre-Bewegung begriindet ist.

5 Vgl. dazu das in diesem Heft abgedruckte GruSwort.

SUMMARY

Disagreements between theologians and the magisterium of the Church are no
matters to be discussed in public. This opinion is given in the “Instruction on the Ecclesial
Vocation of the Theologian®. The Instruction demands a strict submission of theologians
to the Magisterium. The line which is taken in the Instruction concerning the mission of
the Magisterium implies the claim to have a monopoly on publicity in matters of faith and
morality. The only way to push this claim through ist by taking compulsory measures. A
democracy does not offer any possibilities to carry out such actions. Therefore the In-
struction cannot succeed in developing a constructive relationship to the public in de-
mocratic societies. The statements of the Instruction made on the mass media turn out to
be correspondingly negative. Hence the Instruction reveals a regression and remains
behind the position of “Communio et Progressio“.

RESUME

Des désaccords entre des théologiens et le magistére de 1'Eglise ne sont pas des
affaires a éwe discutées en public. Telle est l'opinion de ,l'instruction sur la vocation
ecclésiale du théologien®. L'instruction exige une soumission stricte des théologiens au
Magistere. La conception de la mission du Magistére qui est exprimée dans l'Instruction
implique d'avoir droit 2 un monopole de publicité en matiére de foi et de morale. On ne
peut faire prévaloir un tel droit que par des mesures répressives. Dans une démocratie il
n'y a pas moyen d'agir de cette fagon. Pour cette raison l'Instruction ne réussit pas a
développer une relation constructive avec l'opinion publique des sociétés démocrati-
ques. De facon correspondante, les déclarations que I'Instruction fait sur les mass-médias
sont négatives: Ainsi I'Instruction manifeste une rétrogradation et reste derriére la posi-
tion de ,Communio et progressio®,

RESUMEN

Segin la ,Instruccién sobre la vocacion eclesiastica del teologo” las diferencias
entre los te6logos y el magisterio de la Iglesia no deben ser discutidas en pablico. La
Instruccién exige una subordinacion estricta de los telogos al Magisterio. La concepcion
formulada en la Instruccién acerca e la mision del Magisterio implica el derecho a un
monopolio de publicidad referente a la fe y la moral. Se puede imponer este derecho
solamente con ayuda de medidas coercitivas. En una democracia faltan los medios corre-
spondientes de realizarlo. Por lo tanto, la Instruccion no es capaz de establecer en las so-
ciedades democraticas una relacion constructiva con la opinién pablica. En consecuen-
cia, las declaraciones de la Instruccion acerca de los medios de comunicacion de masas
son negativas. Sosteniendo una actitud de tal indole la Instruccion se queda detrids de la
posicion del documento ,Communio et progressio®.

216

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1980-3-207 - am 20.01.2026, 01:14:50. or—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1990-3-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

